
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 45 

6. Isbirī Qāḍīzāde (gest. nach 1130/1717)

6.1  Biographie 

Wenige und andererseits widersprüchliche Informationen sind über das Leben 
und Werk von Muḥammad al-Isbirī Qāḍīzāde greifbar. Er soll laut Brockelmann 
gegen 990/1582 gestorben sein129. Am Ende der hier edierten Handschrift lesen 
wir dagegen, dass Muḥammad, bekannt als Qāḍīzāde al-Isbirī, am Nachmittag 
(ʿaṣr) des ersten Raǧab (ġurrat raǧab) 1130 (31.05.1717) die Risāla Mumayyiza voll-
endet habe (ḥarrarahu). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717 gestorben 
sein kann, was einen Unterschied von 135 Jahren bedeutet. Daraus würde folgen, 
dass er ein Zeitgenosse Nābulusīs war. 

Auch die Herkunft des Namens ist ungesichert. Brockelmann führt ihn als 
„Isbīrī“ auf130. In gängigen arabischen und türkischen Nachschlagewerken ist er 
nicht anzutreffen. Wahrscheinlich geht die Herkunftsangabe im Namen 
„Isbirī“/„Isbarī“ auf Ispir zurück, einen Landkreis von Erzurum. Der Name des 
Autors wird in der hier edierten Handschrift nach der arabischen Schreibung „al-
Isbiriyy“ angegeben131.  

6.2  Werk 

Brockelmann nennt zwei Schriften von Isbirī, nämlich ein Sendschreiben über 
die Verheissungen und Drohungen Gottes (Risāla fīmā yataʿallaq bi-waʿd Allāh wa-
waʿīdih) sowie eine weitere über die doktrinären Unterschiede zwischen Māturīdi- 
ten und anderen Schulmeinungen (Risāla mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿani 
l-maḏāhib al-ġayriyya). In der vorliegenden Handschrift lautet der Titel des Werkes 
Mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿan al-maḏāhib al-ġayriyya („Das [Sendschrei-
ben, welches] die Lehre der Māturīditen von den anderen unterscheidet“)132. 

6.3  Risāla Mumayyiza 

Der Autor gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Pro-
blem des „Erwerbs frei gewählter Handlungen“ (kasb al-afʿāl al-iḫtiyāriyya) nach 
der Lehre der Sunniten (ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa) zu behandeln – in Abgrenzung 
zu den Lehren der Ǧabriyya und Qadariyya. Aus dem unmittelbar danach einge-
führten Titel, nämlich: Mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿan al-maḏāhib al-

129  Vgl. GAL, Bd. 2, 442. 
130  GAL, Bd. 2, 442. 
131  Risāla mumayyiza, MS Berlin 2492, foll. 68b u. 76b. 
132  MS Berlin 2492, foll. 68b. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 46 

ġayriyya,133 wird ersichtlich, dass Isbirī die Māturīdiyya mit ahl as-sunna wa-l-
ǧamāʿa gleich setzt. Im Text stösst man auf einen Satz, in dem er die Ašʿariyya 
miteinbezieht: „Erkennst du im Erwerb (kasb) die Methode der Māturīdiyya, so 
wisse, dass sie in sich jenes birgt, was die Ašʿariyya auch meinten“134.  

Am Ende der Handschrift erfolgt noch ein Hinweis auf den vermutlichen Ko-
pisten, einen gewissen Mullā Muḥammad, bekannt als Ḥasan Qāḍīzāde al-Isbirī, 
der sie am Anfang des Rabīʿ II 1131 (21. Feb. 1718) fertig geschrieben habe (ḥarra- 
rahū). Es ist anzunehmen, dass die am Rande der Risāla geschriebenen Glossen 
aus der Feder dieses Mullā Muḥammad, bekannt als Ḥasan Qāḍīzāde, stammen. 
In diesen Glossen sind folgende Werke und Autoritäten erwähnt oder zitiert: Ibn 
al-Humāms Musāyara, Ḥāšiyat Rawḍāt al-ǧinān135, Ibn ar-Rāwandī, an-Naẓẓām136, 
al-Iṣfahānī [Abū ṯ-Ṯanāʾ Šamsaddīn Maḥmūd b. ʿAbdarraḥmān] (gest. 749/ 
1348)137, Īǧīs Mawāqif, at-Talwīḥ, die Ḥāšiyat Ḥasan Ǧalabīs zum Talwīḥ, [Abū ṯ-
Ṯanāʾ Šamsaddīn Maḥmūd b. ʿAbdarraḥmān al-] Iṣfahānīs Šarḥ aṭ-Ṭawāliʿ138, al-
Musāmara139, Sanūsīs (gest. 895/1490) Šarḥ al-ʿaqāʾid (sic), Maḥmūd Ḥasans Ḥā- 
šiya ʿalā Šarḥ al-ʿAqāʾid li-d-Dawānī (?)140, Bayḍāwīs141 Ṭawāliʿ, Ḥuǧǧat al-Islām al-
Ġazālī (gest. 505/1111) und Birkawīs142 aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya143, die bereits 
im Text selbst erwähnt ist. 

Isbirī erklärt, seine Mumayyiza in eine Einleitung (muqaddima) und zwei 
Hauptthemen (maqṣadān) aufteilen zu wollen. Diese Aufteilung hat aber keine 

133  „Différences entre les Doctrines des Matoridites et celles des autres Sectes de l’Islam, par 
Qâdy Zâdeh“. So lautet der Titel in der französischen Übersetzung von A. de Vlieger, in 
Kitâb al-Qadr, Leyde 1902, pp. 170-187. Den Hinweis auf diese Übersetzung verdanke ich 
Prof. Reinhard Schulze. 

134  W. iḏā ʿarafta fī l-kasbi maḏhaba l-Māturīdiyya, fa-ʿlam anna fīhi mā ḏahaba ilayhi l-Ašʿariyya. 
Isbirī, Mumayyiza, 73b. 

135  Wahrscheinlich ist Rawḍāt al-ǧinān fī tafsīr al-qurʾān gemeint, ein zehnbändiges Werk von 
Hibatallāh b. ʿAbdarraḥīm al-Ḥamawī, Šarafaddīn al-Bārizī, gest. 738/1337-1338. Vgl. 
Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 922. 

136  Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Sayyār, gest. zwischen 220 u. 230/835 u. 845. Zu ihm s. J. van Ess, 
al-Naẓẓām, in EI2, Bd. 7, 1057 f.  

137  Zu ihm s. Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, ad-Durar al-kāmina, Bd. 4, 327. 
138  Aṭ-Ṭawāliʿ, d. h. Ṭawāliʿ al-anwār von Qāḍī ʿAbdallāh b. ʿUmar al-Bayḍāwī. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, 

Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1116. 
139  Al-Musāmara fī šarḥ al-Musāyara, von Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad, bekannt 

als Ibn Abī Šarīf al-Qudsī aš-Šāfiʿī (gest. 905/1499-1500). Vgl. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, 
Bd. 2, 1666. 

140  Wahrscheinlich Ǧalāladdīn Muḥammad b. Asʿad aṣ-Ṣadīqī ad-Dawānī aš-Šāfiʿī (gest. 
907/1501-1502). Vgl. Qannawǧī, Abǧad al-ʿulūm, Bd. 3, 234; Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, 
Bd. 1, 39 u. 195. 

141  Nāṣiraddīn ʿAbdallāh b. ʿUmar aš-Šīrāzī, gest. in Tabrīz. Siehe Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-n-
nihāya, Bd. 13, 309. Vgl. hier Anm. 13. 

142  Meḥmed b. Pīr ʿAlī Birgewī (Meḥmed Birgevī, Birgeli). Zu ihm und zur Rezeption seiner 
Ṭarīqa Muḥammadiyya in der Wolga-Ural-Region s. Michael Kemper, Ṣūfīs und Gelehrte in 
Tatarien und Baschkirien, 1789-1889, S. 147-172. S. auch Kasim Kufrevî, Birgewī, in EI2, Bd. 
1, 1235.  

143  Vgl. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1111.  

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 47 

klar definierten Konturen. Alles fliesst ineinander. Im Folgenden werden die in 
der Risāla behandelten Begriffe und Themen nach der Reihenfolge ihres Erschei-
nens aufgezählt. 

6.3.1  Die Themen der Risāla Mumayyiza  

Isbirī gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Problem des 
„Erwerbs frei gewählter Handlungen“ (kasb al-afʿāl al-iḫtiyāriyya) zu behandeln – 
in Abgrenzung zu den Lehren der Ǧabriyya und der Qadariyya/Muʿtazila. Die 
Wahl dieser Frage (masʾala) begründet er damit, dass sie zu den schwerverständli-
chen (ġawāmiḍ) Fragen der Theologie gehöre. 

– Der Verstand (ʿaql) hat keinen Platz ausserhalb (fī l-ḫāriǧ) des Körpers. So steht 
es im Tawḍīḥ144. 

– Die Existenz (wuǧūd) beschränkt sich nach den meisten Theologen (ǧumhūr al-
mutakallimīn) auf die äussere Existenz, die sie mit der Sache selbst gleichsetzt. 
Anders lehren dies die Philosophen (ḥukamāʾ) und die erstrangigen Theologen 
(muḥaqqiqī l-kalām), wie Ġazālī (gest. 505/1111), bei denen die Existenz zwei 
Teile hat: einen mentalen (ḏihnī) und einen „ausserhalb“ (ḫāriǧī) gelegenen. 

– Die menschliche Seele (an-nafs al-insāniyya) ist der körperliche Geist (ar-rūḥ al-
ǧismānī), der den Leib bewohnt (al-ḥāll bi-l-badan) – nicht aber die reine Ver-
nunftseele (an-nafs an-nāṭiqa al-muǧarrada), denn die meisten Sunniten (ǧum- 
hūr ahl as-sunna) vertreten diese Meinung nicht, so wie es im Talwīḥ145 und 
dessen Kommentar von Ḥasan Ǧalabī146 steht. 

– Das Herz befindet sich in der menschlichen Seele, so heisst es im Tanqīḥ. 
– Die Handlungen (afʿāl), ob freiwillig (iḫtiyāriyya), wie das Gebet, oder unfrei-

willig, wie die Bewegung der Schlagadern oder die des unter Schüttellähmung 
Leidenden (w. ḥarakat al-murtaʿiš), sind von Gott geschaffen. Beweise gibt es 
solche, die auf der Vernunft beruhen (ʿaqlī), und solche, die auf der Tradition 
beruhen (naqlī).  

– Meinung der Ǧabriyya: Die Handlungen (afʿāl) der Lebewesen (ḥayawānāt) 
befinden sich auf der selben Stufe (manzila) wie die Bewegungen von leblosen 
Körpern (ǧamādāt), d.h. sie sind unabhängig von ihrem Vermögen (qudra), 
hinsichtlich ihrer Einsetzung in die Existenz (īǧād) und hinsichtlich des Er-
werbs (kasb). 

                                                                                          
144  Gemeint ist at-Tawḍīḥ fī ḥall ġawāmiḍ at-Tanqīḥ, ein Kommentar zu Tanqīḥ al-uṣūl. Beide Bü-

cher stammen aus der Feder von ʿUbaydallāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī (gest. 747/1346), be-
kannt auch unter dem Namen Ṣadr aš-Šarīʿa. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, 1, 496. 

145  At-Talwīḥ fī kašf ḥaqāʾiq at-Tanqīḥ von Saʿdaddīn Masʿūd b. ʿUmar at-Taftāzānī aš-Šāfiʿī (gest. 
792/1390) ist ein Kommentar zu at-Tawḍīḥ von ʿUbaydallāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī. Ḥāǧǧī 
Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, 1, 496. 

146  Ḥasan Ǧalabī b. Muḥammad Šāh al-Fanārī (gest. 886/1480). Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, 
1, 481. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 48 

– Meinung der Muʿtazila: Gott schuf für den Menschen ein Handlungs-
vermögen (qudra) bezüglich der Handlungen (afʿāl). Da der Mensch über ein
Vermögen verfügt (al-qudra ḥāṣila lahū) und das Vermögen in ihm besteht
(bihī), begreifen wir per Intuition (bi-ṭarīq al-wiǧdān), dass eine notwendige
Trennung (tafriqa ḍarūriyya) besteht zwischen der uns (Menschen) bestimmten
(maqdūr) Bewegung – das ist die freie Wahl (iḫtiyār) – und dem zwanghaften
Zittern (ar-riʿda aḍ-ḍarūriyya), das ohne unsere Wahl entsteht. Die Menschen
sind also unabhängig (mustaqill) in der Einsetzung ihrer frei gewählten Hand-
lungen (īǧād) auf Grund des von Gott für sie in der Zeit geschaffenes (ḥādiṯa)
Vermögens. 

– Die Annahme der Ǧabriyya ist nichtig (bāṭil). Denn der Befehl (amr) verliert
seinen Sinn, wenn er sich nicht in einer Handlung dessen, dem befohlen wird
(maʾmūr), verwirklicht und im Bereich seines Vermögens (qudra) liegt. Das wä-
re, wie wenn von einem Menschen verlangt würde, ein Tier zu schaffen (ḫalq)
oder bis zum Himmel zu fliegen, oder wenn von einem leblosen Ding
(ǧamād) verlangt würde, auf der Erde zu laufen.

– Bei den freigewählten Handlungen unterscheiden wir zwischen dem, was wir
lassen können, und dem, was wir nicht lassen können (z.B. schnelles Laufen
bergab). Ausserdem setzen freigewählte Handlungen körperliche Vorgänge
(z.B. in den Nervenbahnen) voraus, über die wir keine Macht haben. Also sind
unser Vermögen und unser Wille nicht das, was diese Handlungen bewirkt. So
steht es im Tawḍīḥ.

– Die Wahrheit (ḥaqq) liegt zwischen ǧabr und qadar. Eine führende Person der
Religion (aḥad aʾimmat ad-dīn) sagte: Es ist weder Zwang (ǧabr) noch Übertra-
gung der Gewalt über die Handlungen (tafwīḍ), sondern ein Zwischending
(amr bayn amrayn). Ausführlich wird das dargelegt im Šarḥ al-Maqāṣid.

– Erwerb (kasb) bei den Ḥanafiten ist gleich bedeutend mit al-ʿazm al-muṣam- 
mim, d.h. mit dem Vermögen (oder Können, maqdūr), das von keinem Zögern
begleitet wird (allaḏī lā taraddud maʿahū). Dies rührt vom Menschen (ʿabd)
durch sein von Gott geschaffenes Vermögen (qudra) her.

– Birkawī147 sagt in aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya: Gott ist der Schöpfer (ḫāliq) al-
ler Handlungen (afʿāl) der Menschen (ʿibād), und zwar als Ganzes (kull) wie
auch in Einzelheiten (ǧuzʾihā). Dennoch stehen den Menschen Teilwahlmög-
lichkeiten (iḫtiyārāt ǧuzʾiyya) und Willensakte des Herzens (irādāt qalbiyya) zu,
welche Beziehungen zu beiden Gegensätzen haben: den Gehorsamsakten
(ṭāʿāt) und den Sünden (maʿāṣī). Sie existieren nicht ausserhalb (des Herzens).
Was ausserhalb nicht existiert, ist nicht geschaffen (maḫlūq). Ähnliches meinte
Ṣadr aš-Šarīʿa im Tawḍīḥ.

147  Vgl. hier, Anm. 142. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 49 

– Ṣadr aš-Šarīʿa im Tawḍīḥ: Die freie Wahl des Menschen bewirkt nicht (laysa 
muʾaṯṯir) die Existenz des erwähnten Zustandes. Die Gewohnheit Gottes voll-
zieht sich so, dass, wenn wir die freigewählte Bewegung beschliessen und oh-
ne Zwang (iḍṭirār) beabsichtigen, Gott kurz danach (ʿuqaybahū) den erwähnten 
freiwilligen Zustand (al-ḥāla al-maḏkūra al-iḫtiyāriyya) schafft. Beabsichtigen 
wir nicht, so schafft Er auch nicht. 

– Erkennst du im Erwerb (kasb) die Lehre der Māturīdiyya (am Rande: d.h. die 
Ḥanafiyya), so wisse: Dies ist, was die Ašʿariyya meinten. 

– In der Musāyara zitiert Ibn al-Humām den Ḥuǧǧat al-Islām [al-Ġazālī], der 
sagt: „Die Bewegung (ḥaraka), die ja eine Beschreibung des Menschen (waṣf al-
ʿabd) und vom Herrn geschaffen (maḫlūqat ar-rabb) ist, hat auch eine Relation 
(nisba) zu dem Handlungsvermögen (qudra) des Menschen. Mit Berücksichti-
gung dieser Relation wurde sie „Erwerb“ (kasb) genannt.  

– Dem Handlungsvermögen das In-Existenz-Setzen (īǧād) des Vermochten 
(maqdūr, d.h. der Handlung) zuzusprechen ist nichtig (baṭula). 

– Der Gottesbeschluss (qaḍāʾ) ist das urewige (azalī) Wissen Gottes von der Exi-
stenz (wuǧūd) der Dinge (ašyāʾ), wie sie sind (ʿalā mā hiya ʿalayhi) und wie sie 
bleiben (bi-mā lā yazāl). Gottes Vorherbestimmung (qadar) bedeutet, die Din-
ge in die Existenz einzusetzen (īǧāduhu iyyāhā) in einer mit dem Wissen über 
sie übereinstimmenden Art (ʿalā waǧh yuṭābiq taʿalluq al-ʿilm bihā). 

– Der Gottesbeschluss (qaḍāʾ) bei den Ašʿariten  bedeutet Gottes urewigen Willen 
(irādatuhū l-azaliyya) in Verbindung mit den Dingen, wie sie in der Urewigkeit 
(azal) sind. Gottes Vorherbestimmung (w. qadaruhū) ist, sie (die Dinge) in die 
Existenz einzusetzen (īǧāduhu iyyāhā), und zwar nach einer spezifischen Vor-
herbestimmung (ʿalā qadar maḫṣūṣ) und einer bestimmten Spezifizierung 
(taqdīr muʿayyan) in ihrem Wesen (ḏawāt) und ihren Zuständen (aḥwāl).  

– Die Tatsache, dass die Handlungen der Menschen (afʿāl al-ʿibād) nach Gottes-
wissen (ʿilm allāh), Seinem Willen (irāda), Seiner Bestimmung (taqdīr) und 
Seiner Eintragung (der Handlungen) auf der Urtafel (katbuhū fī l-lawḥ) gesche-
hen, bedingt keinen Zwang (ǧabr), weil sie von den Menschen herrühren. 
Denn weder die Rede (kalām) noch das Wissen (ʿilm) haben einen Einfluss 
(taʾṯīr) auf die In-Existenz-Setzung der (menschlichen) Handlungen (aʿmāl). 

– Kurz gefasst (ġāyat al-amr): Gott besitzt das ganze Wissen (lahū kamāl al-ʿilm). 
Sein Wissen umfasst alles, was war und was wird. Dies beraubt die Handeln-
den (fāʿilūn) weder ihrer freien Wahl noch ihres Beschlusses (ʿazm) beim Han-
deln (ʿind al-fiʿl). 

6.4  Fazit 

In seiner Risāla mumayyiza beginnt Isbirī mit der menschlichen Handlung (fiʿl) am 
Beispiel der Bewegung (ḥaraka) und streift dabei das Thema Vernunft (ʿaql). Da-
nach folgen die Begriffe Existenz/Sein (wuǧūd), Seele (nafs) und Herz (qalb). Das 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 50 

erste Thema setzt ein, mit der prägnanten Aussage, für die Sunniten (ahl al-ḥaqq) 
gelte, dass die Handlungen der Menschen (afʿāl al-ʿibād), ob freiwillig (iḫtiyāriyya), 
wie das Gebet (ṣalāt), oder unfreiwillig, z.B. die Bewegung der Schlagadern, von 
Gott erschaffen seien (bi-ḫalq Allāh). Die Ašʿariten  hätten die gleiche Meinung wie 
die Māturīditen . Dazu Isbirī: „Erkennst du im Erwerb (kasb) die Methode der 
Māturīdiyya, so wisse, dass sie in sich jenes birgt, was die Ašʿariyya auch mein-
ten“148. Der Autor legt dann die Meinung der Ǧabriyya und die der Muʿtazila149 
dar, lehnt beide jedoch ab. 

Das zweite Thema beginnt mit dem Satz: „In Bezug auf den Erwerb gingen 
die Bezeichnungen auseinander“ (w. wa-ḫtalafat al-ʿibārāt fī l-kasb)150. Von ihnen 
nennt er Erwerb (kasb), festen Beschluss (ʿazm muṣammim), das Von-Gott-Be- 
stimmte, das nicht von Zögern begleitet wird (al-maqdūr al-laḏī lā taraddud maʿa- 
hū,), Ermächtigung zum Vermögen (mukna), Absicht (qaṣd) und die in der Zeit 
geschaffene menschliche Kraft (al-qudra al-ḥādiṯa). 

Die in der Risāla mumayyiza erwähnten Werke sind: at-Tawḍīḥ151, at-Talwīḥ, 
Ḥāšiya (ʿalā t-Talwīḥ) von al-Fāḍil ar-Rūmī Ḥasan Ǧalabī [b. Muḥammad Šāh al-
Fanārī] (gest. 886/1481)152, der Kommentar (Šarḥ) zu at-Taǧrīd153 von as-Sayyid 
aš-Šarīf154, at-Tanqīḥ155, Šarḥ al-Maqāṣid156, Šarḥ al-Hidāya fī l-fiqh157 von Kamāl- 
addīn Muḥammad b. al-Humām158, al-Musāmara159, aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya 
von al-Fāḍil al-ʿĀmil Muḥammad al-Birkawī (gest. 981/1476-1477). 

148  Isbirī, Mumayyiza, 73b. 
149  Isbirī, Mumayyiza, 70a. 
150  Ebd., 70b ult. 
151  S. hier Anm. 85. 
152  Er hat den Kommentar 885/1480 fertig geschrieben. Ebd., Bd. 1, 481. 
153  Taǧrīd al-iʿtiqād von Naṣīraddīn aṭ-Ṭūsī (gest. 672/1274). Zu ihm s. H. Daiber und F.J. Ra-

gep, Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn, in EI2, Bd. 10, 745-752. 
154  Ašʿaritischer Theologe (mutakallim). Sein eigentlicher Name ist: Abū l-Ḥasan ʿAlī b. 

Muḥammad al-Ǧurǧānī (gest. 816/1413). Er ist auch der Verfasser des bekannten Buches at-
Taʿrīfāt und des Šarḥ al-Mawāqif, eines Kommentars über die Mawāqif von Īǧī (gest. 
765/1355). Vgl. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 12. 

155  Tanqīḥ al-uṣūl von Ṣadr aš-Šarīʿa ʿUbaydallāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī. Ebd., Bd. 1, 496. 
156  Šarḥ al-Maqāṣid fī ʿilm al-kalām von Saʿdaddīn at-Taftāzānī.
157  Verfasser ist al-Ḥasan b. a. l-Qāsim al-Baġdādī (gest. 712/1312). Yaʿmurī, Dībāǧ, 106.  
158  Sein voller Name lautet: Kamāladdīn Muḥammad b. ʿAbdalwahhāb b. ʿAbdalḥamīd as-

Sīwāsī al-Ḥanafī, bekannt ist er als Ibn al-Humām (790-861/1388-1456). Laknawī, Fawāʾid, 
180. 

159  Wahrscheinlich ist hier al-Musāyara gemeint, denn al-Musāmara fī šarḥ al-Musāyara stammt 
von Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad, bekannt als Ibn Abī Šarīf al-Qudsī aš-Šāfiʿī 
(gest. 905/1499-1500). Vgl. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1666. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 51 

7. ʿAbdalġanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731)

ʿAbdalġanī an-Nābulusī160 war ein sehr produktiver Autor, der zu ganz verschie-
denen Themen Stellung bezog – darunter zu Sufismus, Theologie, Ḥadīṯ, Koran-
exegese und Jurisprudenz (fiqh). Er verfasste aber auch Reiseliteratur und Poe-
sie161. Gegenwärtig liegen etwa 40 seiner Werke in gedruckter Form vor162. 

7.1  Biographie 

ʿAbdalġanī b. Ismāʿīl b. ʿAbdalġanī b. Ismāʿīl b. Aḥmad b. Ibrāhīm b. Ismāʿīl b. 
Ibrāhīm b. ʿAbdallāh b. Muḥammad b. ʿAbdarraḥmān b. Ibrāhīm b. ʿAbd- 
arraḥmān b. Ibrāhīm b. Saʿdallāh b. Ǧamāʿa al-Kinānī al-Maqdisī an-Nābu- 
lusī163 ad-Dimašqī164 al-Ḥanafī an-Naqšbandī al-Qādirī wurde am 5. Ḏū l-
Ḥiǧǧa165 1050/19. März 1641 in Damaskus geboren. Seine Familie hing der šā- 
fiʿitischen Rechtsschule an, wobei sein Vater als einziger zur ḥanafitischen Dok- 
trin gewechselt hatte166. Nābulusīs Vater hatte in Istanbul beim damaligen Šayḫ 
al-Islām Yaḥyā b. Zakariyyā gelernt167. Zu den bekanntesten Büchern, welche 
sein Vater verfasste, zählt ein voluminöser zwölfbändiger Kommentar zu Mu- 
ḥammad Mullā Ḫusraws Durar al-ḥukkām fī ġurar al-aḥkām (gest. 885/1481)168. 

160  Siehe W.A.S. Khalidi, ʿAbd al-Ghanī, in EI2, Bd. 1, 61. Aladdin, Bakri, Al-Masrad an-naqdī 
bi-asmāʾ muʾallafāt aš-Šayḫ ʿAbdalġanī an-Nābulusī, in: Maǧallat Maǧmaʿ al-Luġa al-
ʿArabiyya bi-Dimašq 59 (1984), 97-115; 334-388. Ein Jahr später erschien seine zweibändi-
ge Dissertation über Nābulusī: ʿAbdalġanī an-Nābulusī (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, 2 
Bde., Ph.D.Dissertation, Université de Paris I 1985. Ende der neunziger Jahre folgte die 
Dissertation von Frau von Schlegell, Barbara Rosenow, Sufism in the Ottoman Arab World: 
Shaykh ʿAbd al-Ghanī al-Nābulusī (d.1143/1731). Berkeley 1997. Zu Nābulusī s. ferner Abū 
al-Faḍl Muḥammad Ḫalīl al-Murādī, Silk ad-durar fī aʿyān al-qarn aṯ-ṯānī ʿašar, Bd. 3, 30-38. 
Kairo 1301/1883-1884. Vgl. auch Hartmann, Martin, Das Arabische Strophengedicht, I Das 
Muwaššaḥ, 6. Weimar 1897. 

161  Z. B. den vierbändigen Dīwān ad-dawāwīn. Nur der erste Band, dessen Hauptthema Su-
fismus ist, wurde in Kairo ab 1302/1884 mehrfach gedruckt (Vgl. Brockelmann, ʿAbd al-
Ghanī, in EI1, Bd. 1, 40). Ferner ist seine Gedichtsammlung Burǧ Bābil wa-šadw al-balābil 
(„Der Turmbau zu Babel und der Gesang der Nachtigallen“) zu nennen. Damaskus 1988. 

162  Vgl. von Schlegell, Sufism, 306-308.  
163  Als sein Urgrossvater, Ibrāhīm Burhānaddīn b. Ǧamāʿa (gest. 737/1530), von Jerusalem via 

Nablus nach Damaskus kam, nannte man ihn an-Nābulusī (derjenige, welcher über Nablus 
kam). S. von Schlegell, Sufism, 25. 

164  So nennt sich Nābulusī in Dīwān al-ḥaqāʾiq, 6. 
165  So auch Brockelmann, ʿAbd al-Ghanī, in EI1, Bd. 1, 39 und Khalidi, ʿAbd al-Ghanī, in 

EI2, Bd. 1, 61. Bei von Schlegell, Sufism, 33 steht aber: „Al-Nābulusī was born on 4 Dhū 
al-Ḥijja, 1050/1641. 

166  Trotz Nābulusīs vertiefter Kenntnis der anderen Rechtsschulen blieb er der Ḥanafiyya, der 
Doktrin seines Vaters, treu, ebd., 42. 

167  Ebd., 35. 
168  Ebd., 33. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45 - am 22.01.2026, 06:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

