66

Zur Ethik des islamischen Finanzmarktes’

STEFAN LEINS

On the Ethics of the Islamic Financial Market

Economists and jurists have analyzed Islamic Banking from a technical and legal perspective. In this
article, 1 will discuss the Islamic financial market with regard to its underlying ethical concepts. Based
on empirical data collected in Babrain, 1 will argue that the Islamic financial market possesses a
cultnrally embedded concept of business ethics. Focusing on how Islamic bankers deal with the probibi-
tion of interest, the sharing of gains and losses between banks and clients, and how they try to avoid
business branches that they consider to be immoral, 1 will show that the Islamic concept of business
ethics differs from the conventional one.

Keywords: Islamic Banking, Islamic Finance, Anthropology of Finance, Business Ethics, Middle
East Studes.

1. Einleitung

,O ihr, die ihr glaubt! Firchtet Allah und verzichtet auf den noch ausstehenden
Zins, wenn ihr (wirkliche) Glaubige seid. Tut ihr es nicht, dann ist euch Krieg von
Allah und Seinem Gesandten erklirt. Wenn ihr aber umkehrt, sollt iht euer (ver-
lichenes) Kapital (im Nennwert) zuriick erhalten. Tut nicht Unrecht, auf dass ihr
nicht Unrecht erleidet” (Koran, Sure 2:278-279; zit. nach Henning 2001: 47).

Als Islamic Banking oder Islamic Finance wird die Regelung finanzieller Transaktio-
nen nach den Richtlinien der Scharia, der islamischen Rechtsprechung, bezeichnet.
Sowohl das Sparkonto, die Kreditkarte und das Investieren in Wertpapiere als auch
die Aufnahme eines Kredits oder einer Hypothek werden im Einklang mit den islami-
schen Richtlinien gestaltet und umgesetzt. Im Gegensatz zu konventionellen Banken!
durfen islamische Finanzinstitute nicht mit Zinsen atbeiten. Riba, arabisch fur Zins
oder Wucher, ist nach islamischer Auffassung streng verboten. Neben dem Zinsver-
bot bestehen zusitzliche Richtlinien, die Spekulation, gliicksspieldhnliche Transaktio-
nen und Investitionen in Wirtschaftsbranchen, die in irgendeiner Form mit Alkohol,

Beitrag eingereicht am 30.11.2009; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren iiberarbeitete
Fassung angenommen am 20.07.2010.

*‘ Stefan Leins, Universitit Zurich, Ethnologisches Seminar, AndreasstraBe 15, CH-8050 Ziirich,
Tel.: +41-(0)44-6352232, Fax: +41-(0)44-6352229, E-Mail: stefan.leins@access.uzh.ch, For-
schungsschwerpunkte: Finanz- und Wirtschaftsanthropologie, islamisches Kredit- und Banken-
wesen, islamisches Recht, Nahostforschung.

1 Als konventionelle Banken werden im Artikel alle Finanzinstitute bezeichnet, die sich nicht an den
religids-rechtlichen Bestimmungen des islamischen Finanzmarktes orientieren.

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

Drogen, Schweinefleisch, Pornografie oder Waffen in Verbindung stehen, ausschlie-
Ben.

In der Tat finden sich im Koran mehrere Verse, die das Zinsgeschift ausdriicklich
verurteilen (Koran, Sure 2:275-279; Sure 3:130; Sure 4:161; Sure 30:39; vgl. Henning
2001). Die Scharia basiert allerdings nicht ausschlieBlich auf dem Koran, sondern setzt
sich aus verschiedenen Rechtsquellen zusammen. Eine dieser Rechtsquellen ist die
Sunna. Als Sunna bezeichnen Muslime die Lebensweise des islamischen Propheten
Muhammad, wie sie in den Hadithen, den mindlich tradierten und spiter kodierten
Erzihlungen von Zeitgenossen Muhammads, beschrieben wird (Endre3 1991: 72-76;
Izzi Dien 2004: 35-50). Neben dem Koran und der Sunna berufen sich islamische
Gelehrte auf drei weitere Rechtsquellen: Ijma’, Qiyas und Ijtihad. Mit Ijma’ wird der
Konsens aller islamischen Gelehrten bezeichnet, wihrend Qiyas und Ijtihad individu-
elle Messverfahren darstellen, die es Muslimen ermdglichen, bestimmte Verhaltens-
weisen auf ihre Kompatibilitit mit dem Islam hin zu priifen (Endref3 1991: 81-87; Izzi
Dien: 51-65). Es lasst sich also sagen, dass Urteile, die basierend auf der Scharia gefillt
werden, das Produkt einer Abwigung zwischen verschiedenen, nur teilweise kodier-
ten, Rechtsquellen sind. Vor dem Hintergrund dieser komplexen religits-rechtlichen
Struktur muss das Wesen des islamischen Finanzmarktes verstanden werden.

Im vorliegenden Artikel soll anhand empirischer Daten gezeigt werden, dass Islamic
Banking nicht lediglich eine technische Anwendung religids-rechtlicher Regelungen
ist, sondern Ausdruck einer tief verwurzelten moralischen Haltung. Hs soll argumen-
tiert werden, dass sich die Ge- und Verbote des islamischen Finanzmarktes, obwohl
dieser erst seit den 1970er Jahren in seiner heutigen Form existiert, auf ein altherge-
brachtes kulturspezifisches Konzept einer islamischen Wirtschaftsethik beziechen. Es
wird argumentiert, dass das islamische Konzept der Wirtschaftsethik aus der Perspek-
tive des Akteurs heraus verstanden werden muss. Diese These wird anhand von Aus-
fihrungen islamischer Banker in Bezug auf folgende drei Bereiche erklirt: (1) das
Zinsverbot (im Hinblick auf den Zeitwert von Geld und die damit verbundene Aus-
beutung), (2) das Teilen von Gewinnen und Verlusten zwischen Banken und Kunden
und (3) die Ablehnung bestimmter Wirtschaftsbranchen, die von islamischen Bankern
als moralisch verwerflich betrachtet werden.

In der Art und Weise, wie diese drei Bereiche von islamischen Bankern dargestellt
werden, ldsst sich erkennen, dass der islamische Finanzmarkt auf einer kulturspezifi-
schen islamischen Wirtschaftsethik basiert, die sich von der sdkular-kapitalistischen
Wirtschaftsethik in folgenden Punkten unterscheidet: Das Geschift mit Zinsen wird
mit Ausbeutung gleichgesetzt, gliicksspieldhnliche Praktiken werden als ungerecht
empfunden und Profit wird nicht akzeptiert, wenn er in Branchen generiert wird, die
als moralisch verwerflich betrachtet werden. Anhand dieser Punkte zeigt sich, dass der
islamische Finanzmarkt einen Versuch darstellt, die Praktiken des modernen Finanz-
marktes und die islamischen Werte und Normen unter dem Dach einer kulturspezifi-
schen islamischen Wirtschaftsethik zu vereinen.

Die im Folgenden verwendeten Daten stammen zu einem grof3en Teil aus Interviews
und informellen Gesprichen, die wihrend einer Feldforschung in Bahrain im Sommer
2008 erhoben wurden. In zehn mehrstindigen halbstrukturierten Interviews wurden
islamische Banker und Vertreter verschiedener im islamischen Finanzmarkt titiger

zfwu 11/1 (2010), 66-75

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

67


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

68

Dachorganisationen zum Wesen des islamischen Finanzmarktes befragt. Weiter wird
die eingangs erlduterte These durch Beobachtungen und die Auswertung informeller
Gespriche gestiitzt. Diese Beobachtungen und Gespriche fanden sowohl wihrend
des Aufenthalts in Bahrain als auch auf zwel internationalen Konferenzen zu Islamic
Banking statt. Die erste Konferenz war die ,Financial News Islamic Finance Confe-
rence’ im November 2007 in London. Die zweite hie3 ,Leaders in Islamic Finance
Conference’ und fand im Juni 2008 in Istanbul statt. Auf beiden Konferenzen wurden
mit der ethnologischen Methode der teilnehmenden Beobachtung Daten gesammelt.
Auf der zweiten Konferenz wurde zusitzlich mit einem Fragebogen gearbeitet, der an
alle Teilnehmer verteilt und im Anschluss an die Konferenz ausgewertet wurde.

2. Die Bedeutung des Zinsverbots

Eine Analyse des islamischen Finanzmarktes fihrt zwangsldufig zu einer eingehenden
Auseinandersetzung mit dem Zinsgeschift. Die Auffassung des Zinsverbots als zent-
rales Paradigma des islamischen Finanzmarktes basiert auf drei Faktoren: Erstens ist
es fiir konventionelle Banker heute kaum noch vorstellbar, Finanzgeschifte zu titigen,
ohne dabei mit Zinsen zu arbeiten. Dieser finanztechnische Faktor fihrt dazu, dass
das Zinsverbot einen zentralen Gegenstand des Diskurses um islamische Investitions-
und Finanzierungsangebote darstellt. Der zweite Faktor ist historischer Art: Die Ver-
treter islamischer Finanzinstitute berufen sich in Gesprichen oft auf die historische
Tatsache, dass Zinsen auch im christlichen Kontext verpdnt waren. Drittens ist das
islamische Zinsverbot deshalb so zentral, weil das Zinsgeschift von den Akteuren des
islamischen Finanzmarktes als moralisch verwerflich angesehen wird. Im Folgenden
sollen die drei Faktoren, die das Zinsverbot zum Mittelpunkt in der Debatte um
Islamic Banking machen, detailliert besprochen werden:

Die Befolgung des Zinsverbots stellt finanztechnisch den gréBiten Unterschied zum
konventionellen Bankenwesen dar. Simpel ausgedriickt verwaltet und verwahrt eine
konventionelle Bank die Vermégen ihrer Kunden und zahlt diesen im Gegenzug einen
Zins aus. Das anvertraute Vermégen vergibt die Bank in einem weiteren Schritt in
Form von Krediten an andere Kunden. Der Schuldner muss fur den erhaltenen Kre-
dit einen héheren Zins zahlen, als die Bank dem urspriinglichen Gldubiger fiir das
anvertraute Vermégen zuspricht. Der Unterschied dieser zwei Zinssitze stellt den
Gewinn einer konventionellen Bank dar. Diese Basisfunktion des Bankenwesens stellt
konventionelle Banker in Bezug auf Islamic Banking vor ein grundsitzliches Problem:
Wie kann ein Finanzmarkt zinslos funktionieren?

Das Zinsgeschift ist so eng mit der Funktionsweise des heutigen Finanzwesens ver-
bunden, dass ein zinsloser Markt fur viele Akteure nicht vorstellbar ist. Dieses Un-
vermogen, den Finanzmarkt vom Zinsgeschift zu trennen, resultiert oft im Vorwurf,
dass islamische Finanzinstitute ihre Kunden tduschen und mit verdeckten Zinsen
arbeiten wiirden. Kein Vortrag, keine Konferenz, kein lingeres Gesprich tber Islamic
Banking endet ohne die Thematisierung dieses Vorwurfs. Auf der Financial News
Islamic Finance Conference in London (2007) war tber ein Drittel der Teilnehmen-
den der Meinung, dass selbst im islamischen Finanzmarkt das Geschift mit Zinsen
nicht vollstindig umgangen werden kann. Diese finanztechnischen Diskussionen, die
von islamischen und konventionellen Bankern in Bezug auf das Zinsverbot gefiihrt

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

werden, kénnen und sollen im vorliegenden Artikel nicht detailliert behandelt werden.
Zum Unterschied zwischen der Profitgenerierung im islamischen Finanzmarkt und
dem Zinsgeschift existiert bereits eine Rethe 6konomischer Publikationen (vgl. z. B.
Vogel/Hayes 1998; Gassner/Wackerbeck 2007; Igbal/Wilson 2005). Aus sozialwis-
senschaftlicher Perspektive ist an dieser Debatte jedoch spannend, dass ein zinsloser
Finanzmarkt fiir konventionelle Banker gar nicht vorstellbar zu sein scheint. Diese
Tatsache fihrt zu einem Misstrauen gegeniiber islamischen Banken. Im 6ffentlichen
Diskurs in nicht-muslimischen Staaten wird der islamische Finanzmarkt deshalb oft
als ein Wolf im Schafspelz dargestellt (vgl. Maurer 2005).

Ein zweiter Faktor, der das Zinsverbot zum zentralen Paradigma des islamischen Fi-
nanzmarktes macht, ist historischer Art. Wie Le Goff (1988) in ,,Wucherzins und
Hoéllenqualen® aufzeigt, galt das Geschift mit Zinsen nicht nur im Islam, sondern
auch im Christentum lange als moralisch verwerflich. Im alten Testament finden sich
etliche Verse, die das Zinswesen verurteilen.

Diese historische Komponente wird von Vertretern islamischer Banken oft und gerne
thematisiert. Dabei wird nicht behauptet, dass das Zinsverbot im islamischen Raum
kontinuierlich respektiert und angewandt wurde. Die Informanten sind sich sehr wohl
bewusst, dass zur Zeit des osmanischen Reichs Zinsgeschifte an der Tagesordnung
waren und als unproblematisch betrachtet wurden (vgl. Kuran 2004: 13-18). Islami-
sche Banker sehen die heutige Durchsetzung des Zinsverbots also nicht zwingend als
historisches Kontinuum, sondern als eine Form der Riickbesinnung auf urspriingliche
islamische Werte. Das Bediirfnis einer solchen religisen Riickbesinnung habe, so die
Informanten, bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts existiert. Doch erst durch die
Olkrise der 1970er Jahre, die den 6lférdernden Staaten enorme Geldsummen ein-
brachte, wurde diese Riickbesinnung in Bezug auf finanzielle Tétigkeiten durchsetzbar.
Die Olkrise von 1973/74, die in der Golfregion als Oil Boom in die Geschichtsbiicher
einging, setzte der ,kolonialistischen® Natur des Finanzmarktes in arabischen Staaten
ein Ende. Der neue Wohlstand, so die Vertreter islamischer Banken, wurde dafiir
verwendet, einen zinslosen, islamgerechten Finanzmarkt aufzubauen.

Der dritte Faktor, der das Zinsverbot zum zentralen Paradigma des islamischen Fi-
nanzmarktes macht, ist ethischer Natur. Nach Max Weber (1920/1989: 3706) ist die
Verwerfung des Zinses als ,,zentrale Gesinnung (...) in fast allen ethischen Lebensreg-
lementierungen® zu verstehen. Ursache dafiir ist fiir Weber die Unvereinbarkeit des
Zinswesens mit der ,,Caritas®, der religiés bestimmten Nichstenliebe. Die Auffassung
Webers verdeutlicht, weshalb Zinsen nicht nur im islamischen, sondern auch im
christlichen Kontext lange verpont waren: Das Geschift mit Zinsen ist eng an die
Gefahr der Ausbeutung einzelner Akteure gekniipft.

Die Auffassung des Zinsgeschiftes als einer ausbeuterischen Methode ist im islami-
schen Finanzmarkt allgegenwirtig. Durch Zins, so argumentierten die Informanten,
werden Personen zwangsldufig in den Ruin getrieben. Das Zinswesen wird als direktes
Instrument der Macht wahrgenommen, das zum Ziel hat, Abhingigkeiten zu generie-
ren. Die befragten Mitarbeiter islamischer Finanzinstitute sehen die Gefahr der zins-
bedingten Abhingigkeit dabei nicht nur in Bezug auf Einzelpersonen. Die gesamte
globale Ungleichverteilung politischer Macht wird auf die Existenz von Zinsen zu-
ruckgefihrt. Hier werden beispielsweise die Kredite des Internationalen Wihrungs-

zfwu 11/1 (2010), 66-75

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

69


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

70

fonds (IWF) an afrikanische Staaten als Ursache des weltlichen Elends dargestellt. Um
diese Argumentation zu unterstreichen, beziehen sich islamische Banker auf die Ko-
ranverse und die Hadithe, die das Zinswesen tatsichlich in erster Linie als Machtin-
strument darstellen.

Der Zusammenhang zwischen Zins und Ausbeutung zeigt sich also nicht nur in Max
Webers Formulierungen, sondern scheint auch den eigentlichen Grund des Zinsver-
bots im Islam darzustellen. Henning (2001: 47) fuhrt in seiner Korantbersetzung an,
dass die Verse, die sich auf das Zinsgeschift beziehen, zu den letzten von Muhammad
niedergeschriebenen Passagen des Korans gehoren. Saced (1996: 18) erklirt diese
Sachlage wie folgt: Der islamische Prophet Muhammad amtete am Ende seines kurzen
Lebens nicht nur als Prophet, sondern ebenso als Birgermeister Medinas. Seine Auf-
gabe als Birgermeister bestand darin, aus der durch Stinde geteilten Bevélkerung
Mekkas und Medinas eine religiése Gemeinschaft zu kreieren. Wichtig war deshalb die
Uberwindung der gingigen Wucherzinspraktiken, welche die irmere Bevélkerungs-
schicht Medinas oft in die Leibeigenschaft trieben.

Zinsen werden jedoch nicht nur als Instrument der Ausbeutung, sondern auch auf-
grund der Annahme, dass Geld einen Zeitwert besitzt, als moralisch verwerflich ange-
sechen (vgl. Al-Omar/Abdel-Haq 1996: 25f.). In den gefithrten Gesprichen wurde
deutlich, dass Benjamin Franklins berithmter Ausspruch ,time is money® in Bezug auf
islamische Investitionen relativiert werden muss, denn durch den alleinigen Zeitwert
von Geld ldsst sich im islamischen Finanzmarkt kein Geld verdienen. Folgerichtig
koénnen islamische Bankkonten nicht diberzogen werden. Islamische Kredite sind
moglich, werden aber auf eine andere Weise abgewickelt: Die Bank berechnet bei
einer Finanzierung eine fixe Gebiihr fiir ithre Dienste. Damit verspitete Zahlungen
seitens der Kunden nicht beglinstigt werden, diirfen islamische Banken Strafgebiithren
einzichen. Um die Méglichkeiten der Bereicherung der islamischen Banken durch das
Einfordern solcher Strafgebiihren zu unterbinden, werden erhobene Strafgebiihren an
wohltitige Organisationen weitergeleitet. Fiir die Informanten ist dieses Vorgehen
fairer gegeniiber Kunden und Partnern. Eine Generierung von Mehrwert, die nicht an
eine konkrete Handlung gebunden ist, entspricht nicht dem ethischen Konzept des
islamischen Finanzmarktes.

Nun kann man sich an diesem Punkt die Frage stellen, inwiefern das moralisch ver-
werfliche Moment des nicht an die Realwirtschaft gekoppelten Profits sich nicht auch
im konventionellen Finanzmarkt finden ldsst. Angesichts der Wirtschaftskrise existie-
ren ja durchaus Akteure innerhalb der Finanzwelt, die sich tiber die Ethik von Hedge-
fonds, Leerverkiufen oder strukturierten Produkten hoher Komplexitit Gedanken
machen. Die Perspektive, so soll hier argumentiert werden, ist dennoch eine andere.
Denn im konventionellen Kontext wird diese Debatte stark produktbezogen und als
direkte Konsequenz der Wirtschaftskrise gefithrt. Ethische Anliegen sind hier eng
verflechtet mit dem rein 6konomisch motivierten Ziel, durch kleine Verdnderungen
innerhalb des Finanzsystems (wie zum Beispiel dem Verbot einzelner Produkte) die
Mechanismen des Finanzmarktes zu optimieren. Vertreter des islamischen Finanz-
marktes argumentieren im Gegensatz dazu auf einer religiosen oder politisch-
o6konomischen Ebene. Islamic Banking basiert auf einer Sichtweise, die jede Art von
Wachstum, das nicht an direktes Wachstum der Realwirtschaft gebunden ist, verur-

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

teilt. Um den ethischen Kriterien des islamischen Finanzmarktes zu entsprechen, darf
die Finanzwirtschaft also immer ,nut® als direktes Vehikel der Realwirtschaft in Er-
scheinung treten.

3. Die Pflicht, Gewinne und Verluste zu teilen

Ein weiterer Teilbereich des wirtschaftsethischen Konzepts des islamischen Finanz-
marktes ist die Auffassung, dass Handel nie ein Nullsummenspiel darstellen darf.
Wenn immer ein Akteur nur dann profitieren kann, wenn ein anderer Akteur verliert,
gilt die Transaktion als unislamisch. Zur Legitimation dieser Regelung berufen sich
islamische Gelehrte auf die gleichen Hadithe, die das islamische Gliicksspielverbot
besiegeln.

Aus Gesprichen und Beobachtungen geht hervor, dass der theoretische Hintergrund
des islamischen Finanzsystems auf der Vermeidung von Nullsummenspielen aufbaut.
Zentral ist hierbei die Methode des Profit-and-Loss-Sharing. Das heil3t, die Bank in-
vestiert die Vermégen ihrer Kunden im Markt und profitiert nur dann finanziell, wenn
die Investitionen gewinnbringend sind. Falls eine Investition keinen Profit generiert,
verlieren Banken und Kunden an Vermdégen. Der Profit-and-Loss-Sharing-Ansatz
wird von den Vertretern islamischer Banken als tugendhaft empfunden.

Die Forschung fiir den vorliegenden Artikel im Sommer 2008 fiel just in die Zeit, als
der konventionelle Finanzmarkt im Zuge der dramatischen Entwicklungen im US-
amerikanischen Subprime-Markt wie ein Kartenhaus einzustiirzen schien. Die damals
aktuellen Entwicklungen im konventionellen Finanzmarkt wurden in den Gesprichen
mit Informanten regelmif3ig kommentiert. Von vielen Informanten wurden die Ereig-
nisse als eine Art religidser Bestrafung fiir die aus ihrer Sicht fehlende Moral des kon-
ventionellen Finanzmarktes betrachtet. Da die im islamischen Finanzmarkt geltenden
Richtlinien keine Investitionen in Derivate erlauben, waren islamische Banken nicht
direkt vom Zusammenbruch des Subprime-Marktes betroffen.

Die weltwirtschaftliche Entwicklung um 2008 16ste bei den Vertretern islamischer
Banken zwei Arten von Reaktionen aus: Einerseits fuhlten sie sich in ihrer Form des
Umgangs mit Finanzen durch die Ereignisse bestitigt. Der Koran stellt fir Muslime
nicht einfach eine spirituelle Wegleitung dar, sondern bereitet Muslime ebenso auf
ganz konkrete weltliche Probleme vor. Die Finanzkrise war nach Auffassung islami-
scher Banker ein solches weltliches Ereignis, vor welchem sie durch die religids-
rechtlichen Richtlinien geschiitzt wurden. Einige Informanten vertraten die Ansicht,
dass die Finanzkrise selbst von Gott vorausgesehen wurde und deshalb durch die
Scharia verhindert werden sollte. Die Finanzkrise bestitigte islamische Banker deshalb
nicht nur in ihrer Wirtschaftsform, sondern auch in ihrem Glauben an Gott selbst.

Die zweite Reaktion, welche die Wirtschaftskrise ausloste, war ein Unverstindnis ge-
geniiber der Haltung westlicher Banken in Bezug auf die Entwicklung des Marktes.
Dass im konventionellen System nicht die Banken, sondern in erster Linie die Kunden
die entstandenen Verluste zu tragen hatten, wurde als moralisch verwerflich empfun-
den. Diese Haltung driickt aus, dass dem islamischen Finanzmarkt eine Wirtschafts-
ethik zugrunde liegt, die darauf basiert, dass ein Akteur, der Gewinn erzielen kann,
immer auch mogliche Verluste tragen muss.

zfwu 11/1 (2010), 66-75

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

71


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

72

Wie die Frage, ob Profit an die Realwirtschaft gekoppelt sein muss, um moralisch zu
sein, ist auch die Diskussion um die Ethik von gliicksspielihnlichen Finanztransaktio-
nen innerhalb des konventionellen Finanzmarktes nicht unbekannt. Im Zuge der
Wirtschaftskrise erlebte zum Beispiel der Begriff Kasino-Kapitalismus Hochkonjunk-
tur. Bezeichnet wird damit derselbe Ablauf der Gestaltung von Geschiften, der im
islamischen Finanzmarkt durch Profit-and-Loss-Sharing vermieden werden sollte. Die
islamischen Banker selbst interpretieren die Diskussion innerhalb des Islamic-
Banking-Sektors jedoch wiederum als eine auf einer anderen Ebene stattfindende
Debatte. Dabei geht es nicht um Abhingigkeiten, die durch eine einzelne Transaktion
gegeben sind, sondern um die grundsitzliche Form der Beziehung zwischen der Bank
und dem Kunden. Im Islamic Banking, so strichen es die Informanten stets heraus,
gibt es keine Kunden, sondern nur Partner. Die vertraglichen Grundlagen stellen si-
cher, dass keine Bank-Kunden-Beziehungen, sondern immer Bezichungen zwischen
gleichwertigen Partnern aufgebaut werden. Eine Ethik des islamischen Finanzmarktes
verlangt demnach nicht nur das Verbot von gliickspieldhnlichen Transaktionen, son-
dern umfassender betrachtet die Vermeidung eines vertraglich reflektierten Abhingig-
keitsverhiltnisses des ,Kunden® (oder eben des Partners). Dies ist im Gegensatz zur
Debatte um einen so genannten Kasino-Kapitalismus kein Diskussionsgegenstand,
der im konventionellen Finanzmarkt prisent ist.

4. Die Vermeidung ,moralisch verwerflicher¢ Wirtschaftsbranchen

Im islamischen Finanzmarkt dirfen keine Geschifte getitigt werden, die im Zusam-
menhang mit Alkohol, Schweinefleisch, Drogen, Pornographie oder Waffen stehen.
Die Vermeidung dieser Branchen unterscheidet sich von den anderen Richtlinien des
Islam, da sich diese Restriktionen nicht aus wirtschaftsspezifischen Aussagen im Ko-
ran oder den Hadithen ableiten. Diese Regelungen basieren auf der Argumentation
der Gelehrten, dass, wenn Gott das Konsumieren von Alkohol, Schweinefleisch,
Drogen oder Pornographie verboten hat, ein Muslim folgerichtig auch nicht mit die-
sen Produkten handeln diirfe.?

In Bezug auf die These der Existenz einer kulturspezifischen Wirtschaftsethik des
islamischen Finanzmarktes ist nicht primir wichtig, dass es diese Verbote gibt, son-
dern wie sie von den Mitarbeitern islamischer Finanzinstitute legitimiert werden. Die
Verbote werden als Teil einer ethischen Wegleitung wahrgenommen. In Bezug auf
Pornographie und Waffen (resp. Riistungsfirmen) liegt die moralische Komponente
nahe. Hier besteht auch im nicht-islamischen Kontext ein Konsens, dass diese zwel
Bereiche nur schwerlich mit moralisch gutem Verhalten in Einklang gebracht werden
kénnen. Drogen (im wirtschaftlichen Kontext geht es hier vor allem um die Tabakin-
dustrie) und Alkohol werden hingegen im christlich gepriagten Kontext nicht als mora-
lisch verwerflich klassifiziert. Hier zeigt sich ein weiterer Bereich des kulturspezifi-
schen Ethikkonzepts. Im Islam wird nicht zwischen ,Selbstausbeutung® und der Aus-
beutung Anderer unterschieden. Informanten argumentieren, dass eine Person, die

2 Das Verbot des Investierens in die Ristungsindustrie leitet sich indes aus der Auffassung ab, dass
der Finanzmarkt eine soziale Verantwortung wahrnehmen miusse und deshalb nicht die Produk-
tion lebensbedrohlicher Guter befordern durfe.

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

sich selbst schadet, immer auch der Gemeinschaft schadet. Die Gemeinschaft ist dafiir
verantwortlich, mdéglicher Selbstausbeutung vorzubeugen. Ein zentraler Punkt des
Ethikkonzepts des islamischen Finanzmarktes ist die Verantwortung gegeniiber der
religiésen Gemeinschaft. Dieser Auffassung folgend, wird das Alkohol- und Drogen-
verbot im islamischen Finanzmarkt aus ethischer Perspektive legitimiert. Ebenso ver-
hilt es sich beim Schweinefleischverbot. Dieses Verbot wird von Muslimen medizi-
nisch begriindet. Da Schweinefleisch als ungesundes Fleisch gilt und Personen krank
machen kann, ist es nicht nur die Pflicht eines Muslims, selbst kein Schweinefleisch zu
konsumieren, sondern auch seine Gemeinschaft davon abzuhalten, dies zu tun.

Das Verbot der Profitgenerierung in Wirtschaftsbranchen, die aus Sicht der Akteure
als moralisch verwerflich betrachtet werden, ist eng mit der Forderung islamischer
Gelehrter nach sozialer Verantwortung verkniipft. Das Anliegen, dass der islamische
Finanzmarkt soziale Gerechtigkeit nicht nur nicht verhindern, sondern aktiv férdern
muss, ist den Mitarbeitern islamischer Finanzinstitute ein wichtiges Anliegen. In Bah-
rain existiert diesbeziiglich ein regelrechter Wettbewerb zwischen islamischen Banken.
Durch gemeinniitzige Anlidsse, Finanzierungen 6ffentlicher Institutionen oder religié-
ser Vereine versuchen islamische Banken ihr soziales Engagement zur Schau zu stel-
len. Dieses Vorgehen hat nicht nur mit den Uberzeugungen der Mitarbeiter der Bank
selbst zu tun, sondern stellt auch einen wichtigen Teil der Reputation der einzelnen
Finanzinstitute dar.> Denn auch die islamischen Kunden erwarten von den Finanzin-
stituten, dass soziale Verantwortung iibernommen wird. Eine islamische Bank, so die
Informanten, die von aullen zu stark als profitgierig wahrgenommen wird, entspricht
nicht dem Ethikkonzept ihrer Kunden und wiirde deshalb in kurzer Zeit ihre Kunden
vetlieren.

5. Fazit

In ,Kapitalmirkte und Ethik — Ein Widerspruch® zeigt Gerke (2005) auf, dass das
Ethikkonzept, das im Finanzmarkt besteht, nichts mehr mit der urspriinglichen Auf-
fassung von Ethik im Sinne einer religiés bedingten Nichstenliebe zu tun hat. ,,Jesus
vertrieb die Hindler aus dem Tempel. Heute bauen sie sich ihre eigenen® (ebd.: 23),
schreibt Gerke und versinnbildlicht damit die Trennung zwischen gesellschaftlichen
Moralvorstellungen und dem Ethikkonzept des zeitgendssischen Finanzmarktes. Die
Etablierung des islamischen Finanzmarktes kann mit seinem kulturspezifischen Ethik-
konzept in diesem Sinne als Versuch einer Wiedervereinigung solcher (religits beding-
ter) gesellschaftlicher Moralvorstellungen und der Praktiken des Finanzmarktes ver-
standen werden.

Wie aufgezeigt wurde, ldsst sich im Umgang mit Zinsen, im Profit-and-Loss-Sharing
und in der Vermeidung von Branchen, die als moralisch verwerflich betrachtet wer-
den, ein eigenes islamisches Wirtschaftsethikkonzept erkennen. Dabei geht es um die
Vermeidung von ausbeuterischen Verhiltnissen unter Muslimen und um die soziale
Verantwortung der Akteure des Finanzmarktes. Es gibt jedoch auch noch weitere

3 Es ist unbestritten, dass ein dhnliches soziales Engagement zwecks sozialer Reputation auch bei
bestimmten konventionellen Banken beobachtet werden kann.

zfwu 11/1 (2010), 66-75

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

73


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

74

Faktoren, die dafiir sprechen, dass der islamische Finanzmarkt als eine Sphire mit
eigenem kulturspezifischen System zu verstehen ist:

Im nicht-islamischen Kontext sind Diskurse um Ethik und Verantwortung innerhalb
des Finanzsektors eng an die Forderung nach Nachhaltigkeit gebunden. Damit wird
nicht nur eine Nachhaltigkeit des Finanzsystems selbst, sondern auch ein nachhaltiger
Umgang mit natiirlichen Ressourcen gefordert. Gemessen an der Wichtigkeit anderer
ethischer Prinzipien fillt im Kontext des islamischen Finanzmarktes auf, wie wenig die
Frage nach einem nachhaltigen Umgang mit natiirlichen Ressourcen unter den
Islamic-Banking-Akteuren selbst diskutiert wird. Dieser Sachverhalt ist historisch und
ethisch begrindbar. Der islamische Finanzmarkt war immer stark abhingig von den
Olreserven der Golfregion. Es ist kein Zufall, dass direkt nach der Olkrise von
1973/74 die ersten groBen islamischen Finanzinstitute gegriindet wurden. Die Islamic
Development Bank (gegriindet 1973), die Dubai Islamic Bank (gegriindet 1975) und
das Kuwait Finance House (gegriindet 1977) profitierten direkt von der neuen, durch
die Olkrise erstandenen, Liquiditit. Auch iiber drei Jahrzehnte spiter markiert das
Geschift mit Ol eine wichtige Einkommensquelle fiir islamische Investoren. Natiirlich
gibt es auch profitable nachhaltige Projekte in der islamischen Welt. Islamische Banker
in Bahrain verwiesen hierbei oft und gerne auf einzelne nachhaltige Projekte, zum
Beispiel das energieautarke World Trade Center in Bahrain. Die Férderung solcher
Projekte steht jedoch in keinem Verhiltnis zu der Olabhingigkeit der Golfstaaten.
Alleine die Tatsache, dass Golfstaaten wie Kuwait, Katar oder Saudi Arabien einerseits
Islamic Banking staatlich fordern, andererseits Benzin trotz niedriger Preise noch
zusitzlich subventionieren, zeigt, dass eine eingehende Debatte um eine nachhaltige
Nutzung von Ressourcen im islamischen Finanzmarkt bislang nicht stattgefunden hat.

Ahnlich verhilt es sich mit dem Konzept des Verhinderns von ausbeuterischen Vet-
hiltnissen. Wihrend die islamischen Banker herausstreichen, wie wichtig die Férde-
rung sozialer Gerechtigkeit und die Verhinderung von Ausbeutungsverhiltnissen ist,
ignorieren sie gerne die sklavendhnlichen Zustinde in den Arbeitercamps von Dubai,
Doha oder Manama, deren Existenz den enormen, oft durch schariakonforme Anlei-
hen finanzierten, Bauboom am Persischen Golf iiberhaupt erst ermdglichen. Die Ak-
zeptanz dieser auf Ausbeutung basierenden Arbeitercamps liee sich damit begriin-
den, dass die im Islamic Banking geforderte soziale Gerechtigkeit nur innerhalb der
Umma, der islamischen Glaubensgemeinschaft, gelte. Diese Schlussfolgerung wiirde
jedoch auBler Acht lassen, dass viele der Arbeiter selbst muslimischen Glaubens sind.
Viel eher, so soll hier festgestellt werden, ist Ausklammerung der Ressourcenfrage und
der Arbeitercamp-Problematik wiederum eine Bestitigung der These, dass die Ethik
des islamischen Finanzmarktes eine kulturspezifische Ethik darstellt. Diese Feststel-
lung soll jedoch nicht heiflen, dass die Prinzipien des islamischen Finanzmarktes starr
sind. Im Zuge einer globalen Debatte um ethische Prinzipien innerhalb der Wirtschaft
werden auch innerhalb des islamischen Finanzmarktes aktuell Stimmen laut, die eine
Erweiterung der moralischen Kiriterien des Islamic Banking auf die Umwelt- und Ar-
beiterthematik fordern. Offen bleibt, wie stark sich die kulturspezifische Form der
islamischen Wirtschaftsethik zukiinftig einer globalen Wirtschaftsethik unterordnen
wird und inwiefern der weltweite Wirtschaftsethikdiskurs von Islamic Banking zu
profitieren vermag.

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

Literaturverzeichnis

Al-Omar, F.| Abdel-Hag, M. (1996): Islamic Banking: Theoty, Practice & Challenges, Karachi:
Oxford University Press.

Endreff, G. (1991): Der Islam: Eine Einfithrung in seine Geschichte, Miinchen: Beck.

Gassner, M./ Wackerbeck, P. (2007): Islamic Finance. Islam-gerechte Finanzanlagen und Finan-
zierungen, Koln: Bank-Verlag Medien.

Gerke, . (2005): Kapitalmirkte und Ethik — Ein Widerspruch, in: Zeitschrift fiir Wirtschafts-
und Unternehmensethik, Jg. 6/Heft 1, 22-30.

Henning, M. (2001): Der Koran: Arabisch-deutsch, Miinchen: Hugendubel.

Igbal, M./ Wilson, R. (2005): Islamic Perspectives on Wealth Creation, Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Izzi Dien, M. (2004): Islamic Law from Historical Foundations to Contemporary Practice,
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Kuran, T. (2004): Islam and Mammon: The Economic Predicaments of Islam, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Le Goff;, J. (1988): Wuchetzins und Héllenqualen: Okonomie und Religion im Mittelalter, Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Maurer, B. (2005): Mutual Life, Limited. Islamic Banking, Alternative Cutrencies, Lateral Rea-
son, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Saceed, A. (1996): Islamic Banking and Interest: A Study of Prohibition of Riba and Its Con-
temporary Interpretation, Brill: Leiden.

Vogel, F. E./ Hayes, S. L. (1998): Islamic Law and Finance: Religion, Risk, and Return, Den
Haag: Kluwer Law International.

Weber, M. (1920/1989): Die Wittschaftsethik der Weltreligionen, in: Schmidt-Glintzer, H./
Kolonko, P. (Hrsg.): Max Weber: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen Konfuzia-
nismus und Taoismus: Schriften 1915-1920, Tibingen: Mohr, 83-127.

zfwu 11/1 (2010), 66-75

1P 216.73.216.96, am 12.012026, 01:25:57. Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

75


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

