
66  
66 

Zur Ethik des islamischen Finanzmarktes* 

STEFAN LEINS** 

On the Ethics of the Islamic Financial Market 

Economists and jurists have analyzed Islamic Banking from a technical and legal perspective. In this 
article, I will discuss the Islamic financial market with regard to its underlying ethical concepts. Based 
on empirical data collected in Bahrain, I will argue that the Islamic financial market possesses a 
culturally embedded concept of business ethics. Focusing on how Islamic bankers deal with the prohibi-
tion of interest, the sharing of gains and losses between banks and clients, and how they try to avoid 
business branches that they consider to be immoral, I will show that the Islamic concept of business 
ethics differs from the conventional one.  

Keywords: Islamic Banking, Islamic Finance, Anthropology of Finance, Business Ethics, Middle 
East Studies. 

1. Einleitung 

Zins, wenn ihr (wirkliche) Gläubige seid. Tut ihr es nicht, dann ist euch Krieg von 
Allah und Seinem Gesandten erklärt. Wenn ihr aber umkehrt, sollt ihr euer (ver-
liehenes) Kapital (im Nennwert) zurück erhalten. Tut nicht Unrecht, auf dass ihr 

:278-279;; zit. nach Henning 2001: 47). 

Als Islamic Banking oder Islamic Finance wird die Regelung finanzieller Transaktio-
nen nach den Richtlinien der Scharia, der islamischen Rechtsprechung, bezeichnet. 
Sowohl das Sparkonto, die Kreditkarte und das Investieren in Wertpapiere als auch 
die Aufnahme eines Kredits oder einer Hypothek werden im Einklang mit den islami-
schen Richtlinien gestaltet und umgesetzt. Im Gegensatz zu konventionellen Banken1 
dürfen islamische Finanzinstitute nicht mit Zinsen arbeiten. Riba, arabisch für Zins 
oder Wucher, ist nach islamischer Auffassung streng verboten. Neben dem Zinsver-
bot bestehen zusätzliche Richtlinien, die Spekulation, glücksspielähnliche Transaktio-
nen und Investitionen in Wirtschaftsbranchen, die in irgendeiner Form mit Alkohol, 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 30.11.2009;; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 20.07.2010. 
**  Stefan Leins, Universität Zürich, Ethnologisches Seminar, Andreasstraße 15, CH-8050 Zürich, 

Tel.: +41-(0)44-6352232, Fax: +41-(0)44-6352229, E-Mail: stefan.leins@access.uzh.ch, For-
schungsschwerpunkte: Finanz- und Wirtschaftsanthropologie, islamisches Kredit- und Banken-
wesen, islamisches Recht, Nahostforschung. 

1 Als konventionelle Banken werden im Artikel alle Finanzinstitute bezeichnet, die sich nicht an den 
religiös-rechtlichen Bestimmungen des islamischen Finanzmarktes orientieren. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


zfwu 11/1 (2010), 66-75 67 

Drogen, Schweinefleisch, Pornografie oder Waffen in Verbindung stehen, ausschlie-
ßen.  
In der Tat finden sich im Koran mehrere Verse, die das Zinsgeschäft ausdrücklich 
verurteilen (Koran, Sure 2:275-279;; Sure 3:130;; Sure 4:161;; Sure 30:39;; vgl. Henning 
2001). Die Scharia basiert allerdings nicht ausschließlich auf dem Koran, sondern setzt 
sich aus verschiedenen Rechtsquellen zusammen. Eine dieser Rechtsquellen ist die 
Sunna. Als Sunna bezeichnen Muslime die Lebensweise des islamischen Propheten 
Muhammad, wie sie in den Hadithen, den mündlich tradierten und später kodierten 
Erzählungen von Zeitgenossen Muhammads, beschrieben wird (Endreß 1991: 72-76;; 
Izzi Dien 2004: 35-50). Neben dem Koran und der Sunna berufen sich islamische 
Gelehrte auf drei wei
Konsens aller islamischen Gelehrten bezeichnet, während Qiyas und Ijtihad individu-
elle Messverfahren darstellen, die es Muslimen ermöglichen, bestimmte Verhaltens-
weisen auf ihre Kompatibilität mit dem Islam hin zu prüfen (Endreß 1991: 81-87;; Izzi 
Dien: 51-65). Es lässt sich also sagen, dass Urteile, die basierend auf der Scharia gefällt 
werden, das Produkt einer Abwägung zwischen verschiedenen, nur teilweise kodier-
ten, Rechtsquellen sind. Vor dem Hintergrund dieser komplexen religiös-rechtlichen 
Struktur muss das Wesen des islamischen Finanzmarktes verstanden werden. 
Im vorliegenden Artikel soll anhand empirischer Daten gezeigt werden, dass Islamic 
Banking nicht lediglich eine technische Anwendung religiös-rechtlicher Regelungen 
ist, sondern Ausdruck einer tief verwurzelten moralischen Haltung. Es soll argumen-
tiert werden, dass sich die Ge- und Verbote des islamischen Finanzmarktes, obwohl 
dieser erst seit den 1970er Jahren in seiner heutigen Form existiert, auf ein altherge-
brachtes kulturspezifisches Konzept einer islamischen Wirtschaftsethik beziehen. Es 
wird argumentiert, dass das islamische Konzept der Wirtschaftsethik aus der Perspek-
tive des Akteurs heraus verstanden werden muss. Diese These wird anhand von Aus-
führungen islamischer Banker in Bezug auf folgende drei Bereiche erklärt: (1) das 
Zinsverbot (im Hinblick auf den Zeitwert von Geld und die damit verbundene Aus-
beutung), (2) das Teilen von Gewinnen und Verlusten zwischen Banken und Kunden 
und (3) die Ablehnung bestimmter Wirtschaftsbranchen, die von islamischen Bankern 
als moralisch verwerflich betrachtet werden.  
In der Art und Weise, wie diese drei Bereiche von islamischen Bankern dargestellt 
werden, lässt sich erkennen, dass der islamische Finanzmarkt auf einer kulturspezifi-
schen islamischen Wirtschaftsethik basiert, die sich von der säkular-kapitalistischen 
Wirtschaftsethik in folgenden Punkten unterscheidet: Das Geschäft mit Zinsen wird 
mit Ausbeutung gleichgesetzt, glücksspielähnliche Praktiken werden als ungerecht 
empfunden und Profit wird nicht akzeptiert, wenn er in Branchen generiert wird, die 
als moralisch verwerflich betrachtet werden. Anhand dieser Punkte zeigt sich, dass der 
islamische Finanzmarkt einen Versuch darstellt, die Praktiken des modernen Finanz-
marktes und die islamischen Werte und Normen unter dem Dach einer kulturspezifi-
schen islamischen Wirtschaftsethik zu vereinen.  
Die im Folgenden verwendeten Daten stammen zu einem großen Teil aus Interviews 
und informellen Gesprächen, die während einer Feldforschung in Bahrain im Sommer 
2008 erhoben wurden. In zehn mehrstündigen halbstrukturierten Interviews wurden 
islamische Banker und Vertreter verschiedener im islamischen Finanzmarkt tätiger 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


68  
68 

Dachorganisationen zum Wesen des islamischen Finanzmarktes befragt. Weiter wird 
die eingangs erläuterte These durch Beobachtungen und die Auswertung informeller 
Gespräche gestützt. Diese Beobachtungen und Gespräche fanden sowohl während 
des Aufenthalts in Bahrain als auch auf zwei internationalen Konferenzen zu Islamic 
Banking stat Financial News Islamic Finance Confe-
rence  im November 2007 in London. Die zweite hieß Leaders in Islamic Finance 
Conference  und fand im Juni 2008 in Istanbul statt. Auf beiden Konferenzen wurden 
mit der ethnologischen Methode der teilnehmenden Beobachtung Daten gesammelt. 
Auf der zweiten Konferenz wurde zusätzlich mit einem Fragebogen gearbeitet, der an 
alle Teilnehmer verteilt und im Anschluss an die Konferenz ausgewertet wurde. 

2. Die Bedeutung des Zinsverbots 
Eine Analyse des islamischen Finanzmarktes führt zwangsläufig zu einer eingehenden 
Auseinandersetzung mit dem Zinsgeschäft. Die Auffassung des Zinsverbots als zent-
rales Paradigma des islamischen Finanzmarktes basiert auf drei Faktoren: Erstens ist 
es für konventionelle Banker heute kaum noch vorstellbar, Finanzgeschäfte zu tätigen, 
ohne dabei mit Zinsen zu arbeiten. Dieser finanztechnische Faktor führt dazu, dass 
das Zinsverbot einen zentralen Gegenstand des Diskurses um islamische Investitions- 
und Finanzierungsangebote darstellt. Der zweite Faktor ist historischer Art: Die Ver-
treter islamischer Finanzinstitute berufen sich in Gesprächen oft auf die historische 
Tatsache, dass Zinsen auch im christlichen Kontext verpönt waren. Drittens ist das 
islamische Zinsverbot deshalb so zentral, weil das Zinsgeschäft von den Akteuren des 
islamischen Finanzmarktes als moralisch verwerflich angesehen wird. Im Folgenden 
sollen die drei Faktoren, die das Zinsverbot zum Mittelpunkt in der Debatte um 
Islamic Banking machen, detailliert besprochen werden: 
Die Befolgung des Zinsverbots stellt finanztechnisch den größten Unterschied zum 
konventionellen Bankenwesen dar. Simpel ausgedrückt verwaltet und verwahrt eine 
konventionelle Bank die Vermögen ihrer Kunden und zahlt diesen im Gegenzug einen 
Zins aus. Das anvertraute Vermögen vergibt die Bank in einem weiteren Schritt in 
Form von Krediten an andere Kunden. Der Schuldner muss für den erhaltenen Kre-
dit einen höheren Zins zahlen, als die Bank dem ursprünglichen Gläubiger für das 
anvertraute Vermögen zuspricht. Der Unterschied dieser zwei Zinssätze stellt den 
Gewinn einer konventionellen Bank dar. Diese Basisfunktion des Bankenwesens stellt 
konventionelle Banker in Bezug auf Islamic Banking vor ein grundsätzliches Problem: 
Wie kann ein Finanzmarkt zinslos funktionieren?  
Das Zinsgeschäft ist so eng mit der Funktionsweise des heutigen Finanzwesens ver-
bunden, dass ein zinsloser Markt für viele Akteure nicht vorstellbar ist. Dieses Un-
vermögen, den Finanzmarkt vom Zinsgeschäft zu trennen, resultiert oft im Vorwurf, 
dass islamische Finanzinstitute ihre Kunden täuschen und mit verdeckten Zinsen 
arbeiten würden. Kein Vortrag, keine Konferenz, kein längeres Gespräch über Islamic 
Banking endet ohne die Thematisierung dieses Vorwurfs. Auf der Financial News 
Islamic Finance Conference in London (2007) war über ein Drittel der Teilnehmen-
den der Meinung, dass selbst im islamischen Finanzmarkt das Geschäft mit Zinsen 
nicht vollständig umgangen werden kann. Diese finanztechnischen Diskussionen, die 
von islamischen und konventionellen Bankern in Bezug auf das Zinsverbot geführt 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


zfwu 11/1 (2010), 66-75 69 

werden, können und sollen im vorliegenden Artikel nicht detailliert behandelt werden. 
Zum Unterschied zwischen der Profitgenerierung im islamischen Finanzmarkt und 
dem Zinsgeschäft existiert bereits eine Reihe ökonomischer Publikationen (vgl. z. B. 
Vogel/Hayes 1998;; Gassner/Wackerbeck 2007;; Iqbal/Wilson 2005). Aus sozialwis-
senschaftlicher Perspektive ist an dieser Debatte jedoch spannend, dass ein zinsloser 
Finanzmarkt für konventionelle Banker gar nicht vorstellbar zu sein scheint. Diese 
Tatsache führt zu einem Misstrauen gegenüber islamischen Banken. Im öffentlichen 
Diskurs in nicht-muslimischen Staaten wird der islamische Finanzmarkt deshalb oft 
als ein Wolf im Schafspelz dargestellt (vgl. Maurer 2005). 
Ein zweiter Faktor, der das Zinsverbot zum zentralen Paradigma des islamischen Fi-

ucherzins und 

auch im Christentum lange als moralisch verwerflich. Im alten Testament finden sich 
etliche Verse, die das Zinswesen verurteilen.  
Diese historische Komponente wird von Vertretern islamischer Banken oft und gerne 
thematisiert. Dabei wird nicht behauptet, dass das Zinsverbot im islamischen Raum 
kontinuierlich respektiert und angewandt wurde. Die Informanten sind sich sehr wohl 
bewusst, dass zur Zeit des osmanischen Reichs Zinsgeschäfte an der Tagesordnung 
waren und als unproblematisch betrachtet wurden (vgl. Kuran 2004: 13-18). Islami-
sche Banker sehen die heutige Durchsetzung des Zinsverbots also nicht zwingend als 
historisches Kontinuum, sondern als eine Form der Rückbesinnung auf ursprüngliche 
islamische Werte. Das Bedürfnis einer solchen religiösen Rückbesinnung habe, so die 
Informanten, bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts existiert. Doch erst durch die 
Ölkrise der 1970er Jahre, die den ölfördernden Staaten enorme Geldsummen ein-
brachte, wurde diese Rückbesinnung in Bezug auf finanzielle Tätigkeiten durchsetzbar. 
Die Ölkrise von 1973/74, die in der Golfregion als Oil Boom in die Geschichtsbücher 
einging, setzte der kolonialistischen  Natur des Finanzmarktes in arabischen Staaten 
ein Ende. Der neue Wohlstand, so die Vertreter islamischer Banken, wurde dafür 
verwendet, einen zinslosen, islamgerechten Finanzmarkt aufzubauen. 
Der dritte Faktor, der das Zinsverbot zum zentralen Paradigma des islamischen Fi-
nanzmarktes macht, ist ethischer Natur. Nach Max Weber (1920/1989: 376) ist die 

entrale Gesinnung ( ) in fast allen ethischen Lebensreg-
nvereinbarkeit des 

ebe. Die Auffassung 
Webers verdeutlicht, weshalb Zinsen nicht nur im islamischen, sondern auch im 
christlichen Kontext lange verpönt waren: Das Geschäft mit Zinsen ist eng an die 
Gefahr der Ausbeutung einzelner Akteure geknüpft. 
Die Auffassung des Zinsgeschäftes als einer ausbeuterischen Methode ist im islami-
schen Finanzmarkt allgegenwärtig. Durch Zins, so argumentierten die Informanten, 
werden Personen zwangsläufig in den Ruin getrieben. Das Zinswesen wird als direktes 
Instrument der Macht wahrgenommen, das zum Ziel hat, Abhängigkeiten zu generie-
ren. Die befragten Mitarbeiter islamischer Finanzinstitute sehen die Gefahr der zins-
bedingten Abhängigkeit dabei nicht nur in Bezug auf Einzelpersonen. Die gesamte 
globale Ungleichverteilung politischer Macht wird auf die Existenz von Zinsen zu-
rückgeführt. Hier werden beispielsweise die Kredite des Internationalen Währungs-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


70  
70 

fonds (IWF) an afrikanische Staaten als Ursache des weltlichen Elends dargestellt. Um 
diese Argumentation zu unterstreichen, beziehen sich islamische Banker auf die Ko-
ranverse und die Hadithe, die das Zinswesen tatsächlich in erster Linie als Machtin-
strument darstellen.  
Der Zusammenhang zwischen Zins und Ausbeutung zeigt sich also nicht nur in Max 
Webers Formulierungen, sondern scheint auch den eigentlichen Grund des Zinsver-
bots im Islam darzustellen. Henning (2001: 47) führt in seiner Koranübersetzung an, 
dass die Verse, die sich auf das Zinsgeschäft beziehen, zu den letzten von Muhammad 
niedergeschriebenen Passagen des Korans gehören. Saeed (1996: 18) erklärt diese 
Sachlage wie folgt: Der islamische Prophet Muhammad amtete am Ende seines kurzen 
Lebens nicht nur als Prophet, sondern ebenso als Bürgermeister Medinas. Seine Auf-
gabe als Bürgermeister bestand darin, aus der durch Stände geteilten Bevölkerung 
Mekkas und Medinas eine religiöse Gemeinschaft zu kreieren. Wichtig war deshalb die 
Überwindung der gängigen Wucherzinspraktiken, welche die ärmere Bevölkerungs-
schicht Medinas oft in die Leibeigenschaft trieben.  
Zinsen werden jedoch nicht nur als Instrument der Ausbeutung, sondern auch auf-
grund der Annahme, dass Geld einen Zeitwert besitzt, als moralisch verwerflich ange-
sehen (vgl. Al-Omar/Abdel-Haq 1996: 25f.). In den geführten Gesprächen wurde 
deutlich, dass Benjamin Franklins berühmter Ausspruch time is money  in Bezug auf 
islamische Investitionen relativiert werden muss, denn durch den alleinigen Zeitwert 
von Geld lässt sich im islamischen Finanzmarkt kein Geld verdienen. Folgerichtig 
können islamische Bankkonten nicht überzogen werden. Islamische Kredite sind 
möglich, werden aber auf eine andere Weise abgewickelt: Die Bank berechnet bei 
einer Finanzierung eine fixe Gebühr für ihre Dienste. Damit verspätete Zahlungen 
seitens der Kunden nicht begünstigt werden, dürfen islamische Banken Strafgebühren 
einziehen. Um die Möglichkeiten der Bereicherung der islamischen Banken durch das 
Einfordern solcher Strafgebühren zu unterbinden, werden erhobene Strafgebühren an 
wohltätige Organisationen weitergeleitet. Für die Informanten ist dieses Vorgehen 
fairer gegenüber Kunden und Partnern. Eine Generierung von Mehrwert, die nicht an 
eine konkrete Handlung gebunden ist, entspricht nicht dem ethischen Konzept des 
islamischen Finanzmarktes. 
Nun kann man sich an diesem Punkt die Frage stellen, inwiefern das moralisch ver-
werfliche Moment des nicht an die Realwirtschaft gekoppelten Profits sich nicht auch 
im konventionellen Finanzmarkt finden lässt. Angesichts der Wirtschaftskrise existie-
ren ja durchaus Akteure innerhalb der Finanzwelt, die sich über die Ethik von Hedge-
fonds, Leerverkäufen oder strukturierten Produkten hoher Komplexität Gedanken 
machen. Die Perspektive, so soll hier argumentiert werden, ist dennoch eine andere. 
Denn im konventionellen Kontext wird diese Debatte stark produktbezogen und als 
direkte Konsequenz der Wirtschaftskrise geführt. Ethische Anliegen sind hier eng 
verflechtet mit dem rein ökonomisch motivierten Ziel, durch kleine Veränderungen 
innerhalb des Finanzsystems (wie zum Beispiel dem Verbot einzelner Produkte) die 
Mechanismen des Finanzmarktes zu optimieren. Vertreter des islamischen Finanz-
marktes argumentieren im Gegensatz dazu auf einer religiösen oder politisch-
ökonomischen Ebene. Islamic Banking basiert auf einer Sichtweise, die jede Art von 
Wachstum, das nicht an direktes Wachstum der Realwirtschaft gebunden ist, verur-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


zfwu 11/1 (2010), 66-75 71 

teilt. Um den ethischen Kriterien des islamischen Finanzmarktes zu entsprechen, darf 
die Finanzwirtschaft also immer nur  als direktes Vehikel der Realwirtschaft in Er-
scheinung treten. 

3. Die Pflicht, Gewinne und Verluste zu teilen 
Ein weiterer Teilbereich des wirtschaftsethischen Konzepts des islamischen Finanz-
marktes ist die Auffassung, dass Handel nie ein Nullsummenspiel darstellen darf. 
Wenn immer ein Akteur nur dann profitieren kann, wenn ein anderer Akteur verliert, 
gilt die Transaktion als unislamisch. Zur Legitimation dieser Regelung berufen sich 
islamische Gelehrte auf die gleichen Hadithe, die das islamische Glücksspielverbot 
besiegeln. 
Aus Gesprächen und Beobachtungen geht hervor, dass der theoretische Hintergrund 
des islamischen Finanzsystems auf der Vermeidung von Nullsummenspielen aufbaut. 
Zentral ist hierbei die Methode des Profit-and-Loss-Sharing. Das heißt, die Bank in-
vestiert die Vermögen ihrer Kunden im Markt und profitiert nur dann finanziell, wenn 
die Investitionen gewinnbringend sind. Falls eine Investition keinen Profit generiert, 
verlieren Banken und Kunden an Vermögen. Der Profit-and-Loss-Sharing-Ansatz 
wird von den Vertretern islamischer Banken als tugendhaft empfunden. 
Die Forschung für den vorliegenden Artikel im Sommer 2008 fiel just in die Zeit, als 
der konventionelle Finanzmarkt im Zuge der dramatischen Entwicklungen im US-
amerikanischen Subprime-Markt wie ein Kartenhaus einzustürzen schien. Die damals 
aktuellen Entwicklungen im konventionellen Finanzmarkt wurden in den Gesprächen 
mit Informanten regelmäßig kommentiert. Von vielen Informanten wurden die Ereig-
nisse als eine Art religiöser Bestrafung für die aus ihrer Sicht fehlende Moral des kon-
ventionellen Finanzmarktes betrachtet. Da die im islamischen Finanzmarkt geltenden 
Richtlinien keine Investitionen in Derivate erlauben, waren islamische Banken nicht 
direkt vom Zusammenbruch des Subprime-Marktes betroffen.  
Die weltwirtschaftliche Entwicklung um 2008 löste bei den Vertretern islamischer 
Banken zwei Arten von Reaktionen aus: Einerseits fühlten sie sich in ihrer Form des 
Umgangs mit Finanzen durch die Ereignisse bestätigt. Der Koran stellt für Muslime 
nicht einfach eine spirituelle Wegleitung dar, sondern bereitet Muslime ebenso auf 
ganz konkrete weltliche Probleme vor. Die Finanzkrise war nach Auffassung islami-
scher Banker ein solches weltliches Ereignis, vor welchem sie durch die religiös-
rechtlichen Richtlinien geschützt wurden. Einige Informanten vertraten die Ansicht, 
dass die Finanzkrise selbst von Gott vorausgesehen wurde und deshalb durch die 
Scharia verhindert werden sollte. Die Finanzkrise bestätigte islamische Banker deshalb 
nicht nur in ihrer Wirtschaftsform, sondern auch in ihrem Glauben an Gott selbst.  
Die zweite Reaktion, welche die Wirtschaftskrise auslöste, war ein Unverständnis ge-
genüber der Haltung westlicher Banken in Bezug auf die Entwicklung des Marktes. 
Dass im konventionellen System nicht die Banken, sondern in erster Linie die Kunden 
die entstandenen Verluste zu tragen hatten, wurde als moralisch verwerflich empfun-
den. Diese Haltung drückt aus, dass dem islamischen Finanzmarkt eine Wirtschafts-
ethik zugrunde liegt, die darauf basiert, dass ein Akteur, der Gewinn erzielen kann, 
immer auch mögliche Verluste tragen muss. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


72  
72 

Wie die Frage, ob Profit an die Realwirtschaft gekoppelt sein muss, um moralisch zu 
sein, ist auch die Diskussion um die Ethik von glücksspielähnlichen Finanztransaktio-
nen innerhalb des konventionellen Finanzmarktes nicht unbekannt. Im Zuge der 
Wirtschaftskrise erlebte zum Beispiel der Begriff Kasino-Kapitalismus Hochkonjunk-
tur. Bezeichnet wird damit derselbe Ablauf der Gestaltung von Geschäften, der im 
islamischen Finanzmarkt durch Profit-and-Loss-Sharing vermieden werden sollte. Die 
islamischen Banker selbst interpretieren die Diskussion innerhalb des Islamic-
Banking-Sektors jedoch wiederum als eine auf einer anderen Ebene stattfindende 
Debatte. Dabei geht es nicht um Abhängigkeiten, die durch eine einzelne Transaktion 
gegeben sind, sondern um die grundsätzliche Form der Beziehung zwischen der Bank 
und dem Kunden. Im Islamic Banking, so strichen es die Informanten stets heraus, 
gibt es keine Kunden, sondern nur Partner. Die vertraglichen Grundlagen stellen si-
cher, dass keine Bank-Kunden-Beziehungen, sondern immer Beziehungen zwischen 
gleichwertigen Partnern aufgebaut werden. Eine Ethik des islamischen Finanzmarktes 
verlangt demnach nicht nur das Verbot von glückspielähnlichen Transaktionen, son-
dern umfassender betrachtet die Vermeidung eines vertraglich reflektierten Abhängig-
keitsverhältnisses des Kunden  (oder eben des Partners). Dies ist im Gegensatz zur 
Debatte um einen so genannten Kasino-Kapitalismus kein Diskussionsgegenstand, 
der im konventionellen Finanzmarkt präsent ist.  

4. Die Vermeidung moralisch verwerflicher  Wirtschaftsbranchen 
Im islamischen Finanzmarkt dürfen keine Geschäfte getätigt werden, die im Zusam-
menhang mit Alkohol, Schweinefleisch, Drogen, Pornographie oder Waffen stehen. 
Die Vermeidung dieser Branchen unterscheidet sich von den anderen Richtlinien des 
Islam, da sich diese Restriktionen nicht aus wirtschaftsspezifischen Aussagen im Ko-
ran oder den Hadithen ableiten. Diese Regelungen basieren auf der Argumentation 
der Gelehrten, dass, wenn Gott das Konsumieren von Alkohol, Schweinefleisch, 
Drogen oder Pornographie verboten hat, ein Muslim folgerichtig auch nicht mit die-
sen Produkten handeln dürfe.2 
In Bezug auf die These der Existenz einer kulturspezifischen Wirtschaftsethik des 
islamischen Finanzmarktes ist nicht primär wichtig, dass es diese Verbote gibt, son-
dern wie sie von den Mitarbeitern islamischer Finanzinstitute legitimiert werden. Die 
Verbote werden als Teil einer ethischen Wegleitung wahrgenommen. In Bezug auf 
Pornographie und Waffen (resp. Rüstungsfirmen) liegt die moralische Komponente 
nahe. Hier besteht auch im nicht-islamischen Kontext ein Konsens, dass diese zwei 
Bereiche nur schwerlich mit moralisch gutem Verhalten in Einklang gebracht werden 
können. Drogen (im wirtschaftlichen Kontext geht es hier vor allem um die Tabakin-
dustrie) und Alkohol werden hingegen im christlich geprägten Kontext nicht als mora-
lisch verwerflich klassifiziert. Hier zeigt sich ein weiterer Bereich des kulturspezifi-
schen Ethikkonzepts. Im Islam wird nicht zwischen Selbstausbeutung  und der Aus-
beutung Anderer unterschieden. Informanten argumentieren, dass eine Person, die 
________________________ 
2  Das Verbot des Investierens in die Rüstungsindustrie leitet sich indes aus der Auffassung ab, dass 

der Finanzmarkt eine soziale Verantwortung wahrnehmen müsse und deshalb nicht die Produk-
tion lebensbedrohlicher Güter befördern dürfe. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


zfwu 11/1 (2010), 66-75 73 

sich selbst schadet, immer auch der Gemeinschaft schadet. Die Gemeinschaft ist dafür 
verantwortlich, möglicher Selbstausbeutung vorzubeugen. Ein zentraler Punkt des 
Ethikkonzepts des islamischen Finanzmarktes ist die Verantwortung gegenüber der 
religiösen Gemeinschaft. Dieser Auffassung folgend, wird das Alkohol- und Drogen-
verbot im islamischen Finanzmarkt aus ethischer Perspektive legitimiert. Ebenso ver-
hält es sich beim Schweinefleischverbot. Dieses Verbot wird von Muslimen medizi-
nisch begründet. Da Schweinefleisch als ungesundes Fleisch gilt und Personen krank 
machen kann, ist es nicht nur die Pflicht eines Muslims, selbst kein Schweinefleisch zu 
konsumieren, sondern auch seine Gemeinschaft davon abzuhalten, dies zu tun.  
Das Verbot der Profitgenerierung in Wirtschaftsbranchen, die aus Sicht der Akteure 
als moralisch verwerflich betrachtet werden, ist eng mit der Forderung islamischer 
Gelehrter nach sozialer Verantwortung verknüpft. Das Anliegen, dass der islamische 
Finanzmarkt soziale Gerechtigkeit nicht nur nicht verhindern, sondern aktiv fördern 
muss, ist den Mitarbeitern islamischer Finanzinstitute ein wichtiges Anliegen. In Bah-
rain existiert diesbezüglich ein regelrechter Wettbewerb zwischen islamischen Banken. 
Durch gemeinnützige Anlässe, Finanzierungen öffentlicher Institutionen oder religiö-
ser Vereine versuchen islamische Banken ihr soziales Engagement zur Schau zu stel-
len. Dieses Vorgehen hat nicht nur mit den Überzeugungen der Mitarbeiter der Bank 
selbst zu tun, sondern stellt auch einen wichtigen Teil der Reputation der einzelnen 
Finanzinstitute dar.3 Denn auch die islamischen Kunden erwarten von den Finanzin-
stituten, dass soziale Verantwortung übernommen wird. Eine islamische Bank, so die 
Informanten, die von außen zu stark als profitgierig wahrgenommen wird, entspricht 
nicht dem Ethikkonzept ihrer Kunden und würde deshalb in kurzer Zeit ihre Kunden 
verlieren.  

5. Fazit  
  (2005) auf, dass das 

Ethikkonzept, das im Finanzmarkt besteht, nichts mehr mit der ursprünglichen Auf-
fassung von Ethik im Sinne einer 

, 
schreibt Gerke und versinnbildlicht damit die Trennung zwischen gesellschaftlichen 
Moralvorstellungen und dem Ethikkonzept des zeitgenössischen Finanzmarktes. Die 
Etablierung des islamischen Finanzmarktes kann mit seinem kulturspezifischen Ethik-
konzept in diesem Sinne als Versuch einer Wiedervereinigung solcher (religiös beding-
ter) gesellschaftlicher Moralvorstellungen und der Praktiken des Finanzmarktes ver-
standen werden.  
Wie aufgezeigt wurde, lässt sich im Umgang mit Zinsen, im Profit-and-Loss-Sharing 
und in der Vermeidung von Branchen, die als moralisch verwerflich betrachtet wer-
den, ein eigenes islamisches Wirtschaftsethikkonzept erkennen. Dabei geht es um die 
Vermeidung von ausbeuterischen Verhältnissen unter Muslimen und um die soziale 
Verantwortung der Akteure des Finanzmarktes. Es gibt jedoch auch noch weitere 

________________________ 
3 Es ist unbestritten, dass ein ähnliches soziales Engagement zwecks sozialer Reputation auch bei 

bestimmten konventionellen Banken beobachtet werden kann. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


74  
74 

Faktoren, die dafür sprechen, dass der islamische Finanzmarkt als eine Sphäre mit 
eigenem kulturspezifischen System zu verstehen ist: 
Im nicht-islamischen Kontext sind Diskurse um Ethik und Verantwortung innerhalb 
des Finanzsektors eng an die Forderung nach Nachhaltigkeit gebunden. Damit wird 
nicht nur eine Nachhaltigkeit des Finanzsystems selbst, sondern auch ein nachhaltiger 
Umgang mit natürlichen Ressourcen gefordert. Gemessen an der Wichtigkeit anderer 
ethischer Prinzipien fällt im Kontext des islamischen Finanzmarktes auf, wie wenig die 
Frage nach einem nachhaltigen Umgang mit natürlichen Ressourcen unter den 
Islamic-Banking-Akteuren selbst diskutiert wird. Dieser Sachverhalt ist historisch und 
ethisch begründbar. Der islamische Finanzmarkt war immer stark abhängig von den 
Ölreserven der Golfregion. Es ist kein Zufall, dass direkt nach der Ölkrise von 
1973/74 die ersten großen islamischen Finanzinstitute gegründet wurden. Die Islamic 
Development Bank (gegründet 1973), die Dubai Islamic Bank (gegründet 1975) und 
das Kuwait Finance House (gegründet 1977) profitierten direkt von der neuen, durch 
die Ölkrise erstandenen, Liquidität. Auch über drei Jahrzehnte später markiert das 
Geschäft mit Öl eine wichtige Einkommensquelle für islamische Investoren. Natürlich 
gibt es auch profitable nachhaltige Projekte in der islamischen Welt. Islamische Banker 
in Bahrain verwiesen hierbei oft und gerne auf einzelne nachhaltige Projekte, zum 
Beispiel das energieautarke World Trade Center in Bahrain. Die Förderung solcher 
Projekte steht jedoch in keinem Verhältnis zu der Ölabhängigkeit der Golfstaaten. 
Alleine die Tatsache, dass Golfstaaten wie Kuwait, Katar oder Saudi Arabien einerseits 
Islamic Banking staatlich fördern, andererseits Benzin trotz niedriger Preise noch 
zusätzlich subventionieren, zeigt, dass eine eingehende Debatte um eine nachhaltige 
Nutzung von Ressourcen im islamischen Finanzmarkt bislang nicht stattgefunden hat.  
Ähnlich verhält es sich mit dem Konzept des Verhinderns von ausbeuterischen Ver-
hältnissen. Während die islamischen Banker herausstreichen, wie wichtig die Förde-
rung sozialer Gerechtigkeit und die Verhinderung von Ausbeutungsverhältnissen ist, 
ignorieren sie gerne die sklavenähnlichen Zustände in den Arbeitercamps von Dubai, 
Doha oder Manama, deren Existenz den enormen, oft durch schariakonforme Anlei-
hen finanzierten, Bauboom am Persischen Golf überhaupt erst ermöglichen. Die Ak-
zeptanz dieser auf Ausbeutung basierenden Arbeitercamps ließe sich damit begrün-
den, dass die im Islamic Banking geforderte soziale Gerechtigkeit nur innerhalb der 
Umma, der islamischen Glaubensgemeinschaft, gelte. Diese Schlussfolgerung würde 
jedoch außer Acht lassen, dass viele der Arbeiter selbst muslimischen Glaubens sind. 
Viel eher, so soll hier festgestellt werden, ist Ausklammerung der Ressourcenfrage und 
der Arbeitercamp-Problematik wiederum eine Bestätigung der These, dass die Ethik 
des islamischen Finanzmarktes eine kulturspezifische Ethik darstellt. Diese Feststel-
lung soll jedoch nicht heißen, dass die Prinzipien des islamischen Finanzmarktes starr 
sind. Im Zuge einer globalen Debatte um ethische Prinzipien innerhalb der Wirtschaft 
werden auch innerhalb des islamischen Finanzmarktes aktuell Stimmen laut, die eine 
Erweiterung der moralischen Kriterien des Islamic Banking auf die Umwelt- und Ar-
beiterthematik fordern. Offen bleibt, wie stark sich die kulturspezifische Form der 
islamischen Wirtschaftsethik zukünftig einer globalen Wirtschaftsethik unterordnen 
wird und inwiefern der weltweite Wirtschaftsethikdiskurs von Islamic Banking zu 
profitieren vermag.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66


zfwu 11/1 (2010), 66-75 75 

Literaturverzeichnis 
Al-Omar, F./ Abdel-Haq, M. (1996): Islamic Banking: Theory, Practice & Challenges, Karachi: 

Oxford University Press. 
Endreß, G. (1991): Der Islam: Eine Einführung in seine Geschichte, München: Beck. 
Gassner, M./ Wackerbeck, P. (2007): Islamic Finance. Islam-gerechte Finanzanlagen und Finan-

zierungen, Köln: Bank-Verlag Medien. 
Gerke, W. (2005): Kapitalmärkte und Ethik  Ein Widerspruch, in: Zeitschrift für Wirtschafts- 

und Unternehmensethik, Jg. 6/Heft 1, 22-30.  
Henning, M. (2001): Der Koran: Arabisch-deutsch, München: Hugendubel. 
Iqbal, M./ Wilson, R. (2005): Islamic Perspectives on Wealth Creation, Edinburgh: Edinburgh 

University Press. 
Izzi Dien, M. (2004): Islamic Law from Historical Foundations to Contemporary Practice, 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Kuran, T. (2004): Islam and Mammon: The Economic Predicaments of Islam, Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 
Le Goff, J. (1988): Wucherzins und Höllenqualen: Ökonomie und Religion im Mittelalter, Stutt-

gart: Klett-Cotta.  
Maurer, B. (2005): Mutual Life, Limited. Islamic Banking, Alternative Currencies, Lateral Rea-

son, Princeton, NJ: Princeton University Press. 
Saeed, A. (1996): Islamic Banking and Interest: A Study of Prohibition of Riba and Its Con-

temporary Interpretation, Brill: Leiden. 
Vogel, F. E./ Hayes, S. L. (1998): Islamic Law and Finance: Religion, Risk, and Return, Den 

Haag: Kluwer Law International.  
Weber, M. (1920/1989): Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, in: Schmidt-Glintzer, H./ 

Kolonko, P. (Hrsg.): Max Weber: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen Konfuzia-
nismus und Taoismus: Schriften 1915-1920, Tübingen: Mohr, 83-127. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:25:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-66

