1. Die Frage der Technologie

diesem besonderen Tier Besitz ergriffen hat. Zweifellos bilden grofie Gehirne
und sprachliche Fihigkeiten ein biologisches Substrat, auf dem die Konstruk-
tion von Assoziationen mit Zeichen unvergleichlich grofer wird, als es vor der
Evolution des Homo sapiens moglich war. Diese Fahigkeit wird spater als Geist
(nous, logos) bezeichnet und von den ersten Philosophen als die Quelle der Ord-
nung in der Welt erkannt. Die in der Sprache entstandenen Zeichennetzwerke
und ihre Strukturen wurden sowohl zum Gegenstand als auch zum Mittel,
mit dem sich die Philosophie dem Sinn, dem Sein und der Welt niherte. Auch
heute noch konzentriert sich die Philosophie auf die spezifisch «logischen»
Strukturen und Praktiken dieser Zeichennetzwerke in Bezug auf das, was als
Rationalitit, Argumentation und Denken bezeichnet wird. Wenn wir jedoch
auf die urspriingliche Bedeutung von logos als Sammeln und Zusammenhalten
zuriickgehen, dann kénnen wir sagen, dass es die Sprache im erweiterten und
urspriinglichen Verstindnis als Sinn ist, um die sich die Philosophie kiim-
mert, und dass es dieser urspriingliche logos ist, der den Menschen besitzt,
und nicht umgekehrt. Die Sprache nutzt den Menschen mit seinen grofRen
Gehirnen, seinen Fihigkeiten, Dinge mit den Hinden herzustellen und zu
formen, und seinem Stimmapparat, der bei anderen Spezies seinesgleichen
sucht, um bei der Konstruktion von Akteur-Netzwerken aller Art behilflich zu
sein, einschliefdlich natiirlich der Zeichennetzwerke, die wir heute als Sprache
erleben.™

1.2 Die Bedeutung des Seins

Wenden wir uns nun dem Begrift des Seins zu. Ein Akteur-Netzwerk ist ei-
ne gegenseitige Konditionierung von Menschen und Nichtmenschen, die alle
«Akteure» zu etwas macht, was sie vorher nicht waren. Bevor der Stein und
der Hominid und die Hand und der Arm und die Tiere oder Feinde auf be-
stimmte Weise miteinander verbunden wurden, gab es keinen dieser Akteu-
re. Sie werden erst durch die Assoziationen, die sie miteinander eingegangen

11 Beispiele fiir den Netzwerkcharakter von Sprache und Bedeutung sind Wissensgra-
phen und semantische Netzwerke, die Beziehungen der logischen Kompatibilitat, In-
ferenz und Inkompatibilitat zwischen Begriffen und Zeichen veranschaulichen. Fir ei-
ne pragmatistische Philosophie, die fiir den normativen Charakter dieser Beziehungen
und ihre Einbettung in soziale Praktiken sowie fiir den entsprechenden Begriff der Ra-
tionalitditargumentiert, siehe die Arbeiten von Rorty (1979) und Brandom (1994; 2002).

- am 13.02.2026, 08:28:0¢

4


https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

sind, zu dem, was sie sind. Man kénnte also sagen, dass es die Assoziationen,
die Relationen, sind, die bestimmen, was und wer die Akteure sind. Fiir einige
griechische Philosophen der Antike, wie Empedokles, Anaxagoras und Aristo-
teles, waren die Dinge ebenfalls aus einer Zusammensetzung von Elementen
entstanden. Diese Elemente wurden oft als Erde, Luft, Feuer und Wasser oder,
wie im Fall von Aristoteles, als die vier Ursachen (materielle, effiziente, forma-
le und finale) betrachtet, die zusammenkommen miissen, damit etwas entste-
hen kann. Ein Akteur-Netzwerk ist jedoch keine Zusammensetzung von Ele-
menten, unabhingig davon, ob diese als Urelemente oder verschiedene Arten
von Ursachen betrachtet werden. Ein Akteur-Netzwerk ist keine Komposition
von Dingen, sondern ein Netzwerk von Relationen. Das bedeutet, dass es aus
der Perspektive von Akteur-Netzwerken keine Substanz und keine Individu-
en oder Atome im Sinne unabhingiger, unverbundener Elemente gibt, die ein
Ganzes oder grofiere Kompositionen irgendeiner Art bilden.™

Unabhingig davon, ob man sich die Dinge als Zusammensetzungen oder
als atomare Individuen vorstellt, ging ein Grofdteil der westlichen philoso-
phischen Tradition davon aus, dass das, was ein Ding zu dem macht, was es
ist, die Substanz oder das Wesen des Dings ist. Man ging davon aus, dass die
Substanz der Triger der Eigenschaften ist, die man den Dingen zuschreiben
kann. Ein Tisch zum Beispiel hat die Eigenschaften, aus Holz zu sein, vier
Beine zu haben, fiir verschiedene Zwecke niitzlich zu sein usw. Die Substanz
war entweder allgemein, wie Platon die «Formen» oder «Ideen» auffasste,
oder sie war, wie Aristoteles annahm, individuell und jedem existierenden
Ding inhirent. In beiden Interpretationen des Seins geht man von Individuen
irgendeiner Art aus, die dann mit anderen Individuen in Beziehung treten
oder auch nicht. Was in erster Linie existiert, sind individuelle Substanzen,
und die Beziehungen, die sie miteinander eingehen oder auch nicht, sind
sekundidr. Man geht davon aus, dass die Welt aus Dingen besteht, seien sie
nun ideell oder materiell, und dass diese erst in zweiter Linie in Beziehungen
verschiedener Art zueinanderstehen. Fiir die philosophischen Naturalisten

12 Diesimpliziert, dass ein Akteur-Netzwerk kein System ist, das als eine Zusammenset-
zung von Elementen verstanden wird. Ein Akteur-Netzwerk ist kein Ganzes, das in ir-
gendeiner Weise grofierist als die Summe der Teile, da es die Teile sind, die nicht unab-
héngig von ihren Beziehungen im Netzwerk existieren, Beziehungen, die nicht durch
eine Funktion definiert sind. Eine Axt kann durch die Funktion definiert sein, etwas zu
schlagen, aber sie kann auch viele andere Dinge tun.

- am 13.02.2026, 08:28:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

sind die Dinge in der Welt materielle Entititen, die der Mensch durch Sinnes-
wahrnehmung kennenlernt und iiber die er wahre oder falsche Vorstellungen
haben kann, je nachdem, ob unsere Vorstellungen den Dingen entsprechen.
Fiir die Idealisten wie Platon waren die wirklichen Dinge Ideen, und die mate-
riellen Dinge waren nur Kopien der ewigen Formen. Fiir den Pragmatismus,
der den Anspruch erhebt, sowohl den Materialismus als auch den Idealismus
zu iberwinden, haben die Dinge, iiber die wir sprechen, ihre Bedeutung und
ihr Sein innerhalb sozialer Praktiken, aber sie sind keine sozialen Partner; sie
nehmen selbst nicht aktiv an sozialen Praktiken teil. Das Akteur-Netzwerk der
Steinaxt erzahlt eine andere Geschichte. Die Axt existiert nicht vor den Asso-
ziationen, die sie zu einer Axt machen. Das Gleiche gilt fiir den Hominiden,
der zum Jager wird, oder fir Tiere, die zur Beute werden. Das Wesen dieser
Akteure ergibt sich aus den Relationen, die sie zueinander unterhalten. Diese
Relationen sind kein Produkt der Sinneswahrnehmung, der intellektuellen
Intuition, der dialektischen Bewegung des Geistes oder der rein menschlichen
sozialen Praktiken. Alle Akteure sind symmetrisch an der Konstruktion der
Relationen beteiligt, aus denen das Netzwerk besteht. Das Sein ist relational
und nicht substanziell.

Es ist wichtig zu betonen, dass es aus der Sicht einer relationalen Ontolo-
gie keine Individuen gibt, weder ideelle noch materielle, weder Subjekte noch
Objekte. Die Akteur-Netzwerk-Theorie ist eine relationale Ontologie, denn die
Akteure existieren nicht vor den Assoziationen, aus denen sie hervorgehen,
und sie sind nichts anderes als diese Relationen. Wiirde man die Relationen
wegnehmen, bliebe nichts tibrig. Die Akteure in einem Akteur-Netzwerk exis-
tieren nicht einmal «potenziell» in einem materiellen oder mentalen Rohma-
terial, aus dem sie auf verschiedene Weise «aktualisiert» werden kénnten. Po-
tenzialitit und Aktualitit, ja die gesamte von Aristoteles abgeleitete Modallo-
gik, beschiftigt sich damit, wie etwas aus etwas entstehen kann, zum Beispiel
ein Tisch aus Holz. Diese Frage ldsst sich natiirlich im Nachhinein auch auf

13 Brandom (2019) argumentiert, dass Hegel der Vater dieser Idee ist, aber fiir Hegel wa-
ren die sozialen Beziehungen im Wesentlichen im Geist, dem dialektisch strukturier-
ten System der Logik, ausgedriickt. Wir fragen: Was bleibt von Hegels Idee (ibrig, wenn
die Dialektik nicht mehr erklart, was soziale Beziehungen sind, und wenn die Gesell-
schaft kein geschlossenes System ist? Brandom deutet Hegels Logik als eine diskursive
Praxis des Begriindens und Behauptens um, die selbst den Cesetzen der Implikation
und des Widerspruchs unterworfen ist. Diese Sichtweise ignoriert die Tatsache, dass
die meisten sozialen Praktiken keine logische Argumentation sind.

- am 13.02.2026, 08:28:0¢

43


https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

die Frage anwenden, wie aus einem Stein eine Axt entsteht. Solange die Ant-
wort auf diese Frage nicht die Existenz fritherer Individuen voraussetzt, be-
steht keine Gefahr bei der Verwendung dieser Begriffe. Gibe es nimlich frithe-
re Individuen oder Urelemente, aus denen sich alles zusammensetzt, miisste
man fragen, in welchen Netzwerken sie entstanden sind und welche Relatio-
nen sie zu dem machen, was sie sind. Vergessen wir nicht, dass unser zeit-
reisender Beobachter all diese Vorstellungen mitbringt, wenn er den Homini-
den beschreibt, der mit einem Stein in einem Flussbett etwas macht. Wenn
Heidegger sagt, die Sprache sei das Haus des Seins, dann meint er damit, dass
nichts auRerhalb dieses Hauses zu finden ist. Aus der Perspektive der Akteur-
Netzwerk-Theorie kann man sagen, dass Sinn und Sein gemeinsam entstehen,
d.h. als Konstruktion von Assoziationen und Relationen. Wir stellen die Hypo-
these auf, dass sowohl das Sein als auch der Sinn als Relationen entstehen, die Akteur-
Netzwerke konstruieren.

Der Hominid und der Stein waren keine Akteure, bevor sie zu einem Ji-
ger und einer Axt wurden, indem sie zu einem Netzwerk verbunden wurden.
Weder das Sein noch das Agieren liegt in den Akteuren, bevor sie zu Akteu-
ren werden, sondern es wird dem Netzwerk zugeschrieben. Das Netzwerk ist
der Akteur, aber nicht als eine Art zusammengesetztes Ding, das grofer ist
als die Summe seiner Teile, sondern als der Prozess der Vernetzung, der nicht
durch irgendwelche Grenzen, Begrenzungen oder einschrinkende Definitio-
nen umschrieben wird. Wer kann schon sagen, was aus dem Jager oder der Axt
werden wird? Die Systemtheorie hat zwar die Idee der begrenzten Individu-
en iiberwunden, aber sie hat sie lediglich durch begrenzte Systeme ersetzt.**
Aus diesem Grund sind Netzwerke keine Dinge, sondern Prozesse. Aus die-
sem Grund ist es auch angemessener, von «Vernetzen» (verbal) als von Netz-
werken (nominal) zu sprechen. Vernetzen konstruiert Assoziationen, aus de-
nen menschliche und nichtmenschliche Akteure hervorgehen, die dann eine
spezifische Handlungsfihigkeit haben. Man konnte einwenden, dass die Ent-
stehung der Steinaxt voraussetzt, dass Steine und Hominiden bereits vor der
Konstruktion der Axt existierten. Die Antwort auf diesen Einwand lautet, dass
die Entstehung des Sinns als einer iiber dem Physischen und Biologischen ste-
henden Ordnungsebene Materie und Leben, Steine und Hominiden in sich in-
tegriert, sodass man von ihnen erst riicckwirkend sprechen kann, nachdem die
Axt entstanden ist. Genau das hat unser zeitreisender Beobachter getan. Nur

14 Siehe Belliger/Krieger (2024) fiir eine Diskussion der Beziehung zwischen der allge-
meinen Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie.

- am 13.02.2026, 08:28:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

aus der Perspektive von Steinixten liegen Steine in einem Flussbett herum, die
keine Axte sind, und nur aus dieser Perspektive gibt es dort Hominiden, die
keine Jiger oder Krieger sind. Nur wenn es Axte gibt, kénnen andere Steine zu
Axten werden oder andere Hominiden zu Jigern. Wenn wir von der Grundidee
des logos oder der Sprache sprechen, ist es, wie bereits erwdhnt, eine Sprache,
die uns «hat», und nicht umgekehrt.” Wenn der Sinn einmal entstanden ist,
gibt es kein Zuriick mehr; nichts ist absolut bedeutungslos. Da nun alles eine
Bedeutung erhilt, erscheint nicht nur eine Axt, sondern eine ganze Welt. So-
bald die Welt entstanden ist, ist alles auf die eine oder andere Weise «in» der
Welt.

1.3 Technische Mediation und die Konstruktion
von Akteur-Netzwerken

Die Lehren, die wir aus dieser Art der Betrachtung der Urspriinge von Sein,
Sinn und Welt ziehen kénnen, sind, dass Akteur-Netzwerke weder subjektiv
noch objektiv, weder natiirlich noch sozial, weder materiell noch ideal sind.
Akteur-Netzwerke untergraben alle traditionellen Unterscheidungen der
westlichen Philosophie. Wenn wir uns nicht auf traditionelle Konzepte ver-
lassen kénnen, um zu beschreiben, wie die Dinge zustande kommen, welche
Alternativen gibt es dann? Latour nennt den Prozess, durch den Akteur-Netz-
werke konstruiert werden, «technische Mediation». Wir werden behaupten,
dass die Konstruktion eines Akteur-Netzwerks ein Prozess der technischen
Mediation ist. Um zu verstehen, wie Sein und Sinn entstehen und was der
Prozess des Vernetzens ist, wollen wir zu erkliren versuchen, was technische
Mediation bedeutet. Nach Latour (1994) ist technische Mediation ein Pro-
zess der Ubersetzung (Translation) und Einbindung (Envollment) menschlicher
und nichtmenschlicher Akteure in Akteur-Netzwerke, d.h. in kooperative
Handlungsprogramme. Latour ist sich dariiber im Klaren, dass der Begriff des
«Technischen» mehrdeutig ist; deshalb weist er sorgfiltig darauf hin, dass er
das Wort in einem besonderen Sinn verwendet.

Technik [...] bezeichnet eine sehr spezifische Art der Delegation, der Bewe-
gung, der Verschiebung, die sich mit Entitdten kreuzt, die ein anderes Ti-
ming, andere Eigenschaften, andere Ontologien haben, und die dazu ge-

15 Heidegger wird sagen: «Die Sprache spricht.»

- am 13.02.2026, 08:28:0¢

45


https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

