
1. Die Frage der Technologie 41 

diesem besonderen Tier Besitz ergriffen hat. Zweifellos bilden große Gehirne 
und sprachliche Fähigkeiten ein biologisches Substrat, auf dem die Konstruk
tion von Assoziationen mit Zeichen unvergleichlich größer wird, als es vor der 
Evolution des Homo sapiens möglich war. Diese Fähigkeit wird später als Geist 
(nous, logos) bezeichnet und von den ersten Philosophen als die Quelle der Ord
nung in der Welt erkannt. Die in der Sprache entstandenen Zeichennetzwerke 
und ihre Strukturen wurden sowohl zum Gegenstand als auch zum Mittel, 
mit dem sich die Philosophie dem Sinn, dem Sein und der Welt näherte. Auch 
heute noch konzentriert sich die Philosophie auf die spezifisch «logischen» 
Strukturen und Praktiken dieser Zeichennetzwerke in Bezug auf das, was als 
Rationalität, Argumentation und Denken bezeichnet wird. Wenn wir jedoch 
auf die ursprüngliche Bedeutung von logos als Sammeln und Zusammenhalten 
zurückgehen, dann können wir sagen, dass es die Sprache im erweiterten und 
ursprünglichen Verständnis als Sinn ist, um die sich die Philosophie küm
mert, und dass es dieser ursprüngliche logos ist, der den Menschen besitzt, 
und nicht umgekehrt. Die Sprache nutzt den Menschen mit seinen großen 
Gehirnen, seinen Fähigkeiten, Dinge mit den Händen herzustellen und zu 
formen, und seinem Stimmapparat, der bei anderen Spezies seinesgleichen 
sucht, um bei der Konstruktion von Akteur-Netzwerken aller Art behilflich zu 
sein, einschließlich natürlich der Zeichennetzwerke, die wir heute als Sprache 
erleben.11 

1.2 Die Bedeutung des Seins 

Wenden wir uns nun dem Begriff des Seins zu. Ein Akteur-Netzwerk ist ei
ne gegenseitige Konditionierung von Menschen und Nichtmenschen, die alle 
«Akteure» zu etwas macht, was sie vorher nicht waren. Bevor der Stein und 
der Hominid und die Hand und der Arm und die Tiere oder Feinde auf be
stimmte Weise miteinander verbunden wurden, gab es keinen dieser Akteu
re. Sie werden erst durch die Assoziationen, die sie miteinander eingegangen 

11 Beispiele für den Netzwerkcharakter von Sprache und Bedeutung sind Wissensgra

phen und semantische Netzwerke, die Beziehungen der logischen Kompatibilität, In
ferenz und Inkompatibilität zwischen Begriffen und Zeichen veranschaulichen. Für ei
ne pragmatistische Philosophie, die für den normativen Charakter dieser Beziehungen 
und ihre Einbettung in soziale Praktiken sowie für den entsprechenden Begriff der Ra
tionalität argumentiert, siehe die Arbeiten von Rorty (1979) und Brandom (1994; 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003 - am 13.02.2026, 08:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

sind, zu dem, was sie sind. Man könnte also sagen, dass es die Assoziationen, 
die Relationen, sind, die bestimmen, was und wer die Akteure sind. Für einige 
griechische Philosophen der Antike, wie Empedokles, Anaxagoras und Aristo
teles, waren die Dinge ebenfalls aus einer Zusammensetzung von Elementen 
entstanden. Diese Elemente wurden oft als Erde, Luft, Feuer und Wasser oder, 
wie im Fall von Aristoteles, als die vier Ursachen (materielle, effiziente, forma
le und finale) betrachtet, die zusammenkommen müssen, damit etwas entste
hen kann. Ein Akteur-Netzwerk ist jedoch keine Zusammensetzung von Ele
menten, unabhängig davon, ob diese als Urelemente oder verschiedene Arten 
von Ursachen betrachtet werden. Ein Akteur-Netzwerk ist keine Komposition 
von Dingen, sondern ein Netzwerk von Relationen. Das bedeutet, dass es aus 
der Perspektive von Akteur-Netzwerken keine Substanz und keine Individu
en oder Atome im Sinne unabhängiger, unverbundener Elemente gibt, die ein 
Ganzes oder größere Kompositionen irgendeiner Art bilden.12 

Unabhängig davon, ob man sich die Dinge als Zusammensetzungen oder 
als atomare Individuen vorstellt, ging ein Großteil der westlichen philoso
phischen Tradition davon aus, dass das, was ein Ding zu dem macht, was es 
ist, die Substanz oder das Wesen des Dings ist. Man ging davon aus, dass die 
Substanz der Träger der Eigenschaften ist, die man den Dingen zuschreiben 
kann. Ein Tisch zum Beispiel hat die Eigenschaften, aus Holz zu sein, vier 
Beine zu haben, für verschiedene Zwecke nützlich zu sein usw. Die Substanz 
war entweder allgemein, wie Platon die «Formen» oder «Ideen» auffasste, 
oder sie war, wie Aristoteles annahm, individuell und jedem existierenden 
Ding inhärent. In beiden Interpretationen des Seins geht man von Individuen 
irgendeiner Art aus, die dann mit anderen Individuen in Beziehung treten 
oder auch nicht. Was in erster Linie existiert, sind individuelle Substanzen, 
und die Beziehungen, die sie miteinander eingehen oder auch nicht, sind 
sekundär. Man geht davon aus, dass die Welt aus Dingen besteht, seien sie 
nun ideell oder materiell, und dass diese erst in zweiter Linie in Beziehungen 
verschiedener Art zueinanderstehen. Für die philosophischen Naturalisten 

12 Dies impliziert, dass ein Akteur-Netzwerk kein System ist, das als eine Zusammenset

zung von Elementen verstanden wird. Ein Akteur-Netzwerk ist kein Ganzes, das in ir
gendeiner Weise größer ist als die Summe der Teile, da es die Teile sind, die nicht unab
hängig von ihren Beziehungen im Netzwerk existieren, Beziehungen, die nicht durch 
eine Funktion definiert sind. Eine Axt kann durch die Funktion definiert sein, etwas zu 
schlagen, aber sie kann auch viele andere Dinge tun. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003 - am 13.02.2026, 08:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 43 

sind die Dinge in der Welt materielle Entitäten, die der Mensch durch Sinnes
wahrnehmung kennenlernt und über die er wahre oder falsche Vorstellungen 
haben kann, je nachdem, ob unsere Vorstellungen den Dingen entsprechen. 
Für die Idealisten wie Platon waren die wirklichen Dinge Ideen, und die mate
riellen Dinge waren nur Kopien der ewigen Formen. Für den Pragmatismus, 
der den Anspruch erhebt, sowohl den Materialismus als auch den Idealismus 
zu überwinden, haben die Dinge, über die wir sprechen, ihre Bedeutung und 
ihr Sein innerhalb sozialer Praktiken, aber sie sind keine sozialen Partner; sie 
nehmen selbst nicht aktiv an sozialen Praktiken teil. Das Akteur-Netzwerk der 
Steinaxt erzählt eine andere Geschichte. Die Axt existiert nicht vor den Asso
ziationen, die sie zu einer Axt machen. Das Gleiche gilt für den Hominiden, 
der zum Jäger wird, oder für Tiere, die zur Beute werden. Das Wesen dieser 
Akteure ergibt sich aus den Relationen, die sie zueinander unterhalten. Diese 
Relationen sind kein Produkt der Sinneswahrnehmung, der intellektuellen 
Intuition, der dialektischen Bewegung des Geistes oder der rein menschlichen 
sozialen Praktiken. Alle Akteure sind symmetrisch an der Konstruktion der 
Relationen beteiligt, aus denen das Netzwerk besteht. Das Sein ist relational 
und nicht substanziell.13 

Es ist wichtig zu betonen, dass es aus der Sicht einer relationalen Ontolo
gie keine Individuen gibt, weder ideelle noch materielle, weder Subjekte noch 
Objekte. Die Akteur-Netzwerk-Theorie ist eine relationale Ontologie, denn die 
Akteure existieren nicht vor den Assoziationen, aus denen sie hervorgehen, 
und sie sind nichts anderes als diese Relationen. Würde man die Relationen 
wegnehmen, bliebe nichts übrig. Die Akteure in einem Akteur-Netzwerk exis
tieren nicht einmal «potenziell» in einem materiellen oder mentalen Rohma
terial, aus dem sie auf verschiedene Weise «aktualisiert» werden könnten. Po
tenzialität und Aktualität, ja die gesamte von Aristoteles abgeleitete Modallo
gik, beschäftigt sich damit, wie etwas aus etwas entstehen kann, zum Beispiel 
ein Tisch aus Holz. Diese Frage lässt sich natürlich im Nachhinein auch auf 

13 Brandom (2019) argumentiert, dass Hegel der Vater dieser Idee ist, aber für Hegel wa
ren die sozialen Beziehungen im Wesentlichen im Geist, dem dialektisch strukturier
ten System der Logik, ausgedrückt. Wir fragen: Was bleibt von Hegels Idee übrig, wenn 
die Dialektik nicht mehr erklärt, was soziale Beziehungen sind, und wenn die Gesell
schaft kein geschlossenes System ist? Brandom deutet Hegels Logik als eine diskursive 
Praxis des Begründens und Behauptens um, die selbst den Gesetzen der Implikation 
und des Widerspruchs unterworfen ist. Diese Sichtweise ignoriert die Tatsache, dass 
die meisten sozialen Praktiken keine logische Argumentation sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003 - am 13.02.2026, 08:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

die Frage anwenden, wie aus einem Stein eine Axt entsteht. Solange die Ant
wort auf diese Frage nicht die Existenz früherer Individuen voraussetzt, be
steht keine Gefahr bei der Verwendung dieser Begriffe. Gäbe es nämlich frühe
re Individuen oder Urelemente, aus denen sich alles zusammensetzt, müsste 
man fragen, in welchen Netzwerken sie entstanden sind und welche Relatio
nen sie zu dem machen, was sie sind. Vergessen wir nicht, dass unser zeit
reisender Beobachter all diese Vorstellungen mitbringt, wenn er den Homini
den beschreibt, der mit einem Stein in einem Flussbett etwas macht. Wenn 
Heidegger sagt, die Sprache sei das Haus des Seins, dann meint er damit, dass 
nichts außerhalb dieses Hauses zu finden ist. Aus der Perspektive der Akteur- 
Netzwerk-Theorie kann man sagen, dass Sinn und Sein gemeinsam entstehen, 
d.h. als Konstruktion von Assoziationen und Relationen. Wir stellen die Hypo
these auf, dass sowohl das Sein als auch der Sinn als Relationen entstehen, die Akteur- 
Netzwerke konstruieren. 

Der Hominid und der Stein waren keine Akteure, bevor sie zu einem Jä
ger und einer Axt wurden, indem sie zu einem Netzwerk verbunden wurden. 
Weder das Sein noch das Agieren liegt in den Akteuren, bevor sie zu Akteu
ren werden, sondern es wird dem Netzwerk zugeschrieben. Das Netzwerk ist 
der Akteur, aber nicht als eine Art zusammengesetztes Ding, das größer ist 
als die Summe seiner Teile, sondern als der Prozess der Vernetzung, der nicht 
durch irgendwelche Grenzen, Begrenzungen oder einschränkende Definitio
nen umschrieben wird. Wer kann schon sagen, was aus dem Jäger oder der Axt 
werden wird? Die Systemtheorie hat zwar die Idee der begrenzten Individu
en überwunden, aber sie hat sie lediglich durch begrenzte Systeme ersetzt.14 
Aus diesem Grund sind Netzwerke keine Dinge, sondern Prozesse. Aus die
sem Grund ist es auch angemessener, von «Vernetzen» (verbal) als von Netz
werken (nominal) zu sprechen. Vernetzen konstruiert Assoziationen, aus de
nen menschliche und nichtmenschliche Akteure hervorgehen, die dann eine 
spezifische Handlungsfähigkeit haben. Man könnte einwenden, dass die Ent
stehung der Steinaxt voraussetzt, dass Steine und Hominiden bereits vor der 
Konstruktion der Axt existierten. Die Antwort auf diesen Einwand lautet, dass 
die Entstehung des Sinns als einer über dem Physischen und Biologischen ste
henden Ordnungsebene Materie und Leben, Steine und Hominiden in sich in
tegriert, sodass man von ihnen erst rückwirkend sprechen kann, nachdem die 
Axt entstanden ist. Genau das hat unser zeitreisender Beobachter getan. Nur 

14 Siehe Belliger/Krieger (2024) für eine Diskussion der Beziehung zwischen der allge
meinen Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003 - am 13.02.2026, 08:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 45 

aus der Perspektive von Steinäxten liegen Steine in einem Flussbett herum, die 
keine Äxte sind, und nur aus dieser Perspektive gibt es dort Hominiden, die 
keine Jäger oder Krieger sind. Nur wenn es Äxte gibt, können andere Steine zu 
Äxten werden oder andere Hominiden zu Jägern. Wenn wir von der Grundidee 
des logos oder der Sprache sprechen, ist es, wie bereits erwähnt, eine Sprache, 
die uns «hat», und nicht umgekehrt.15 Wenn der Sinn einmal entstanden ist, 
gibt es kein Zurück mehr; nichts ist absolut bedeutungslos. Da nun alles eine 
Bedeutung erhält, erscheint nicht nur eine Axt, sondern eine ganze Welt. So
bald die Welt entstanden ist, ist alles auf die eine oder andere Weise «in» der 
Welt. 

1.3 Technische Mediation und die Konstruktion 
von Akteur- Netzwerken 

Die Lehren, die wir aus dieser Art der Betrachtung der Ursprünge von Sein, 
Sinn und Welt ziehen können, sind, dass Akteur-Netzwerke weder subjektiv 
noch objektiv, weder natürlich noch sozial, weder materiell noch ideal sind. 
Akteur-Netzwerke untergraben alle traditionellen Unterscheidungen der 
westlichen Philosophie. Wenn wir uns nicht auf traditionelle Konzepte ver
lassen können, um zu beschreiben, wie die Dinge zustande kommen, welche 
Alternativen gibt es dann? Latour nennt den Prozess, durch den Akteur-Netz
werke konstruiert werden, «technische Mediation». Wir werden behaupten, 
dass die Konstruktion eines Akteur-Netzwerks ein Prozess der technischen 
Mediation ist. Um zu verstehen, wie Sein und Sinn entstehen und was der 
Prozess des Vernetzens ist, wollen wir zu erklären versuchen, was technische 
Mediation bedeutet. Nach Latour (1994) ist technische Mediation ein Pro
zess der Übersetzung (Translation) und Einbindung (Enrollment) menschlicher 
und nichtmenschlicher Akteure in Akteur-Netzwerke, d.h. in kooperative 
Handlungsprogramme. Latour ist sich darüber im Klaren, dass der Begriff des 
«Technischen» mehrdeutig ist; deshalb weist er sorgfältig darauf hin, dass er 
das Wort in einem besonderen Sinn verwendet. 

Technik […] bezeichnet eine sehr spezifische Art der Delegation, der Bewe
gung, der Verschiebung, die sich mit Entitäten kreuzt, die ein anderes Ti
ming, andere Eigenschaften, andere Ontologien haben, und die dazu ge

15 Heidegger wird sagen: «Die Sprache spricht.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003 - am 13.02.2026, 08:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

