
588 Rezensionen

constante des objets est abordée à plusieurs reprises
dans “La passion de l’art primitif” (cf. 160, 196 et 213),
contre le stéréotype selon lequel l’activité de collection
serait toujours une accumulation sans fin et sans retour.

Non sans lien avec le thème de la circulation,
Derlon et Jeudy-Ballini consacrent leur dernier cha-
pitre (219–267) à une mise à l’épreuve de l’idée
reçue selon laquelle la passion des collectionneurs ne
serait qu’un moyen de déguiser une quête de pro-
fit. Ce chapitre contient des subtilités d’analyse qui
valent la peine d’être soulignées. A titre d’exemple,
les auteurs montrent comment une sorte de principe
économique inversé permet aux collectionneurs de
vivre l’achat d’un objet au prix fort non pas comme
une démonstration de richesse matérielle, mais comme
“preuve de désintéressement financier” (251) témoignant
de la capacité à faire passer la passion avant les affaires.
Au moyen d’une enquête résolument qualitative, Derlon
et Jeudy-Ballini parviennent ainsi à montrer que dimen-
sions spéculative et spéculaire sont liées : le rapport à
l’argent d’un collectionneur tel qu’exprimé au travers de
ses pratiques est une réflexion de son rapport aux objets,
et ce rapport aux objets reflète à son tour le rapport du
collectionneur à lui-même.

S’appuyant toujours sur de riches données ethno-
graphiques et citant souvent directement leurs interlo-
cuteurs, les auteurs parviennent à explorer un nombre
impressionnant de facettes de la pensée des collection-
neurs. Ce faisant, elles s’attellent à mettre en évidence
les particularités des pratiques et perspectives de ces
derniers, notamment par rapport à celles d’autres genres
de collectionneurs. Au terme de leur enquête, elles
suggèrent que la spécificité de la collection d’art pri-
mitif résiderait dans “l’ensemble des traits préférentiels
fortement valorisés par [leurs] interlocuteurs : le mystère
irréductible de l’objet, sa résistance à la compréhension,
sa dimension magique, son association à l’altérité et à la
mystique des origines, les interrogations philosophiques
ou existentielles qu’il suscite, ses liens avec l’invisible,
sa force de présence, sa densité humaine, sa puissance
émotionnelle, sa capacité à favoriser des projections
individuelles” (286s). Cette conclusion est une véritable
invitation à la réalisation d’enquêtes analogues à la leur,
qui permettraient de poursuivre les pistes de réflexion
qui y sont esquissées. On trouve en effet dans cet
ouvrage quelques ébauches d’analyse comparative qui
demanderaient à être approfondies. Par exemple, les au-
teurs mêlent occasionnellement aux discours des collec-
tionneurs les écrits d’anthropologues tels Stéphane Bre-
ton (97), Jacques Maquet (102) ou Michel Leiris (184),
ou encore évoquent l’intérêt “quasi ethnographique pour
les cultures locales affiché par certains collectionneurs”
(243), sans toutefois que cela débouche sur un véritable
examen des différences ou des similitudes entre les
rapports aux objets et à l’altérité qu’entretiennent collec-
tionneurs et chercheurs en anthropologie. Cela dit, il est
toujours aisé de reprocher à un ouvrage d’avoir laissé
certains aspects d’un sujet non-explorés ; la comparaison
entre anthropologues et collectionneurs n’est pas le sujet
de ce livre, mais plutôt une piste que ce dernier ouvre

pour de futures recherches. Reste à souhaiter que celles-
ci soient menées avec autant de rigueur et de finesse que
celle présentée dans “La passion de l’art primitif”.

Solen Roth

Diawara, Mamadou, Paulo Fernando de Mo-
raes Farias et Gerd Spittler (dir.) : Heinrich Barth et
l’Afrique. Köln : Rüdiger Köppe Verlag, 2006. 286 pp.
ISBN 978-3-89645-220-7. (Studien zur Kulturkunde,
125) Prix : € 39.80

En 2004, à l’occasion du cent cinquantième anni-
versaire de l’arrivée de l’explorateur Heinrich Barth à
Tombouctou en 1853, s’est tenu dans cette ville du Mali
un colloque organisé avec le soutien de différentes ins-
tances culturelles allemandes. Il réunissait une vingtaine
de chercheurs venus d’Europe, d’Amérique et d’Afrique.
La plupart des 14 contributions furent rédigées en
français afin de faciliter l’échange avec les spécialistes
locaux qui se montrèrent très intéressés.

Heinrich Barth a considérablement enrichi la connais-
sance que l’on avait en son temps de l’Afrique de
l’Ouest par la publication en 1857–1858 des 5 volumes
de “Reisen und Entdeckungen in Nord- und Central-
Afrika in den Jahren 1849 bis 1855”, un ouvrage de plus
de 3000 pages rendu d’emblée disponible en anglais et
en français. Il intéressait autant les géographes que les
ethnologues, les historiens, les linguistes et les biolo-
gistes. Pourtant, cette œuvre n’a donné naissance qu’à
de rares travaux si l’on excepte l’ouvrage collectif publié
en 1967 sous la direction du géographe H. Schiffers :
“Heinrich Barth. Ein Forscher in Afrika: Leben, Werk,
Leistung.”

Le présent volume s’articule en quatre parties :
“Heinrich Barth en Europe et en Afrique” (biographie,
organisation des voyages) ; “Heinrich Barth : texte et
contexte” ; “Heinrich Barth et le quotidien en Afrique” ;
“Heinrich Barth et l’histoire”. L’explorateur nous est
présenté comme doté d’une sorte de double person-
nalité : plutôt susceptible, brusque et ombrageux en
contexte européen, il s’est senti parfaitement à l’aise
avec les Africains et a noué de solides amitiés à
tous les niveaux de la société, du serviteur au sultan.
S’affranchissant des préjugés habituels, n’hésitant pas à
voyager seul, il s’adaptait facilement aux conditions de
vie locales. Exceptionnellement doué pour les langues,
il maı̂trisait l’arabe et pouvait communiquer sans inter-
prète en une dizaine d’idiomes locaux sur lesquels il
a laissé une abondante documentation. Sa méthode de
travail, qui deviendra la norme, est décrite en détail. Les
notes prises sur des carnets, souvent à dos de chameau,
débouchent sur le journal rédigé quasi quotidiennement
avec schémas, dessins et cartes (en moyenne 30 pages
par jour), pour aboutir à des lettres et des rapports
envoyés au fur et à mesure à Tripoli et en Europe.
Il “voulait tout voir et tout consigner par écrit”, et il
rapportait volontiers les paroles mêmes de ses inter-
locuteurs. Au cours de son principal voyage de près
de six ans et de 15,000 km, minutieusement préparé, il
eut l’occasion de séjourner plus longuement – jusqu’à

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-588 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-588


Rezensionen 589

un an – en quelques lieux privilégiés comme Agadès,
Tombouctou, Sokoto, Kano et Kukawa, ce qui rendait
possibles des descriptions détaillées. Mais il fit aussi
de sa mobilité même un outil méthodologique qui lui
permettait d’acquérir une vue panoramique des choses
et de percevoir les rapports dynamiques existant entre les
différentes régions. Comme il eut accès à de précieuses
sources locales rédigées en arabe, cela lui permit de
montrer que l’Afrique avait véritablement une histoire
contrairement à l’opinion courante confirmée par Hegel.
Il mourut prématurément à 44 ans.

Si l’ouvrage collectif présenté par H. Schiffers adop-
tait préférentiellement la perspective propre au géographe,
celui issu du colloque de Tombouctou intègre des points
de vue beaucoup plus divers. Une grande attention
est accordée à des questions de critique historique
et textuelle. L’apport de Barth est bien resitué dans
son contexte global et par rapport à ceux de ses
prédécesseurs et contemporains dans la boucle du Niger.
S’il fait sur bien des points figure de précurseur, il
avait aussi ses limites, et celles-ci expliquent en partie
que son œuvre, précocement interrompue, n’a pas eu
l’impact qu’elle aurait mérité. Il a connu une Afrique
dont l’avenir était encore ouvert et imprévisible, mais
déjà se mettaient en place les prodromes de la conquête
coloniale. Pierre Erny

Gans, Eric: The Scenic Imagination. Originary
Thinking from Hobbes to the Present Day. Stanford:
Stanford University Press, 2008. 220 pp. ISBN 978-0-
8047-5700-3. Price: $ 55.00

Eric Gans, amerikanischer Literaturwissenschaftler,
Sprachphilosoph und Kulturanthropologe, ist Professor
an der Universität von Kalifornien in Los Angeles. Im
Sinne seiner seit 1985 von ihm so genannten generativen
Anthropologie entwirft er eine Entstehungstheorie der
menschlichen Sprache, Kultur und Gesellschaft und
sucht sie an neuzeitlichen Denkern zu bewähren.

Im Einleitungskapitel erläutert er seinen generativen
Ansatz. Danach ist der Übergang von vormenschlicher
Seinsweise in menschliche so zu denken: In einem
bestimmten Ursprungserlebnis, einer Szene, wird die
tierische Hackordnung außer Kraft gesetzt. Ein von der
Gruppe begehrtes und zu erkämpfendes Objekt wird
erstmals durch ein sprachliches Zeichen in einer szeni-
schen Darstellung und Vergegenwärtigung (scenic imag-
ination und scenic representation), bestimmt und ver-
standen. Damit wird das von allen angestrebte Objekt
allgemein erkennbar und, weil in die Vorstellung erho-
ben, zugleich unerreichbar. Auf diese Weise wird der
Konflikt im Kampf um das erstrebte Objekt aufgescho-
ben, aber nicht beseitigt. Das im Zeichen repräsentier-
te Objekt wird, infolge seiner Gewalt aufschiebenden
Kraft sakralisiert, wird zum Namen für Gott, löst aber
immer neu Begehren und Enttäuschung aus, muss also
auch wieder entschärft werden durch Verzögerung. So
entstehen durch ein szenisches Ursprungserlebnis zu-
gleich Sprache, Kultur und menschliche Gemeinschaft,
nicht einfach als Folge höherer Intelligenz, sondern

aus augenblicklicher aufschiebender Verhütung von Ge-
walt.

Gans sieht den Beginn der Reflexion auf ein solches
Ursprungserlebnis in der Aufklärung, entfaltet im 1. Teil
“The Scene Liberated”. Er sieht denn auch seine Hy-
pothese vor allem in der Aufklärung bestätigt. Vorher
war es in den religiösen Rahmen eingebunden. Reli-
giöse Mythen und Schriften waren zwar menschliche
Schöpfung, aber aus göttlicher Eingebung gewonnen. Im
(mittelalterlichen) Christentum etwa haben das Mensch-
liche und das Sakrale die gleiche fundamentale Onto-
logie. In der Renaissance bahnt sich eine Änderung an,
die in der Aufklärung wirksam wird, zunächst schon in
Francis Bacons Idolenlehre, eindeutig dann in Hobbes
“Leviathan” und seinem Gesellschaftsvertrag. Hobbes
entwirft am Beginn der Aufklärung das erste generative
Modell einer menschlichen Institution, um den Naturzu-
stand als Krieg jeder gegen jeden zu beenden.

Bei Locke ist der Naturzustand biblisch begründet
und positiv bewertet. Gans findet hier die Bewältigung
mimetischer Gewalt in der Funktion des Heiligen. Als
Gottes Geschöpf ist der Mensch ans Naturrecht gebun-
den. Er integriert sein Begehren durch Arbeit in die Kul-
tur. Seine Bejahung des Menschen ist zugleich die Über-
leitung zu Rousseaus positiver Wertung des Menschen
im Naturzustand. Ähnlich deutet er Rousseaus Lehre
vom Naturzustand und dessen Gesellschaftsvertrag im
Sinn seiner generativen Anthropologie. Als Kontrast
dazu steht später Freuds origineller “social contract” mit
dem Vatermord-Scenario in Totem und Tabu.

Condillac ist der erste Denker, bei dem Gans die
Ursprungsszene auf sensualistischer Basis findet. In ei-
nem bestimmten Augenblick erster Übereinstimmung in
der menschlichen Geschichte sind in einer gemeinsamen
Ursprungsszene gleichzeitig die Sprache und mit ihr
menschliches Denken entstanden.

Bei Vico und Herder findet Gans eine alternative
Anthropologie zur Aufklärung. Vico sieht eine gene-
rative Beziehung zum Heiligen, zur Sprache und zur
menschlichen Ordnung. Allein der religiöse “Terror”
kann den Naturzustand zähmen. Vicos Darstellung der
furchterregenden Vorstellung der Götter kommt der Re-
präsentation, wie Gans sie versteht, sehr nahe.

Entsprechend deutet Gans auch Kants Kritik der
Urteilskraft. Das ästhetische Objekt ist in seiner Zei-
chenhaftigkeit nicht mehr materielles Objekt, sondern,
obgleich im kognitiven Bereich arbiträres Zeichen, als
ästhetische Erfahrung szenische Vorstellung und so sa-
krales Objekt, das im Gegensatz zur mimetischen Riva-
lität gemeinsame Harmonie garantiert.

In der Philosophie nach Kant, im 2. Teil als “The
Scene Embodied” überschrieben, sieht Gans das Mo-
ment der Gesellschaftsgründung wieder im Transzen-
denten fundiert. So bei Burke und de Maistre.

In der Phänomenologie des Geistes (Herr und Knecht)
findet Gans bei Hegel die anthropologische Szene des
Ursprungs des menschlichen Selbstbewusstseins durch
das Aufschieben der Gewalt. Gans führt seine Untersu-
chung weiter über “Karl Marx’s Sceneless Socialism”
und “Nietzsche’s Scenic Utopia” zu Wilhelm von Hum-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-588 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-588

