588

constante des objets est abordée a plusieurs reprises
dans “La passion de I’art primitif” (cf. 160, 196 et 213),
contre le stéréotype selon lequel 1’activité de collection
serait toujours une accumulation sans fin et sans retour.

Non sans lien avec le théeme de la circulation,
Derlon et Jeudy-Ballini consacrent leur dernier cha-
pitre (219-267) a une mise a 1’épreuve de I’idée
recue selon laquelle la passion des collectionneurs ne
serait qu'un moyen de déguiser une quéte de pro-
fit. Ce chapitre contient des subtilités d’analyse qui
valent la peine d’étre soulignées. A titre d’exemple,
les auteurs montrent comment une sorte de principe
économique inversé permet aux collectionneurs de
vivre ’achat d’un objet au prix fort non pas comme
une démonstration de richesse matérielle, mais comme
“preuve de désintéressement financier” (251) t€émoignant
de la capacité a faire passer la passion avant les affaires.
Au moyen d’une enquéte résolument qualitative, Derlon
et Jeudy-Ballini parviennent ainsi a montrer que dimen-
sions spéculative et spéculaire sont liées : le rapport a
I’argent d’un collectionneur tel qu’exprimé au travers de
ses pratiques est une réflexion de son rapport aux objets,
et ce rapport aux objets reflete a son tour le rapport du
collectionneur a lui-méme.

S’appuyant toujours sur de riches données ethno-
graphiques et citant souvent directement leurs interlo-
cuteurs, les auteurs parviennent a explorer un nombre
impressionnant de facettes de la pensée des collection-
neurs. Ce faisant, elles s’attellent a4 mettre en évidence
les particularités des pratiques et perspectives de ces
derniers, notamment par rapport a celles d’autres genres
de collectionneurs. Au terme de leur enquéte, elles
suggerent que la spécificité de la collection d’art pri-
mitif résiderait dans “I’ensemble des traits préférentiels
fortement valorisés par [leurs] interlocuteurs : le mystere
irréductible de 1’objet, sa résistance a la compréhension,
sa dimension magique, son association a 1’altérité et a la
mystique des origines, les interrogations philosophiques
ou existentielles qu’il suscite, ses liens avec ’invisible,
sa force de présence, sa densité humaine, sa puissance
émotionnelle, sa capacité a favoriser des projections
individuelles” (286s). Cette conclusion est une véritable
invitation a la réalisation d’enquétes analogues a la leur,
qui permettraient de poursuivre les pistes de réflexion
qui y sont esquissées. On trouve en effet dans cet
ouvrage quelques ébauches d’analyse comparative qui
demanderaient a étre approfondies. Par exemple, les au-
teurs mélent occasionnellement aux discours des collec-
tionneurs les écrits d’anthropologues tels Stéphane Bre-
ton (97), Jacques Maquet (102) ou Michel Leiris (184),
ou encore évoquent I’intérét “quasi ethnographique pour
les cultures locales affiché par certains collectionneurs”
(243), sans toutefois que cela débouche sur un véritable
examen des différences ou des similitudes entre les
rapports aux objets et a I’altérité qu’entretiennent collec-
tionneurs et chercheurs en anthropologie. Cela dit, il est
toujours aisé de reprocher a un ouvrage d’avoir laissé
certains aspects d’un sujet non-explorés ; la comparaison
entre anthropologues et collectionneurs n’est pas le sujet
de ce livre, mais plutdt une piste que ce dernier ouvre

Rezensionen

pour de futures recherches. Reste a souhaiter que celles-

ci soient menées avec autant de rigueur et de finesse que

celle présentée dans “La passion de I’art primitif”.
Solen Roth

Diawara, Mamadou, Paulo Fernando de Mo-
raes Farias et Gerd Spittler (dir.): Heinrich Barth et
I’ Afrique. Koln : Riidiger Koppe Verlag, 2006. 286 pp.
ISBN 978-3-89645-220-7. (Studien zur Kulturkunde,
125) Prix : € 39.80

En 2004, a I’occasion du cent cinquantiéme anni-
versaire de 1’arrivée de I’explorateur Heinrich Barth a
Tombouctou en 1853, s’est tenu dans cette ville du Mali
un colloque organisé avec le soutien de différentes ins-
tances culturelles allemandes. Il réunissait une vingtaine
de chercheurs venus d’Europe, d’ Amérique et d’ Afrique.
La plupart des 14 contributions furent rédigées en
francais afin de faciliter I’échange avec les spécialistes
locaux qui se montrerent tres intéressés.

Heinrich Barth a considérablement enrichi la connais-
sance que I’on avait en son temps de 1’Afrique de
1I’Ouest par la publication en 1857—1858 des 5 volumes
de “Reisen und Entdeckungen in Nord- und Central-
Afrika in den Jahren 1849 bis 1855, un ouvrage de plus
de 3000 pages rendu d’emblée disponible en anglais et
en francais. Il intéressait autant les géographes que les
ethnologues, les historiens, les linguistes et les biolo-
gistes. Pourtant, cette ceuvre n’a donné naissance qu’a
de rares travaux si 1’on excepte I’ouvrage collectif publié
en 1967 sous la direction du géographe H. Schiffers :
“Heinrich Barth. Ein Forscher in Afrika: Leben, Werk,
Leistung.”

Le présent volume s’articule en quatre parties:
“Heinrich Barth en Europe et en Afrique” (biographie,
organisation des voyages); “Heinrich Barth: texte et
contexte” ; “Heinrich Barth et le quotidien en Afrique” ;
“Heinrich Barth et I’histoire”. L’explorateur nous est
présenté comme doté d’une sorte de double person-
nalité : plutdt susceptible, brusque et ombrageux en
contexte européen, il s’est senti parfaitement a 1’aise
avec les Africains et a noué de solides amitiés a
tous les niveaux de la société, du serviteur au sultan.
S’affranchissant des préjugés habituels, n’hésitant pas a
voyager seul, il s’adaptait facilement aux conditions de
vie locales. Exceptionnellement doué pour les langues,
il maitrisait 1’arabe et pouvait communiquer sans inter-
préte en une dizaine d’idiomes locaux sur lesquels il
a laissé une abondante documentation. Sa méthode de
travail, qui deviendra la norme, est décrite en détail. Les
notes prises sur des carnets, souvent a dos de chameau,
débouchent sur le journal rédigé quasi quotidiennement
avec schémas, dessins et cartes (en moyenne 30 pages
par jour), pour aboutir a des lettres et des rapports
envoyés au fur et a mesure a Tripoli et en Europe.
11 “voulait tout voir et tout consigner par écrit”, et il
rapportait volontiers les paroles mémes de ses inter-
locuteurs. Au cours de son principal voyage de pres
de six ans et de 15,000 km, minutieusement préparé, il
eut ’occasion de séjourner plus longuement — jusqu’a

Anthropos 104.2009

untersagt,

1P 21673.216.80, 05:31:09. @ Urheberrectiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-588

Rezensionen

un an — en quelques lieux privilégiés comme Agades,
Tombouctou, Sokoto, Kano et Kukawa, ce qui rendait
possibles des descriptions détaillées. Mais il fit aussi
de sa mobilité méme un outil méthodologique qui lui
permettait d’acquérir une vue panoramique des choses
et de percevoir les rapports dynamiques existant entre les
différentes régions. Comme il eut acces a de précieuses
sources locales rédigées en arabe, cela lui permit de
montrer que I’Afrique avait véritablement une histoire
contrairement a 1’opinion courante confirmée par Hegel.
Il mourut prématurément a 44 ans.

Si I’ouvrage collectif présenté par H. Schiffers adop-
tait préférentiellement la perspective propre au géographe,
celui issu du colloque de Tombouctou integre des points
de vue beaucoup plus divers. Une grande attention
est accordée a des questions de critique historique
et textuelle. L’apport de Barth est bien resitué dans
son contexte global et par rapport a ceux de ses
prédécesseurs et contemporains dans la boucle du Niger.
S’il fait sur bien des points figure de précurseur, il
avait aussi ses limites, et celles-ci expliquent en partie
que son ceuvre, précocement interrompue, n’a pas eu
I'impact qu’elle aurait mérité. Il a connu une Afrique
dont I’avenir était encore ouvert et imprévisible, mais
déja se mettaient en place les prodromes de la conquéte
coloniale. Pierre Erny

Gans, Eric: The Scenic Imagination. Originary
Thinking from Hobbes to the Present Day. Stanford:
Stanford University Press, 2008. 220 pp. ISBN 978-0-
8047-5700-3. Price: $55.00

Eric Gans, amerikanischer Literaturwissenschaftler,
Sprachphilosoph und Kulturanthropologe, ist Professor
an der Universitidt von Kalifornien in Los Angeles. Im
Sinne seiner seit 1985 von ihm so genannten generativen
Anthropologie entwirft er eine Entstehungstheorie der
menschlichen Sprache, Kultur und Gesellschaft und
sucht sie an neuzeitlichen Denkern zu bewéhren.

Im Einleitungskapitel erldutert er seinen generativen
Ansatz. Danach ist der Ubergang von vormenschlicher
Seinsweise in menschliche so zu denken: In einem
bestimmten Ursprungserlebnis, einer Szene, wird die
tierische Hackordnung aufler Kraft gesetzt. Ein von der
Gruppe begehrtes und zu erkdmpfendes Objekt wird
erstmals durch ein sprachliches Zeichen in einer szeni-
schen Darstellung und Vergegenwirtigung (scenic imag-
ination und scenic representation), bestimmt und ver-
standen. Damit wird das von allen angestrebte Objekt
allgemein erkennbar und, weil in die Vorstellung erho-
ben, zugleich unerreichbar. Auf diese Weise wird der
Konflikt im Kampf um das erstrebte Objekt aufgescho-
ben, aber nicht beseitigt. Das im Zeichen reprisentier-
te Objekt wird, infolge seiner Gewalt aufschiebenden
Kraft sakralisiert, wird zum Namen fiir Gott, 15st aber
immer neu Begehren und Enttduschung aus, muss also
auch wieder entschirft werden durch Verzdgerung. So
entstehen durch ein szenisches Ursprungserlebnis zu-
gleich Sprache, Kultur und menschliche Gemeinschaft,
nicht einfach als Folge hoherer Intelligenz, sondern

Anthropos 104.2009

589

aus augenblicklicher aufschiebender Verhiitung von Ge-
walt.

Gans sieht den Beginn der Reflexion auf ein solches
Ursprungserlebnis in der Aufkldrung, entfaltet im 1. Teil
“The Scene Liberated”. Er sieht denn auch seine Hy-
pothese vor allem in der Aufklidrung bestitigt. Vorher
war es in den religidsen Rahmen eingebunden. Reli-
giose Mythen und Schriften waren zwar menschliche
Schopfung, aber aus gottlicher Eingebung gewonnen. Im
(mittelalterlichen) Christentum etwa haben das Mensch-
liche und das Sakrale die gleiche fundamentale Onto-
logie. In der Renaissance bahnt sich eine Anderung an,
die in der Aufkldrung wirksam wird, zunichst schon in
Francis Bacons Idolenlehre, eindeutig dann in Hobbes
“Leviathan” und seinem Gesellschaftsvertrag. Hobbes
entwirft am Beginn der Aufkldrung das erste generative
Modell einer menschlichen Institution, um den Naturzu-
stand als Krieg jeder gegen jeden zu beenden.

Bei Locke ist der Naturzustand biblisch begriindet
und positiv bewertet. Gans findet hier die Bewiltigung
mimetischer Gewalt in der Funktion des Heiligen. Als
Gottes Geschopf ist der Mensch ans Naturrecht gebun-
den. Er integriert sein Begehren durch Arbeit in die Kul-
tur. Seine Bejahung des Menschen ist zugleich die Uber-
leitung zu Rousseaus positiver Wertung des Menschen
im Naturzustand. Ahnlich deutet er Rousseaus Lehre
vom Naturzustand und dessen Gesellschaftsvertrag im
Sinn seiner generativen Anthropologie. Als Kontrast
dazu steht spiter Freuds origineller “social contract” mit
dem Vatermord-Scenario in Totem und Tabu.

Condillac ist der erste Denker, bei dem Gans die
Ursprungsszene auf sensualistischer Basis findet. In ei-
nem bestimmten Augenblick erster Ubereinstimmung in
der menschlichen Geschichte sind in einer gemeinsamen
Ursprungsszene gleichzeitig die Sprache und mit ihr
menschliches Denken entstanden.

Bei Vico und Herder findet Gans eine alternative
Anthropologie zur Aufkldrung. Vico sieht eine gene-
rative Beziehung zum Heiligen, zur Sprache und zur
menschlichen Ordnung. Allein der religiose ‘“Terror”
kann den Naturzustand zéhmen. Vicos Darstellung der
furchterregenden Vorstellung der Gétter kommt der Re-
préasentation, wie Gans sie versteht, sehr nahe.

Entsprechend deutet Gans auch Kants Kritik der
Urteilskraft. Das &dsthetische Objekt ist in seiner Zei-
chenhaftigkeit nicht mehr materielles Objekt, sondern,
obgleich im kognitiven Bereich arbitridres Zeichen, als
asthetische Erfahrung szenische Vorstellung und so sa-
krales Objekt, das im Gegensatz zur mimetischen Riva-
litdt gemeinsame Harmonie garantiert.

In der Philosophie nach Kant, im 2. Teil als “The
Scene Embodied” iiberschrieben, sieht Gans das Mo-
ment der Gesellschaftsgriindung wieder im Transzen-
denten fundiert. So bei Burke und de Maistre.

In der Phidnomenologie des Geistes (Herr und Knecht)
findet Gans bei Hegel die anthropologische Szene des
Ursprungs des menschlichen Selbstbewusstseins durch
das Aufschieben der Gewalt. Gans fiihrt seine Untersu-
chung weiter iiber “Karl Marx’s Sceneless Socialism”
und “Nietzsche’s Scenic Utopia” zu Wilhelm von Hum-

1P 21673.216.80,
m

05:31:09. © Urheberrectitiich geschitzter Inhat k.
‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-588

