V1 Religion, Politik und Gewalt

Einer der Griinde fiir die Rede von der Riickkehr der Religionen ist die
Tatsache, dass sie in letzter Zeit wieder zu einem politischen Faktor
geworden sind. Vielleicht kommt uns das aber auch nur so vor, weil
wir unsere Aufmerksamkeit allzu lange ausschliefRlich auf die Indivi-
duen-Religion gerichtet haben. Jedenfalls liegt in der Entprivatisierung
eine Gegenbewegung zu jenem Vorgang, den ich oben als Individuali-
sierung beschrieben habe. Neben der Letzteren ist die Politisierung
die zweite Weise der Partikularisierung von Religion als Reaktion auf
Abstraktion und Universalisierung.

Mit der Gegenliufigkeit der Bestrebungen von Abstraktion und
Konkretion oder Universalisierung und Partikularisierung hingt auch
das Konfliktpotenzial von Religionen zusammen. Die Anschlige vom
11. September 2001 haben uns einmal mehr zu Bewusstsein gebracht,
dass Religion ein Konfliktausloser ersten Ranges ist — sowohl in der
Geschichte als auch in der Gegenwart. Mir geht es gewiss nicht da-
rum, Samuel Huntington, Peter Scholl-Latour, Bassam Tibi, Ernest
Gellner und anderen das Wort zu reden — aber Religion ist nun ein-
mal nicht nur friedfertig! In Anbetracht der Friedensbotschaft aller
Weltreligionen dringt sich die Frage auf, warum dem so ist.

Wenn es zu abstrakt wird, neigt Religion dazu, sich gegen dro-
hendes Nivellement mit abgrenzenden Symbolisierungen zu wapp-
nen. Dann entsteht kulturelle und religiose Heteronomie. Religionen
werden konflikttrichtig, wenn sie »ein Aggregatzustand der Kultur [...]
im Zustand ihrer limitistischen Aufriistung« sind, wie Jan Assmann

- am 12.02.2026, 20:34:18. oo



https://doi.org/10.14361/9783839401002-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Gotterdimmerung

formuliert. Das muss jedoch nicht fiir jede Religion gelten. Die eine
Sorte stellt sich der Heteronomie und halt Konflikte mit konkurrie-
renden Weltdeutungen und Praktiken aus, die andere beansprucht
eine Deutungs- und Praxishoheit und will entstandene Konflikte »16-
sen«. Es macht keinen Sinn, angesichts des zweiten Falles zu sagen,
Religion werde nur dazu instrumentalisiert, die eigentlichen, ndmlich
wirtschaftlichen und politischen Zwecke ideologisch zu kaschieren.
Selbstverstindlich handelt es sich bei den militanten Varianten von
Religion um Regressionen, um die Reduktion kultureller Vielfalt auf
einen vermeintlich authentischen Ursprung: Fine ganz bestimmte
Interpretation einer partikuliren Tradition wird absolut gesetzt. Den-
noch kleiden Analysen dieser Art nur die alte These vom Priesterbe-
trug und die Auffassung von Religion als Opium des Volkes in ein
neues Gewand und bleiben — der »kulturalistischen Wende« in den
Sozialwissenschaften zum Trotz — einer allzu materialistischen Per-
spektive verhaftet. Wir miissen uns daran gewShnen und damit leben
lernen, dass Geld, materieller Wohlstand und die westliche Lebens-
weise nicht allen Menschen dieser Welt als das einzig Erstrebenswerte
erscheint und dass diese »Verweigerung« selbst ein spezifisch moder-
nes Phanomen ist.

Gewiss: Religion ist unter anderem eine ideologische Beminte-
lung fiir politische und wirtschaftliche Interessenkonflikte und viel-
leicht das letzte Mittel der vom globalen Kapital gedemiitigten Men-
schen, um ihre Wiirde zu behaupten oder wiederzuerlangen. Es kime
jedoch einer Verharmlosung gleich, wenn man sie auf diese Funktio-
nen beschrinkte. Religion reagiert nicht nur, sie ist auch Akteur. Es
gibt zwar keinen systematischen Zusammenhang zwischen Religion
und Gewalt, aber Religion birgt doch gentigend Sprengkraft. Ihr Kon-
fliktpotenzial resultiert daraus, dass es hier um die als universal erach-
tete Wahrheit geht, die zugleich aus einer partikularen Position heraus
vertreten wird. Wenn sich der religiése Wahrheitsanspruch mit politi-
scher Macht vereint, handelt es sich um eine hochexplosive und leicht
entziindbare Mischung. So hat etwa das Christentum im Verein mit
den politischen Michten vielen Volkern seine Heilsgewissheit gewalt-
sam oktroyiert und »im Namen Gottes« Menschen umgebracht oder
versklavt. Und die Inquisitoren des Heiligen Stuhls haben ihre Opfer
in der Gewissheit zu Tode gefoltert, dass es zum Seelenheil der Ge-

hittps://dolorg/10.14.361/9783830401002-006 - am 12.02.2026, 20:34:18. R O



https://doi.org/10.14361/9783839401002-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Politik und Gewalt | 47

marterten und zum Wohle der Welt geschehe. In diesem Sinne sind
auch die jungsten Terroranschlige islamischer Extremisten zu verste-
hen. Jene sind davon iiberzeugt, dass sie namens und im Auftrag
Allahs handeln und dass ihre Taten somit gerechtfertigt sind. Religio-
se Terroristen sehen sich als Vollstrecker géttlichen Willens.

Der Haltung, sich in einem »heiligen Krieg« zu wihnen, liegt eine
Personlichkeitskonstitution zugrunde, die Carsten Colpe »asketische
Selbstverkiirzung« nennt. Dahinter verbirgt sich »die Kompensation
einer spirituellen Selbstverkleinerung [...]. Denn in eine solche kann
ein Frommer seine Demut umwandeln, um den richtenden Gott
umzustimmen. Dies geschieht, um gerade aus Gottes Macht Gottes
Gunst zu erwerben, ja zu erzwingen. Wenn dann behauptet wird, es
sei Gottes Krieg, zu dem man sich da anschickt, dann fiihrt die Demut
direkt zur theokratischen Anmafiung.« Bernhard von Clairvaux und
Ruhollah Khomeini sind historische Beispiele, Osama Bin Laden und
die Aktivisten des Al-Qaida-Netzwerkes gegenwirtige Reprisentanten
einer solchen Haltung.

Die damit verbundene erhohte Gewaltbereitschaft basiert fiir
Bruce Hoffman auf folgenden Elementen: Religios motivierte Terro-
risten neigen vor allem deshalb zu extremer Gewalt, weil sie ihnen als
ein »heiliger Akt« gilt und weil sie sich aufgrund des Bezugs auf eine
transzendente Dimension nicht in einem ethischen Sinne fur ihre
Taten verantwortlich fithlen — sie handeln eben namens und im Auf-
trag des Géttlichen. Damit hingt auch zusammen, dass sie im Unter-
schied zu rein politisch motivierten Terroristen keine Riicksicht auf
die offentliche Meinung nehmen, sondern ausschlieRlich um ihrer
Gesinnung willen handeln. Zudem stehen religios motivierte Terroris-
ten in Totalopposition zum politischen System, das nicht verandert,
sondern ersetzt werden muss. Und schliellich geht es ihnen nicht um
den groRtmoglichen Nutzen fiir die grofltmogliche Zahl von Men-
schen, sondern sie beschrinken ihre Ziele auf sich selbst und ihre
Glaubensgenossen. So kann der Gewalteinsatz gegen erklirte Feinde
zu einem Selbstzweck werden.

Die soziologische Funktion dieser Haltung besteht darin, eine
(Selbst-)Charismatisierung und (Selbst-)Stigmatisierung der Fiihrer
und Aktivisten zu erzeugen sowie Kimpfer zu mobilisieren. Auch die
religios konnotierte Kriegsheldenideologie basiert auf diesem Mecha-

- am 12.02.2026, 20:34:18. oo



https://doi.org/10.14361/9783839401002-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Gotterdimmerung

nismus. Der Soldat wird glorifiziert, weil er nicht mehr als Individu-
um erscheint, sondern im Dienste Gottes, Allahs, der Nation, der Ehre
oder einer anderen »heiligen Sache« steht. Obwohl die Religionstheo-
rie des franzosischen Philosophen Georges Bataille (1897-1962) nicht
frei von Ideologisierungen von Gewalt ist, entlarvt sie die Haltung des
Kriegshelden als den »plumpesten Vorstofs«, mithilfe einer anfingli-
chen Negation der Individualitit die gottliche Ordnung in die Katego-
rie des Individuums einzufithren. »Um dem gegeniiber, was man
tiberschitzt [namlich die eigene Individualitit, VK], gleichgiiltig zu
sein, um sich dessen, sich fir nichtig gehalten zu haben, zu rithmen,
braucht es nicht weniger Naivitit — nicht weniger Dummbheit — als
Kraft.«

Das Attribut »heilig« verweist auf eine spezifisch religiose Konno-
tation {iber den gewaltsamen Kampf um Skonomische und politische
Ressourcen hinaus. Der als heilig qualifizierte Krieg fiigt sich Colpe
zufolge »in die Morphologie und Funktion von Phinomenen und
Handlungen, die eindeutig oder mindestens deutlicher religios sind:
mit dem Téten in die Praxis des Opfers, mit der Emotionalitit in die
wohl archaische Verwandtschaft der Verwirklichungen von Eros und
Thanatos, mit der Strategie in den rituellen Kampf, mit der Unaus-
weichlichkeit in die periodische Wiederholung.«

Colpe sieht die vor allem in der jingeren Geistesgeschichte und
Gegenwart anzutreffende pathetische Redeweise vom »Heiligen
Krieg« als einen Beleg fiir die These, »daf} da, wo niemand mehr an
Gott oder Gotter glaubt, das Heilige nicht mitverschwindet, sondern
um so verfligbarer an Gegebenheiten gebunden wird, denen es frither
Gott oder die Gotter nicht nur zuteilen, sondern auch wieder nehmen
konnten. Der Krieg ist unter diesen Gegebenheiten die massivste.
Entsprechend inhirent ist der affirmativen wie der negativen Rede von
ihm die Suggestion des Verpflichtenden und Normativen, und viel-
leicht findet darin das Heilige heute seine zeitgemifle Form.« In die-
sem Sinne beschreibt auch Roger Caillois (1913-1978) den Verinnerli-
chungsprozess des Heiligen als Bestandteil des neuzeitlichen Sikula-
risierungsprozesses: »Wenn das Heilige eher auf das Gewissen als auf
objektives In-Erscheinung-Treten ausgerichtet ist, wenn die innere
Einstellung Vorrang hat vor der Zeremonie, ist jedes dufere Kriterium
ungeniigend. Unter diesen Umstinden ist es nur folgerichtig, dafl das

hittps://dolorg/10.14.361/9783830401002-006 - am 12.02.2026, 20:34:18. R O



https://doi.org/10.14361/9783839401002-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Politik und Gewalt | 49

Wort >heilig< aufSerhalb des eigentlich religiosen Bereiches als Be-
zeichnung eines hochsten Wertes gebraucht wird, dem sich ein
Mensch ganz und gar verschreibt, dem er Verehrung entgegenbringt
und gegebenfalls sein Leben opfert. [...] Ubrigens nimmt auf Grund
dieser neuen Bedingungen das Heilige offensichtlich neue Formen
an: Es greift beispielsweise in den Bereich der Ethik iiber und verleiht
Begriffen wie Ehrlichkeit, Treue, Gerechtigkeit, Wahrheitsliebe, Ver-
laRlichkeit absoluten Wert. Ein Gegenstand, eine Sache oder ein We-
sen scheinen schon dadurch heilig zu werden, dafl man sie zum
hochsten Zweck erhebt und ihnen sein Leben weiht, das heifdt, ihnen
seine Zeit und seine Krifte, seine Interessen und seinen Ehrgeiz
widmet, ja notfalls sein Leben opfert.«

In dieser Sichtweise kulminieren die Theorien von Emile Durk-
heim (1858-1917) {iber Talcott Parsons (1902-1979) bis hin zu Jiirgen
Habermas, die Moral im Hinblick auf die gesellschaftliche Integra-
tionsfunktion als Aquivalent oder Sikularisat von Religion betrachten.
Daher kénnen bestimmte Werte und ihre im Extremfall kriegerische
Verteidigung denn auch als »heilig« bezeichnet werden. So manche
»moralische Rechtfertigung« von Kriegen, wie sie unter sikularen
Bedingungen vorkommt, lisst sich religionsgeschichtlich gesehen als
Analogie zur Heiligung eines Krieges verstehen. Um diese Kontinuitit
weifd auch der deutsche Volksmund, wenn er sagt: »Der Zweck heiligt
die Mittel.« Nur so wird erklérlich, warum das Interpretationsangebot
extremistischer Islamisten, man befinde sich in einem Religionskrieg
kosmischen Ausmafes, vonseiten der US-amerikanischen Politik und
Offentlichkeit so leichtfertig aufgenommen wurde. Auf diese Weise
stehen sich die Verteidigung des westlichen Freiheitsverstindnisses
und Lebensstils einerseits und der Kampf fiir Allah andererseits »auf
gleicher Augenhshe« gegeniiber.

Gewalt kann innerhalb der Religionen eine kathartische, erneu-
ernde, erhdhende und zuweilen sogar erlésende Funktion haben. Reli-
giose und religiés motivierte oder legitimierte Gewalthandlungen
basieren auf der Vorstellung von der Liuterung und Erhchung sowohl
der Titer als auch der Opfer: Der Vollzug von Gewalt wird als Heils-
weg angesehen. Schliefllich wollen auch der Asket und der religios
motivierte Selbstmorder durch Gewalt gegen sich selbst ihr eigenes
Seelenheil erzwingen.

- am 12.02.2026, 20:34:18. oo



https://doi.org/10.14361/9783839401002-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Gotterdimmerung

Dartiber hinaus hat die religionsinterne Gewaltanwendung die
Funktion, Krifte abzuwehren, die das Heil gefihrden kénnen. Bereits
die rituelle Praxis, mythische Gewalt zu vergegenwirtigen, dient dazu,
die durch bése Méchte bedrohte oder zerstérte Ordnung wiederherzu-
stellen. Wenn sich das Bose in bestimmten Menschen manifestiert,
werden sie verfolgt und vernichtet — so im Falle der Hexen, Ketzer,
Hiretiker und Unglidubigen. Schliefllich kann der Kampf gegen das
Bose zu Angriffskriegen und zur Unterwerfung fremder Kulturen
fithren. Im Falle der Beteiligung von Religion an der Eskalation von
Gewalt ist sie zwar stets nur ein Faktor unter anderen, doch scheint sie
besonders geeignet zu sein, Aggressivitit und Gewaltbereitschaft zu
steigern — und zwar aufgrund des »symbolischen Mehrwerts«, den
»profane« Motivationslagen und Zwecke durch ihre Heiligung erhal-
ten. In der Religion geht es ums Ganze und Absolute, und wenn sie
inhaltlich bestimmt auftritt, liegt es gerade deshalb in ihren Mdoglich-
keiten, intolerant zu sein. Diese Auswiichse sind allerdings nicht
weniger aggressiv als etwa jene von Wirtschaft und Politik unter globa-
len Bedingungen. Die humane Chance, die in religiosen Weltsichten
liegt: dass nimlich in jedem einzelnen Menschen die Transzendenz
aufscheint, dass der Mensch also nicht im instrumentellen Verfiigen
aufgeht, sondern ein zweckfreies Wesen ist — diese Chance musste
und muss immer wieder gegen gewalttitige Reaktionen herausgestellt
werden, die der Religion selbst eigen sind.

hittps://dolorg/10.14.361/9783830401002-006 - am 12.02.2026, 20:34:18. R O



https://doi.org/10.14361/9783839401002-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

