
678

Anthropos  106.2011

Rezensionen

Hanks’ book will be well received by anyone with an 
interest in colonial languages and missionary linguistics 
in the Americas; and in particular by those interested in 
colonial Maya culture. The text is not only masterfully 
written and organised, it also reflects years of careful and 
dedicated scholarship. This work complements and ex-
tends Hanks’ previous work and combines an immense 
expertise on past and modern Yucatec Maya language and 
culture with substantial theoretical comprehension of so-
cial theory.

There is hardly anything for which this book could be 
criticised and the only thing one might add on this point 
is to indicate what the author omits. For instance, Hanks 
does not address the question of the continuity of sym-
bols and elements and argues in the preface that within 
the context of the colonial transculture “it became diffi-
cult or pointless to sort out the indigenous from the nonin-
digenous elements of what was becoming a single social 
world” (xvi). However, some may still feel troubled that 
he avoids addressing the question of continuity and the 
role that discourse markers which are identical or similar 
(by appearance or even as underlying concepts) in both 
cultures may have played in the conversion. For instance, 
it has been shown that the cross existed as a symbol in 
prehispanic Maya culture where it likely represented the 
world tree or axis mundi (e.g., D. Freidel, L. Schele, and 
J. Parker, Maya Cosmos. Three Thousand Years on the 
Shaman’s Path. New York 1993: 53 f.). 

Furthermore, diachronic analysis of individual expres-
sions can in some cases confirm the results of the book. 
A prime example is the aforementioned colonial descrip-
tive concept oc haa for “baptism,” as phrase that is known 
from the prehispanic record to refer to “death.” One of 
several expressions used in hieroglyphic texts to describe 
the death of Classic Maya kings is och haa “he enters wa-
ter,” which is interpreted as a reference to the soul’s jour-
ney into the watery Underworld (D. Stuart, “The Fire En-
ters His House.” Architecture and Ritual in Classic Maya 
Texts. In: S. D. Houston [ed.], Function and Meaning in 
Classic Maya Architecture. Washington 1998:388; J. L. 
Fitzsimmons, Death and the Classic Maya Kings. Aus-
tin 2009: 35). Although the span of time from the Classic 
Maya to the early Spanish colonial period might stretch 
credulity here, it is an example of a genuinely autochtho-
nous Maya concept, which does not correspond with the 
missionaries’ translations of baptism and is, therefore, in 
great support of Hanks’ argument.

For anthropologists and linguists alike, the book is im-
portant, as it demonstrates the extent to which present-
day indigenous cultures and languages in the Americas 
are the product of colonisation. This is in particular rel-
evant for any kind of work in the field of Maya studies 
that relies on diachronic comparison. The identification 
of Christian elements in the Books of Chilam Balam is 
particularly relevant as these sources are frequently con-
sulted and drawn on for analogies with prehispanic data, 
especially from the iconographic and the textual record 
of Maya hieroglyphic writing. Hanks’ analysis does not 
diminish this methodological approach, nor does it reject 
the existence of pre-Hispanic Maya concepts in the texts, 

but it calls for more attention and awareness regarding the 
origin of individual features.

This book is a true landmark and we will certainly 
see this methodological approach used as a model for the 
analysis of other colonial languages in the Americas.

Frauke Sachse

Herbert, Oliver: Todeszauber und Mikroben. Krank-
heitskonzepte auf Karkar Island, Papua-Neuguinea. Ber-
lin: Dietrich Reimer Verlag, 2011. 352 pp. ISBN 978-3-
496-02829-1. Preis: € 39.00

Ein Arzt und Medizinethnologe widmet sich dem The-
ma Zauberei in Papua-Neuguinea. Das hat mich neugie-
rig gemacht. Als Feldforscherin bin ich in Nordkamerun 
ständig mit dem dortigen Verständnis von Zauberei be-
fasst und hätte gern Aufschluss darüber, ob es Krankheits-
bilder gibt, die typischerweise den Zaubereiangriffen zu-
geordnet werden können, und wenn ja, welche dies sind. 
Mir schien der Titel “Todeszauber und Mikroben” einen 
solchen Ansatz zu verheißen, denn ich glaubte, dass in 
einer solchen Gegenüberstellung traditionelle und schul-
medizinische (oder “biomedizinische”, wie der Autor 
den westlichen Ansatz nennt) auf einander bezogen wür-
den. Meine Erwartungen schienen auch noch durch die 
erklärte Zielsetzung des Buches bestätigt. “Diese Arbeit 
soll nicht nur andere Zugänge zum Verständnis von Ge-
sundheit und Krankheit aufzeigen, sondern dem in Neu
guinea tätigen westlichen Personal eine Vorbereitung auf 
die oft schwierige Arbeit in einer anderen Kultur erleich-
tern” (5). Erst recht neugierig wurde ich, als ich las: “Um 
einen möglichst umfassenden Eindruck vom Verständnis 
der Karkar von Gesundheit und Krankheit zu erhalten, 
sollen in dieser Studie Methoden der Ethnologie mit de-
nen der Biomedizin verbunden werden” (15).

Ich sah mir den Forschungsansatz an: 573 Personen 
wurden befragt: 356 “Informanten” wurden “statistisch er- 
fasst” (24) – ich erfahre aber nicht in welcher Hinsicht –, 
348 Personen zwischen 9 und 67 Jahren wurden mit stan-
dardisierten Interviews befragt und mit 217 Personen zwi-
schen 20 und 70 Jahren wurden freie Interviews geführt. 
Unter der “ethnologischen Arbeitsweise” versteht der Au-
tor den “Versuch, sich an eine ‘emische Sichtweise’ an-
zunähern … Wo auch immer möglich, sollten die Karkar 
in dieser Arbeit für sich selbst sprechen” (17). Als “epi-
demiologische Arbeitsweise”, die als “zentrales Verfahren 
der Biomedizin” vorgestellt wird, gilt der “Versuch …, 
mittels von Standardisierung und großen Fallzahlen zu 
allgemeingültigen Aussagen zu gelangen” (18). 

Das klingt alles recht vielversprechend. Aber schon 
werde ich enttäuscht: Ich kann nirgends feststellen, nach 
welchen Kriterien die große Fallzahl von Informan-
ten ausgewählt wurden. Ich erfahre zwar, dass “das Ge-
schlechterverhältnis … weitgehend ausgeglichen” ist. 
Aber ich finde nirgends Aufschluss darüber, in welcher 
Weise die Geschlechtszugehörigkeit überhaupt ins Ge-
wicht fällt. Auch über die Dauer der freien Interviews 
und die Leifragen erfahre ich nichts. Ebenso wenig ist 
mir klar, ob die Antworten von Neunjährigen genauso ge-
wichtet wurden wie die der Siebenundsechzigjährigen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678


Anthropos  106.2011

679Rezensionen

Interessant finde ich das Kapitel 1.2 “Das Welt-
bild der Karkar Insulaner”. Hier wird eine ganzheitli-
che Weltanschauung vorgestellt, in der die Ahnengeister 
und Naturgeister einen festen Bestandteil bilden. Auch 
die Beschreibung der Krankheitskonzepte (Kap. 1.3) gibt 
Aufschluss über die Weltsicht der Karkar. Allerdings wäre 
ich mit einer Schlussfolgerung wie der folgenden vorsich-
tig: “Ob auf die Frage nach der Ursache von Krankhei-
ten spontan ein ‘natürlicher’ oder ‘übernatürlicher’ Grund 
genannt wurde, war scheinbar ‘zufällig’. Die Informanten 
beschrieben augenscheinlich diejenigen Krankheitsgene-
sen, die ihnen zuerst ‘in den Sinn kamen’” (111). Wenn 
der Autor nur wenige Zeilen weiter unten schreibt: “Beide 
Krankheitsarten [‘natürliche’ und ‘übernatürliche’] sind 
Facetten ein und desselben in sich schlüssigen Krank-
heitsverständnisses” (111), dann erweist sich doch diese 
Dichotomie als dem westlichen Weltbild geschuldet. Eine 
Aussage, die die Informanten der beliebigen Deutungs-
weise zeiht, ist also eurozentrisch. 

Ansonsten ist der Autor mit seinen Deutungen sehr 
zurückhaltend. Und hier habe ich den größten Vorbehalt 
der Arbeit gegenüber: Obwohl mir auf S. 18 “allgemein-
gültige Aussagen” angekündigt werden, finde ich sie nir-
gends. Meine Erwartung, dass hier die biomedizinische 
und die traditionelle Sichtweise von Krankheit und Hei-
lung in Bezug zueinander gesetzt werden würden, bleibt 
enttäuscht. Dass die Kakar dies in der Form tun, dass bei-
de Sichtweisen in ihrem ganzheitlichen Weltbild Raum 
haben, überrascht mich nicht, das kenne ich auch z. B. 
aus Afrika. Aber von dem Mediziner Oliver Herbert hät-
te ich gern erfahren, ob er hinter den den “übernatür
lichen” Kräften zugeschriebenen Krankheiten einen be-
stimmten Krankheitstyp sieht und ob er dem westlichen 
Medizinpersonal hierbei andere Therapiemöglichkeiten 
vorschlägt als z. B. bei durch Mikroben ausgelöste Krank-
heiten. Herbert beschränkt seinen medizinischen Ansatz 
aber auf die “epidemiologische Arbeitsweise” und macht 
über den Charakter der Krankheiten, die von “übernatür-
lichen” Kräften ausgelöst sind, keine Aussagen. 

Mir fehlt also das Eigentliche dieser Studie: die Deu-
tung. Ich fühle mich überschüttet mit Detailinformation, 
die ich bis zum Schluss nicht in ein Gesamtbild integrie-
ren kann. Ich bringe ein Beispiel: In Absatz 2.5.2.2.3 (!) 
mit dem Titel “Die Relevanz verschiedener Arten von 
Kontaktmagie in Dorf und Schule” lese ich: “Siebzehn 
Prozent aller Antworten der Dorfbewohner (6/35) bezo-
gen sich auf Posin [Zauberei] mit … Zigarettenresten, bei 
den Schülern jedoch nur 2 % (3/152). Ein analoger, je-
doch etwas weniger deutlicher Unterschied fand sich bei 
der Aussage ‘Posin mit Betelnuss-resten/schalen’: Zwan-
zig Prozent der Antworten der Dorfbewohner (7/35) be-
zogen sich hierauf, jedoch nur 7 % (11/152) der Aussagen 
der Schüler” (250 f.). Ich frage mich, was diese Gegen-
überstellung aussagen soll. Die Schüler, davon gehe ich 
einmal aus, kauen weniger Betelnüsse als Erwachsene. 
Ist also deren Einschätzung von der Gefährdung durch 
Kontaktmagie mit Betelnussschalen ebenso zu bewerten 
wie die der Erwachsenen, für die das Kauen alltäglich 
ist? Ich weiß auch nicht, in welcher Hinsicht es überhaupt 
bedeutsam ist, ob posin durch Betelnüsse oder durch Zi-

garettenreste ausgelöst wird. Was also bringt mir ein sol-
cher Vergleich?

Eine Schwäche der Darstellung wird hier ebenfalls 
deutlich. Wie ich mit dem Zitat des Absatzes 2.5.2.2.3 
veranschaulichen will, ist die Präsentation unübersicht-
lich. Das ganze Buch besteht aus zwei Kapiteln: dem 
“Allgemeinen Teil” (1 – ​146) und dem “speziellen Teil: die 
Zauberei” (147 – ​306). Aber will ich mich informieren, wo 
ich welche Inhalte zu suchen habe, dann finde ich keine 
Gesamtübersicht. Die Einleitung von Kapitel 1 hat eine 
Inhaltsübersicht auf S. 2, die von Punkt 1.1.1 bis 1.1.9 
(mit bis zu vierstelligen Unterkapiteln geht). Die nächste 
Übersicht muss ich mir im Anschluss daran suchen, näm-
lich auf S. 28. Dann finde ich die Angaben für Punkt 1.2.1 
bis 1.2.5 mit fünfstelligen Unterpunkten. Das nächste Un
terkapitel muss ich mir wiederum am Ende dieses Unter
kapitels suchen. Manche dieser Unterunterunterunter
punkte beinhalten nur einen Satz, wie z. B. 2.8.3.4 mit 
ganzen viereinhalb Zeilen (285).

Die Stärke des Buches liegt weniger in den Details, 
die sicherlich rechnerisch richtig sind, aber allzu unnach-
vollziehbar nebeneinander aufgelistet werden, sondern 
vielmehr in der allgemeineren Darstellung der Konzep-
tionen von Krankheit und Gesundheit der Karkar. Mir 
wird verdeutlicht, dass das magische Weltbild in der gan-
zen Gesellschaft verankert ist und sich auch nicht mit den 
Vorstellungen der Biomedizin beißt, sondern dass beide 
Sichtweisen für die Informanten miteinander integrierbar 
sind. Das mag jemanden überraschen, der sich erstmals 
mit der Thematik westliche Medizin versus traditionelle 
Medizin befasst, aber ansonsten kann das schon fast als 
Allgemeinwissen gelten. Welchen Gewinn das “westliche 
Personal” aus Prozentzahlen ziehen kann, außer vielleicht 
sich bewusst zu machen, wie allgemein das Zurückfüh-
ren von Krankheit auf Fremdeinwirkung oder auf Signa-
le der Verstorbenen aus der transzendenten Welt für die 
Karkar ist, kann ich mir kaum vorstellen. Der zweiseitige 
“Ausblick” des gesamten Buches weist lapidar darauf hin, 
dass die Zauberei unter den Karkar zunimmt und auch 
“in absehbarer Zukunft als fest verwurzeltes gesellschaft
liches Phänomen auf Karkar ihren überwältigenden Ein-
fluss beibehalten” wird (306).

Empfehlenswert ist dieses Buch für alle, die sich mit 
dem Weltbild der Karkar oder allgemeiner mit der Bevöl-
kerung Papua-Neuguineas beschäftigen wollen oder die 
einen weiteren Beleg für die Verbreitung von Fremdein-
wirkungsvorstellungen vonseiten der Lebenden und der 
Geisterwelt in traditionellen Gesellschaften suchen. Aber 
das, was ich mir von dem Titel versprochen habe, näm-
lich dass die Biomedizin mit den traditionellen Konzepten 
von Krankheit in Bezug gesetzt wird, konnte ich diesem 
Buch nicht entnehmen. Nur ein paar wenige Sympto-
me werden in Kapitel 2.8.2 genannt (und zum Teil durch 
Farbabbildungen am Ende des Buches auch dokumen-
tiert): Schwellungen, geistige Verwirrtheit, Zittern/​Schüt-
teln/​Krampfen, Gewichtsverlust und Blut im Stuhl. Die-
sem doch für die Arbeit zentralen Gesichtspunkt werden 
knapp 4 Seiten gewidmet. Die Frage, ob es Krankheiten 
gibt, die auf zauberische Übergriffe zurück geführt wer-
den und denen gegenüber die westlichen Mediziner ratlos 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678


680

Anthropos  106.2011

Rezensionen

sind, wird nicht angesprochen. Das aber war meine zent-
rale Frage. Denn immer wieder höre ich bei den Mafa in 
Nordkamerun: “Im Krankenhaus konnte nicht geholfen 
werden, der Arzt sagte, da müsst ihr zu den traditionellen 
Heilkundigen gehen.” So bin ich also noch weiter auf der 
Suche nach Erklärungen für solche Phänomene.

Godula Kosack

Hoffman, Katherine E., and Susan Gilson Miller 
(eds.): Berbers and Others: Beyond Tribe and Nation in 
the Maghrib. Bloomington: Indiana University Press, 
2010. 225 pp. ISBN 978-0-253-22200-8. Price: $ 24.95

I remember like it was yesterday: A distinguished Mo-
roccanist anthropologist (the year is 1990) is walking with 
me at some conference quizzing me about my disserta-
tion-in-progress. When I finish blabbering on about out-
migration from the Berber dominated North of Morocco, 
he responds with a jeering sarcastic tone, “You aren’t do-
ing another Berber village study are you?”

He might as well have slapped me I took it so hard. 
Yes, I guess I was doing a study of an ethnically Ber-
ber city and its hinterland. But not really a Berber study 
because we young Moroccanists-in-training at the time 
knew the political climate in Morocco and the academic 
climate in the U.S. were not conducive to Berber studies. 
Besides, it was my duty as a knee-jerk progressive to re-
sist dwelling on the exaggerated importance of colonial-
inspired ethnic splits with their divide-and-conquer moti-
vations. That, anyway, was how the Arab–Berber divide 
was usually described. The fact that my Berber activist 
informants were occasionally beaten up and Berber ma-
jority cities in Morocco were overflowing with ethnically 
Arab police provided further incentive, if I needed any, to 
tone down the Berber angle to my work. 

Thankfully those bad old days are over and the study 
of all things Berber is flourishing, judging from the re-
markable collection of work under review here. Hoffman 
and Miller, the editors, open the anthology with an excel-
lent introduction to the history of Berber studies over the 
last half century, plotting the rise and fall and rise again 
of Berbers as both objects of analysis as well as agents of 
their own renaissance. 

In fact, the articles gathered here pay as much atten-
tion to the Berber renaissance and Berber activists’ at-
tempts to publicize, contest, and advocate for all things 
Berber as they do to more traditional anthropological 
subjects. For example, Jane Goodman’s article traces the 
ways Algerian Berber activists in the 1980s managed to 
politicize the courtroom and draw international attention 
to their claims that the Berber right to be free of Algerian 
oppression and to have their language, history and cul-
ture nationally recognized was a species of human right 
which global public opinion was duty-bound to support. 
Lisa Bernasek takes a long look at the ways Berber ad-
vocates have recently sought to dominate the staging of 
Berber culture as art, not ethnography, in France’s mu-
seums. While Cynthia Becker discusses the way activist 
Berber artists have appropriated traditional Berber icons 
and images and turned them to their own ends. Mokhtar 

Ghambou also provides a very interesting study of the 
ways in which Berber activists have seized upon ancient 
Greek and Roman historians in order to revalorize the pre-
Islamic period in North Africa as one of Berber greatness, 
as opposed to the dominant view of the period as one of 
ignorance (jahiliyya).

Besides the study of Berber activism and advocacy 
in contemporary North Africa and France, this collection 
is especially refreshing for its emphasis on three things 
1. ethnicity as a matter of identity that is historically con-
tingent, 2. the importance of discourse as a marker and 
maker of Berberness, and 3. the heterogeneity of Berber 
identities. This third emphasis finds interesting support in 
the article by Mohamed El Mansour who traces the career 
of an 18th-century government official of Berber ances-
try, born in Fez, who traveled to the Ottoman court. His 
identity was thus quite fluid, depending on his circum-
stances: he could pass himself off as Berber when among 
his tribesmen, as Fasi when in other cities of Morocco, 
and as Moroccan when outside the country. Ethnicity re-
mained a much more manipulable part of one’s identi-
ty in the early modern period. Katherine Hoffman’s con-
tribution is exemplary of the above-mentioned emphases 
in that she investigates the historical fluidity that used to 
characterize Arab-Berber identities in the plains regions 
of southern Morocco. Prior to the colonial period, Moroc-
cans moved from one linguistic group to the other and the 
two languages mutually influenced each other. Not any 
more. Today Arabic holds dominance. Berber speakers 
may become Arabophones, but not vice versa. Those Ber-
bers living in the plains and having plentiful contact with 
Arabic speakers, especially through education, are now 
looked down upon by mountain-dwelling Berbers who 
consider themselves purer because they have less contact 
with the Arabic language and the Arabic-speaking popu-
lation. David Crawford follows up on the study of moun-
tain dwelling Berber society. He places special empha-
sis on the importance of the mountain Berber household 
as the dynamic locus of production and consumption, as 
well as the source of spiritual and cultural solidarity, and 
thus an important wellspring of Berber identity. Strong 
allegiance to the household allows its children to become 
labor migrants in the towns and cities of Morocco. They 
can descend onto the plains secure in the knowledge that 
they have a place that is their own, to which they can re-
turn, and to which they are tied. 

I want to reserve special mention for two other arti-
cles in the collection, that of Paul Silverstein and James 
McDougall. Silverstein’s very smart piece takes up the 
fascinating but little studied aspect of the micro politics 
of activism within the heterogeneous Berber society in 
southeastern Morocco. He does a brilliant job of unravel-
ing the tensions that have developed between the histori-
cally dominant, lighter skinned landowning Berbers, the 
“Iqbliyin,” and the darker skinned “Haratin” slaves and 
servants inhabiting the same space. The black-white ra-
cial animosity that has recently come to dominate social 
relations in the region is often disguised by the Iqbliyin 
activists who portray their struggle for recognition at the 
state level as a David and Goliath battle in which they are 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678

