678

Hanks’ book will be well received by anyone with an
interest in colonial languages and missionary linguistics
in the Americas; and in particular by those interested in
colonial Maya culture. The text is not only masterfully
written and organised, it also reflects years of careful and
dedicated scholarship. This work complements and ex-
tends Hanks’ previous work and combines an immense
expertise on past and modern Yucatec Maya language and
culture with substantial theoretical comprehension of so-
cial theory.

There is hardly anything for which this book could be
criticised and the only thing one might add on this point
is to indicate what the author omits. For instance, Hanks
does not address the question of the continuity of sym-
bols and elements and argues in the preface that within
the context of the colonial transculture “it became diffi-
cult or pointless to sort out the indigenous from the nonin-
digenous elements of what was becoming a single social
world” (xvi). However, some may still feel troubled that
he avoids addressing the question of continuity and the
role that discourse markers which are identical or similar
(by appearance or even as underlying concepts) in both
cultures may have played in the conversion. For instance,
it has been shown that the cross existed as a symbol in
prehispanic Maya culture where it likely represented the
world tree or axis mundi (e.g., D. Freidel, L. Schele, and
J. Parker, Maya Cosmos. Three Thousand Years on the
Shaman’s Path. New York 1993: 53f.).

Furthermore, diachronic analysis of individual expres-
sions can in some cases confirm the results of the book.
A prime example is the aforementioned colonial descrip-
tive concept oc haa for “baptism,” as phrase that is known
from the prehispanic record to refer to “death.” One of
several expressions used in hieroglyphic texts to describe
the death of Classic Maya kings is och haa “he enters wa-
ter,” which is interpreted as a reference to the soul’s jour-
ney into the watery Underworld (D. Stuart, “The Fire En-
ters His House.” Architecture and Ritual in Classic Maya
Texts. In: S.D. Houston [ed.], Function and Meaning in
Classic Maya Architecture. Washington 1998:388; J. L.
Fitzsimmons, Death and the Classic Maya Kings. Aus-
tin 2009: 35). Although the span of time from the Classic
Maya to the early Spanish colonial period might stretch
credulity here, it is an example of a genuinely autochtho-
nous Maya concept, which does not correspond with the
missionaries’ translations of baptism and is, therefore, in
great support of Hanks’ argument.

For anthropologists and linguists alike, the book is im-
portant, as it demonstrates the extent to which present-
day indigenous cultures and languages in the Americas
are the product of colonisation. This is in particular rel-
evant for any kind of work in the field of Maya studies
that relies on diachronic comparison. The identification
of Christian elements in the Books of Chilam Balam is
particularly relevant as these sources are frequently con-
sulted and drawn on for analogies with prehispanic data,
especially from the iconographic and the textual record
of Maya hieroglyphic writing. Hanks’ analysis does not
diminish this methodological approach, nor does it reject
the existence of pre-Hispanic Maya concepts in the texts,

Rezensionen

but it calls for more attention and awareness regarding the
origin of individual features.

This book is a true landmark and we will certainly
see this methodological approach used as a model for the
analysis of other colonial languages in the Americas.

Frauke Sachse

Herbert, Oliver: Todeszauber und Mikroben. Krank-
heitskonzepte auf Karkar Island, Papua-Neuguinea. Ber-
lin: Dietrich Reimer Verlag, 2011. 352 pp. ISBN 978-3-
496-02829-1. Preis: € 39.00

Ein Arzt und Medizinethnologe widmet sich dem The-
ma Zauberei in Papua-Neuguinea. Das hat mich neugie-
rig gemacht. Als Feldforscherin bin ich in Nordkamerun
stindig mit dem dortigen Verstindnis von Zauberei be-
fasst und hitte gern Aufschluss dariiber, ob es Krankheits-
bilder gibt, die typischerweise den Zaubereiangriffen zu-
geordnet werden konnen, und wenn ja, welche dies sind.
Mir schien der Titel “Todeszauber und Mikroben” einen
solchen Ansatz zu verheiflen, denn ich glaubte, dass in
einer solchen Gegeniiberstellung traditionelle und schul-
medizinische (oder “biomedizinische”, wie der Autor
den westlichen Ansatz nennt) auf einander bezogen wiir-
den. Meine Erwartungen schienen auch noch durch die
erklirte Zielsetzung des Buches bestitigt. “Diese Arbeit
soll nicht nur andere Zuginge zum Verstiandnis von Ge-
sundheit und Krankheit aufzeigen, sondern dem in Neu-
guinea titigen westlichen Personal eine Vorbereitung auf
die oft schwierige Arbeit in einer anderen Kultur erleich-
tern” (5). Erst recht neugierig wurde ich, als ich las: “Um
einen moglichst umfassenden Eindruck vom Verstindnis
der Karkar von Gesundheit und Krankheit zu erhalten,
sollen in dieser Studie Methoden der Ethnologie mit de-
nen der Biomedizin verbunden werden” (15).

Ich sah mir den Forschungsansatz an: 573 Personen
wurden befragt: 356 “Informanten” wurden “statistisch er-
fasst” (24) — ich erfahre aber nicht in welcher Hinsicht —,
348 Personen zwischen 9 und 67 Jahren wurden mit stan-
dardisierten Interviews befragt und mit 217 Personen zwi-
schen 20 und 70 Jahren wurden freie Interviews gefiihrt.
Unter der “ethnologischen Arbeitsweise” versteht der Au-
tor den “Versuch, sich an eine ‘emische Sichtweise’ an-
zundhern ... Wo auch immer moglich, sollten die Karkar
in dieser Arbeit fiir sich selbst sprechen” (17). Als “epi-
demiologische Arbeitsweise”, die als “zentrales Verfahren
der Biomedizin” vorgestellt wird, gilt der “Versuch ...,
mittels von Standardisierung und grofen Fallzahlen zu
allgemeingiiltigen Aussagen zu gelangen” (18).

Das klingt alles recht vielversprechend. Aber schon
werde ich enttduscht: Ich kann nirgends feststellen, nach
welchen Kriterien die groBe Fallzahl von Informan-
ten ausgewdhlt wurden. Ich erfahre zwar, dass “das Ge-
schlechterverhiltnis ... weitgehend ausgeglichen” ist.
Aber ich finde nirgends Aufschluss dariiber, in welcher
Weise die Geschlechtszugehorigkeit iiberhaupt ins Ge-
wicht fillt. Auch iiber die Dauer der freien Interviews
und die Leifragen erfahre ich nichts. Ebenso wenig ist
mir klar, ob die Antworten von Neunjdhrigen genauso ge-
wichtet wurden wie die der Siebenundsechzigjihrigen.

Anthropos 106.2011

1P 21873218211,

12.01.2026, 05:39:53. Inhalt.
1 o¢

Erlaubnis Ist

Inhalts

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678

Rezensionen

Interessant finde ich das Kapitel 1.2 “Das Welt-
bild der Karkar Insulaner”. Hier wird eine ganzheitli-
che Weltanschauung vorgestellt, in der die Ahnengeister
und Naturgeister einen festen Bestandteil bilden. Auch
die Beschreibung der Krankheitskonzepte (Kap. 1.3) gibt
Aufschluss tiber die Weltsicht der Karkar. Allerdings wire
ich mit einer Schlussfolgerung wie der folgenden vorsich-
tig: “Ob auf die Frage nach der Ursache von Krankhei-
ten spontan ein ‘natiirlicher’ oder ‘iibernatiirlicher’ Grund
genannt wurde, war scheinbar ‘zufillig’. Die Informanten
beschrieben augenscheinlich diejenigen Krankheitsgene-
sen, die ihnen zuerst ‘in den Sinn kamen’” (111). Wenn
der Autor nur wenige Zeilen weiter unten schreibt: “Beide
Krankheitsarten [‘natiirliche’ und ‘tibernatiirliche’] sind
Facetten ein und desselben in sich schliissigen Krank-
heitsverstiandnisses™ (111), dann erweist sich doch diese
Dichotomie als dem westlichen Weltbild geschuldet. Eine
Aussage, die die Informanten der beliebigen Deutungs-
weise zeiht, ist also eurozentrisch.

Ansonsten ist der Autor mit seinen Deutungen sehr
zuriickhaltend. Und hier habe ich den grofiten Vorbehalt
der Arbeit gegentiber: Obwohl mir auf S. 18 “allgemein-
giiltige Aussagen” angekiindigt werden, finde ich sie nir-
gends. Meine Erwartung, dass hier die biomedizinische
und die traditionelle Sichtweise von Krankheit und Hei-
lung in Bezug zueinander gesetzt werden wiirden, bleibt
enttduscht. Dass die Kakar dies in der Form tun, dass bei-
de Sichtweisen in ihrem ganzheitlichen Weltbild Raum
haben, iiberrascht mich nicht, das kenne ich auch z. B.
aus Afrika. Aber von dem Mediziner Oliver Herbert hét-
te ich gern erfahren, ob er hinter den den “iibernatiir-
lichen” Kriften zugeschriebenen Krankheiten einen be-
stimmten Krankheitstyp sieht und ob er dem westlichen
Medizinpersonal hierbei andere Therapiemoglichkeiten
vorschligt als z. B. bei durch Mikroben ausgeloste Krank-
heiten. Herbert beschrinkt seinen medizinischen Ansatz
aber auf die “epidemiologische Arbeitsweise” und macht
iiber den Charakter der Krankheiten, die von “iibernatiir-
lichen” Kriften ausgelost sind, keine Aussagen.

Mir fehlt also das Eigentliche dieser Studie: die Deu-
tung. Ich fiihle mich tiberschiittet mit Detailinformation,
die ich bis zum Schluss nicht in ein Gesamtbild integrie-
ren kann. Ich bringe ein Beispiel: In Absatz 2.5.2.2.3 (!)
mit dem Titel “Die Relevanz verschiedener Arten von
Kontaktmagie in Dorf und Schule” lese ich: “Siebzehn
Prozent aller Antworten der Dorfbewohner (6/35) bezo-
gen sich auf Posin [Zauberei] mit ... Zigarettenresten, bei
den Schiilern jedoch nur 2 % (3/152). Ein analoger, je-
doch etwas weniger deutlicher Unterschied fand sich bei
der Aussage ‘Posin mit Betelnuss-resten/schalen’: Zwan-
zig Prozent der Antworten der Dorfbewohner (7/35) be-
zogen sich hierauf, jedoch nur 7 % (11/152) der Aussagen
der Schiiler” (250f.). Ich frage mich, was diese Gegen-
iberstellung aussagen soll. Die Schiiler, davon gehe ich
einmal aus, kauen weniger Betelniisse als Erwachsene.
Ist also deren Einschitzung von der Gefihrdung durch
Kontaktmagie mit Betelnussschalen ebenso zu bewerten
wie die der Erwachsenen, fiir die das Kauen alltdglich
ist? Ich weil} auch nicht, in welcher Hinsicht es tiberhaupt
bedeutsam ist, ob posin durch Betelniisse oder durch Zi-

Anthropos 106.2011

1P 21873218211,

679

garettenreste ausgelost wird. Was also bringt mir ein sol-
cher Vergleich?

Eine Schwiiche der Darstellung wird hier ebenfalls
deutlich. Wie ich mit dem Zitat des Absatzes 2.5.2.2.3
veranschaulichen will, ist die Prisentation uniibersicht-
lich. Das ganze Buch besteht aus zwei Kapiteln: dem
“Allgemeinen Teil” (1-146) und dem “speziellen Teil: die
Zauberei” (147-306). Aber will ich mich informieren, wo
ich welche Inhalte zu suchen habe, dann finde ich keine
Gesamtiibersicht. Die Einleitung von Kapitel 1 hat eine
Inhaltsiibersicht auf S. 2, die von Punkt 1.1.1 bis 1.1.9
(mit bis zu vierstelligen Unterkapiteln geht). Die nichste
Ubersicht muss ich mir im Anschluss daran suchen, nim-
lich auf S. 28. Dann finde ich die Angaben fiir Punkt 1.2.1
bis 1.2.5 mit fiinfstelligen Unterpunkten. Das nichste Un-
terkapitel muss ich mir wiederum am Ende dieses Unter-
kapitels suchen. Manche dieser Unterunterunterunter-
punkte beinhalten nur einen Satz, wie z.B. 2.8.3.4 mit
ganzen viereinhalb Zeilen (285).

Die Stirke des Buches liegt weniger in den Details,
die sicherlich rechnerisch richtig sind, aber allzu unnach-
vollziehbar nebeneinander aufgelistet werden, sondern
vielmehr in der allgemeineren Darstellung der Konzep-
tionen von Krankheit und Gesundheit der Karkar. Mir
wird verdeutlicht, dass das magische Weltbild in der gan-
zen Gesellschaft verankert ist und sich auch nicht mit den
Vorstellungen der Biomedizin beifit, sondern dass beide
Sichtweisen fiir die Informanten miteinander integrierbar
sind. Das mag jemanden iiberraschen, der sich erstmals
mit der Thematik westliche Medizin versus traditionelle
Medizin befasst, aber ansonsten kann das schon fast als
Allgemeinwissen gelten. Welchen Gewinn das “westliche
Personal” aus Prozentzahlen ziehen kann, auf3er vielleicht
sich bewusst zu machen, wie allgemein das Zuriickfiih-
ren von Krankheit auf Fremdeinwirkung oder auf Signa-
le der Verstorbenen aus der transzendenten Welt fiir die
Karkar ist, kann ich mir kaum vorstellen. Der zweiseitige
“Ausblick” des gesamten Buches weist lapidar darauf hin,
dass die Zauberei unter den Karkar zunimmt und auch
“in absehbarer Zukunft als fest verwurzeltes gesellschaft-
liches Phinomen auf Karkar ihren iiberwiltigenden Ein-
fluss beibehalten” wird (306).

Empfehlenswert ist dieses Buch fiir alle, die sich mit
dem Weltbild der Karkar oder allgemeiner mit der Bevol-
kerung Papua-Neuguineas beschiftigen wollen oder die
einen weiteren Beleg fiir die Verbreitung von Fremdein-
wirkungsvorstellungen vonseiten der Lebenden und der
Geisterwelt in traditionellen Gesellschaften suchen. Aber
das, was ich mir von dem Titel versprochen habe, ndm-
lich dass die Biomedizin mit den traditionellen Konzepten
von Krankheit in Bezug gesetzt wird, konnte ich diesem
Buch nicht entnehmen. Nur ein paar wenige Sympto-
me werden in Kapitel 2.8.2 genannt (und zum Teil durch
Farbabbildungen am Ende des Buches auch dokumen-
tiert): Schwellungen, geistige Verwirrtheit, Zittern/Schiit-
teln/Krampfen, Gewichtsverlust und Blut im Stuhl. Die-
sem doch fiir die Arbeit zentralen Gesichtspunkt werden
knapp 4 Seiten gewidmet. Die Frage, ob es Krankheiten
gibt, die auf zauberische Ubergriffe zuriick gefiihrt wer-
den und denen gegeniiber die westlichen Mediziner ratlos

12.01.2026, 05:39:53. Inhalt.
1 o¢

Erlaubnis Ist Inhalts Im

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678

680

sind, wird nicht angesprochen. Das aber war meine zent-
rale Frage. Denn immer wieder hore ich bei den Mafa in
Nordkamerun: “Im Krankenhaus konnte nicht geholfen
werden, der Arzt sagte, da miisst ihr zu den traditionellen
Heilkundigen gehen.” So bin ich also noch weiter auf der
Suche nach Erkldrungen fiir solche Phinomene.

Godula Kosack

Hoffman, Katherine E., and Susan Gilson Miller
(eds.): Berbers and Others: Beyond Tribe and Nation in
the Maghrib. Bloomington: Indiana University Press,
2010. 225 pp. ISBN 978-0-253-22200-8. Price: $ 24.95

I remember like it was yesterday: A distinguished Mo-
roccanist anthropologist (the year is 1990) is walking with
me at some conference quizzing me about my disserta-
tion-in-progress. When I finish blabbering on about out-
migration from the Berber dominated North of Morocco,
he responds with a jeering sarcastic tone, “You aren’t do-
ing another Berber village study are you?”

He might as well have slapped me I took it so hard.
Yes, I guess I was doing a study of an ethnically Ber-
ber city and its hinterland. But not really a Berber study
because we young Moroccanists-in-training at the time
knew the political climate in Morocco and the academic
climate in the U.S. were not conducive to Berber studies.
Besides, it was my duty as a knee-jerk progressive to re-
sist dwelling on the exaggerated importance of colonial-
inspired ethnic splits with their divide-and-conquer moti-
vations. That, anyway, was how the Arab—Berber divide
was usually described. The fact that my Berber activist
informants were occasionally beaten up and Berber ma-
jority cities in Morocco were overflowing with ethnically
Arab police provided further incentive, if I needed any, to
tone down the Berber angle to my work.

Thankfully those bad old days are over and the study
of all things Berber is flourishing, judging from the re-
markable collection of work under review here. Hoffman
and Miller, the editors, open the anthology with an excel-
lent introduction to the history of Berber studies over the
last half century, plotting the rise and fall and rise again
of Berbers as both objects of analysis as well as agents of
their own renaissance.

In fact, the articles gathered here pay as much atten-
tion to the Berber renaissance and Berber activists’ at-
tempts to publicize, contest, and advocate for all things
Berber as they do to more traditional anthropological
subjects. For example, Jane Goodman’s article traces the
ways Algerian Berber activists in the 1980s managed to
politicize the courtroom and draw international attention
to their claims that the Berber right to be free of Algerian
oppression and to have their language, history and cul-
ture nationally recognized was a species of human right
which global public opinion was duty-bound to support.
Lisa Bernasek takes a long look at the ways Berber ad-
vocates have recently sought to dominate the staging of
Berber culture as art, not ethnography, in France’s mu-
seums. While Cynthia Becker discusses the way activist
Berber artists have appropriated traditional Berber icons
and images and turned them to their own ends. Mokhtar

Rezensionen

Ghambou also provides a very interesting study of the
ways in which Berber activists have seized upon ancient
Greek and Roman historians in order to revalorize the pre-
Islamic period in North Africa as one of Berber greatness,
as opposed to the dominant view of the period as one of
ignorance (jahiliyya).

Besides the study of Berber activism and advocacy
in contemporary North Africa and France, this collection
is especially refreshing for its emphasis on three things
1. ethnicity as a matter of identity that is historically con-
tingent, 2. the importance of discourse as a marker and
maker of Berberness, and 3. the heterogeneity of Berber
identities. This third emphasis finds interesting support in
the article by Mohamed El Mansour who traces the career
of an 18th-century government official of Berber ances-
try, born in Fez, who traveled to the Ottoman court. His
identity was thus quite fluid, depending on his circum-
stances: he could pass himself off as Berber when among
his tribesmen, as Fasi when in other cities of Morocco,
and as Moroccan when outside the country. Ethnicity re-
mained a much more manipulable part of one’s identi-
ty in the early modern period. Katherine Hoffman’s con-
tribution is exemplary of the above-mentioned emphases
in that she investigates the historical fluidity that used to
characterize Arab-Berber identities in the plains regions
of southern Morocco. Prior to the colonial period, Moroc-
cans moved from one linguistic group to the other and the
two languages mutually influenced each other. Not any
more. Today Arabic holds dominance. Berber speakers
may become Arabophones, but not vice versa. Those Ber-
bers living in the plains and having plentiful contact with
Arabic speakers, especially through education, are now
looked down upon by mountain-dwelling Berbers who
consider themselves purer because they have less contact
with the Arabic language and the Arabic-speaking popu-
lation. David Crawford follows up on the study of moun-
tain dwelling Berber society. He places special empha-
sis on the importance of the mountain Berber household
as the dynamic locus of production and consumption, as
well as the source of spiritual and cultural solidarity, and
thus an important wellspring of Berber identity. Strong
allegiance to the household allows its children to become
labor migrants in the towns and cities of Morocco. They
can descend onto the plains secure in the knowledge that
they have a place that is their own, to which they can re-
turn, and to which they are tied.

I want to reserve special mention for two other arti-
cles in the collection, that of Paul Silverstein and James
McDougall. Silverstein’s very smart piece takes up the
fascinating but little studied aspect of the micro politics
of activism within the heterogeneous Berber society in
southeastern Morocco. He does a brilliant job of unravel-
ing the tensions that have developed between the histori-
cally dominant, lighter skinned landowning Berbers, the
“Igbliyin,” and the darker skinned “Haratin” slaves and
servants inhabiting the same space. The black-white ra-
cial animosity that has recently come to dominate social
relations in the region is often disguised by the Igbliyin
activists who portray their struggle for recognition at the
state level as a David and Goliath battle in which they are

Anthropos 106.2011

1P 21873218211,

12.01.2026, 05:39:53. Inhalt.
1 o¢

Erlaubnis Ist

Inhalts

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-678

