5. Der Leib als Medium und als Resonanzkérper, als
Ausdruck erlebter Innerlichkeit in der Perspektive
der ersten Person, und als wahrnehmbarer Eindruck
in der Perspektive der zweiten Person

>Die Ausdriicke Kérper und Leib bezeichnen erkenntnistheoretisch gesehen zwei dif-
fuse Weisen, unsere Natur zu erfahren: Im Modus der Fremderfahrung oder im Mo-
dus der Selbsterfahrung.

Gernot Bohme (1: 141)

>Alle Erfahrung ... ist primar Erkenntnis durch Leibengagement, alle Theoriebildung
ist primar Erkenntnis durch Reflexion.«
Karl Otto Apel (2:99)

>Wie sollten denn Arzte mehr Verfiigungsrecht iiber deinen Kérper haben als du
Ludwig Hohl (3)

Die Dialektik von Leib-Sein und Kérper-Haben gilt als grundlegend fiir das Spannungs-
verhiltnis zwischen lebensweltlicher, subjektiver erster Person-Perspektive und mehr
objektiver, wissenschaftlicher dritter Person-Perspektive, zwischen psychosomatischer
Medizin und naturwissenschaftlicher Medizin. Thure von Uexkiill (1908—-2004) hat kri-
tisiert, dass die Ausbildung kiinftiger Arzte an der Leiche beginnt und hat sich Ende der
60er Jahre fiir eine Reform der medizinischen Ausbildung eingesetzt (4,5). Die von ihm
engagiert bekimpfte Dichotomie einer >Medizin fiir Kérper< und einer >Medizin fiir die
Seele« (6,7) besteht jedoch weitgehend unveridndert fort. Um das verhingnisvolle Erbe
des cartesianischen Dualismus zu iiberwinden, sollen nachfolgend Unterschiede zwi-
schen phinomenologisch-lebensweltlicher und naturwissenschaftlicher Herangehens-
weise an der Dialektik von gelebtem Leib und verfiigharem Korper, von Leib-Sein und
Korper-Haben detaillierter dargestellt und auf die Sicht des phinomenologischen Realis-
mus (8,9) und die der Phinomenologischen Anthropologie von Thomas Fuchs (geb. 1958)
(10-13) als mégliche Ansitze zur Uberwindung des klassischen Dualismus hingewiesen
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
Kdrper, Leib und Seele - begriffliche Klarungen

Einen fir die begriffliche Unterscheidung von Leib und Kérper sehr wesentlichen Aspekt
hat Gernot Boehme (1937-2022), Professor fiir Philosophie an der TU Darmstadt, her-
ausgestellt: Die Differenz von Selbsterfahrung und Fremderfahrung (1,14:12). Der Aus-
druck Leib bezeichnet »den Gegenstand, den wir als unseren Korper kennen, insofern er
uns in Selbsterfahrung gegeben ist<, wihrend der Ausdruck Koérper >jenen Gegenstand
bezeichnet, den wir lebensweltlich als unseren Korper kennen, jedoch in der Perspek-
tive der Fremderfahrung, d.h. wie er dem arztlichen Blick erscheint, wie er naturwis-
senschaftlich erforscht wird und wie er durch Eingriffe von aufien manipulierbar wird.<
(14:12) >Der Leib ist die Natur, die wir selbst sind« (14:63), der Leib ist die Natur in uns, ist
das Medium unserer Existenz, unserer Wahrnehmungen und Handlungen.

Der Medizinhistoriker Schipperges (1918—2003) hat in seinem Buch Kosmos Anthropos
einen Entwurf zu einer Philosophie des Leibes vorgelegt (15). Er ist Begrifflichkeiten und
Sichtweisen von Leib und Korper von der Antike, iiber die Scholastik und das Mittelalter
bis in die Neuzeit nachgegangen und hat die >Leibvergessenheit der Moderne« heraus-
gearbeitet. Schon in der Antike finden sich dualistische Vorstellungen. Platon (428/427 —
348/347 v. Chr.) riickt tendenziell das Somatische auf eine niedere Seinsstufe, die Ideen
aufeine héhere. In Platons Dialog Timaios ist von einem Weltleib und einer Weltseele die
Rede, der Leib bleibt eng mit dem als lebendig gedachten Kosmos verbunden. Bei Aris-
toteles (384—322 v. Chr.) sind Seele und Leib stirker miteinander verbunden, die Seele
bildet die Form des Leibes. Aristoteles gliedert die Seele in anima vitalis, anima sensitiva
und anima rationalis (16).

In der Neuzeit findet eine Entseelung und Entzauberung des Kosmos statt, Platons
Weltleib wird zum blofRen Naturkorper. Der Kosmos wird nicht mehr als Inbegriff le-
bendiger, sich selbst bewegender Wesen gedacht, sondern schlicht als Natur, als Inbe-
griff mechanischer, gesetzlich geregelter, aber zielloser Vorginge. Bei Rene Descartes
(1596 — 1650) kommt es zur Trennung in zwei heterogene Seins- und Erfahrungsberei-
che, den Bereich der Dinge (res extensa) und den Bereich des Denkens (res cogitans). Des-
cartes bricht radikal mit der aristotelischen Seelenlehre und spaltet den Menschen in ein
denkendes Wesen und ein Wesen, das einen Kérper hat. Der bei Aristoteles als grundle-
gend angesehene vitale Seelenaspekt verschwindet vollstindig zugunsten des Bewusst-
seinsaspektes. Die antike Seele als forma corporis wird zur res cogitans, zum unleiblichen
und immateriellen Gegenspieler des maschinenihnlich funktionierenden Kérpers. Die
res extensa der Kérpermaschine ist sterblich, die res cogitans, das steuernde und kontrol-
lierende Prinzip der Kérpermaschine ist — wie in der Antike — unsterblich.

Phanomenologisch-lebensweltliche und naturwissenschaftliche Sichtweise

Fir ein tiefergehendes Verstindnis von Leib-Sein und Korper-Haben miissen die unter-
schiedlichen Ausgangspunkte und Perspektiven von Phinomenologie und Naturwis-
senschaft herausgestellt werden. Die HusserI'sche Phinomenologie (17,18) lisst sich als
ein Korrektiv am Korper-Geist-Dualismus Descartes verstehen, als Kritik an dem, was
Antonio Damasio (geb. 1944) als Descartes’ Irrtum (19) bezeichnet, dass sich nimlich so
etwas wie ein Ich nicht aus einer Sphire reiner Geistigkeit herleitet, sondern zuallererst

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

aus der Tatsache, dass sich ein lebendiger Leib seiner selbst gewahr und bewusst wird.
Das Grundprinzip der Husserl'schen Phinomenologie besteht in der methodischen
(Selbst-)Verpflichtung, nicht von begrifflichwissenschaftlichen Erklirungen der Welt
auszugehen, sondern >zu den Sachen selbst« zuriickzukehren und in Eigenart und We-
sensstruktur dessen einzudringen, was uns erscheint (17,18). Ein Phinomen ist das, was
erscheint, das, was sich zeigt. Es erscheint uns als unmittelbar gegeben und evident,
es ist etwas, was uns widerfihrt und was wir erfahren. Husserl (1859-1938) schreibt,
>dass alles¢, was sich uns »in der Intuition originir darbietet, einfach hinzunehmen
sei, als was es sich gibt« [...] aber auch nur >in den Schranken, in denen es sich da gibt«
(17). Die phinomenologische Herangehensweise will von den urspriinglichen, >naivenc
Erlebnisformen und Erfahrungen der vorwissenschaftlichen Lebenswelt ausgehen und
nicht von naturwissenschaftlichen Interpretationen und experimentell bestitigten Fak-
ten. Die Phinomenologie verzichtet auf eine Suche nach dem naturalistischen Substrat
>hinter den Dingenc. Sie will die Phinomene nicht in zugrunde liegende Vorginge,
Mechanismen und Substrate auflosen. Die Phinomene sollen aber andererseits nicht
als blof3e >Bewusstseinszustinde, als psychische Vorkommnisse einer nur introspektiv
erfassbaren Innenwelt angesehen, sondern in ihrer Eigenart aus der Beziehung von
Subjekt und Welt oder von Subjekt und Anderem begriffen werden.

Die naturwissenschaftliche Herangehensweise ist diametral verschieden gegen-
tiber der phinomenologischen Herangehensweise (17,18). Der naturwissenschaftliche
Beobachter will in der Perspektive der 3. Person die Welt weniger subjektiv, d.h. von
einem Standpunkt jenseits des Getiimmels der menschlichen Lebenswelt betrachten.
Die Beobachtungen verschiedener Beobachter sollen eine >objektivere« Sicht ermogli-
chen und idealiter — im Blick von nirgendwo (20) - von einem quasi Gott-dhnlichen
Standpunkt aus der Wahrheit (verstanden als Ubereinstimmung von Beobachtung und
Realitit) nahekommen. Die Naturwissenschaft sieht von Subjekt und Kontext ab, um
auf das Kant'sche Ding an sich, das Substrat hinter den Dingen, um auf Mechanismen
und Kausalititen zu fokussieren. >Die von der Naturwissenschaft konzipierte Natur
hat nichts gemein mit dem empfindenden, fithlenden und teilnehmenden Erleben des
Menschenc« (10:23). Die Wissenschaft unterstellt eine fertige, vollkommen entfaltete
Welt, eine Welt an sich. Sie >tut so, als vermittle sie uns die wahre Welt, als wiirde
die wahre Welt durch eine physikalische Beschreibung gefunden und als kimen erst
danach jene Alltagswelten, denen man bloR subjektiven Charakter zuschreibt.< (21:56)
In phinomenologischer Sicht gibt es eine positive Unbestimmtheit, das Unbestimmte
und Vieldeutige stellt keine subjektive Verformung dar. Die Welt ist — wie Bernhard
Waldenfels (geb. 1934) betont — >nie vollendet, sie stellt sich immer dar mit offenen
Stellen, mit Unbestimmtheiten. Die Annahme einer vollig in sich bestimmten Welt ist
ein Konstrukt, das wir der Erfahrung unterlegen« (21:57) Die Phinomenologie trennt
nicht wie die Wissenschaft eine Ordnung des Lebens und eine Ordnung der Vernunft
voneinander ab, sie will die Phinomene nicht zu schnell in entsprechende vorgegebene
Schemata einbinden, sondern in ihrer Vielfiltigkeit belassen. Sie sucht nach einer ei-
genstindigen Ordnung der Erscheinungsweisen im Bereich der leiblichen Existenz und
der lebensweltlichen Wirklichkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
Leib-Sein und Kérper-Haben

Die fir das Spannungsverhiltnis zwischen psychosomatischer Medizin und naturwis-
senschaftlicher Medizin grundlegende Dialektik von Leib-Sein und Kérper-Haben beruht
auf unterschiedlichen Sichtweisen und Sprechweisen. Waldenfels bringt dies auf den
Punkt:>In der personalistischen Einstellung geht es um jemanden, in der naturalistischen
Einstellung um etwas.< (21:248) Wird diese Doppelheit auf den Leib iibertragen, so tritt
der Leib auf zweifache Weise auf: in der personalistischen Einstellung als fungierender
Leib und als Medium, in der naturalistischen Einstellung als Kérperding. Fungieren be-
deutet, er leistet etwas, spielt eine Rolle, ist Bedingung fiir etwas. Der Leib ist das Medi-
um, in dem eine Welt als solche auftritt. In der naturalistischen Einstellung ist der Leib
etwas, das in der Welt vorkommt wie ein Ding, ein>Ding besonderer Arts, ein Kérperding
(21:248-9).

Der Leib als >Ding besonderer Art< - Husserls Versuch,
den Cartesianismus zu iiberwinden

Die Rede vom Leib als Ding besonderer Art (Husserl) zeugt von einer Sprache und Begriff-
lichkeit, die innerhalb des cartesianischen Denkens ansetzt und darin Besonderheiten
des Leibes markiert. Aus Descartes Meditationes und Husserls Ideen II hat der Bochumer
Philosoph Bernhard Waldenfels (geb. 1934) vier verschiedene Merkmale extrahiert, die
den Leib charakterisieren (21:30-42). Das erste Merkmal ist die Permanenz, der Leib ist
immer da. Den Leib kann man nicht ablegen wie ein Hemd oder stehen lassen wie einen
Schirm. Der Leib ist immer mit dabei, ich kann mich nicht von ihm entfernen, wie ich
mich von Dingen entferne. Dariiber hinaus ist mir der Leib immer in einem bestimmten
Blickwinkel gegeben. Ich kann nicht um mich herumgehen, ich kann mir (ohne Spiegel)
nicht in die Augen sehen oder auf den Riicken schauen. Wenn ich mich bewege, bewegt
sich mein Leib mit wie ein Schatten, den ich nicht tiberspringen kann. Der Leib ist im-
mer da. Ein zweites Charakteristikum des Leibes ist seine Doppelempfindung. Der Leib
ist von sich aus auf sich selbst zuriickbezogen. Meine getastete linke Hand spiirt selbst,
dass die rechte Hand sie abtastet. Schon im Sprechen hére ich mein eigenes Echo. Der
Leib ist auf sich selbst bezogen im Sich-Empfinden und im Sich-Bewegen. Im Medium
des Spiegelsist der Kreis unterbrochen, ist etwas dazwischengeschaltet, das den Kontakt
von mir zu mir unterbricht und das den empfindenden Leibkorper zu einem betrachte-
ten Korperleib macht.

Das dritte Merkmal des Leibes als >Ding besonderer Art« ist seine Affektivitit. Ein
Affekt besonders intensiver Art ist der Schmerz. Den Schmerz sucht man sich nicht aus,
der Schmerz macht sich selbst bemerkbar, tut weh. Kein normales Ding hat Schmerzen
— oder Lust. Ich spiire die Lust, ich springe vor Freude in die Luft. Ein Stein bleibt auf
dem Boden liegen. Eine Situation oder eine bestimmte Atmosphire ergreift mich und
berithrt mich, lisst den Stein jedoch kalt. Der vierte Aspekt, der den Leib als »Ding beson-
derer Artcauszeichnet, ist die kindsthetische Empfindung, die Bewegungsempfindung.
Schon bei Platon und Aristoteles ist das Sich-Bewegen das Kennzeichen des Lebendigen:
Das Lebendige ist das, was sich selbst bewegt, was die Ursache seiner Bewegung in sich
selbst hat. Die kinisthetische Empfindung ist jedoch mehr als eine Bewegung, die mit

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

einer Empfindung von der Bewegung verkniipft ist. Es ist ein Sich-Bewegen und ein >sich
im Raum bewegen-Koénnen«. Es wird von Jemandem her gedacht, der seinen Ort wechselt,
und nicht von Etwas her, das sich an wechselnden Stellen im Raum befindet. Ein hiermit
verwandter Aspektist der des Leibes als Willensorgan. Der Leib wird unmittelbar bewegt,
ohne dass sich ein Werkzeug vermittelnd zwischen Ich und Korper dazwischenschiebt
(21:30-42).

Mein Leib - die Perspektive der ersten Person

Waldenfels zufolge kann man den Leib auch anders denken als einen naturwissenschaft-
lichen Kérper: >nicht in dieser mithsamen Weise, ausgehend von einem Dualismus, der
dann doch nicht ganz dualistisch ist, sondern ausgehend vom Leib als einer besonderen
Existenz und einer besonderen Struktur, in der zugleich die Struktur der Welt hervor-
tritt.< (21:42) Gemeint ist >eine Phinomenologie des Leibes, die aus einer genuinen Leib-
erfahrung erwichst.« (21:42)

Neben Merleau-Pontys (1908-1961) Wiederentdeckung des Leibes (22—25) ist es im
deutschsprachigen Raum vor allem Hermann Schmitz (1928-2021), der in seinem 10-
bindigen System der Philosophie (1964—1980) einen umfangreichen Band zum Leib ver-
fasst (26) hat und als Wegbereiter einer sNeuen Phinomenologie« gilt (27-29). Ausge-
hend vom elementaren »eigenleiblichen Spiirenc ist Schmitz dem >Urphinomen sowohl
der Leiblichkeit als auch der Raumlichkeit« nachgegangen und hat eine detaillierte Phi-
nomenologie menschlichen Existierens in leiblichen und gefithlshaften Riumen entfal-
tet. Schmitz betont die Dynamik der Leiblichkeit, sieht sie als ein Resonanzfeld, das nur
in Beziehung auf die Umgebung hin zu denken ist, und bestimmt die Rolle der Leib-
lichkeit in ihrer Fundierungsfunktion und ihrer Bedeutung als Basis der menschlichen
Lebenszusammenhinge und Kultur. Schmitz verteidigt die leibliche Lebendigkeit des
Menschen gegen einen reduktionistischen Begriff des Korpers, begriindet das Verhilt-
nis von Leib und Welt, von Natur und Kultur jedoch nicht auf einer theoretischen Ebene
wie dies z.B. Maurice Merleau-Ponty (22—25) oder Helmuth Plessner (1892-1985) (30-32)
getan haben, sondern auf der Ebene, wie sie leiblich gelebt und erfahren wird. Da die
Schmitz’sche Begrifflichkeit z.T. kritisch gesehen und nicht breit geteilt wird (10:81), soll
nachfolgend vor allem auf Bernhard Waldenfels (21), Gernot Bshme (1,13) und Thomas
Fuchs, Psychiater in Heidelberg (10-13), eingegangen werden.

Mein Leib, die Natur, die ich bin

Gegeniiber Husserls an Descartes’ res cogitans ankniipfende Prioritit des Bewusstseins
erhilt der Leib bei Merleau-Ponty (22—25) eine ontologisch fundamentale Stellung. Der
Leib steht in einer s Kommunikation mit der Welt, die ilter ist als alles Denken« (10:256).
Der Leib ist das Subjekt der Wahrnehmung und der Bewegung, beides zentrale Themen
in Merleau-Pontys Werk. >Intentionalitit existiert nur als inkarnierte; ich kann weder
denken noch wahrnehmen, ohne bereits in meinem Leib zu wohnenc« (10:256). Husserl
stellt gegen Ende seines Lebens fest, es gebe ein >Apriori der Leiblichkeit« (33:18), eine Er-
kenntnis, die Karl Otto Apel (1922-2017) zum Ausgangspunkt seiner Transformation der

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

93


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9%

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Philosophie, insbesondere seiner Sprachanalytik, Semiotik und Hermeneutik gemacht
hat (2).

Merleau-Ponty spricht von einem Grundvertrag, von einem contract primordial, zwi-
schen Leib und Natur, er spricht vom >Zur-Welt-Sein« des Leibes (22,23), von einer extro-
vertierten Gerichtetheit des Leibs, seiner Tendenz, im Lebensvollzug aufzugehen und
sich dabei unsichtbar zu machen. Er weist darauf hin, dass das Sehen nur auf das gese-
hene Objekt gerichtet ist, sich selbst aber nicht sehen kann (24). Fiir die Bewegung gilt
das Gleiche: Wenn ich einen Nagel in die Wand schlagen will, fokussiere ich auf den Na-
gel, nicht auf die Bewegung meines Arms und das Festhalten des Hammers in meiner
Hand.

In seinem Buch The Absent Body (34) geht Drew Leder ausfithrlich auf diese Tendenz
des Leibes ein, im Lebensvollzug aufzugehen und unsichtbar zu werden; ja, er hilt die
Erfahrung der kérperlichen Abwesenheit fiir einen Mitgrund dafiir, dass nach Platons
Betonung der reinen Seele und Descartes’ Fokus auf cogito-Erfahrungen die Doktrin eines
immateriellen Geistes, der in einem fremden Kdrper gefangen ist, sich so lange halten
konnte und latent noch immer unser Denken bestimmt. Leder betont, dass wir, wenn
wir leiblich unproblematisch funktionieren, unseren Kérper nicht bemerken. Erstin der
Dysfunktion, in der uns das Wegbleiben des gewohnten >Schweigens der Organe« (35)
sich in Symptomen bemerkbar macht und uns auffillt, und in der Krankheit, in der das
gewohnte Funktionieren des Korpers gestort und mehr oder weniger beeintrichtigt ist
oder gar Teile unseres Leibs nicht mehr willentlich beeinflusst werden kénnen, werden
wir unseres Leibes gewahr (34).

Thomas Fuchs gibt eine differenzierte Sicht von Transparenz und Sichtbarkeit des
Leibes. Er unterscheidet zwischen a) dem unwillkiirlich fungierenden, prireflexiv ge-
lebten Leib, b) dem erlebten, gespiirten, sicht- oder tastbaren Leib, ¢) dem in der Nega-
tivitdt (als Gegenstand, Hindernis u.a.) erscheinenden Korper, der mir als mein Korper
bewusst und als Instrument verfiigbar wird (korperlicher Leib) und d) dem reinen Korper
der Anatomie oder Physiologie, oder dem Organismus«(10:136). Auch wenn die Mehrdeu-
tigkeit des Leiblichen keine eindeutige Abgrenzung erlaubt, beschreiben diese verschie-
denen Stufen eine unterschiedliche Bewusstheit, Distanzierung vom eigenen Selbst und
Entfremdung der Leiberfahrung. In dieser Sichtweise erscheint der Kérper der Natur-
wissenschaft nur als verarmtes Abbild des Leibes.

Der fungierende Leib, der Leib als Medium und als Vehikel zur Welt

Im Gegensatz zu den ein Ding beschreibenden Fragen >Was ist der Leib? Welche Eigen-
schaften hat er?< fragt die Phinomenologie >Was tut der Leib? Was leistet der Leib? Wie
funktioniert er?< Husserl spricht vom fungierenden Leib im Gegensatz zum Korperding,

Helmuth Plessner (1892-1985) spricht in Ausdruck und menschliche Natur von der >In-
strumentalitit des Leibes« (33:248), die »in einer dem Menschen vorbehaltenen Moglich-
keit wurzelt, sich des Weltseins auf gegenstindliche Weise, d.h. sachlich in Wissen und
Tat zu bemichtigen<und von der >Expressivitit des Leibes, die sich auf sehr verschiedene
Weise in Geste, Mimik, Haltung, Sprache und natiirlich auch in Auflerungsformen wie
Lachen und Weinen darstellt« (33:248).

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Maurice Merleau-Ponty (1908-1961) geht in seinen Analysen zur Phinomenologie der
Wahrnehmung (22) davon aus, dass der Leib als ein Drittes (troisieme terme), als eine drit-
te Seinsgattung verstanden werden muss. Diese dritte Seinsgattung lasse sich phinomeno-
logisch durch 4 aufeinander verweisende Aspekte bezeugen: 1. Das leiblich vermittelte
In-der-Welt-Sein, 2. Die eigene Mobilitit als originale (urtiimliche) Intentionalitits, 3.
Die leibeigene Zeitlichkeit und Riumlichkeit und 4. Die sinnlich-affektive Dimension
urspriinglichen Welteréffnung (36). Merleau-Ponty fragt sich, was geschieht, wenn die
rechte Hand die linke ertastet oder umgekehrt und stellt fest, dass dies keine einfache
Berithrung, sondern eine Erkundung der einen Hand durch die andere ist. Die tastende
rechte Hand ist dabei Teil meines aktiven Ichs, meines Bewusstseins, das die Welt erkun-
det und die linke Hand ist Teil der zu erkundenden Welt. Das, was hier passiert, ist ein
merkwiirdiger Zwischenzustand, in dem Subjekt und Objekt miteinander zusammen-
hingen, ein Zustand, in dem der Leib weder dem Subjekt zugeschlagen werden kann
noch dem Objekt. Der Leib hat keine Distanz zur Welt, steht der Welt nicht irgendwie
gegeniiber, sondern ist als >Vehikel zur Welt« viel stirker in die Wirklichkeit einbezogen
(22,23). Merleau-Ponty versucht, direkt inmitten der Wirklichkeit anzusetzen und den
Mittelbereich, das Zwischensein zwischen Subjekt und Objekt, als eigenstindigen Zu-
gang innerhalb der Wirklichkeit herauszuarbeiten. Fiir Merleau-Ponty ist Leib ein natiir-
liches Subjekt und ein Ensemble aller Fihigkeiten und Vermogen.

In Auseinandersetzung mit dem Werk von Maurice Merleau-Ponty (1908-1961)
(22-25) hebt Waldenfels auf verschiedene Begriffe ab, die in der phinomenologischen
Sichtweise fiir den Leib charakteristisch sind: seine Ambiguitit (Zweideutigkeit, Mehr-
deutigkeit), sein Selbstbezug, sein Selbstentzug und sein Fremdbezug (21:42-44). >Der
Leib ist zweideutig in dem Sinne, dass er weder Geist noch Natur, weder Seele noch
Korper, weder Innen noch Aufen ist« (21:42). Die Rede vom Weder-Noch versucht zwar,
sich von der cartesianischen Ausgangsposition abzugrenzen, um das Spezifische der
Leiblichkeit zu erfassen, verwendet aber noch die Sprache des Cartesianismus. Ausge-
hend von der physiologischen Sonderstellung der Augennerven hat Merleau-Ponty den
Begriff >Chiasmus« eingefithrt, um die gegenseitige Verschrinkung, das Ineinander von
Berithrendem und Beriithrtem, von Sehendem und Gesehenen zu beschreiben. Mit dem
Begriff des Chiasmus als wechselseitiges Eingelassen-Sein und Verflochten-Sein von
Bewusstsein und Korper, von Innen und Aufien, von Aktivem und Passivem, fokussiert
er auf den Leib als Umschlagsort, als Ort der Reversibilitit, als Ort, an dem die leibliche
Existenz, in der die alten cartesianischen Begriffe Bewusstsein und Kérper sich iiber-
kreuzen und eine Verbindung eingehen (symbolisiert im griechischen Buchstaben Chi),
sich auch wieder auflésen und als Gedanke oder als Kérper fiir Andere und sich selbst
erscheinen kann (9:176).

Das zweite phinomenologische Merkmal ist der Selbstbezug, die Besonderheit des
Leibes, dass er auf sich selbst bezogen ist: sich horen, sich im Spiegel sehen, sich selbst
bewegen. Schmitz spricht davon, dass man sich im hier, jetzt, ich gegeben ist, B6hme da-
von, dass wir uns primir im leiblichen Spiiren, in betroffener Selbstgegebenheit (1:175), in
der Mitte von res extensa und res cogitans, gegeben sind, dass >dieses Spiiren ist ein Sich-
Befinden - trivial gesprochen: wie man sich so fithlt — und ist zugleich ein Sich-Finden in
einer Umgebung - in einer Situation, im weitesten Sinne in der Welt« (1:175). Die betroffe-
ne Selbstgegebenheit ist nicht eine sekundir reflexiv sich angeeignete, sondern eine primir

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

95


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

affektiv gegebene. Der Selbstbezug liegt also vor der Unterscheidung in ein Etwas, das
wahrgenommen wird und in einen Jemand, der wahrnimmt. Das leibliche Spiiren, die
leibliche Betroffenheit, das sentio/ich empfinde mich kommt vor dem cogito/ich denke. (21:43)
Mit der Verlagerung des cartesianischen cogito in den Bereich urspriinglichen Leibemp-
findens wird der Primat der leiblichen Existenz unterstrichen. Doch dieser eigene Leib
ist nicht einfach auf sich bezogen, er entzieht sich zugleich, der Selbstbezug geht mit
Selbstentzug und Fremdbezug einher (21:44). Beim Blick in den Spiegel oder beim Hé-
ren des Echos der eigenen Stimme bin ich mir immer auch fremd. Auch in der Miidig-
keit und in Momenten der Tragheit bin ich mir — zumindest teilweise - fremd. Die Ge-
schlechtlichkeit, die einen Bezug auf das andere Geschlecht aufweist, zeigt, dass es zwei
Sorten von Leibern gibt und dass mein Leib noch einmal, aber anders vorkommt. Im Ho-
ren meines Namens, den ich trage, mir aber nicht selbst gegeben habe, bin ich auf Andere
verwiesen. Im Empfinden erlebe ich mich als Empfindender und ich erlebe die Welt -
ich erlebe mich in der Welt, mit der Welt. Die Beispiele zeigen, dass sich vieles nur in Be-
zug auf andere und anderes bestimmen lisst, >was gegen ein reines Selbst, dem nichts
Fremdes beigemischt wire« (21:44), spricht.

Der Leib als Nullpunkt der Orientierung in Raum und Zeit

Schon Husserl spricht vom Leib als >Nullpunkt aller Orientierung« (10:44). Fiir Merleau-
Ponty setzen sich Leib und Existenz gegenseitig voraus, sind gleichurspriinglich, sind
nicht-dialektisch miteinander verschrinkt und bilden den Grundhorizont des mensch-
lichen Zur-Welt-Seins. Fuchs spricht von der >Zentralitit des Leibes« als Ausgangs- und
Zielpunkt erfahrener Bewegungen und Wahrnehmungen. Der Leib ist Fuchs zufolge das
sMedium des Ausdrucks, in Mimik, Stimme, Gestik, Haltung und Gang« (10:90). Erist der
>Resonanzkorper fiir Atmosphiren, die uns umgeben, fiir Stimmungen und Gefiihle, die
wir erleben<(10:90). Der Leib ist ein »einheitliches Sensorium, ein Ensemble von Empfin-
dungen, die in einem Zusammenhang stehenc (10:99). Der Leib ist nicht gegenstandlich
im Raum, er bildet vielmehr selbst einen primiren, absolut gegebenen Raum, der Leib
ist ausgedehnte, raumerfiillende Subjektivitit (10:99).

Auch Schmitz (1928-2021) betont, dass der Leib uns in absoluter Raumlichkeit gege-
ben ist, nicht als einen Ort, der durch Lage- und Abstandsbeziehungen in einem rium-
lichen System von Orten identifizierbar ist. Schmitz sieht den Leib als absoluten Ort, der
unabhingigvon riumlicher Orientierung identifizierbar ist (26). Vom Nullpunkt des Lei-
bes aus erfolgen die Orientierung im Raum und die Erfassung des Raumes. Die Kultu-
ren-iibergreifende Rede von vorne und hinten, von rechts und links, von oben und un-
ten ist immer zentripetal auf den Leib bezogen. Erst die neuzeitliche Physik entwickelt
den Begriff eines objektiv bestehenden leeren und homogenen Raumes. Die primiren,
gelebten Raumbeziige gehen vom Leib und seiner Einbettung in die Umwelt aus. »Alle
leiblichen Richtungen sind potenzielle oder tatsichliche Bewegungsrichtungen. Die Si-
cherheit, mit der man sich bewegt, greift oder springt, ist nur méglich, weil der Umraum
immer schon leiblicher Bewegungs-, Greif- oder Sprungraum ist, der sich in der kon-
kreten Aktion nur realisiert. Im Mafinehmen etwa vor einem Sprung tiber einen Graben
wird die Bewegung nicht >gedacht< oder bildlich vorgestellt, sondern leiblich vorausge-
spiirt« (10:184).

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Husserl betont, dass ein Mensch nur ist, solange der Leib organisch lebt und dass es
der Leib ist, der erst Zeitlichkeit stiftet. Merleau-Ponty spricht von einer dem Leib inne-
wohnenden ureigenen Zeitlichkeit. >[...]; ich bin nicht im Raum und in der Zeit, und ich
denke auch nicht den Raum und die Zeit; ich bin zum Raum und zur Zeit, mein Leib haf-
tet sich an sie und umfasst sie.<(36:78) >In jedem Augenblick einer Bewegung sind die vor-
herigen Augenblicke enthalten, sie sind darin gewissermafien verschachtelt — und das
Gleiche gilt ebenfalls fir die kommendenc. (36:78) Vergangene leibliche Zustinde sind
vergangen, als Erwachsener kénnen wir nicht den Leib unserer Kindheit wieder einneh-
men.

Der Leib als einheitliches Sensorium, als Resonanzkérper

Husserl stellt fest, dass uns einzig und allein durch den Leib etwas leibhaftig gegeben
sein kann, dass er >Mittel aller Wahrnehmung« ist und >bei aller Wahrnehmung notwen-
dig dabei ist< (33:12). Wir erfahren unseren Leib als ein Ganzes, das sich nicht auf eine
Summe von Organempfindungen reduzieren lisst. Es liegt eine ganzheitliche Wahrneh-
mung sui generis vor, die erst sekundir die Moglichkeit von Organerfahrungen auf dem
Hintergrund des Leibganzen begriindet. Auch die urspriingliche kindliche Wahrneh-
mung ist immer eine gesamtleibliche (10:169), die Trennung der Sinnesqualititen ist se-
kundir. In Gegnerschaft zu Descartes’ Fundamentalisierung des ontologischen Gegen-
satzes von res extensa und res cogitans und in Rehabilitierung einer »verstehenden« Natur-
philosophie hat Plessner in seiner Anthropologie der Sinne (30) nach dem Sinn der Sinne
gesucht und von der Einheit der Sinne in ihrer Mannigfaltigkeit gesprochen - einem
Aspekt, dem H.-U. Lessing in seiner Hermeneutik der Sinne (37) neue Aktualitit verschafft
hat.

Wiahrend in der Alltagswelt die Verwendung von Sinnesorganen als Instrumente
des Wissenserwerbs selbstverstindlich ist, sind in der modernen Naturwissenschaft
Wahrnehmungssinn, Geruchssinn und Geschmackssinn heutzutage keine relevanten
Erkenntnismittel mehr. Karin Knorr-Cetina spricht vom s>blackboxierten Kérper des
Forschenden« (38). Daston und Galison schildern, wie im 18. Jahrhundert alltigliche
Praktiken des Zeichnens naturwissenschaftlicher Objekte sukzessive durch technische
Verfahren wie die Fotographie ersetzt wurden, um dem Ideal wissenschaftlicher Objek-
tivitit naher zu kommen (39). Die heutige erkenntnistheoretische Geringschitzung der
Sinnesorgane in der Wissenschaft beruht zweifellos zum einen auf der zunehmenden
Verwendung von technischen Instrumenten, die leibliche, sensomotorische Funktio-
nen in ihrer Leistungsfihigkeit iibertreffen und sie ersetzen. Zum andern beruht sie
auf der negativen Haltung, die wichtige Wissenschaftler wie Galilei, Bacon und an-
dere Experimentalisten schon im 17. Jahrhundert gegeniiber dem sensorischen Leib,
den Tiuschungen der Sinnesorgane und der Beschrinktheit subjektiver Erkenntnis
eingenommen haben.

In der lebensweltlichen Praxis der Medizin gibt es jedoch nach wie vor Situationen,
in denen der sensorische Leib in holistischer Weise ins Spiel kommt. So miissen sich
z.B. Transsexuelle, die eine operative Geschlechtsumwandlung wiinschen, Konsultatio-
nen unterziehen, um als Transsexuelle diagnostiziert werden zu kénnen. Im Rahmen
wiederholter Gespriche muss der Therapeut dabei immer wieder am seigenen Leib« fith-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

97


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

len, ob er die betreffende Person als Mann oder als Frau sieht und er eine Geschlechtsbar-
riere zwischen sich selbst und der betreffenden Person spiirt (38:140). Der intensivme-
dizinisch erfahrene Kliniker lisst sich nicht auf eine telefonische Beratung ein, er griin-
det sein Urteil nicht auf miindlich ibermittelte Laborbefunde und Befunde bildgebender
Verfahren, er muss den schwerkranken Patienten selbst sehen und selbst untersuchen,
um bei nach 8-tigiger antibiotischer Therapie einer Pneumonie, kithlerem linken Bein
und wieder massiv angestiegenem CRP-Wert den Verdacht auf eine Lungenembolie zu
stellen und eine aktuelle Bildgebung der Lunge und eine Bestimmung des Procalcitins
zu veranlassen. Um zu wissen, wie man handeln soll, muss man sich in die relevante Si-
tuation begeben. Dem Leib als integrierendem Sensorium und als Summe >einverleibter«
Erfahrung (s.u.) wird dabei (unbewusst) zugetraut, das aufzunehmen und zu verarbei-
ten, was der Verstand allein nicht beurteilen kann.

Leibliches Erleben und gespiirte Emotionen als Selbstaffirmation des Lebendigen
(H. Jonas) und als Bio-Marker der Homdostase-Regulation (A. Damasio)

In seinem Buch Das Prinzip Leben (40) spricht Hans Jonas (1903-1993), der grofRe Philo-
soph des Lebendigen, von der >Hinfilligkeit dieser Existenz, die die direkte Kehrseite der
Souverinitatihrer Selbststiftung ist: Die sich konstituierende Identitit, eben weil sie von
Augenblick zu Augenblick funktionelles Erzeugnis und nicht bestehender Zustand ist,
ist von prekirer, widerruflicher Dauer; das Schopfertum, mit dem sie ihre Fortsetzung
bestreitet, ist eine unaufhérliche Abwendung des Verloschens.< (40:182). >Das kyberneti-
sche Modell reduziert die tierische Natur auf die zwei Faktoren der Wahrnehmung und
Bewegung, wihrend sie sich in Wirklichkeit aus der Triade Wahrnehmung, Bewegung
und Gefiithl zusammensetzt. Das Gefiihl, grundlegender als die beiden anderen Vermo-
gen, die es miteinander verkniipft, ist die animalische Ubersetzung des Grundantriebs
[...]. Ein Riickkopplungsmechanismus mag gehen oder stillstehen: in beiden Zustinden
existiert die Maschine. Der Organismus muss in Gang bleiben, weil Im-Gang-Sein eben
seine Existenz selbst in ihrer Widerruflichkeit ausmacht; und mit Vernichtung bedroht,
geht es ihm um das Existieren. Fiir den Instinkt der Selbsterhaltung gibt es keine Ana-
logie in der Maschine, nur fiir die Antithese der Selbsterhaltung, die schliefiliche Entro-
pie des Todes.< (40:219) Hans Jonas macht Gefithle als Grundelemente des tierischen In-
stinkts der Selbsterhaltung aus und iibertrigt sie auch auf die organismische Situation
des menschlichen Lebens.

Auch der Neuroanatom und Kognitionswissenschaftler Antonio Damasio (geb. 1944)
betont die Bedeutung von Gefiihlen (41). Die Interaktionen zwischen Organismus und
Umwelt, zwischen Gehirn und Kérper, die nach Damasio fortlaufend in hoheren Hirn-
zentren reprisentiert werden, sind mit Emotionen verbunden, denen eine bewertende
Funktion, eine dem Fortleben dienliche oder schidliche Bedeutung, zukommt. Dies bil-
det die Basis fiir ein elementares Lebensgefiihl, ein Kernbewusstsein, auf dem das erwei-
terte, autobiographische oder personale Bewusstsein beruht« (41:137). Damasio zufolge
stellen Emotionen >Bio-Marker« in der homéstatischen Regulation des Organismus dar.
Damasios Kernbewusstsein (41) entspricht in etwa dem, was Fuchs als leibliche Hinter-
grundempfindungen, als Befinden, bezeichnet (10).

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper
Der Leib als inkarniertes Wissen und Kénnen (know how)

Der rationalistischen Lerntheorie zufolge erwichst das Lernen primir aus einer Ein-
sicht, die dann sekundir in Verhalten oder Bewegung umgesetzt wird. Schon Aristote-
les hat jedoch darauf hingewiesen, dass man lernt, indem man etwas tut, und nicht da-
durch, dass man ein Wissen anwendet. Wissen wird im Handeln erworben und bewihrt
sichim Handeln. In der empiristischen oder behavioristischen Lerntheorie vollzieht sich
das Lernen mittels blinder trial and error-Mechanismen. »Es wird etwas gelernt, von dem
man eigentlich gar nicht weif3, was es ist, und Kénnen heiflt nur, in der gewiinschten
Weise zu reagierenc (21:156). Im Kontrast zu rationalistischen und empiristischen Lern-
theorien sucht Merleau-Ponty (22—25) nach einer dritten Méglichkeit, der existenziellen
Analyse«. Merleau-Ponty fasst die Einheit von Sensorik, Motorik und Denken als leibli-
che Bewegung, als intentionalen Bogen. Er greift auf den Begriff des Reflexbogens zuriick
und verwandelt ihn in einen intentionalen Bogen, in dem Sinne, dass Verstand und Mo-
torik ineinandergreifen, was dazu fithrt, dass wir uns in einer Welt bewegen und uns in
eine Welt eingewohnen. Er sieht Lernen als Erwerb genereller Fihigkeiten und nicht als
bloRe Abrichtung auf Einzelaktionen. Im Lernen dndert sich die Welt und nimmt eine
andere Bedeutung an. Im >Sich-Umtun in der Welt, im Kennen- und Kénnen-Lernen
fungiert der Leib als lieu de passage, als Durchgangsort. Der Leib und das auf den Leib
abgestimmte Musikinstrument schieben sich zwischen die auf dem Notenpult liegende
Partitur und der im Saal erklingenden Musik. Das Wissen des Cellospielers steckt in den
Hinden und in der Bewegung der Arme, es ist im Leib inkorporiert. >Der Leib ist gera-
dezu der Inbegriff dessen, was »ich kanns, ohne dass ich es mir ausdriicklich vorstellen
muss, und teilweise auch, ohne dass ich es mir ausdriicklich vorstellen kann« (21:169).
>Dieses inkorporierte Wissen lisst sich nur begrenzt explizit machen und in Worte fas-
sen« (21:169).

Der Leib spielt dariiber hinaus eine Vermittlungsrolle. >Er ist die Instanz, die in der
aktuellen Situation zwischen dem, was uns jetzt begegnet, und der abgelagerten Ge-
schichte, die wir schon durchgemacht haben, vermittelt« (21:188). >Der aktuelle Leib ist
der fungierende Leib, der im Sehen, im Hantieren, im Horen usw. titig ist, wihrend der
habituelle Leib bestimmte Dispositionen enthilt, die je nach Situation aktiviert werdenc
(21:188). Der Leib ist das Organ, das Medium und der »Resonanzkorper< unserer Teilnah-
me und Teilhabe an der Welt.

Der Leib als Fundament der Person

Waldenfels hat als ein phinomenologisches Charakteristikum des Leibes den Selbstbe-
zug herausgestellt (21). Das Besondere an diesem Selbstbezug ist zum einen die in der
frithen Kindheit erkennbare Identitit von Subjektivitit und Leib und zum andern die
zunehmend unterschiedliche Erscheinungsweise dieser doppelten Einheit. Das Ich wird
in der Absetzung von der kérperlichen Natur v6llig unleiblich gedacht, es ist die Instanz,
die den Kérper gebraucht, die Instanz des »ich willc und des »ich kann<. Das Ich ist der
Ausgangspunkt intentionalen Wollens, der Motor der eigenen Mobilitit und die Instanz
der Naturbeherrschung.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

99


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Die Erfahrung, leiblich zu sein, ist kein empirisches Wissen, kein Wissen von etwas.
Die erlebte Erfahrung der Identitit meiner Subjektivitit mit meiner Leiblichkeit geht der
Welt- und Selbstwahrnehmung voraus. Die subjektive Gewissheit der Eigenleiberfah-
rung verdankt sich primir nicht der Selbstbeobachtung, sondern einem Gewahrsein der
eigenen Leiblichkeit als Kraftempfindung (als »>ich kann). Die im Laufe der Biografie
akkumulierten Engramme unendlicher Bewegungen auf die Welt zu und Erfahrungen
der Widerstindigkeit der Welt, das seinverleibte« Wissen, die zu Haltungen geronnenen
Handlungen, aber auch das als bedeutsam erlebte spiralige Wechselspiel von leiblichem,
gestisch-mimischen und verbalem, symbolisch-geistigen Ausdruck und von anderen ge-
spiegeltem Eindruck machen das aus, was eine Person ist. Wahrend Kérper und Leib an
Gegenstandlichkeit gebunden sind, ist Personalitit ein >geistiger< Sachverhalt, ist etwas,
das an Vollziige gebunden ist, an Stellungnahmen zu Anderen und zur Welt (s.u.).

Der Leib als Ausdrucksfeld und Ausgangspunkt sozialer Interaktionen

In Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen Verhaltens (32) betont
Plessner, dass der Mensch die differenzierteste Mimik hat und dass >die Mimik in ihren
typischen Einzelformen, in ihrem Auftreten und Abklingen der Willkiir entzogen [ist«
(Einfugung OL)]. Der Ausdruck stellt sich von selbst ein, unwillkiirlich, oft verriterisch,
tiberwiltigend, die beherrschte Handlung, das planvolle Handeln bisweilen verwirrend
und durchbrechend. Er kommt aus einer anderen Tiefe als das tiberlegte planvolle
Verhalten, aus der Natur vitalen Daseins, an dem auch die Tiere teilhaben, deren ver-
gleichsweise grobere Mimik [...] der menschlichen nach gewissen Grundformen hnlich
ist« (32:265). An anderer Stelle betont Plessner die Expressivitit des Leibes, in der Inneres
sichtbar wird und nach auflen tritt. (32:249) Wenn die Geste etwas ausdriickt, indem
der Mensch mit ihr etwas meint, so hat der mimische Ausdruck [...] eine Bedeutung, in
dem sich in ihm eine Erregung (ein Zustand oder eine Aufwallung des Innern) spiegelnd
juflert« (32:259). »Ohne die morphologische Aufienkomponente (méglicher AufRerung)
erreicht die jeweilige innere Verfassung nicht diejenige Deutlichkeit, die zu ihrem
Wesen als Freude, Grimm, Trauer, Angst usw. gehort« (32:261). >Unvertretbarkeit, Un-
mittelbarkeit und Unwillkiirlichkeit geben Lachen und Weinen den Charakter echter
Ausdrucksgebirden. [..] Wir kénnen echtem Lachen und Weinen gegeniiber nur mit
Uberwindung unbeteiligte Zuschauer bleiben. Stirker als jedes andere mimische Aus-
drucksfeld ergreifen uns Lachen und Weinen der Mitmenschen und machen uns zu
Partnern ihrer Erregung, ohne dass wir wissen, warum.« (32:262)

Der Leib ist fiir Husserl ein>Ausdrucksleib, dessen Sinn sich in seinem >Gebaren<ma-
nifestiert (33:17). Ausgehend von Konstitutionsmomenten der materiellen Natur und der
Leibkorperlichkeit und hin zu geistigen Inhalten fortschreitend entwickelte Husserl ei-
ne Artikulationstheorie des leiblichen Ausdrucks, die Merleau-Ponty spiter aufgegriffen
hat. Beide betonen, dass das Geistige korperlich fundiert ist und sich leiblich artikuliert.
»Das Geistige driickt sich im Leiblichen aus und liegt in gewisser (nicht physischer) Wei-
se in ihm, eben als Beseelung, als Sinn.« (33:17) In den Texten zur Intersubjektivitit und
spater zur Lebenswelt wird das leibliche Ausdrucksgeschehen zum Hinweis fiir Bedeu-
tungen.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

>Der Leib jedes Gemeinschaftssubjekts muss a priori vom selben sinnlichen Typus
sein« (Hua XIII:378). Erst eine Gemeinsambkeit in der sinnlichen Verfasstheit ermégli-
che eine einfiihlende Bezugnahme und sinnhafte Kommunikation, eine >Einfithlungs-
gemeinschaft« (Hua XIV: 315). Die Leiblichkeit fungiere als >Vermittler der Geister< (Hua
XIII, Beilage XXIX). In den materiellen Sedimentierungen der Kultur kann ein geistiger
Inhalt zeitlich fortdauern, auch wenn ihn keine leibliche Existenz gegenwartig aktuali-
siert.

Der Phinomenologe Hermann Schmitz (1928—2021) spricht von leiblicher Kommu-
nikation (z.B. im Blickwechsel, in geschickten, unwillkiirlichen Ausweichbewegungen)
und von dem >durch Spiiren am eigenen Leib vermittelten Ergriffensein von Gefiithlenc
und Atmosphiren (26). All diese Beispiele sind Hinweise dafiir, den Leib als Ausdrucks-
feld fiir Inneres und fir Bedeutungen zu sehen. Leibliches Ausdrucksgeschehen ist fir
einen Teilnehmer einer bestimmten Situation phinomenologisch unmittelbar erfahr-
bar. Ausdruck macht Eindruck, dazu bedarf es keiner theory of mind (42), das kann schon
der Siugling in der Interaktion mit der Mutter.

Natur- und humanwissenschaftliche Sicht des menschlichen Kérpers
und seiner Teile - die Perspektive der dritten Person

Wie Adolf Portmann (1897-1982) in vergleichenden biologischen Untersuchungen her-
ausgestellt und betont hat, stellt der Mensch eine physiologische Frithgeburt dar (43). Die
Unreife verschiedener Organe erfordert eine Nachreifung und macht den Siugling zum
sekundiren Nesthocker. Seine biologische Entwicklung erfolgt unter dem mafgeblichen
Einfluss der soziokulturellen Umgebung. Die Grof3hirnhemisphiren weisen bei der Ge-
burt erst ein Drittel der Erwachsenengrofie auf, im Rahmen der nachgeburtlichen Aus-
reifung kommt es zu einer erheblichen Steigerung der neuronalen Vernetzung und Gré-
Renzunahme des Hirnvolumens. Die biologische Ausreifung geschieht in Interaktion
mit dem soziokulturellen Umfeld. Die Ontogenese des Menschen erfolgt — wie Micha-
el Tomasello (geb. 1950) detailliert dargelegt hat — schrittweise in Stufen zunehmender
kognitiver Fihigkeiten (44) und dauert bis ins Schulalter.

Das bei der Geburt unreife, in den ersten Lebensjahren nachreifende Gehirn ist nicht
nur das komplexeste, sondern auch das anpassungsfihigste Organ des menschlichen Or-
ganismus. Eingebettet in den lebendigen Organismus ist es tiber dessen vielfiltige, vor
allem sensomotorische Interaktionen mit der Umwelt vernetzt (12,13). Alle Erfahrungen,
Wahrnehmungen und Interaktionen mit der Umwelt modifizieren zeitlebens die neuro-
nalen Strukturen. Nur die in stindigem Kontakt mit der Umwelt aktivierten Neuronen
werden selektioniert und bleiben erhalten. Dieser erfahrungsabhingige Selektionspro-
zess formt bis zum Ende des 2. Lebensjahres das anatomische Nervennetzwerk, dessen
Feinstruktur in Form von Synapsendichte und Verschaltungsmuster lebenslang in stin-
diger Umwandlung begriffen ist (-Plastizitit des Gehirns<) (12,13, 45).

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

101


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
Das Gehirn als Schaltzentrale des Gesamtorganismus

Die primire Umwelt fiir das Gehirn ist der Kérper. Uber das Geflecht der anatomischen,
sensorischen und motorischen Nervenfasern und tiber hormonelle Signale, die iiber
den Blutkreislauf vermittelt werden, ist es untrennbar mit dem Organismus verbunden.
Die philosophische Rede vom >Hirn im Tank«ist ein Konstrukt, das mit der Wirklichkeit
nichts zu tun hat. Das Gehirn ist in erster Linie ein Wahrnehmungs-, Riickkopplungs-
und Regulationsorgan fiir den Gesamtorganismus. Die vertikale Ordnung lisst sich
als eine Hierarchie von Ebenen beschreiben: a) eine oberste Ebene des Organismus als
Ganzem, b) der intermediiren Ebene von Teilsystemen und Organen und c) der basalen
Ebene von Zellen (siehe nachfolgendes Kapitel zum Gehirn).

Dem in der Naturwissenschaft dominierendem linearen physikalischem Kau-
salititsbegriff wurde in Biologie und Medizin ein fiir das Verstindnis lebendiger
Organismen wichtiges modifiziertes Kausalititsverstindnis zur Seite gestellt, das
Fuchs als >zirkulire und integrale Kausalitit von Lebewesen« (12:121) und Thure von
Uexkiill als >semiotische Kausalitit« (6:47) bezeichnet hat. Der Begriff der zirkuliren
Kausalitit kniipft an die Konzeption des Funktionskreises von Jakob von Uexkill mit
Merkorganen und Wirkorganen und einem dazwischen geschalteten Nervensystem
(siehe Kapitel 1 und 3) sowie an den Gestaltkreis von Viktor von Weizsicker und den
Situationskreis und diagnostisch-therapeutischen Zirkel von Thure von Uexkilll (6,7) an.
Dem zweidimensionalen Schema des Funktionskreises fiigt Fuchs als dritte Dimension
die innerorganismische Hierarchie von Gehirn, Organen und Zellen hinzu (12,13). Die
Schaltzentrale, wenn man so will die Achse der Drehtiiren, die auf Organ- und Orga-
nismusebene zwischen innen und aufSen vermitteln, und der Paternoster, der zwischen
den einzelnen Organen und dem Gesamtorganismus vermittelt, stellt das Gehirn dar.

Leib und Gehirn als Organe der Person

Leib, Gehirn und Person sind nicht gleichurspriinglich, sondern Ausdifferenzierungen
aus der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle. Den im Bauch der Mutter heranwach-
sende Embryo empfindet die Schwangere als Andersheit-im-Selben (46), tiber die sie selbst
nur bedingt Kontrolle hat. Mittels Ultraschalluntersuchung kann von der betreuenden
Gynikologin die embryonale Gestalt in einem Bild festgehalten und die GréfRenzunahme
von Kérper und Gehirn des Embryos nachverfolgt werden. Der frischgeborene Siugling
ist (s.0.) eine physiologische Friihgeburt, die erforderliche Nachreifung verschiedener Or-
gane macht ihn - im Vergleich zu vielen andern Siugetieren — zu einem Netzhocker (43).
Auch wenn viele Eltern vom Drang ihres 3-jahrigen Kleinkinds, alles selbst machen zu
wollen, nicht immer begeistert sind, mit der Zeit und mittels Ubung entstehen eine zu-
nehmende korperliche Geschicklichkeit und ein charakteristisches Ich. Mensch-Werden
dauert noch Jahre (44), die Ausdifferenzierung der Person erfolgt bis ins hohe Alter.

In den neurobiologischen Konzepten von Damasio (41,47,48) und Panksepp (49)
werden eine leibliche Grundlage von Bewusstsein und Subjektivitit angenommen -
im Gegensatz zu neurophilosophischen Konstrukten vom Bewusstsein als vom Gehirn
errechnetem Selbstmodell. Die Vorstellungen von Damasio kniipfen an Uberlegungen
von Max Scheler (1874-1928) und Helmuth Plessner (1892-1985) iiber ein dreistelliges

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Verhiltnis von Kérper, Leib und Person an (50). Fiir Scheler ist der Leib (etymologisch
die urspriingliche Form der Substantivierung von sleben<) untrennbar mit Lebendig-
keit verkniipft; von unseren Leib haben wir ein inneres Bewusstsein, was wir bei allen
toten Kérpern nicht haben. Wir nehmen an anderen Menschen weder >fremde Kérper«
wahr noch >fremde Iche< oder >Seelen¢, sondern sie selbst als anschauliche, >einheitli-
che Ganzheiten<. Wihrend Korper und Leib an Gegenstindlichkeit gebunden sind, ist
Personalitit ein >geistiger< Sachverhalt, ist etwas, das an Vollziige gebunden ist. Anders
als bei Scheler, bei dem Personalitit als solche auch leiblos denkbar erscheint, insistiert
Plessner darauf, dass Menschen nicht Personen sind, die auch einen Leib haben. Pless-
ner kennt nur leibhaftige Personen, d.h. Kérper, Leib und Person sind drei Dimensionen
des einen menschlichen Organismus (50).

Das Gedachtnis des Leibes

Der Heidelberger Psychiater Thomas Fuchs (geb. 1958) hat in seinem Buchbeitrag >Leib-
lichkeit und personale Identitit in der Demenz« (51) die Bedeutung des Leibgedacht-
nisses fiir Erleben und In-der-Welt-Sein von Demenzkranken herausgearbeitet. Fuchs
unterscheidet vier Dimensionen des Leibgedichtnisses: 1. Das prozedurale Gedichtnis.
Es beinhaltet seingespielte Gewohnheiten, den geschickten Umgang mit Instrumenten
ebenso wie die Vertrautheit mit Wahrnehmungsmustern« (51:283). und hat einen Vor-
rang vor dem deklarativen Gedichtnis, dem Abrufen expliziten Wissens und Erinnerun-
gen an vergangene Zeiten. 2. Das situative Gedichtnis, das die Erinnerung an eine loka-
le, biographisch vertraute Umgebung wachruft und eine schnelle erneute Orientierung
ermoglicht. 3. Das zwischenleibliche Gedichtnis, das Fuchs mit den Worten charakte-
risiert: >Auch die intuitive, non-verbale Kommunikation mit anderen einschliefllich des
empathischen Ausdrucksverstehen beruht auf leiblichem Vermégen, nimlich auf dem
zwischenleiblichem Gedichtnis, das bis in die fritheste Kindheit zuriickreicht« (51:284).
Der vierte Aspekt beinhaltet >die individuellen Haltungen, Ausdrucks- und Verhaltens-
weisen, die einem Menschen in Fleisch und Blut itbergegangen und so zu seiner leibli-
chen Personlichkeitsstruktur geworden sind« (51:284).

Die an den physischen Leib gebundenen Formen der Kognition konstituieren Iden-
titdt, prigen das Bedeutungserleben eines Menschen und bestimmen seine Handlungs-
vorlieben und Handlungsweisen. Fuchs stellt heraus, dass bei Demenzkranken die Fi-
higkeiten des Leibgedichtnisses lange erhalten bleiben und betont den Vorrang quasi
einverleibter sensomotorischer leiblicher Abliufe, den Primat des impliziten know how
vor dem expliziten knowing that. Etwas praktisch zu konnen diirfte evolutionsgeschicht-
lich alter und kognitiv elementarer sein als die Fahigkeit, auf gespeicherte Information
zuriickzugreifen. Auch in der kindlichen Entwicklungsgeschichte und Ontogenese hat
das>selber machens, das immer wieder neue Ausprobieren, Durchspielen und Einiiben
sensomotorischer Abliufe Vorrang vor dem expliziten Wissenserwerb.

Fuchs’ drztliche Einsicht in den Primat des knowing how im Leibgedichtnis hat thera-
peutische Implikationen in der Betreuung von Demenzkranken (z.B. mit Werkzeugen,
Sportgeriten, Musikinstrumenten, Tanziibungen u.a.m. frither praktizierte sensomo-
torische Titigkeiten zu reaktivieren, zu trainieren und zu erhalten). Fuchs’ Beitrag zur
Leiblichkeit und personalen Identitit in der Demenz erinnerte mich an Merleau-Pon-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

103


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

tys Erkenntnis der Einheit von Sensorik, Motorik und Denken als leibliche Bewegung,
als intentionalen Bogen, als frith in die Leibstruktur eingeschriebenen und lange erhalten
bleibenden verkérperten intentionalen Bogen. Wihrend Merleau-Ponty den Leib mehr
funktionalistisch als lieu de passage (21:168), als Durchgangsort, als Medium sieht (s.o.),
stellt der Leib bei Thomas Fuchs dariiber hinaus die lebensgeschichtliche Verkorperung
der Ontogenese eines menschlichen Organismus und das Integral seiner Umwelt-, zwi-
schenmenschlichen und sozio-kulturellen Beziehungen dar. Die anthropologische und
philosophische Bedeutung von Fuchs’ Beitrag zum Leibgedichtnis bei Demenzkranken
liegt in der argumentativen Untermauerung seiner Leibphilosophie (10,11) und verkér-
perten Anthropologie (51), der Stirkung seines Kampfes gegen den Reduktionismus in
der Medizin und gegen ein rein bewusstseinsbasiertes Verstindnis von Identitit sowie
in seinem antireduktionistischem Engagement fiir die Verteidigung der Freiheit (51).

Das Gehirn als Spiegelorgan und Beziehungsorgan

Einen wesentlichen Fortschritt in der Erforschung der psychosozialen Natur des Men-
schen stellt die Entdeckung des Systems der Spiegelneurone durch Rizzalotti und Galle-
se dar (52,53). Das Spiegelneuronensystem verkniipft die interpersonelle Wahrnehmung
mit der Eigenbewegung. Es reagiert nur auf Bewegungen von lebendigen Artgenossen,
vor allem auf Ziel- bzw. Objekt-gerichtete Bewegungen. Spiegelneurone werden insbe-
sondere dann aktiviert, wenn man eine beobachtete Bewegung imitiert, aber auch, wenn
man sich die Ausfithrung einer Bewegung vorstellt. Wahrscheinlich stellt das Spiegel-
neuronensystem die Grundlage fir das Imitations- und Modelllernen dar, dem eine zen-
trale Rolle fiir die Kulturentwicklung zugeschrieben wird (54,55). Neuere Untersuchun-
gen gehen von einem komplexen, iiber verschiedene Hirnregionen verteilten Spiegel-
neuronensystem aus, das neben der Funktion der Eigen- und Fremdwahrnehmung auch
Gefiithlsempfindungen integriert und so zur Grundlage der Empathie wird. Die Moglich-
keit der Einftihlung, des Sich-Hineinversetzen-Kénnens (56), weist auf den eigenen Leib
und sein Fithlen-Kénnen zuriick. Die Empathie, das Fithlen-im-Anderen, setzt einen pa-
thischen Eigenleib voraus (21).

Die unterschiedlichen Sichtweisen von phinomenologisch-lebensweltlicher Per-
spektive der 1. Person und naturwissenschaftlicher, naturalistischer Perspektive der 3.
Person hat Fuchs ausfiihrlich am Beispiel Gehirn verdeutlicht (12,13). Der naturwissen-
schaftlichen Sicht zufolge sind mentale Prozesse, Bewusstsein und Ich nichts anderes
als bestimmte Muster von neurophysiologisch erforschbaren Neuronennetzen (57). Das
Gehirn denkt, fithlt, rechnet, entscheidet. Der Korper ist nur Triger des Gehirns. Diesem
naturalistischen Konzept hat Fuchs eine phinomenologische und 6kologische Sicht des
Gehirns als Beziehungsorgan entgegengestellt (12,13), auf die im nachfolgenden Kapitel
6 niher eingegangen wird.

Leib, Gehirn und Sprache als Voraussetzungen der Kultur
Husserls Konzeption des Leibes als Ausdrucksfeld wird von Merleau-Ponty aufgegriffen

und zur Philosophie des Zur-Welt-Sein des Leibes erweitert. Plessner sieht in der Ex-
pressionalitit des Leibes, in Mimik und Gestik, in Lachen und Weinen, ein Ausdruck von

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Innerem, von vitaler Tiefe (32). Mit dem Begriff der Zwischenleiblichkeit spiirt Merleau-
Ponty den Anfingen des Sozialen nach. Dem leiblichen Weltbezug Merleau-Pontys figt
Emmanuel Levinas hinzu, dass der Andere von Beginn an an der Subjektkonstitution
beteiligt ist, dass der Andere im >gemeinsamen Tun, [...] dessen Schopfer keiner von uns
beiden ist« (46) an Kulturobjekten, auf die der Andere sich ebenso wie ich selbst mich be-
ziehe, mitarbeitet. Er betont, dass das Selbst nur es selbst ist, indem es der Andersheit
ausgesetzt ist und setzt Merleau-Pontys Ontologisierung des Leibes den Vorrang einer
ethischen Grundorientierung entgegen (46). Auch Waldenfels’ Philosophie des Fremden
betont die leibvermittelte Bedeutung des Anderen und des Fremden (58).

In leiblichen Gesten, in Kérperhaltungen, Gesichtsausdriicken und Handbewegun-
gen, im Zeigen und Gebirdenspiel, in Intentionsbewegungen und Aufmerksambkeits-
fingern, die sich im Zuge der Herausbildung sozialer Kooperation unter Primaten
herausgebildet haben, sieht Michael Tomasello die Urspriinge der menschlichen Kom-
munikation (55). In leiblichen Gesten erkennt er die Urformen, die Prototypen der
menschlichen Sprache, die sich dann evolutionsgeschichtlich im Laufe der Jahrtau-
sende zu immer komplexerer sprachlicher Kommunikation weiterentwickelt hat und
kulturell tradiert und verfeinert wurde (55). Der evolutionsgeschichtlich gewordenen Welt
setzt John Searle eine sgewortetec, durch Sprache geschaffene soziale Welt hinzu (59,60).
Mit der Sprache wird der Mensch zum Konstrukteur der sozialen Wirklichkeit und die
Kultur zur »Zwischenwelt« (61).

»Ich kann nur dadurch einen Menschen als Menschen erkennen, indem ich mich selbst
in die Betrachtung mit einbeziehe. Jeder Versuch, sich in der eigenen leiblichen Existenz
dabei aufien vor zu lassen, also einen Menschen in einen Glaskasten zu setzen und ihn
dann mit objektivierenden Methoden zu beschreiben, vernichtet diese Moglichkeit,
denn dann geschieht eine Reduktion des Menschen auf seine Erscheinungsweise als
Korper. Nur bei mir selbst erlebe ich das ganze Spektrum der Erscheinungsweisen, also
kann ich auch nur unter Einbeziehung meiner selbst einen Menschen als Menschen
erkennenc (9:249). Und Spaemann betont den >sozialen Charakter des Personseins« [...].
»Das gegenseitige Anerkennungsverhiltnis ist fiir Personen konstitutiv. Personen sind
nicht aufgrund blof3er Artmerkmale Personen. Personsein ist ein Status, der sich einem
Kommunikationsgeschehen verdankt« (62:9).

Der teilnehmende Beobachter - arztliches Switchen zwischen der Perspektive
der zweiten Person und der der dritten Person

In der Philosophie und den Sozialwissenschaften spielt — von Ausnahmen (63) abgese-
hen - die Perspektive der zweiten Person, die Ich-Du-Beziehung, keine nennenswerte
Rolle. Im irztlichen und psychotherapeutischen Kontext ist das anders. Fiir Herstellung
und Aufrechterhaltung einer vertrauenswiirdigen Arzt-Patienten-Beziehung ist nicht
das Einnehmen der Perspektive der 3. Person, eines distanzierten, auflenstehenden Be-
obachters, wichtig, sondern primir ein Einnehmen der Perspektive der zweiten Person
(mit ihrer Resonanz zur Perspektive der ersten Person) und nur sekundir bei der Durch-
fithrung technischer Untersuchungen und deren sachlicher Erliuterung ein Switchen
in die Perspektive der dritten Person. George Engel (1913-1999) und Thure von Uexkiill
haben - um den Kontrast zum naturwissenschaftlichen Beobachter zu unterstreichen

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

105


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

— den Begriff des teilnehmenden Beobachters gepragt (6,7,64), andere sprechen von einer
Patient-zentrierten Medizin (65) und — in Psychotherapie, Beratung und Coaching — von
Person-zentrierter Systemtheorie (66).

Die Intention der phinomenologischen Leibphilosophie besteht darin, die Person in
ihrer von ihr selbst leiblich durchdrungenen Umwelt in einer Art >sphirischen Anthro-
pologie« zu erfassen (10:25). Fuchs differenziert Leiblichkeit in verschiedene Modalita-
ten konzentrisch um den Leib gestaffelter Riumlichkeiten:>in den gerichteten Raum der
Wahrnehmung und Motorik, den atmosphirischen Raum von Stimmungen und Gefiih-
len, den sozialen oder Lebensraum (10:25). >Es geht also um ein >Zuhausesein, ein Ver-
trautsein im doppelten Sinn: die Vertrautheit der Person mit ihrer Leiblichkeit, und die
Vertrautheit des Leibes mit der Welt« (10:19). Die Vertrautheit mit der Welt kann in der
wissenschaftlichen Perspektive der dritten Person beschrieben werden, wie dies Hart-
mut Rosa in seinem Buch Resonanz — eine Soziologie der Weltbeziehungen (67) eindrucksvoll
beschrieben hat. Hier soll auf die Vertrautheit der Person mit ihrer Leiblichkeit fokus-
siert werden, die primir in der Perspektive der ersten Person erlebt wird und die dar-
iiber hinaus in der Ich-Du-Interaktion (63) von beiden Teilnehmern leiblich erlebt und
erfahren wird und zu der aus drztlicher Sicht sowohl im Sinne eines teilnehmenden Be-
obachters als auch im Sinne eines beobachtenden Beobachters (exzentrische Position des
Arztes) einige Beispiele erértert werden sollen.

Storungen der Vertrautheit der Person mit dem Leib

Unter den Pathologien, die aus dem Spannungsverhiltnis von Kdrper, Leib und Person
resultieren, sollen exemplarisch einige Beispiele herausgegriffen werden.

Bei der Hypochondrie hat der Patient das Vertrauen in seine natiirlichen leiblichen
Prozesse verloren. Die Unauffilligkeit und Selbsttitigkeit der leiblichen Funktionen, das
>Leib seing, ist gestort, der vertraute eigene Leib wird zum einem fremden >Kérper, den
man hat¢, zu einem Fremdkorper, iiber dessen Funktionsfihigkeit sich der verangstigte
Hypochonder in immer wieder neuen medizinischen Untersuchungen und Kontrollen
vergewissern muss. Die leiblich vermittelten Beziehungen zur Welt und zu den Ande-
ren schwinden, das>Habenc«eines stéranfilligen kranken Kérpers dominiert Denken und
Tun (11:156D).

In geringerer Ausprigung spielen Storungen der Verborgenheit der Gesundheit (34), ei-
ne Dysbalance zwischen dem Vertrauen in die eigene leibliche Natur und einem pfleg-
lichem Umgang mit der eigenen Natur einerseits und Irritationen iiber Zuverlissigkeit,
Piinktlichkeit und Stéranfilligkeit der eigenen Natur andererseits auch bei Befindlich-
keitsstorungen und funktionellen Storungen eine Rolle. Das Vertrauen in das spontane
Geschehen der eigenen Leiblichkeit lisst nach, die Bereitschaft, sich von Leib und Le-
ben tragen zu lassen, nimmt ab. Mit Schlaf-, Beruhigungs-, Aufputsch-, Potenz- und
Schmerzmitteln muss dem Kommen und Gehen leiblicher Vorginge und emotionaler
Zustinde entgegengewirkt und die Steuerung der Lebensvorginge mit Aromen, Pillen
und >Kiigelchen< (Homdopathika) in die eigene Hand genommen werden.

In die natiirliche Trias von Korper, Leib und Person wird zunehmend mit Mafinah-
men, die Fitness und Outfit bestimmen, mit Body-Bilding, Piercing und Tattooing
und kosmetisch-chirurgischen Operationen eingegriffen. Der >gestylte« Kérper dient

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

der Person als Mittel der Selbstinszenierung und Selbstvermarktung. Der Leib ist nicht
mehr natiirliches Ausdrucksfeld einer leibhaftigen Person. Der mit Tattoos, Anabolika
oder Schonheitsoperationen aufgepeppte Korper, der gestylte Superbody, wird zum
Kultgegenstand und Statussymbol, wird zum Projekt und zum Gestaltungsfeld einer
narzisstischen Person (68:90).

Bei der Magersucht (Anorexia nervosa) verweigert sich die (in der Regel) junge Pa-
tientin der Abhingigkeit vom Leib mit seiner Geschlechtlichkeit und Abhingigkeit von
geregelter Nahrungszufuhr. Die Nahrung kann nicht mehr mit Genuss einverleibt, son-
dern muss heruntergewiirgt und wieder erbrochen werden. Die (durch kulturelle Ideale
mitverursachte) Verzerrung des eigenen Korperbildes fithrt zur Ablehnung der eigenen
Weiblichkeit und zum Pseudoideal eines engelsgleichen, asexuellen Korpers. Vom eige-
nen Kdrper unabhingig zu werden, ihn zu manipulieren und zu kontrollieren, wird zur
Quelle grandioser Triumpfgefiihle einer um Autarkie bemiihten Person (11:158, 68:89).

Vertrautheit der leiblichen Person mit der Welt

In stindiger Auseinandersetzung und stindigem Umgang mit anderen entwickelt sich
eine zunehmend differenzierte Einschitzung des eigenen Korpers, seiner Ausstrahlung
und Wirkung aufandere. Der Leib wird >in der eingenommenen Haltung, in Gestik, Klei-
dung, Schmuck und Kosmetik zum Triger sozialer Symbolik« (21). In der Begegnung mit
einem anderen Menschen ist sein leiblicher Ausdruck von entscheidender Bedeutung,
seine Haltung, seine Gestik, seine Sprachmelodie, nur bedingt seine Kleidung oder sein
Schmuck, nur selten seine Augenfarbe und gar nicht seine Knochendichte, seine Leber-
werte oder die Grofde seines Gehirns. Mit Vertrautheit der Person mit der Welt ist ge-
meint, sich spontan und ungekiinstelt vom leibhaftig Anderen anrithren und begreifen
zu lassen und den Anderen anrithren und ihn in seiner Andersheit anerkennen. Im vor-
wissenschaftlichen, lebensweltlichen Umgang mit Anderen ist ein Spiegelneuronen-ver-
mitteltes Sich-Einfithlen in den Anderen, ist natiirliche Empathie lebenswichtig.

Die Leiblichkeit kann jedoch auch iiberbetont werden. Sie erscheint dann allerdings
nicht mehr als reiner Ausdruck, sondern ist tiberlagert vom Bewusstsein des Ausdrucks,
das ihm Natiirlichkeit und Unbefangenheit nimmt und das in ein Sich-Darstellen, in
ein Make-up und einen modischen Schein (Schein im Sein) abgleiten kann. Andererseits
verarmen menschliche Beziehungen, wenn sie nicht mehr leiblich sind, wenn leibliche
Prisenz — wie in den Monaten der SARS-CoV-2-Pandemie - sich auf virtuelle Identitit
zuriickzieht und die Person zum pseudonymisierten Follower in >sozialen Netzwerken«
im Internet degeneriert (Schein ohne Sein). In der Telesprechstunde wird die Person auf
einen Gesichtsausdruck oder einen Portraitausschnitt eingeengt, leibliche Lebendig-
keit, szenisches Verhalten und riumliche Atmosphiren werden ausgeblendet, was einer
Verarmung des interpersonellen Wahrnehmens und des interpersonellen Austauschs
gleichkommt.

Kranksein als Entfremdung des Leibes und Krankheit als Storung des Korpers

Im normalen Leben ist der Leib transparent und wird im Handeln und Verhalten nicht
wahrgenommen. Erst in der Erfahrung des Krankseins macht sich mein bis dahin ver-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

borgener und funktionierender Leib stérend bemerkbar, stellt sich mir in den Weg, wird
zum Korper, den ich habe (34). In der Fremdbeobachtung durch den Arzt wird mein Leib
zu einem mit naturwissenschaftlichen Methoden untersuchbarem Kérper, einem Ob-
jekt.

In der Geburt der Klinik (69) beschreibt Foucault (1926-1984), dass die Krankheit als
korperliches Geschehen in einer bestimmten wissenschaftlichen Sichtweise zunichst
identisch mit einer Oberflichenwissenschaft war. Der Korper des Kranken wurde als ei-
ne Oberfliche von Zeichen, von Symptomen gesehen. Krankheit und Kérper hatten kei-
nen gemeinsamen Raum, Krankheit war nicht direkt im Kérper, sondern am Kérper in-
direkt beobachtbar. Als im 18. Jahrhundert/Anfang des 19. Jahrhunderts die Anatomie er-
kenntnisleitend fiir die medizinische Analyse wurde, mussten der >Konfigurationsraum
der Krankheit« und der >Lokalisationsraum im Kérper« zur Deckung gebracht werden.
Hierdurch dnderten sich drztliche Denk- und Begriindungsweisen tiefgreifend. Der Pa-
tient war nicht mehr Subjekt seiner Krankheit, in der Klinik wurde der Kranke >ein Ak-
zidens seiner Krankheit, das voritbergehende Objekt, dessen sie sich bemichtigte« (69).
Foucault zufolge bildete der Arzt einen komplexen Kérperbegriff aus, der eine epistemi-
sche Grofde (Krankheit) auf eine ontologische (kranker Korper) zuriickfithrte.

Foucault’s Geburt der Klinik (69) beschreibt die Transformation einer vorwissen-
schaftlichen, semiotisch auf die Interpretation von Zeichen fokussierten Medizin in
eine naturwissenschaftlich ausgerichtete Medizin, die mit immer genaueren Bild-
gebenden Verfahren den leibhaftigen Kranken in einen durchleuchtbaren Korper ver-
wandelt.

Niemand will die Erweiterung der Kenntnisse und der therapeutischen Optionen,
die mit der naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise einhergehen, schmilern oder
gar missen. Sie sind Kenntnisse von etwas und bediirfen der Erginzung durch lebens-
weltlich-praktische Kenntnisse von jemandem. Medizin ist beides, Wissenschaft und
Narrativ, Vernunft und Intuition. >Computed tomographic scans offer no compassion,
and magnetic resonance imaging has no human face. Only men and women are capable
of empathy« (71:14).

Philosophie leiblicher Existenz
Ontologische Aspekte

Gernot Bohme hat darauf hingewiesen, dass der Begriff Natur eine doppelte Bedeutung
hat.»>Spricht man [...] von der Naturder Sache, so meint man damit das, was die besproche-
ne Sache zu dem macht, was sie ist, ihr Wesen. Sagt man dagegen, dass Tiere, Pflanzen,
Berge zur Natur gehéren, so ordnet man sie einem Bereich des Seins zu, der von selbst
daist, nicht von Menschen gemacht.«(1:165) Diesen doppelten Sinn von Natur kann man
auch in Bezug auf den Menschen sehen. Die Natur des Menschen kann das bezeichnen,
was ihn zum Menschen macht, was sein Wesen ist. Mit der Rede von der Natur des Men-
schen kann man aber auch meinen, >dass er durch seine Leiblichkeit zu dem Seinsbereich
gehort, dem man auch Tiere, Pflanzen und Berge zurechnet.< (1:165)

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Ohne Zweifel, spitestens seit Darwin gehort unser Natur-Sein zum Seinsbereich der
Natur, aber gehort unser Natur-Sein auch zu unserem Wesen? Oder haben wir uns von
diesem Wesen nicht lingst entfremdet? Bohme schreibt: >Korper ist die Natur, die wir
selbst sind, im entfremdeten Modus, dem Modus, in dem sie uns als Objekt der Natur-
wissenschaft bzw. der medizinischen Technologie entgegentritt. Das Subjekt dagegen
wird in der Absetzung von der korperlichen Natur ganz und gar unleiblich gedacht, es
ist — schon nach Platons Alkibiades I — die Instanz, die den Kérper gebraucht, nach Hork-
heimer und Adorno: die Instanz der Naturbeherrschung. Dass es einen nicht entfremde-
ten Modus geben kéonne, die Natur, die wir selbst sind, zu leben - sie wire dann Leib zu
nennen —, diese Moglichkeit weisen Horkheimer und Adorno aus geschichtsphilosophi-
schem Irreversibilismus ab. Dogmatisch formulieren sie [...] >der Kérper ist nicht wieder
zuriickzuverwandeln in den Leib.« (1:140). Muss man hier geschichtsphilosophisch argu-
mentieren? Kann man nicht — Platon und Descartes zum Trotz — einfach damit anfan-
gen, was gegeben ist: die leibliche Existenz, die anfingliche Einheit von Organismus und
Lebenswelt, die erst allmihliche Herausbildung eines Subjekts, die durch Einverleibung
von Erfahrungen und Fertigkeiten spiter entstehende Person, die anfingliche leibliche
Ganzheit, die im Laufe des Lebens entstehenden Dysfunktionalititen des Kérpers und
Defekte seiner Teile?

Merleau-Ponty hat Husserls phinomenologische Herangehensweise als Form eines
direkten wahrnehmenden Realismus und sein spites Statement vom »Apriori des Leibes«
(33) ernstgenommen und dem Leib eine ontologisch fundamentale Bedeutung zugespro-
chen. Er setzt inmitten der lebensweltlichen Wirklichkeit an und will den Mittelbereich,
das Zwischensein zwischen Subjekt und Objekt, als eigenstindigen Zugang innerhalb
der Wirklichkeit, als dritte Seinsgattung herausarbeiten. Vogelsang (9) und van Buuren (72)
haben vor einigen Jahren Merleau-Pontys Ansatz fortgeschrieben, letzterer unter Mitbe-
riicksichtigung von Hellmuth Plessners Anthropologie. Vogelsang geht davon aus, dass
der Leib »die Summe der Phinomene ist, denen wir miihelos den Index >mein< zuwei-
sen konnen. Das, was der Leib ist, was ihn ausmacht, ist nicht schon im Vorhinein ge-
setzt, etwa ein materieller Teil der Welt oder dergleichen. Der Leib als Ganzer ist nicht
in vorgegebene Ordnungen eingebunden. Er ist nur Reprisentant der starken Intuition,
dass meine Gedanken, meine Gefithle und mein Kérper sich in einem zusammenfinden.«
(9:160) Vogelsang dekliniert die Phinomene, die Erscheinungsweisen des Leibes einzeln
durch, erkennt die Erscheinungsweisen Gedanke und Kérper als disjunkte Teilmengen
und stellt fest: >Nur die Phinomene der Gefithle kénnen zugleich Aspekte von Gedan-
ken aufweisen wie Aspekte korperlicher Phinomene. Sie konnen sich nicht auf die bei-
den erstgenannten Phinomene reduzieren, da sie stets an beiden anderen partizipieren,
die beiden anderen Gruppen aber keine gemeinsame Schnittmenge haben.« (9:165) Das,
was erscheint, ist als Erscheinung eine fundamentale Gréf3e. Die Erscheinungsweise ist
ein Geschehen vor der Aufteilung in Subjekt und Objekt, vor der Aufteilung in aktiv und
passiv, vor der Aufteilung in Bewusstsein und Kérper. Um »die gegenseitige Verschrin-
kung, das Ineinander von Berithrendem und Beriihrtem, von Sehendem und Gesehenen
im Leib zu beschreibenc« (9:171) hat Merleau-Ponty — in Anlehnung an die physiologische
Sonderstellung der Augennerven — die erkenntnistheoretische Metapher Chiasmus ge-
pragt (s.o.).

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

109


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
Erkenntnistheoretische Aspekte

Bohme hat darauf hingewiesen: >Die Ausdriicke Korper und Leib bezeichnen erkennt-
nistheoretisch gesehen zwei differente Weisen, unsere Natur zu erfahren: im Modus der
Fremderfahrung oder im Modus der Selbsterfahrung« (1:141). Analog kann man verschie-
dene Weisen, sich als Selbst zu erfahren, unterscheiden: Im Modus der Fremderfahrung
als Person und im Modus der Selbsterfahrung als Ich. Ausgehend von seinen zentralen
Thesen, >Leib ist die Natur, die wir selbst sind« (1:156) und dass wir uns in betroffener Selbst-
gegebenheit, im leiblichen Spiiren primir gegeben sind, stellt Bhme fest, >dass in der be-
troffenen Selbstgegebenheit eine Tendenz zur Differenzierung gegeben ist, zum Ausein-
andertreten von Subjekt und Objekt. Sie ist es letzten Endes, die dafiir verantwortlich ist,
dass wir an uns einen Korper feststellen, den wir haben, und uns von diesem als ein Ich
unterscheiden, das ihn hat.«< (1:175)

Vogelsang hebt auf die erkenntnistheoretischen Unterschiede von Erscheinungswei-
se und Perspektive ab. >Der Begriff Erscheinungsweise bezieht sich allein auf die Phino-
mene. Das was erscheint, ist als Erscheinung eine fundamentale GrofRe. Der Begriff der
Perspektive ist dagegen wesentlich voraussetzungsreicher. Er setzt die Unabhingigkeit
zweier Groflen, des Beobachters und des Beobachteten voraus. Das Beobachtete sieht
der Beobachter in einer bestimmten Perspektive. Die Beziehung zwischen Beobachter
und Beobachteten konstituiert die Perspektive.« (9:167) Ein Beobachter kann seine Posi-
tion im Raum veridndern und das beobachtete Objekt aus einer anderen Perspektive in
den Blick nehmen. >Hier liegt eine schon weitgehende Vorstellung von der Welt und un-
serer Verortung in ihrvor [...]. Die Erscheinungsweisen des Leibes sind aber kein Gegen-
tiber, auf die der aus der Optik abgeleitete Begriff der Perspektive angewendet werden
konnte. Der Leib hat, wenn man ihn gemif Merleau-Ponty als Teil der dritten Dimension
zwischen Subjekt und Objekt versteht, an beiden Anteil. Wie das Beispiel der sich beriih-
renden Hinde zeigte, ist der Leib auf beiden Seiten zu finden, auf der des Subjekts und
zugleich auf der des Objekts. Daher die gewihlte Formulierung: »Der Leib zeigt sich«.
(9:167) Merleau-Pontys ontologische Verortung des Leibes nicht in der Welt und nicht
gegeniiber der Welt, sondern >zur Welt, hat Vogelsang erkenntnistheoretisch mit der
hypothetischen Metapher vom Chiasmus fortgeschrieben. sDer Chiasmus ist ein hypo-
thetisches Schema, die in ihm verwendeten GrofRen sind uns nicht anschaulich [...] Die
beiden Grofen Bewusstsein® und Korper® [* symbolisiert alte Begrifflichkeiten in iiber-
tragener Bedeutung] stehen sich nicht mehr wie Blocke gegeniiber, sondern verschrin-
kensich, sie iiberkreuzen sich analog zu dem Buchstaben Chi. Bewusstsein® und Kérper*
sind nicht getrennte Substanzen, sondern zwei GréfRen, die in der Verschrinkung eine
Verbindung eingehen .« (9:176) Vogelsang gesteht ein, dass das Schema des Chiasmus ei-
ne Konstruktion ist, die jederzeit durch eine bessere ersetzt werden kann. Er will zwar
den Dualismus tiberwinden, verwendet jedoch weiter vom Dualismus gepragte Begriffe.
In Analogie zu Kants transzendentalen Ideen der Vernunft soll die Metapher vom Chias-
ma eine ordnende und regulative Funktion im Bereich der Erfahrung haben. Vogelsang
betont: >Die Erscheinungsweisen des Leibes ergeben sich aus dem vorbehaltslosen sich
Einlassen auf das, was sich zeigt, sie werden nicht aus metaphysischen Annahmen ab-
geleitet.< (9:180) Der von Merleu-Ponty und Vogelsang (8,9) vertretene phinomenologi-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

sche Realismus dhnelt dem Aspektdualismus von Fuchs (10,11), den er in seinen neueren
Schriften zu einer verkorperten und expressiven Anthropologie erweitert hat (12,13,51).

Pragmatischer Aspekt - flexibler Wechsel zwischen den Perspektiven der ersten,
zweiten und dritten Person

Der Soziologe Hartmut Rosa hat kiirzlich betont, dass er eine Soziologie >unter einer
Ich- respektive Wir-Perspektive betreiben< mochte (73). Dabei sei das Konzept des best ac-
count zentral fiir ihn. >Also biete ich einen Deutungsentwurf an, der phanomenologisch
zunichst bei der ersten Person ansetzt, bei mir. Der Versuch, dieses Interpretationsan-
gebot in Wissenschaft zu tiberfithren, gestaltet sich dann notwendigerweise dialogisch.
Man unterbreitet eine Deutungsofferte, die zu einem fortgesetzten Gesprich einlddt. [...]
Damit beginnt die Diskussion. Es ist nicht so, dass ich irgendein positives Wissen verof-
fentlichen und nach aulen geben will, vielmehr muss sich der angebotene account in den
Auseinandersetzungen bewihren, die er ansto{3t [...]. Der entscheidende Punkt der Phi-
nomenologie besteht darin, von konkreten Erfahrungen das je Individuelle und Spezifi-
sche abzuziehen und dariiber ihren verallgemeinerbaren Strukturkern freizulegen. Das
geht nur in einer Mischung aus Introspektion und Dialog [...].< (73:295) Gegeniiber dem
Einwand von Andreas Reckwitz, dass er in seinem Buch zur Resonanz (67) eine Beobach-
terperspektive einnehme, um Resonanz festzustellen, entgegnet Rosa:>Kann ich aus der
Beobachterperspektive erkennen, ob Resonanz entsteht oder nicht, oder muss ich mich
auf die Auskunft der Subjekte verlassen? Nehmen wir unser Gesprich! Ich wiirde vermu-
ten, dass wir beide einen Sensus dafiir haben, ob und wann es ein gutes Gesprich war.
[...]<. (73:296) Natiirlich kénnte auch eine Kamera, die den Verlauf des Gesprichs filmt,
die Behauptung, das Gesprich sei resonant gewesen, widerlegen. Rosa hebt darauf ab,
seine Resonanzbeziehung ist immer zweiseitig, es gibt einerseits die Erfahrungsdimen-
sion der Subjekte, andererseits aber auch ein objektives Geschehen.« (73:297)

Unter einem best account im Sinne und in Anlehnung an Charles Taylor (74) will Rosa
>weniger Analyse als vielmehr Darstellung, Ausdruck, erklirende Rechenschaft oder Ar-
tikulation unseres Verstindnishorizontes« verstanden wissen (73:166), er will die soziale
Wirklichkeit zugleich von innen und von aufSen beschreiben, phinomenologisch verste-
hend aus der Perspektive der ersten Person und wissenschaftlich objektivierend aus der
Perspektive der dritten Person. Der perspektivische Dualismus, die Perspektiven der ersten
Person und die der dritten Person parallel einzunehmen, die beiden Seiten aber analy-
tisch zu unterscheiden, und die drei Ebenen eines best accounts, den Verzicht auf einen
neutralen Standpunkt, eines Blicks von Nirgendwo (20), eine kritische Analyse und Dia-
gnose der Wahrnehmung, dass etwas nicht stimmt und Darstellung von Méglichkeiten
oder Ansatzpunkte fiir eine Uberwindung der beobachteten Missverhiltnisse oder Fehl-
entwicklungen (73:176-8), konnte ein interessanter Ansatz sein, die zunehmend ausein-
ander klaffenden Lebenswelten und Wissenschaften wieder niher aneinander zu brin-
gen.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m2

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Literatur

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Béhme G. Ethik leiblicher Existenz. Uber unseren moralischen Umgang mit der ei-
genen Natur. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw
1880;2008.

Apel K-O. Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik — Entwurf einer Wissenschaft-
lehre in erkenntnisanthropologischer Sicht. In: Apel K-O. Transformation der Philo-
sophie. Band 2: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft. Suhrkamp taschen-
buch wissenschaft stw 165. Frankfurt: Suhrkamp Verlag; 1976: 96-127 (Zitat S. 99).
Hohl L., zitiert nach Uhlenbruck G, Skupy H-H. Treffende Zitate zum Thema >Der
Mensch und sein Arzt<. Thun: Ott Verlag; 1980:41.

Von Uexkiill, Th. Studienreform und Fakultitsreform. Deutsches Arzteblatt 1961; 46
(38):2127-2131.

Report on a Working Group convened by the World Health Organization. The future
of medical education in Europe. Copenhagen, 17-19 December 1968.

von Uexkiill Th, Wesiak W. Theorie der Humanmedizin. Miinchen/Wien/Baltimore:
Urban & Schwarzenberg; 1988. 3. Aufl. 1998.

von Uexkiill Th, Wesiak W. Integrierte Medizin als Gesamtkonzept der Heilkunde:
ein bio-psycho-soziales Modell. In: Adler R, Herrmann JM, Kéhle K, Langewitz W,
Schonecke OW, von Uexkiill Th, Wesiak W (Hg.). Uexkiill Psychosomatische Medizin.
Miinchen: Urban & Fischer; 6. Aufl. 2003: 3—42.

Merleau-Ponty M. Das Feld der Phinomene und die Wissenschaft. In: Merleau-Ponty
M. Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: Walter de Gruyter; 1966: 78—79.
Vogelsang F. Offene Wirklichkeit — Ansatz eines phinomenologischen Realismus
nach Merleau-Ponty. Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber; 2. Aufl. 2012.

Fuchs T. Leib — Raum — Person. Entwurf einer phinomenologischen Anthropologie.
Stuttgart: Klett-Cotta; 2000.

Fuchs T. Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Essays. Kuster-
dingen: Die Graue Edition, SFG-Servicecenter Fachverlage GmbH; 2008.

Fuchs T. Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phinomenologisch-kologische
Konzeption. 2. Aufl., Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart, 2009.

Fuchs T. Ecology of the Brain. The Phenomenology and Biology of the Embodied
Mind. Oxford: Oxford University Press, 2018.

Bohme G. Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in pragmatischer Sicht. Kusterdin-
gen: Die Graue Edition, SFG-Servicecenter Fachverlage GmbH, 2003.

Schipperges, H.: Kosmos Anthropos — Entwiirfe zu einer Philosophie des Leibes.
Stuttgart: Klett-Cotta; 1981.

Werner C. Die Philosophie der Griechen. Freiburg: Verlag Herder, Herder-Biicherei
251;1966.

Husserl E. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitu-
tion. Texte aus dem Nachlass (1916-1937) hg. von Rochus Sova (Husserliana Bd. 39),
Den Haag, 2008.

Husserl E. Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. Berlin: Boer Verlag;
2020.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.
29.

30.

31.

32.

33.

34.
35.

36.

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Damasio A. Descartes Irrtum. Fithlen, Denken und das menschliche Gehirn. Berlin:
Ullstein Buchverlage, List Taschenbuch; 9. Aufl. 2004.

Nagel T. Der Blick von Nirgendwo. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen-
buch wissenschaft 2035; 2012.

Waldenfels B. Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinomenologie des Leibes.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1472;
2000.

Merleau-Ponty M. Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: Walter de Gruyter
Verlag, 6. Aufl. 1966.

Merleau-Ponty M. Das Sichtbare und das Unsichtbare. Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag; 1986. 3. Aufl. 2004.

Merleau-Ponty M. Das Auge und der Geist. Philosophische Essays. Hamburg: Felix
Meiner Verlag, 2003.

Merleau-Ponty M. Das Primat der Wahrnehmung. Frankfurt: Suhrkamp Verlag,
suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw1676, 2003.

Schmitz H. Der Leib. System der Philosophie I1/1und 2. Bonn: Bouvier Verlag, 3. Aufl.
1998.

Schmitz H. Héhlenginge. Uber die gegenwirtige Aufgabe der Philosophie. Ber-
lin:Akademie-Verlag; 1997.

Schmitz H. Was ist Neue Phinomenologie? Rostock: Ingo Koch Verlag; 2003.
Schmitz H. Situationen und Konstellationen. Wider die Ideologie totaler Vernet-
zung. Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber; 2005.

Plessner H. Anthropologie der Sinne. Gesammelte Schriften I1I. Herausgegeben von
G. Dux, O. Marquard, E. Stoker unter Mitwirkung von R.W. Schmidt, A. Wetterer
und M.-]. Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1980, suhrkamp taschenbuch wis-
senschaft stw 1626, 2003.

Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo-
sophische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von G. Dux, O.
Marquard, E. Stoker unter Mitwirkung von RW. Schmidt, A. Wetterer und M.-].
Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1981, suhrkamp taschenbuch wissenschaft
1627, 2003, 2.. Aufl. 2016.

Plessner H. Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen Ver-
haltens. In: Plessner H. Ausdruck und menschliche Natur. Gesammelte Schriften VII.
Herausgegeben von G. Dux, O. Marquard und E. Stroker. Frankfurt: Suhrkamp Ver-
lag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1630; 1982: 201-387.

Alloa E, Depraz N. Edmund Husser! - >Ein merkwiirdig unvollkommen konstituier-
tes Ding«. In: Alloa E, Bedorf T, Griiny C, Klass TN (Hg.): Leiblichkeit — Geschichte
und Aktualitit eines Konzepts. Tiibingen: Verlag Mohr Siebeck, UTB 3633; 2012: 7-22.
Leder D. The Absent Body. Chicago/London: University of Chicago Press; 1990.
Gadamer H-G. Uber die Verborgenheit der Gesundheit. Aufsitze und Vortrige.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag; 4. Aufl. 1996.

Schnell A. Leib und Leiblichkeit bei Maurice Merleau-Ponty und Marc Richir. In:
Staudigl M (Hg.). Gelebter Leib — verkorpertes Leben. Neue Beitrage zur Phinome-
nologie der Leiblichkeit. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann; 2012: 73-97.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

13


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

S1.

52.

53.

54.

55.

Lessing H-U. Hermeneutik der Sinne — Eine Untersuchung zu Hellmuth Plessners
Projekt einer >Asthesiologie des Geistes< nebst einem Plessner-Ineditum. Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber; 1998.

Knorr Cetina K. Wissenskulturen - Ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wissens-
formen. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1594;
2002: 1381.

Daston L, Galison P. Objectivity. Brooklyn, NY: Zone Books, 2007. Deutsch: Daston L,
Galison P. Objektivitit. Berlin: Suhrkamp Verlag; wissenschaftliche Sonderausgabe
2017.

Jonas H. Das Prinzip Leben. Ansitze zu einer philosophischen Biologie. Frankfurt:
Insel Verlag; 1977: Lizenzausgabe Suhrkamp Taschenbuch Verlag; 2. Aufl. 2011.
Damasio A. Self Comes to Mind. Constructing the Conscious Brain. London: William
Heinemann;2010. Deutsch: Damasio A. Selbst ist der Mensch — Kérper, Geist und die
Entstehung des menschlichen Bewusstseins. Miinchen: Siedler Verlag; 2011.

Forstl H (Hg.). Theory of Mind. Neurobiologie und Psychologie sozialen Verhaltens.
Berlin/Heidelberg: Springer Verlag, 2.iiberarbeitet und aktualisierte Auflage; 2012.
Portmann A. Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen. Basel: Schwabe;
1944.

Tomasello M. Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp Ver-
lag; 2020.

Cobb M. The Idea of the Brain — A History. London: Profile Books Ltd; 2020.
Bedorf T. Immanuel Levinas — der Leib des Anderen. In: Alloa E, Bedorf T, Griiny C,
Klass TN (Hg.): Leiblichkeit — Geschichte und Aktualitit eines Konzepts. Verlag Mohr
Siebeck, Titbingen, UTB 3633; 2012: 68—80.

Damasio AR. Ich fiihle, also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusstseins. Berlin:
Ullstein-Verlag, List-Taschenbuch, 4. Aufl. 2003.

Damasio AR. Der Spinoza-Effekt. Wie Gefithle unser Leben bestimmen. Berlin: Ull-
stein-Verlag, List-Taschenbuch; 2005.

Panksepp J. Affective Neuroscience. The Foundations of Human and Animal Emo-
tions. Oxford/New York: Oxford University Press; 1998.

Schiirmann V. Max Scheler und Helmuth Plessner — Leiblichkeit in der Philosophi-
schen Anthropologie. In: Alloa E, Bedorf T, Griiny C, Klass TN (Hg.): Leiblichkeit — Ge-
schichte und Aktualitit eines Konzepts. Verlag Mohr Siebeck, Titbingen, UTB 3633,
2012: 207—-2.23.

Fuchs T. Leiblichkeit und personale Identitit in der Demenz. In: Fuchs T. Verteidi-
gung der Freiheit — Grundfragen einer verkérperten Anthropologie. Berlin: Suhr-
kamp Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw; 2020: XX-YY.

Rizzolatti G, Sinigaglia C. Empathie und Spiegelneurone. Die biologische Basis des
Mitgefiihls. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, edition unseld 11; 2008.

Iacoboni M. Woher wir wissen, was andere denken und fithlen. Die neue Wissen-
schaft der Spiegelneurone. Miinchen: Deutsche Verlags-Anstalt; 2009.

Tomasello M. Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Frankfurt:
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1827; 2002.

Tomasello M. Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation. Frankfurt: Suhr-
kamp Verlag; 2009.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56.

57.

58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

68.

69.

70.

71.

72.

73.

5. Der Leib als Medium und als Resonanzkdrper

Schubotz RI (Hg.). Other Minds — Die Gedanken und Gefiihle anderer. Paderborn:
Mentis Verlag; 2008.

Singer W. Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. Frankfurt: Suhr-
kamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1571; 2002.

Waldenfels B. Topographie des Fremden. Studien zur Phinomenologie des Fremden.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1320;1997.

Searle JR. Mind, Language and Society. Philosophy in the Real World. 1998. Deutsch:
Geist, Sprache und Gesellschaft. Philosophie in der wirklichen Welt. Frankfurt: Suhr-
kamp Verlag; 2001.

Searle JR. Making the Social World. The Structure of Human Civilization. Ox-
ford Univertity Press 2010. Deutsch: Searle R]. Wie wir die soziale Welt machen.
Berlin:Suhrkamp Verlag; 2012.

Eibl K. Kultur als Zwischenwelt. Eine evolutionsbiologische Perspektive. Frank-
furt:Suhrkamp Verlag, edition unseld 20; 2009.

Spaemann R. Personen. Versuche itber den Unterschied zwischen setwas< und »je-
mands. Stuttgart: Klett-Cotta; 1996.

Buber M. Das Dialogische Prinzip. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus; 1986, 13. Aufl.
2014.

Engel GL. The clinical application of the biopsychosocial model. Am ] Psychiat 1980;
137: 535—-544. (Nachdruck in: Frankel RM, Quill TE, McDaniel SH (eds.). The Biopsy-
chosocial Approach. Past, Present, Future. Rochester: University of Rochester Press;
2003:1-20.)

Stewart M, Brown JB, Weston WW, McWhinney IR, McWilliam CL, Freeman TR
(eds.) Patient-centered Medicine — Transforming the Clinical Method. Oxon: Rad-
cliffe Medical Press; 2nd edition 2003.

Kriz J. Subjekt und Lebenswelt. Personzentrierte Systemtheorie fiir Psychotherapie,
Beratung und Coaching. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht; 2017.

Rosa H. Resonanz — Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp Verlag, 5.
Aufl. 2017.

Fuchs T. Zwischen Leib und Korper. In: Hihnel M, Knaup M (Hg.): Leib und Leben -
Perspektiven fiir eine neue Kultur der Kérperlichkeit. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft; 2013: 82-93.

Foucault M. Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des idrztlichen Blicks. Fischer
Taschenbuch 7400, Fischer Verlag, Frankfurt, 7. Aufl. 2005.

Schneider UJ. Michel Foucault — Der Kérper und die Korper. In: Alloa E, Bedorf T,
Griiny C, Klass TN (Hg.): Leiblichkeit — Geschichte und Aktualitit eines Konzepts.
Verlag Mohr Siebeck, Tiibingen, UTB 3633; 2012: 260—272..

Spiro HM. What is empathy and can it be taught? In: Spiro H, McCrea Curnen MG,
Peschel E, St. James E (eds.): Empathy and the Practice of Medicine. New Haven/
London: Yale University Press; 1993: 7-14

Van Buuren J. Body and Reality. An Examination of the Relationships between the
Body Proper, Physical Reality and the Phenomenal World Starting from Plessner and
Merleau-Ponty. Bielefeld: transcript Verlag; 2018.

Reckwitz A, Rosa H. Spitmoderne in der Krise. Was leistet die Gesellschaftstheorie?
Berlin: Suhrkamp Verlag; 2021.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.

15


https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N6 Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
74. Taylor C. Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit. Berlin:

Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1233; 1996, 11. Auflage
2021.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-007 - am 13.02.2026, 17:15:53.



https://doi.org/10.14361/9783839475942-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

