
Kant und die Pflicht 123

können wir dieses umgekehrte Verhältnis benennen: »Glauben an Göttliches

ist nur dadurch möglich, daß im Glaubenden selbst Göttliches ist, welches

in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene Natur wiederfindet, wenn

es auch nicht das Bewußtsein hat, daß dies Gefundene seine eigene Natur

wäre.« (Hegel 1986o, 382) Was Hegel hier mit »Natur« bezeichnet, meint na-

türlich die Vernunft. In ihr begegnen sich das Göttliche und das Menschliche.

Es lässt sich also bereits erahnen, in welche Richtung uns die Betrachtung

der hegelschen Ethik bringen wird. Bevor wir uns ihr aber zuwenden, blei-

ben wir noch einen Augenblick bei Kant, den wir nicht verlassen wollen, ohne

einen Blick auf seine Gedanken zur Politik zu werfen. Diese sind schließlich

aufs Engste mit seinen ethischen Reflexionen verbunden und warten doch

mit ganz anderen Implikationen auf, als es seine moraltheologischen Speku-

lationen tun.

4. Volkssouveränität und Königsmord

Aufgrund der Tatsache, dass das Sittengesetz im Verhältnis zu den in sich ab-

geschlossenen, seinsthematischen Verstandesurteilen einen Überschuss bzw.

Rest produziert und sich somit als überzähliges Element entpuppt, sieht sich

der Kant der Kritik der praktischen Vernunft dazu veranlasst, den Gottesbegriff

einzuführen. Das Problem liegt darin, dass der Verstand an den Antinomi-

en, die die Anwendung des Sittengesetzes mit sich bringt, scheitert, da er

ihre zwei Seiten nur als unbedingt getrennte betrachten kann, deren Versöh-

nung ihm unmöglich erscheinen muss. Die Vernunft zeigt aber, dass diese

Versöhnung sehr wohl möglich ist. Sie vermag dies allerdings nur durch den

Verweis auf die apriorische, rein formale Gültigkeit des Sittengesetzes zu tun.

Die Auflösung dieser irreduziblen Differenz von Verstand und Vernunft weiß

ein Kant dann aber nur noch durch die Flucht ins Imaginäre zu bewerkstelli-

gen. Er erkennt dabei zwar sehr wohl das Problem des Phantasmas –was sich

etwa in seinen Ausführungen über die Antinomien der praktischen Vernunft

zeigt (vgl. KpV, A 204f.) –, ist aber durch das Postulat der Bestimmung des

Menschen zur Glückseligkeit dazu gezwungen, eine transzendentalphiloso-

phische Apologie des Imaginären vorzulegen. Die Wahrhaftigkeit des höchs-

ten Guts ist innerweltlich unvorstellbar, aber zugleich ist es »das notwendige

Objekt eines durchs moralische Gesetz bestimmbarenWillens« und muss da-

her im Sinne eines »unendlichen Progressus« verstanden werden, wobei die

Erfüllung eben nicht im Diesseits, sondern im Jenseits angesiedelt wird (KpV,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Kritik der ethischen Institution

A 220). Postuliert werden muss also: das Jenseits, die »ins Unendliche fort-

dauernde Existenz«, d.h. die »Unsterblichkeit der Seele«, und schließlich der

Wahrheitsgarant der Erfüllung (Erlösung) selbst, nämlich Gott (vgl. KpV, A

220-241).

Wir haben gesehen, dass diese Postulate letztlich das ganze Programm

der Transzendentalphilosophie untergraben. Dies wurde bereits zu Kants

Zeiten erkannt, wie z.B. Friedrich Schlegels Klage über das Postulieren von

letzten Gründen, Wahrheiten, obersten Grundsätzen und dergleichen zeigt.

So bilden diese Postulate den Symptomkomplex, anhand dessen Schlegel

die »Krankheitsgeschichte des gesunden Menschenverstandes« (Schlegel

1967, 175 [Athenäums-Fragment Nr. 61]), der sich ins Imaginäre flüchtet,

diagnostiziert. Es ist erstaunlich, dass Kant diesen Weg der Postulate aus-

gerechnet in den Kritiken einschlägt, sollte man doch meinen, dass gerade

dort von einem solchen methodischen Ausfallschritt abgesehen würde. In-

teressanterweise lässt sich aber feststellen, dass seine politisch-ethischen

Gedanken in geringeremMaße von besagten Postulaten affiziert sind und ih-

rerseits konsequenter den Gedanken der Freiheit und Faktizität der Vernunft

weiterverfolgen.

Esmuss also betont werden, dass die Umsetzung der kantischen Ethik vor

allem im politischen Kontext von statten geht, während ihre (moral-)theo-

logische Adaption große Schwierigkeiten mit sich bringt. Bereits zu Kants

Lebzeiten wird dieses Problem erkannt und diskutiert. So versucht etwa der

Theologe Gottlob Christian Storr in seinen Bemerkungen über Kants philosophi-

sche Religionslehre zu begründen, dass, sofern das Sittengesetz auf den Got-

tesglauben angewiesen ist, die Pflege und Beförderung dieses Glaubens doch

die erste Pflicht des Menschen sei (vgl. Henrich 1971b, 59). In diesem Anlie-

gen Storrs zeigt sich allerdings das von Jacques Rancière angezeigte Problem

der apodiktischen Einführung einer ursprünglichen Autorität im Sinne ei-

ner ἀρχή, deren unanfechtbarem Urteil entsprechend Folge zu leisten wäre.

Die kritische Philosophie wird hier theologisch assimiliert und theologischen

Prämissen nachgeordnet. »Die Theorie der Autonomie wurde zum Mittel, ei-

neTheologie der Autorität zu verteidigen.« (Ebd., 60) Kants politische Schrif-

ten zeigen nun aber, dass ihm alles andere als eine Theologie der Autorität

vorschwebt. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. In ihrer Kantstudie zeigt In-

geborg Maus, dass sich der politische Denker Kant ganz dem Konzept der

Volkssouveränität verschrieben hat und von einer Apologie des höchsten We-

sens absieht. Im Folgenden wird es darum gehen, die enge Verknüpfung von

Kants Moralphilosophie mit seinen politischen Ideen nachzuvollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 125

Als Einstieg wollen wir uns ein zeitgenössisches ethisch-politisches Phä-

nomen vor Augen führen, das uns bereits weiter oben begegnete: Die in den

europäischen Medien oftmals als ›Flüchtlingskrise‹ bezeichnete Emigration

von Menschen aus Kriegs- und Krisengebieten insbesondere des Nahen Os-

tens fand und findet in vielen Fällen nicht über den Land-, sondern über den

Wasserweg, genauer gesagt das Mittelmeer, statt. Die Überfahrt der Geflüch-

teten in improvisierten oder notdürftigen Booten birgt das hohe Risiko des

Schiffbruchs. Aus diesem Grund verpflichteten sich viele Schiffs- und Boots-

besitzer*innen der europäischen Mittelmeerstaaten freiwillig dazu, den Flie-

henden zu helfen und sie sicher ans Festland zu eskortieren.Dieser Unterneh-

mung begegnete z.B. die italienische Regierung mit einer Gesetzgebung, die

diese Seenotrettungen unter dem Aspekt der illegalen Einwanderung unter-

sagt, wodurch den entsprechenden Seenotretter*innen bei Nichtbeachtung

hohe Geld- und Haftstrafen drohen (vgl. dpa 2019). Dieses Szenario veran-

schaulicht einmal mehr, was es heißt, wenn davon die Rede ist, dass das Sit-

tengesetz einen Rest produziert. Vor dem Hintergrund der Legalität können

wir nur zwischen Legalität und Illegalität, zwischen Rechtmäßigkeit und Un-

rechtmäßigkeit unterscheiden. In Hinblick auf das Gesetz sind meine Taten

entweder legal oder illegal, und was ich tue, das nicht illegal ist, das ist auch

nicht von Bedeutung. Entweder ich helfe den Schiffbrüchigen und werde vor

dem Gesetz schuldig; oder ich unterlasse die Hilfeleistung und bewege mich

ungehindert im Raum der Legalität. Kann ich nun wollen, dass das Verbot

der Seenotrettung aufgrund des Generalverdachts (wie undwo kannman hier

die Grenze ziehen?) der illegalen Einwanderung zu einem allgemeinen Gesetz

würde?Wohl kaum.Und nicht nur das, denn das Sittengesetz sagt sogar, dass

ich die Schiffbrüchigen retten soll.

Anhand dieses Beispiels können wir erkennen, dass es zwar sehr wohl ein

Außerhalb des Rechts gibt, dahingegen aber kein Außerhalb der Sittlichkeit (vgl. Zu-

pančič 2001, 71). Das Sittengesetz ereignet sich in jeder Situation und spricht

sein kategorisches Sollen aus. Dabei folgt es keiner kontingenten Ordnung,

ganz gleich ob wir diese Ordnung nun als Gesetzesordnung oder natürliche

Ordnung auffassen, sondern entspricht der Faktizität der reinen praktischen

Vernunft. Im Vergleich mit der gesetzlichen Ordnung, die sich durch die kla-

re, zweiwertige Struktur von Legalität und Illegalität auszeichnet, bildet das

Sittengesetz einen Überschuss, einen Rest. (In der Terminologie der Logik

ausgedrückt: Das Sittengesetz ist mehrwertig.) In der Perspektive der gesetz-

lichen Ordnung fällt dieser Rest weder in die Sphäre der Legalität, noch in

die der Illegalität. Man kann sagen, er geht das Gesetz als solches schlichtweg

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Kritik der ethischen Institution

nichts an. Das Gesetz bzw. die Rechtsprechung im Sinne des Gesetzes kann

nur darüber ein Urteil fällen, ob meine Tat dem Recht gemäß oder ihm wi-

dersprechend ist. Worüber es keine Aussage machen kann bzw. darf, ist ers-

tens seine eigene Legitimität und zweitens obmichmeine Tat zumMenschen

oder Unmenschen macht. Hier begegnen wir dem entscheidenden qualitati-

ven Unterschied zwischen dem kontingenten (inter-)nationalen Recht und dem

universalen Menschenrecht. Während das (inter-)nationale Recht als geltendes

Recht über Legalität und Illegalität innerhalb der Ordnung, die es garantiert

(genitivus subjectivus und genitivus objectivus), entscheiden kann, liegt es außer-

halb seines Bereichs, ein qualitatives Urteil über das Wesen des Rechtssub-

jekts, d.h. über den Menschen als Vernunftwesen, zu fällen.

Angesichts dieses Sachverhalts können wir uns nun derjenigen Situation

erneut annähern, die Kant nur allzu vertraut ist und die uns bereits im vo-

rigen Kapitel begegnete, nämlich der Französische Revolution in deren Kon-

text es am 26. August 1789 zur ersten Erklärung über die Menschenrechte

kam. Neben dem Sturm auf die Bastille und der Hinrichtung Louis XVI. ist

es dieser historische Akt, in dem sich das Sittengesetz ereignet. Es versteht

sich von selbst, dass das französische Volk hier gegen das seinerzeit gelten-

de Recht verstoßen hat. Im Sinne des Sittengesetzes aber handelt es sich bei

dieser Tat um einen politisch-ethischen Akt historischen Ausmaßes, in dem

sich das Faktum der Vernunft unter Beweis stellt und die Volkssouveränität

die Souveränität des Monarchen ablöst. Maus bringt den Sachverhalt auf den

Punkt:

Der Wille des Volkes ist nur dem geltenden Recht unterworfen, während er

dessen Geltungsdauer selbst bestimmt. Das Prinzip der Volkssouveränität

bricht mit der traditionalistischen Vorstellung, daß die Rechtsordnung ih-

ren Geltungsgrund in sich selber haben könne. Gesellschaftliche Autonomie

der Gesetzgebung bedeutet in diesem strengen Sinne, daß Volkssouveränität

außerhalb der geltenden Rechtsordnung in ihrer Gesamtheit steht. Der rechtsän-

dernde und rechtsbegründende Wille des Volkes kann sich nicht aus dem

Recht ableiten, weil er diesem vorhergeht. (Maus 1994, 40f.; Herv. T.M.)

Die Formulierung der unveräußerlichenMenschenrechte ist also nur aus dem

Grund möglich, weil die Volkssouveränität außerhalb der geltenden Rechts-

ordnung situiert ist. Volkssouveränität und Menschenrechte sind unbedingte Deri-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 127

vate des Sittengesetzes.25 Dies war bereits in derjenigen Formulierung des Sit-

tengesetzes angelegt, in der Kant festhält, dass der Mensch nur als Zweck,

niemals als Mittel behandelt werden darf.

Hier ist noch einmal an Sebastian Castellios Satz zu erinnern, der uns in

Kapitel I schon begegnet ist: Wenn dieser festellt, dass ›einen Menschen zu

töten‹ nicht bedeutet kann, ›eine Lehre zu verteidigen‹, dann handelt es sich

dabei (via negativa) um eine Formulierung des Sittengesetzes avant la lettre.

Die Formulierung impliziert darüber hinaus institutionelle Konsequenzen,

die mit der Einsicht des Sittengesetzes einhergehen. Recht, Gesetz und mit

ihnen die Institution erscheinen nur innerhalb der gegebenen Ordnung als

selbstgenügsam, bei genauerem Hinsehen muss man aber erkennen, dass sie

es nicht sind, sondern dass ihre Bedingung jenseits ihres Zuständigkeitsbe-

reichs liegt, denn die Institution ist kein natürliches Produkt, sondern ein

kulturelles Artefakt innerhalb der symbolischen Ordnung der menschlichen

Welt. Verteidigt sich die Institutionmit ihren eigenenMitteln, allein um ihrer

inhärenten, eindeutigen (d.h. zweiwertigen) Ordnungwillen, dann tendiert sie

dazu, über Leichen zu gehen. Das heißt aber auch, dass diese Verteidigung,

die unter das Paradigma der inhärenten Selbstgenügsamkeit der Institution

fällt, unsittlich und unmenschlich ist, auch wenn sie im Kontext der gelten-

den (Rechts-)Ordnung als rechtmäßig oder gar gerecht erscheinen mag.

Kant war sich dieser Konsequenz seiner Lehre sehr wohl bewusst. Dieses

Bewusstsein spiegelt sich vor allem in seinen Reflexionen über die Souverä-

nität und den Souverän wider. Er erkennt, dass es in Anbetracht des Sitten-

gesetzes unmöglich ist, die Souveränität als solche logisch vorauszusetzen,

geschweige denn, dass es zulässig wäre, sie als Attribut eines einzelnen Sou-

veräns zu betrachten, der dadurch dem nicht-souveränen Volk vorangestellt

würde. Souveränität ist wesentlich faktisch; ist sie institutionell gebunden, so

ist sie als illegitim zu bewerten.Daher ist auch die Behauptung der exklusiven

Souveränität einer bestimmten Person, die dann den Anfang macht (ἄρχειν)

und der die Übrigen notwendigerweise nur folgen können, unhaltbar: »Wo

25 Als Derivat des Sittengesetzes sind daherMenschenrechte undMenschenwürde keine

Voraussetzungen desselben. Das Missverständnis entsteht dann, wenn dieses Deri-

vat als ein vorgängiges Naturgesetz dargestellt wird. Diesem Missverständnis entgeht

auch Kant selbst nicht (vgl. die Naturgesetzformel des kategorischen Imperativs in

GMS 52.81f.). Die (unbewusste) Voraussetzung einer solchenNaturgesetzlichkeit wäre

allerdings aufgrund ihres utilitären Charakters fatal, wiewir anhand von Sade gesehen

haben (siehe Kapitel II.3). Vgl. auch Lipowatz 2005, 52.64; Lacan 2016b, 95-100.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Kritik der ethischen Institution

staat u. Volk zwey verschiedene Personen sind ist despotism«, notiert sich

Kant (1955b, 163). Wo nicht das ganze Volk (konsequenterweise müssen wir

Volk hier im kosmopolitischen Sinne lesen) Souverän ist, da besteht in jedem

Fall der Verdacht eines irgendwie gearteten Despotismus.

Wenn Souveränität faktisch ist, dann ist damit vor allem eines gesagt: sie

ist nicht ohne ein sittliches, handelndes Subjekt. Unter Zuhilfenahme lacan-

scher Terminologie lässt sich ferner sagen: Souveränität ist real. Das Reale ist

aber das, was nicht ins Register des Imaginären überführt werden kann und

auch der Einhegung im Register des Symbolischen widersteht. Das souveräne

Subjekt lässt sich nicht in einem Bild oder einer wirklichen Person fixieren.

Und auch der Akt kann nicht ›festgehalten‹ werden. (So besticht etwa Eugène

Delacroix‘ berühmtes Gemälde Die Freiheit führt das Volk gerade durch die Im-

plikation der Dynamik; dasWerk umspielt sozusagen das Reale der Volkssou-

veränität.)26 Der Akt ist zwar faktisch real, aber was er verwirklicht (nämlich

die ungeteilte Souveränität des Volks) ist kein simples An-sich-Seiendes. Und

schon gar nicht ist die Souveränität in irgendeiner Weise ein ontologischer

Term, d.h. sie hat kein Sein, das unabhängig vom Akt der Verwirklichung Be-

stand hat. Bildlich gesprochen, Souveränität ›schwebt nicht frei im Raum‹, so

dass man sie nur an sich nehmen bräuchte.

Diese Erkenntnis wirft selbstverständlich ein neues Licht auf die Frage

der Legitimität des ›souveränen‹ Monarchen. Eine kurze Wiederholung: Wir

haben gesehen, dass der Monarch nur innerhalb der zweiwertigen patriar-

chalen Logik Souverän sein kann. Allerdings verwirklicht sich die symboli-

sche Ordnung des Patriarchats als eine hereditäre Logik, in der nicht nur

Gene, sondern auch Attribute wie Macht und Autorität (bzw. Kapital) vererbt

werden. Damit Macht und Autorität (und mit ihnen eben auch Souveräni-

tät) vererbt werden können, bedarf die patriarchale Logik zweierlei mitein-

ander verschränkter imaginärer Narrative, mit deren Hilfe die symbolische

Ordnung legitimiert wird. Erstens bedarf sie eines imaginären Wahrheitsga-

ranten, zweitens muss dieser als ἀρχή der von nun an als ›natürliche Ord-

nung‹ bzw. ›Schöpfungsordnung‹ geltenden ›Ordnung des Lebens‹ inszeniert

werden. Der imaginäre Vater betritt die Bühne – im pseudo-transzenden-

talen Gewand. Was ihn auszeichnet, ist, dass er als eindeutiger Nullpunkt

von Macht und Autorität erscheint und damit auch als unbedingter Souve-

rän. Das aristotelische (und scholastische) Bild vom unbewegten Beweger ver-

26 Zur Dynamik des Bildhaften vgl. die berühmte Abhandlung Laokoon von G.E. Lessing

(1998).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 129

anschaulicht diesen Sachverhalt nur zu gut. Hier zeigt sich ferner, dass die

›ursprüngliche‹ Souveränität, die Vater, Pontifex und Monarch beerben, sehr

wohl als eine imaginiert wird, die –man verzeihe uns den erneuten Rückgriff

auf das krude Bild – ›frei im Raum schwebt‹. Die freischwebende Souverä-

nität wird im symbolischen Akt (z.B. des Handauflegens, der Krönung, der

Taufe etc.) ergriffen. Im symbolischen Akt verwirklicht sich der Totemismus

der patriarchalen Ordnung in Form des Rituals. Und im sich ständig wieder-

holenden Ritual findet die Rückversicherung der symbolischen Ordnung aus

sich selbst heraus statt, nämlich als ihre Selbstinszenierung.

Das Ereignis der Französischen Revolution bricht radikal mit dieser Logik

der sich selbst tragenden Ordnung. Die »Faktizität der Revolution« bedeutet

eine »Zäsur zwischen dem Zustand, in dem Recht auf Gewalt basiert, und ei-

ner Entwicklung zu jener eigenen Gesetzgebung des Volkes, ›welches allein

ursprünglich auf Recht gegründet ist‹« (Maus 1994, 87; Kant 1955b, 188). Da-

mit verbunden ist natürlich auch die Feststellung der Illegitimität des mon-

archisch-absolutistischen Anspruchs auf Souveränität. Entsprechend ist der

sich daran anschließende Königsmord seinerseits zugleich ein symbolischer

Akt, genauer gesagt ein symbolischer Vatermord. Es ist hier aber nicht ein-

fach der Vater der Nation, der hingerichtet wird. Konsequenterweise stirbt

mit diesem symbolischen Vater auch der imaginäre Vater, der bislang als Ga-

rant der Legitimität des ›göttlichen Amtes‹ jenes Vaters wirkte.

Es versteht sich, dass diese Implikationen seiner These für Kant selbst

aber zum Teil inakzeptabel sind: Denn Kant würde sich selbst widerspre-

chen, wenn er die Gewaltanwendung, die den Tod des Königs zum Zweck

hat, gutheißen würde. Die Gewaltanwendung in staatlichen Angelegenhei-

ten kann, laut Kant, niemals rechtmäßig sein. Dementsprechend missbilligt

er auch den Königsmord (vgl. MS I, B 207-210/A 177-180, Anm.). Allerdings

nimmt er eine Differenzierung vor: »Unter allen Greueln einer Staatsumwäl-

zung durch Aufruhr ist selbst die Ermordung des Monarchen noch nicht das

Ärgste; denn noch kannman sich vorstellen, sie geschehe vomVolk aus Furcht,

er könne, wenn er am Leben bleibt, sich wieder ermannen, und jenes die ver-

diente Strafe fühlen lassen, und solle also nicht eine Verfügung der Strafge-

rechtigkeit, sondern bloß der Selbsterhaltung sein.« (MS I, B 207f./A 178f.)

Würde das Volk den Monarchen allein aus Angst vor seiner möglichen Wie-

derkehr als Souverän ermorden, dannmüssenwir offensichtlich davon ausge-

hen, dass dieses Volk sich noch nicht seines eigenen Verstandes bedient und

noch keinen Schimmer von seiner eigenen Souveränität hat. Vielmehr setzt

es die Souveränität immer noch als ein positiv gegebenes Sein voraus, das

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Kritik der ethischen Institution

auch der Monarch einfach wiedererlangen könnte. Angesichts dieser naiven

(offensichtlich pathologischen) Befürchtung ermordet es den Monarchen um

der blanken Selbsterhaltung willen und bleibt damit als Ganzes das Subjekt,

dessen Gemeinwille vom Lustprinzip bestimmt wird. Dagegen dient die Hin-

richtung Louis XVI. »der gänzlichen Umkehrung aller Rechtsbegriffe« (MS

I, B 208/A 178). Nichtsdestotrotz hält Kant fest, dass es sich hierbei um ein

Verbrechen handelt, »was ewig bleibt, und nie ausgetilgt werden kann (cri-

men immortale, inexpiabile)« (ebd.). Aber weil das souveräne Volk zwar einer-

seits unter dem Recht steht, aber andererseits das geltende Recht bestimmt,

bewegen wir uns hier in der Grauzone des Ereignisses der Revolution, ih-

rem Realen. Damit ist gemeint, »daß das besondere Verbrechen der forma-

len Hinrichtung des Königs nach Kant jedenfalls nicht einfach im Bruch der

geltenden Gesetze (das wäre Mord), sondern in der Vernichtung des ›Quells

der Gesetze‹, also in der Beseitigung des gesetzgebenden Souveräns besteht

[…]« (Maus 1994, 65). Hier begegnen wir einer fundamentalen – und gewisser-

maßen erschreckenden – Tatsache des politischen Seins des Menschen, auf

die uns der freudsche Mythos vom Urvater bereits aufmerksam gemacht hat:

Die Gründung einer Ordnung ist stets mit einem (ultimativen) Gewaltakt verbunden.

Und das crimen immortale, als reale Geste jener Gründung, krümmt den Raum

der symbolischen Ordnung und fungiert so zugleich als (primär unbewuss-

ter) Motor eines möglichenWiderstands gegen diese Ordnung. Das kantische

Programmder reinen praktischen Vernunft widmet sich nun der Entwicklung

eines ethisch-politischen Selbstverständnisses des Menschen, das nicht den

Verzicht auf politische Revolution als solche involviert, sondern den grund-

sätzlichen Gewaltverzicht im politischen und sozialen Kontext integriert.

Der Tod des imaginären Vaters wäre nun eigentlich auch eine Konsequenz

der kantischen Philosophie: Kant stellt fest, dass der gesetzgebende Souve-

rän, »nach Freiheitsgesetzen betrachtet, kein anderer als das vereinigte Volk

selbst sein kann« (MS I, B 198/A 168). Sehr klar bringt er zum Ausdruck, dass

»mithin die Herrschergewalt des Monarchen gänzlich verschwand (nicht bloß

suspendiert wurde), und aufs Volk überging«, dessen »Gesamtwille selbst, der

Urgrund aller öffentlichen Verträge ist« (MS I, B 243.244/A 213.214; Herv. T.M.).

Es versteht sich, dass Kant das, was wir als Imaginäres verstehen, hier nicht

in Betracht zieht. Dennoch lässt sich nicht verleugnen, dass seine Ausfüh-

rungen in aller Konsequenz auch auf die Sphäre des Imaginären übergreifen

müssen. Die Macht des Monarchen wird eben nicht einfach suspendiert, son-

dern verschwindet gänzlich. Im Sinne des Sittengesetzes (»nach Freiheitsge-

setzen«) ist dieses Urteil kategorisch. Angesichts der durch das Sittengesetz

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 131

vermittelten Autonomie kann sich eine heteronome imaginäre Autorität ge-

nauso wenig behaupten wie ihr symbolischer Repräsentant. In epigramma-

tischer Weise spiegelt sich dieser Punkt in einer Sentenz aus Kants Aufklä-

rungsschrift wider: »Caesar non est supra grammaticos.« (Kant 1983k, A 491)

So steht auch Gott nicht über der ›Grammatik der Schöpfung‹ und spä-

testens, wenn er sich dem Menschen als Gesetzgeber offenbart, muss er sich

der Logik dieser Grammatik notwendigerweise unterwerfen, sofern seine Ge-

setze auch nur irgendeinen Sinn haben sollen. Hier eröffnet sich aber ein

enormes theologisches Problem, mit dem sich bereits die Kirchenväter kon-

frontiert sahen.Will man nämlich trotzdem noch auf Gottes Souveränität be-

stehen, dann steht man vor einem Paradox: Denn auf der einen Seite ist Gott

der ohnmächtige Gott, der keinen Einfluss auf die Naturgesetze hat und, wie

wir gesehen haben, darüber hinaus auch dem Sittengesetz unterworfen ist,

aber auf der anderen Seite soll er der allmächtige Souverän sein, der die Welt

durch seine Weisheit leitet. Giorgio Agamben hat gezeigt, dass die Theologen

der Alten Kirche, des scholastischen Mittelalters und der Renaissance diesem

Paradox mit der Ausarbeitung einer hochelaborierten Ökonomie des Himmel-

reichs und einer damit verbundenen Lehre von den Engeln (Angelologie)27, als

Beamte bzw. Verwalter dieser von Gott instituierten Ökonomie, begegneten

(vgl. zum Folgenden Agamben 2010). Was hier stattfindet ist die Verlagerung

der singulären göttlichen Souveränität auf ein neues, erweitertes imaginä-

res Panorama, nämlich das des göttlichen Hauses (οἶκος) und der entspre-

chenden Hauswirtschaft (οικονομία), wo der Vatergott regiert, indem er die

›natürliche Ordnung‹ bereitstellt und erhält, während seine Angestellten bzw.

Beamten, die Engel, mit der Verwaltung der Einzelfälle betraut sind, die über

die natürliche, göttliche Ordnung hinausgehen. Das Bild der göttlichen Öko-

nomie dient dabei der (Wieder-)Aneignung der Grammatik der Schöpfung

durch die Verwalter-von-Gottes-Gnaden. Dadurch bildet es die ›himmlische

Blaupause‹ für die innerweltliche Ordnung, für ihre Hierarchie und für ihre

Tendenz zur Selbsterhaltung.28

27 Eine der einschlägigsten und zweifellos einflussreichsten Darstellungen der Angelo-

logie findet sich bei Thomas von Aquin 1985, I, Quaestiones 106-113.

28 Agamben liefert auch einemögliche Erklärung dafür, warum Kant in seinenmoralphi-

losophischen Werken den Gottesbegriff wieder aufnimmt. Laut ihm ist nämlich gera-

de die kantische Tugendlehre, d.h. Kants Gleichsetzung von Pflicht und Tugend, jener

theologischenÖkonomie verpflichtet (vgl. Agamben 2013, bes. 177-185). Kant sucht die

Triebfeder für den Willen eben in dieser Verschmelzung, die natürlich göttlich sank-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Kritik der ethischen Institution

Kants Erkenntnis macht aber eine Neubewertung des Macht-, Autoritäts-

und Souveränitätsbegriffs im Kontext der reinen praktischen Vernunft erfor-

derlich. Und diese Forderung markiert das Scheitern jener imaginären Öko-

nomie. Denn wenn es sich bei den Verwaltern, im Unterschied zum göttli-

chen Souverän, um eine Vielzahl von Akteuren handelt, basiert ihre vermeint-

liche Autorität doch auf jener singulären, imaginären Souveränität, die ihr

Amt sanktioniert. Das Staatsmodell der Repräsentanten-von-Gottes-Gnaden

scheitert damit an der Grundlegung der Volkssouveränität aus der reinen Ver-

nunft.

Nun stellen sich uns trotzdem einige Fragen: Wie verhält es sich mit dem

Imaginären der Volkssouveränität? Können wir einfach davon ausgehen, dass

mit den Erkenntnissen der kritischen Philosophie die Frage des Imaginären

zu Grabe getragen werden kann? Auch wenn es sich hier um einen radikalen

Einschnitt im politisch-ethischen bzw. sittlichen Selbstverständnis des Men-

schen handelt, so haben wir es doch auch bei der Volkssouveränität immer

nochmit demBegriff der Souveränität zu tun.MitMaus habenwir bereits fest-

gestellt, dass auch die Volkssouveränität »nur in ›monistischer‹ Form«, ver-

standen als unteilbare Einheit von Souveränität und Freiheit, garantiert wer-

den kann (vgl. Maus 1994, 55). Laufen wir durch diese notwendige Einheits-

vorstellung nicht Gefahr, auch die Volkssouveränität im Register personaler,

imaginärer Kategorien begründet zu sehen, sofern nicht stets ihr (mehrwer-

tiger) Grund in der reinen praktischen Vernunft hervorgehoben wird? Das

Imaginäre bildet eine fundamentale Dimension des menschlichen Geistesle-

bens und lässt sich nicht einfach wegrationalisieren. Es wird also auch dar-

um gehenmüssen, das Imaginäre, dessen Relativierung das kritische Denken

fordert, als Aspekt des politisch-ethischen Diskurses zu verstehen, was aber

ein Verständnis desselben voraussetzt, das nicht im Widerstreit zur reinen

praktischen Vernunft steht.Wenn wir uns im folgenden Kapitel dem Sittlich-

keitsbegriff Hegels zuwenden, dann werden wir sehen, dass eine dialektische

Vermittlung hier durchaus im Bereich des Möglichen ist.

tioniert ist, da die tugendhafte Pflicht in der theologischen Tradition am Begriff des

Amts hängt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009 - am 14.02.2026, 11:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

