Kant und die Pflicht

kénnen wir dieses umgekehrte Verhiltnis benennen: »Glauben an Gottliches
ist nur dadurch moglich, daf im Glaubenden selbst Gottliches ist, welches
in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene Natur wiederfindet, wenn
es auch nicht das Bewufltsein hat, daf dies Gefundene seine eigene Natur
wire.« (Hegel 19860, 382) Was Hegel hier mit »Natur« bezeichnet, meint na-
tirlich die Vernunft. In ihr begegnen sich das Gottliche und das Menschliche.

Es lasst sich also bereits erahnen, in welche Richtung uns die Betrachtung
der hegelschen Ethik bringen wird. Bevor wir uns ihr aber zuwenden, blei-
ben wir noch einen Augenblick bei Kant, den wir nicht verlassen wollen, ohne
einen Blick auf seine Gedanken zur Politik zu werfen. Diese sind schlieflich
aufs Engste mit seinen ethischen Reflexionen verbunden und warten doch
mit ganz anderen Implikationen auf, als es seine moraltheologischen Speku-
lationen tun.

4. Volkssouveranitat und Konigsmord

Aufgrund der Tatsache, dass das Sittengesetz im Verhiltnis zu den in sich ab-
geschlossenen, seinsthematischen Verstandesurteilen einen Uberschuss bzw.
Rest produziert und sich somit als tiberzahliges Element entpuppt, sieht sich
der Kant der Kritik der praktischen Vernunft dazu veranlasst, den Gottesbegriff
einzufiithren. Das Problem liegt darin, dass der Verstand an den Antinomi-
en, die die Anwendung des Sittengesetzes mit sich bringt, scheitert, da er
ihre zwei Seiten nur als unbedingt getrennte betrachten kann, deren Versoh-
nung ihm unmoglich erscheinen muss. Die Vernunft zeigt aber, dass diese
Versohnung sehr wohl méglich ist. Sie vermag dies allerdings nur durch den
Verweis auf die apriorische, rein formale Gilltigkeit des Sittengesetzes zu tun.
Die Auflosung dieser irreduziblen Differenz von Verstand und Vernunft weifd
ein Kant dann aber nur noch durch die Flucht ins Imaginire zu bewerkstelli-
gen. Er erkennt dabei zwar sehr wohl das Problem des Phantasmas — was sich
etwa in seinen Ausfithrungen tiber die Antinomien der praktischen Vernunft
zeigt (vgl. KpV, A 204f.) -, ist aber durch das Postulat der Bestimmung des
Menschen zur Gliickseligkeit dazu gezwungen, eine transzendentalphiloso-
phische Apologie des Imaginiren vorzulegen. Die Wahrhaftigkeit des hochs-
ten Guts ist innerweltlich unvorstellbar, aber zugleich ist es »das notwendige
Objekt eines durchs moralische Gesetz bestimmbaren Willens« und muss da-
her im Sinne eines »unendlichen Progressus« verstanden werden, wobei die
Erfiilllung eben nicht im Diesseits, sondern im Jenseits angesiedelt wird (KpV,

- am 14.02.2026, 11:52:42.

123


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Kritik der ethischen Institution

A 220). Postuliert werden muss also: das Jenseits, die »ins Unendliche fort-
dauernde Existenz«, d.h. die »Unsterblichkeit der Seele«, und schliefRlich der
Wahrheitsgarant der Erfullung (Erlésung) selbst, nimlich Gott (vgl. KpV, A
220-241).

Wir haben gesehen, dass diese Postulate letztlich das ganze Programm
der Transzendentalphilosophie untergraben. Dies wurde bereits zu Kants
Zeiten erkannt, wie z.B. Friedrich Schlegels Klage iiber das Postulieren von
letzten Griinden, Wahrheiten, obersten Grundsitzen und dergleichen zeigt.
So bilden diese Postulate den Symptomkomplex, anhand dessen Schlegel
die »Krankheitsgeschichte des gesunden Menschenverstandes« (Schlegel
1967, 175 [Atheniums-Fragment Nr. 61]), der sich ins Imaginire fliichtet,
diagnostiziert. Es ist erstaunlich, dass Kant diesen Weg der Postulate aus-
gerechnet in den Kritiken einschligt, sollte man doch meinen, dass gerade
dort von einem solchen methodischen Ausfallschritt abgesehen wiirde. In-
teressanterweise lisst sich aber feststellen, dass seine politisch-ethischen
Gedanken in geringerem Maf3e von besagten Postulaten affiziert sind und ih-
rerseits konsequenter den Gedanken der Freiheit und Faktizitit der Vernunft
weiterverfolgen.

Es muss also betont werden, dass die Umsetzung der kantischen Ethik vor
allem im politischen Kontext von statten geht, wihrend ihre (moral-)theo-
logische Adaption grofie Schwierigkeiten mit sich bringt. Bereits zu Kants
Lebzeiten wird dieses Problem erkannt und diskutiert. So versucht etwa der
Theologe Gottlob Christian Storr in seinen Bemerkungen iiber Kants philosophi-
sche Religionslehre zu begriinden, dass, sofern das Sittengesetz auf den Got-
tesglauben angewiesen ist, die Pflege und Beférderung dieses Glaubens doch
die erste Pflicht des Menschen sei (vgl. Henrich 1971b, 59). In diesem Anlie-
gen Storrs zeigt sich allerdings das von Jacques Ranciére angezeigte Problem
der apodiktischen Einfithrung einer urspriinglichen Autoritit im Sinne ei-
ner &pyxy, deren unanfechtbarem Urteil entsprechend Folge zu leisten wire.
Die kritische Philosophie wird hier theologisch assimiliert und theologischen
Pramissen nachgeordnet. »Die Theorie der Autonomie wurde zum Mittel, ei-
ne Theologie der Autoritit zu verteidigen.« (Ebd., 60) Kants politische Schrif-
ten zeigen nun aber, dass ihm alles andere als eine Theologie der Autoritit
vorschwebt. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. In ihrer Kantstudie zeigt In-
geborg Maus, dass sich der politische Denker Kant ganz dem Konzept der
Volkssouverinitit verschrieben hat und von einer Apologie des hochsten We-
sens absieht. Im Folgenden wird es darum gehen, die enge Verkniipfung von
Kants Moralphilosophie mit seinen politischen Ideen nachzuvollziehen.

- am 14.02.2026, 11:52:42.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Als Einstieg wollen wir uns ein zeitgendssisches ethisch-politisches Phi-
nomen vor Augen fithren, das uns bereits weiter oben begegnete: Die in den
europiischen Medien oftmals als >Fliichtlingskrise« bezeichnete Emigration
von Menschen aus Kriegs- und Krisengebieten insbesondere des Nahen Os-
tens fand und findet in vielen Fillen nicht iiber den Land-, sondern iiber den
Wasserweg, genauer gesagt das Mittelmeer, statt. Die Uberfahrt der Gefliich-
teten in improvisierten oder notdirftigen Booten birgt das hohe Risiko des
Schiffbruchs. Aus diesem Grund verpflichteten sich viele Schiffs- und Boots-
besitzer*innen der europiischen Mittelmeerstaaten freiwillig dazu, den Flie-
henden zu helfen und sie sicher ans Festland zu eskortieren. Dieser Unterneh-
mung begegnete z.B. die italienische Regierung mit einer Gesetzgebung, die
diese Seenotrettungen unter dem Aspekt der illegalen Einwanderung unter-
sagt, wodurch den entsprechenden Seenotretter*innen bei Nichtbeachtung
hohe Geld- und Haftstrafen drohen (vgl. dpa 2019). Dieses Szenario veran-
schaulicht einmal mehr, was es heifdt, wenn davon die Rede ist, dass das Sit-
tengesetz einen Rest produziert. Vor dem Hintergrund der Legalitit konnen
wir nur zwischen Legalitit und Illegalitit, zwischen Rechtmifigkeit und Un-
rechtmiRigkeit unterscheiden. In Hinblick auf das Gesetz sind meine Taten
entweder legal oder illegal, und was ich tue, das nicht illegal ist, das ist auch
nicht von Bedeutung. Entweder ich helfe den Schiftbriichigen und werde vor
dem Gesetz schuldig; oder ich unterlasse die Hilfeleistung und bewege mich
ungehindert im Raum der Legalitit. Kann ich nun wollen, dass das Verbot
der Seenotrettung aufgrund des Generalverdachts (wie und wo kann man hier
die Grenze ziehen?) der illegalen Einwanderung zu einem allgemeinen Gesetz
wiirde? Wohl kaum. Und nicht nur das, denn das Sittengesetz sagt sogar, dass
ich die Schiffbriichigen retten soll.

Anhand dieses Beispiels konnen wir erkennen, dass es zwar sehr wohl ein
AufSerhalb des Rechts gibt, dahingegen aber kein AufSerhalb der Sittlichkeit (vgl. Zu-
pancic 2001, 71). Das Sittengesetz ereignet sich in jeder Situation und spricht
sein kategorisches Sollen aus. Dabei folgt es keiner kontingenten Ordnung,
ganz gleich ob wir diese Ordnung nun als Gesetzesordnung oder natiirliche
Ordnung auffassen, sondern entspricht der Faktizitat der reinen praktischen
Vernunft. Im Vergleich mit der gesetzlichen Ordnung, die sich durch die kla-
re, zweiwertige Struktur von Legalitit und Illegalitit auszeichnet, bildet das
Sittengesetz einen Uberschuss, einen Rest. (In der Terminologie der Logik
ausgedriickt: Das Sittengesetz ist mehrwertig.) In der Perspektive der gesetz-
lichen Ordnung fillt dieser Rest weder in die Sphire der Legalitit, noch in
die der Illegalitit. Man kann sagen, er geht das Gesetz als solches schlichtweg

- am 14.02.2026, 11:52:42.

125


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Kritik der ethischen Institution

nichts an. Das Gesetz bzw. die Rechtsprechung im Sinne des Gesetzes kann
nur dariiber ein Urteil fillen, ob meine Tat dem Recht gemif} oder ihm wi-
dersprechend ist. Woriiber es keine Aussage machen kann bzw. darf, ist ers-
tens seine eigene Legitimitit und zweitens ob mich meine Tat zum Menschen
oder Unmenschen macht. Hier begegnen wir dem entscheidenden qualitati-
ven Unterschied zwischen dem kontingenten (inter-)nationalen Recht und dem
universalen Menschenrecht. Wihrend das (inter-)nationale Recht als geltendes
Recht iiber Legalitit und Illegalitit innerhalb der Ordnung, die es garantiert
(genitivus subjectivus und genitivus objectivus), entscheiden kann, liegt es auRer-
halb seines Bereichs, ein qualitatives Urteil iiber das Wesen des Rechtssub-
jekts, d.h. iiber den Menschen als Vernunftwesen, zu fillen.

Angesichts dieses Sachverhalts kénnen wir uns nun derjenigen Situation
erneut annihern, die Kant nur allzu vertraut ist und die uns bereits im vo-
rigen Kapitel begegnete, nimlich der Franzosische Revolution in deren Kon-
text es am 26. August 1789 zur ersten Erklirung itber die Menschenrechte
kam. Neben dem Sturm auf die Bastille und der Hinrichtung Louis XVI. ist
es dieser historische Akt, in dem sich das Sittengesetz ereignet. Es versteht
sich von selbst, dass das franzgsische Volk hier gegen das seinerzeit gelten-
de Recht verstoflen hat. Im Sinne des Sittengesetzes aber handelt es sich bei
dieser Tat um einen politisch-ethischen Akt historischen Ausmafies, in dem
sich das Faktum der Vernunft unter Beweis stellt und die Volkssouverinitit
die Souverinitit des Monarchen abldst. Maus bringt den Sachverhalt auf den
Punkt:

Der Wille des Volkes ist nur dem geltenden Recht unterworfen, wahrend er
dessen Celtungsdauer selbst bestimmt. Das Prinzip der Volkssouveranitit
bricht mit der traditionalistischen Vorstellung, daf die Rechtsordnung ih-
ren Geltungsgrund in sich selber haben kénne. Gesellschaftliche Autonomie
der Gesetzgebung bedeutet in diesem strengen Sinne, daf3 Volkssouverinitdit
aufSerhalb der geltenden Rechtsordnung in ihrer Gesamtheit steht. Der rechtsan-
dernde und rechtsbegriindende Wille des Volkes kann sich nicht aus dem
Recht ableiten, weil er diesem vorhergeht. (Maus 1994, 40f.; Herv. T.M.)

Die Formulierung der unverdufRerlichen Menschenrechte ist also nur aus dem
Grund méglich, weil die Volkssouverinitit auflerhalb der geltenden Rechts-
ordnung situiert ist. Volkssouverinitit und Menschenrechte sind unbedingte Deri-

- am 14.02.2026, 11:52:42.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

vate des Sittengesetzes.”> Dies war bereits in derjenigen Formulierung des Sit-
tengesetzes angelegt, in der Kant festhilt, dass der Mensch nur als Zweck,
niemals als Mittel behandelt werden darf.

Hier ist noch einmal an Sebastian Castellios Satz zu erinnern, der uns in
Kapitel I schon begegnet ist: Wenn dieser festellt, dass seinen Menschen zu
toten« nicht bedeutet kann, >eine Lehre zu verteidigen<, dann handelt es sich
dabei (via negativa) um eine Formulierung des Sittengesetzes avant la lettre.
Die Formulierung impliziert dariiber hinaus institutionelle Konsequenzen,
die mit der Einsicht des Sittengesetzes einhergehen. Recht, Gesetz und mit
ihnen die Institution erscheinen nur innerhalb der gegebenen Ordnung als
selbstgeniigsam, bei genauerem Hinsehen muss man aber erkennen, dass sie
es nicht sind, sondern dass ihre Bedingung jenseits ihres Zustindigkeitsbe-
reichs liegt, denn die Institution ist kein natiirliches Produkt, sondern ein
kulturelles Artefakt innerhalb der symbolischen Ordnung der menschlichen
Welt. Verteidigt sich die Institution mit ihren eigenen Mitteln, allein um ihrer
inhidrenten, eindeutigen (d.h. zweiwertigen) Ordnung willen, dann tendiert sie
dazu, iiber Leichen zu gehen. Das heifdt aber auch, dass diese Verteidigung,
die unter das Paradigma der inhirenten Selbstgeniigsamkeit der Institution
fille, unsittlich und unmenschlich ist, auch wenn sie im Kontext der gelten-
den (Rechts-)Ordnung als rechtmifiig oder gar gerecht erscheinen mag.

Kant war sich dieser Konsequenz seiner Lehre sehr wohl bewusst. Dieses
Bewusstsein spiegelt sich vor allem in seinen Reflexionen tiber die Souveri-
nitit und den Souverin wider. Er erkennt, dass es in Anbetracht des Sitten-
gesetzes unmoglich ist, die Souverinitit als solche logisch vorauszusetzen,
geschweige denn, dass es zuldssig wire, sie als Attribut eines einzelnen Sou-
verans zu betrachten, der dadurch dem nicht-souverinen Volk vorangestellt
wiirde. Souverinitit ist wesentlich faktisch; ist sie institutionell gebunden, so
ist sie als illegitim zu bewerten. Daher ist auch die Behauptung der exklusiven
Souverinitit einer bestimmten Person, die dann den Anfang macht (GpxeLv)
und der die Ubrigen notwendigerweise nur folgen kénnen, unhaltbar: »Wo

25  Als Derivat des Sittengesetzes sind daher Menschenrechte und Menschenwiirde keine
Voraussetzungen desselben. Das Missverstindnis entsteht dann, wenn dieses Deri-
vat als ein vorgangiges Naturgesetz dargestellt wird. Diesem Missverstandnis entgeht
auch Kant selbst nicht (vgl. die Naturgesetzformel des kategorischen Imperativs in
GMS 52.81f.). Die (unbewusste) Voraussetzung einer solchen Naturgesetzlichkeit wére
allerdings aufgrund ihres utilitiren Charakters fatal, wie wir anhand von Sade gesehen
haben (siehe Kapitel 11.3). Vgl. auch Lipowatz 2005, 52.64; Lacan 2016b, 95-100.

- am 14.02.2026, 11:52:42.

127


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Kritik der ethischen Institution

staat u. Volk zwey verschiedene Personen sind ist despotismc, notiert sich
Kant (1955b, 163). Wo nicht das ganze Volk (konsequenterweise miissen wir
Volk hier im kosmopolitischen Sinne lesen) Souverin ist, da besteht in jedem
Fall der Verdacht eines irgendwie gearteten Despotismus.

Wenn Souverdnitit faktisch ist, dann ist damit vor allem eines gesagt: sie
ist nicht ohne ein sittliches, handelndes Subjekt. Unter Zuhilfenahme lacan-
scher Terminologie lisst sich ferner sagen: Souverinitit ist real. Das Reale ist
aber das, was nicht ins Register des Imaginiren tiberfithrt werden kann und
auch der Einhegung im Register des Symbolischen widersteht. Das souverine
Subjekt lasst sich nicht in einem Bild oder einer wirklichen Person fixieren.
Und auch der Akt kann nicht »festgehalten< werden. (So besticht etwa Eugéne
Delacroix‘ berithmtes Gemailde Die Freiheit fiihrt das Volk gerade durch die Im-
plikation der Dynamik; das Werk umspielt sozusagen das Reale der Volkssou-
verinitit.)?® Der Akt ist zwar faktisch real, aber was er verwirklicht (nimlich
die ungeteilte Souveranitit des Volks) ist kein simples An-sich-Seiendes. Und
schon gar nicht ist die Souverinitit in irgendeiner Weise ein ontologischer
Term, d.h. sie hat kein Sein, das unabhingig vom Akt der Verwirklichung Be-
stand hat. Bildlich gesprochen, Souverinitit >schwebt nicht frei im Raum, so
dass man sie nur an sich nehmen briuchte.

Diese Erkenntnis wirft selbstverstindlich ein neues Licht auf die Frage
der Legitimitit des >souverinen< Monarchen. Eine kurze Wiederholung: Wir
haben gesehen, dass der Monarch nur innerhalb der zweiwertigen patriar-
chalen Logik Souverin sein kann. Allerdings verwirklicht sich die symboli-
sche Ordnung des Patriarchats als eine hereditire Logik, in der nicht nur
Gene, sondern auch Attribute wie Macht und Autoritit (bzw. Kapital) vererbt
werden. Damit Macht und Autoritit (und mit ihnen eben auch Souverini-
tit) vererbt werden konnen, bedarf die patriarchale Logik zweierlei mitein-
ander verschrankter imaginirer Narrative, mit deren Hilfe die symbolische
Ordnung legitimiert wird. Erstens bedarf sie eines imaginiren Wahrheitsga-
ranten, zweitens muss dieser als apXr der von nun an als >natiirliche Ord-
nung« bzw. »Schépfungsordnung« geltenden >Ordnung des Lebens« inszeniert
werden. Der imaginire Vater betritt die Bithne — im pseudo-transzenden-
talen Gewand. Was ihn auszeichnet, ist, dass er als eindeutiger Nullpunkt
von Macht und Autoritit erscheint und damit auch als unbedingter Souve-
ran. Das aristotelische (und scholastische) Bild vom unbewegten Beweger ver-

26  Zur Dynamik des Bildhaften vgl. die berithmte Abhandlung Laokoon von G.E. Lessing
(1998).

- am 14.02.2026, 11:52:42.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

anschaulicht diesen Sachverhalt nur zu gut. Hier zeigt sich ferner, dass die
surspriingliche< Souveranitit, die Vater, Pontifex und Monarch beerben, sehr
wobhl als eine imaginiert wird, die — man verzeihe uns den erneuten Riickgriff
auf das krude Bild - >frei im Raum schwebt«. Die freischwebende Souveri-
nitit wird im symbolischen Akt (z.B. des Handauflegens, der Krénung, der
Taufe etc.) ergriffen. Im symbolischen Akt verwirklicht sich der Totemismus
der patriarchalen Ordnung in Form des Rituals. Und im sich stindig wieder-
holenden Ritual findet die Riickversicherung der symbolischen Ordnung aus
sich selbst heraus statt, nimlich als ihre Selbstinszenierung.

Das Ereignis der Franzosischen Revolution bricht radikal mit dieser Logik
der sich selbst tragenden Ordnung. Die »Faktizitit der Revolution« bedeutet
eine »Zisur zwischen dem Zustand, in dem Recht auf Gewalt basiert, und ei-
ner Entwicklung zu jener eigenen Gesetzgebung des Volkes, >welches allein
urspriinglich auf Recht gegriindet ist« (Maus 1994, 87; Kant 1955b, 188). Da-
mit verbunden ist natiirlich auch die Feststellung der Illegitimitit des mon-
archisch-absolutistischen Anspruchs auf Souverinitit. Entsprechend ist der
sich daran anschlieRende Konigsmord seinerseits zugleich ein symbolischer
Akt, genauer gesagt ein symbolischer Vatermord. Es ist hier aber nicht ein-
fach der Vater der Nation, der hingerichtet wird. Konsequenterweise stirbt
mit diesem symbolischen Vater auch der imaginire Vater, der bislang als Ga-
rant der Legitimitit des »gottlichen Amtes« jenes Vaters wirkte.

Es versteht sich, dass diese Implikationen seiner These fiir Kant selbst
aber zum Teil inakzeptabel sind: Denn Kant wiirde sich selbst widerspre-
chen, wenn er die Gewaltanwendung, die den Tod des Kénigs zum Zweck
hat, gutheiffen wiirde. Die Gewaltanwendung in staatlichen Angelegenhei-
ten kann, laut Kant, niemals rechtmifiig sein. Dementsprechend missbilligt
er auch den Kénigsmord (vgl. MS I, B 207-210/A 177-180, Anm.). Allerdings
nimmt er eine Differenzierung vor: »Unter allen Greueln einer Staatsumwil-
zung durch Aufruhr ist selbst die Ermordung des Monarchen noch nicht das
Argste; denn noch kann man sich vorstellen, sie geschehe vom Volk aus Furcht,
er konne, wenn er am Leben bleibt, sich wieder ermannen, und jenes die ver-
diente Strafe fiithlen lassen, und solle also nicht eine Verfiigung der Strafge-
rechtigkeit, sondern blof3 der Selbsterhaltung sein.« (MS I, B 207f./A 178f.)
Wiirde das Volk den Monarchen allein aus Angst vor seiner moglichen Wie-
derkehr als Souverin ermorden, dann miissen wir offensichtlich davon ausge-
hen, dass dieses Volk sich noch nicht seines eigenen Verstandes bedient und
noch keinen Schimmer von seiner eigenen Souverinitit hat. Vielmehr setzt
es die Souveranitit immer noch als ein positiv gegebenes Sein voraus, das

- am 14.02.2026, 11:52:42.

129


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Kritik der ethischen Institution

auch der Monarch einfach wiedererlangen kénnte. Angesichts dieser naiven
(offensichtlich pathologischen) Befiirchtung ermordet es den Monarchen um
der blanken Selbsterhaltung willen und bleibt damit als Ganzes das Subjekt,
dessen Gemeinwille vom Lustprinzip bestimmt wird. Dagegen dient die Hin-
richtung Louis XVI. »der ginzlichen Umkehrung aller Rechtsbegriffe« (MS
I, B 208/A 178). Nichtsdestotrotz hilt Kant fest, dass es sich hierbei um ein
Verbrechen handelt, »was ewig bleibt, und nie ausgetilgt werden kann (cri-
men immortale, inexpiabile)« (ebd.). Aber weil das souverine Volk zwar einer-
seits unter dem Recht steht, aber andererseits das geltende Recht bestimmt,
bewegen wir uns hier in der Grauzone des Ereignisses der Revolution, ih-
rem Realen. Damit ist gemeint, »daf’ das besondere Verbrechen der forma-
len Hinrichtung des Konigs nach Kant jedenfalls nicht einfach im Bruch der
geltenden Gesetze (das wire Mord), sondern in der Vernichtung des >Quells
der Gesetze, also in der Beseitigung des gesetzgebenden Souverins besteht
[...]« (Maus 1994, 65). Hier begegnen wir einer fundamentalen — und gewisser-
mafien erschreckenden — Tatsache des politischen Seins des Menschen, auf
die uns der freudsche Mythos vom Urvater bereits aufmerksam gemacht hat:
Die Griindung einer Ordnunyg ist stets mit einem (ultimativen) Gewaltakt verbunden.
Und das crimen immortale, als reale Geste jener Griindung, kriimmt den Raum
der symbolischen Ordnung und fungiert so zugleich als (primar unbewuss-
ter) Motor eines moglichen Widerstands gegen diese Ordnung. Das kantische
Programm der reinen praktischen Vernunft widmet sich nun der Entwicklung
eines ethisch-politischen Selbstverstindnisses des Menschen, das nicht den
Verzicht auf politische Revolution als solche involviert, sondern den grund-
satzlichen Gewaltverzicht im politischen und sozialen Kontext integriert.
Der Tod des imagindren Vaters wire nun eigentlich auch eine Konsequenz
der kantischen Philosophie: Kant stellt fest, dass der gesetzgebende Souve-
rin, »nach Freiheitsgesetzen betrachtet, kein anderer als das vereinigte Volk
selbst sein kann« (MS I, B 198/A 168). Sehr klar bringt er zum Ausdruck, dass
»mithin die Herrschergewalt des Monarchen ganzlich verschwand (nicht blof3
suspendiert wurde), und aufs Volk iiberging«, dessen »Gesamtwille selbst, der
Urgrund aller 6ffentlichen Vertrage ist« (MS I, B 243.244/A 213.214; Herv. T.M.).
Es versteht sich, dass Kant das, was wir als Imaginires verstehen, hier nicht
in Betracht zieht. Dennoch ldsst sich nicht verleugnen, dass seine Ausfiih-
rungen in aller Konsequenz auch auf die Sphire des Imaginiren tibergreifen
miissen. Die Macht des Monarchen wird eben nicht einfach suspendiert, son-
dern verschwindet ginzlich. Im Sinne des Sittengesetzes (»nach Freiheitsge-
setzen) ist dieses Urteil kategorisch. Angesichts der durch das Sittengesetz

- am 14.02.2026, 11:52:42.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

vermittelten Autonomie kann sich eine heteronome imaginire Autoritit ge-
nauso wenig behaupten wie ihr symbolischer Reprasentant. In epigramma-
tischer Weise spiegelt sich dieser Punkt in einer Sentenz aus Kants Aufkli-
rungsschrift wider: »Caesar non est supra grammaticos.« (Kant 1983k, A 491)

So steht auch Gott nicht iiber der >Grammatik der Schépfung< und spa-
testens, wenn er sich dem Menschen als Gesetzgeber offenbart, muss er sich
der Logik dieser Grammatik notwendigerweise unterwerfen, sofern seine Ge-
setze auch nur irgendeinen Sinn haben sollen. Hier erdfinet sich aber ein
enormes theologisches Problem, mit dem sich bereits die Kirchenviter kon-
frontiert sahen. Will man nimlich trotzdem noch auf Gottes Souverinitit be-
stehen, dann steht man vor einem Paradox: Denn auf der einen Seite ist Gott
der ohnmaichtige Gott, der keinen Einfluss auf die Naturgesetze hat und, wie
wir gesehen haben, dariiber hinaus auch dem Sittengesetz unterworfen ist,
aber auf der anderen Seite soll er der allmichtige Souverin sein, der die Welt
durch seine Weisheit leitet. Giorgio Agamben hat gezeigt, dass die Theologen
der Alten Kirche, des scholastischen Mittelalters und der Renaissance diesem
Paradox mit der Ausarbeitung einer hochelaborierten Okonomie des Himmel-
reichs und einer damit verbundenen Lehre von den Engeln (Angelologie)*”, als
Beamte bzw. Verwalter dieser von Gott instituierten Okonomie, begegneten
(vgl. zum Folgenden Agamben 2010). Was hier stattfindet ist die Verlagerung
der singuliren gottlichen Souverinitit auf ein neues, erweitertes imagini-
res Panorama, nimlich das des gottlichen Hauses (0lkog) und der entspre-
chenden Hauswirtschaft (OLKOVOWLQ), wo der Vatergott regiert, indem er die
snatitrliche Ordnung«bereitstellt und erhilt, wihrend seine Angestellten bzw.
Beamten, die Engel, mit der Verwaltung der Einzelfille betraut sind, die iiber
die natiirliche, géttliche Ordnung hinausgehen. Das Bild der géttlichen Oko-
nomie dient dabei der (Wieder-)Aneignung der Grammatik der Schopfung
durch die Verwalter-von-Gottes-Gnaden. Dadurch bildet es die shimmlische
Blaupause« fiir die innerweltliche Ordnung, fiir thre Hierarchie und fiir ihre
Tendenz zur Selbsterhaltung.?®

27  Eine der einschlagigsten und zweifellos einflussreichsten Darstellungen der Angelo-
logie findet sich bei Thomas von Aquin 1985, |, Quaestiones 106-113.

28  Agamben liefert auch eine maogliche Erklarung dafir, warum Kant in seinen moralphi-
losophischen Werken den Cottesbegriff wieder aufnimmt. Laut ihm ist namlich gera-
de die kantische Tugendlehre, d.h. Kants Gleichsetzung von Pflicht und Tugend, jener
theologischen Okonomie verpflichtet (vgl. Agamben 2013, bes. 177-185). Kant sucht die
Triebfeder fiir den Willen eben in dieser Verschmelzung, die natiirlich géttlich sank-

- am 14.02.2026, 11:52:42.

131


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Kritik der ethischen Institution

Kants Erkenntnis macht aber eine Neubewertung des Macht-, Autoritits-
und Souverinititsbegriffs im Kontext der reinen praktischen Vernunft erfor-
derlich. Und diese Forderung markiert das Scheitern jener imaginiren Oko-
nomie. Denn wenn es sich bei den Verwaltern, im Unterschied zum gottli-
chen Souverin, um eine Vielzahl von Akteuren handelt, basiert ihre vermeint-
liche Autoritit doch auf jener singuliren, imaginiren Souverinitit, die ihr
Amt sanktioniert. Das Staatsmodell der Reprisentanten-von-Gottes-Gnaden
scheitert damit an der Grundlegung der Volkssouveranitit aus der reinen Ver-
nunft.

Nun stellen sich uns trotzdem einige Fragen: Wie verhilt es sich mit dem
Imaginiren der Volkssouverdnitit? Kénnen wir einfach davon ausgehen, dass
mit den Erkenntnissen der kritischen Philosophie die Frage des Imaginiren
zu Grabe getragen werden kann? Auch wenn es sich hier um einen radikalen
Einschnitt im politisch-ethischen bzw. sittlichen Selbstverstindnis des Men-
schen handelt, so haben wir es doch auch bei der Volkssouverinitit immer
noch mit dem Begrift der Souverdnitit zu tun. Mit Maus haben wir bereits fest-
gestellt, dass auch die Volkssouverdnitit »nur in >monistischer< Forme, ver-
standen als unteilbare Einheit von Souverinitit und Freiheit, garantiert wer-
den kann (vgl. Maus 1994, 55). Laufen wir durch diese notwendige Einheits-
vorstellung nicht Gefahr, auch die Volkssouverdnitit im Register personaler,
imaginirer Kategorien begriindet zu sehen, sofern nicht stets ihr (mehrwer-
tiger) Grund in der reinen praktischen Vernunft hervorgehoben wird? Das
Imaginire bildet eine fundamentale Dimension des menschlichen Geistesle-
bens und lisst sich nicht einfach wegrationalisieren. Es wird also auch dar-
um gehen miissen, das Imaginire, dessen Relativierung das kritische Denken
fordert, als Aspekt des politisch-ethischen Diskurses zu verstehen, was aber
ein Verstindnis desselben voraussetzt, das nicht im Widerstreit zur reinen
praktischen Vernunft steht. Wenn wir uns im folgenden Kapitel dem Sittlich-
keitsbegrift Hegels zuwenden, dann werden wir sehen, dass eine dialektische
Vermittlung hier durchaus im Bereich des Moglichen ist.

tioniert ist, da die tugendhafte Pflicht in der theologischen Tradition am Begriff des
Amts hangt.

- am 14.02.2026, 11:52:42.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

