
40 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Umwelt gleich mit. Besonders deutlich wird dies, so Foucault, bei den christ-

lichen Schulen, die neben den eigenen Schüler(innen) auch gleich die Eltern

und das familiäre Umfeld kontrollieren.44

Was kann das Subjekt dennoch tun?45

3. Zweite theologiehistorische Case Study: Institutionalisierung
der Kontrolle in der Ohrenbeichte und ihre
machtförmigen Konsequenzen

Durch die Institutionalisierung der Kontrolle der Sünde bei gleichzeitiger Er-

wartung der Bildung der inneren Regungen des Subjekts im Prinzip ist mit

dem Konzil von Trient erneut auf die Ohrenbeichte festgelegt. Nachtridenti-

nisch bleibt der kirchliche Wunsch der Kontrolle allerdings nicht bei diesem

Sakrament bestehen. Es addieren sich, eben besonders nach der Reformati-

on durch die Konfessionalisierung auf der einen, die beginnende Loslösung

von kirchlicher Vormundschaft durch die Philosophie und die erstarkende

Naturwissenschaft auf der anderen Seite, andere Formen hinzu.46 Die Ver-

antwortung der oder des Einzelnen für ihr/sein Inneres und daraus folgernd

für ihre/seine Taten werden immer weiter ausgeweitet47, und auf diese Weise

44 Vgl. ebd., S. 917f.

45 Vgl. dazu auch G. Werner: 2019a; dies.: 2019c; dies.: 2020d; M. Röll/R. Nigro 2017; H.

Kämpf: 2008; G. Unterthurner: 2008; K. Schubert: 2008.

46 Ebertz führt als weiteres verstärkendes Element das Aufstellen des Beichtstuhls an,

der sowohl das Geheimnis als auch den öffentlichen Raum verband und durch die Dis-

kretion ermöglichte, an Leitfäden orientierte detaillierte Fragen zu stellen. Der regel-

mäßigere Eucharistieempfang hatte nicht nur die häufigere Beichte zur Folge, sondern

mit ihr die regelmäßige Gewissenserforschung, »all diese und andereMaßnahmen zur

Gewissensmodellierung, zur Steigerung von Selbstzwängen über die Verinnerlichung

von Fremdzumutungen, die sich durch neue Formen der wechselseitigen Abhängig-

keit im 16. und 17. Jahrhundert ergaben, liegen in der Linie der Erzeugung des ›mo-

dernen Selbst‹.« (M. N. Ebertz: 2004, S. 144) Zudem zählt Ebertz die Einführung der

Kollektiverstkommunion sowie die Kontrolle des regelmäßigen Beichtens von Schul-

klassen an. (Vgl. ebd.) »Hiermit wurden bereits Kinder zumindest in Ansätzen mehr

oder weniger kontinuierlich damit konfrontiert, auch ihren Affekthaushalt selbstän-

diger kontrollieren und steuern zu lernen und die Trennung des Handelns von den

eigenen Impulsen einzuüben.« (Ebd., S. 144f., S. 149f.) Vgl. zum Beichtstuhl: Gisevius:

2020.

47 Vgl. A. Prosperi: 2001, S. 175-197. Prosperi untersucht in diesem Zusammenhang die

weitreichenden Entscheidungen, die im Nachgang des Konzils von Trient getroffen

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 41

Veränderungen evoziert, in denen »zentrale, [und] für die Handlungssteue-

rung des modernen Menschen konstitutive Prozesse«48 hervorgebracht wur-

den. Im Kern, so meine These, geht es bei diesen Veränderungen um den

Machterhalt von Institutionen, die – durch die wachsende Mündigkeit der

Subjekte, die aufgrund ihrer Bildung, der Fähigkeit zur Selbstreflexion und

der Selbsterkenntnis zu kritischen Subjekten werden – in ihrem umfassenden

Anspruch gefährdet sind. Allen voran wird dies für die katholische Kirche gel-

ten. Im Folgenden geht es um die Prozesse und Strukturen der Machtförmig-

keit wie auch der Machterhaltung dieser Institution. Sie dient als Case Study

für Foucaults Machtanalysen.

Die Steigerung des kirchlichen Machtanspruchs auf den Menschen wird

immer umfassender verstanden und institutionalisiert. Dies betrifft unter-

schiedliche Bereiche und unterschiedliche Formen, die je miteinander in ei-

nerDynamik stehen. Zunächst kann die Inquisition und ihre Verquickungmit

der Beichte als erstes Beispiel dienen.49 Adriano Prosperi verdeutlicht die Pro-

blematik der nachtridentinischen Kirche, die auf der einen Seite den Zölibat

verschärft, auf der anderen Seite aber von den Beichtenden umfassende, eben

auch bis ins kleinste sexuelle Detail, Bekenntnisse erwartet. Prosperi wört-

lich: »Die sakrale Funktion des Sündenrichters erforderte einen nicht in die

Sünden des Fleisches verwickelten Priester.«50 Für eine weiterführende Kon-

trolle, die auch vor Gericht verwendet werden konnte, denn die Beichte steht

unter dem Beichtgeheimnis und bildet somit ein Forum Internum, konn-

te diese zweite Befragung nur vor oder nach der Beichte stattfinden.51 Vor

dem eigentlichen sakramentalen Akt kann und sollte gefragt werden, ob hä-

retische Handlungen oder Gedanken vorliegen. Die Verquickung von Beichte

und Inquisition stellt nicht nur die theologische Entscheidung vor Augen, die

wurden, um sexuelle Übergriffe von Priestern auf weibliche Poenitenten zu verhin-

dern und zu ahnden (vgl. ebd.).

48 M. N. Ebertz: 2004, S. 145.

49 Vgl. dazu ausführlich: G. Werner: 2016; dies.: 2019a; dies.: 2019c; dies.: 2020d; dies.:

2020e. Die Darstellung orientiert sich an diesen Arbeiten.

50 A. Prosperi: 2001, S. 196.

51 Dahinter stand die Notwendigkeit, eine Beichtkontrolle einzurichten, die durch zwei

Fragen strukturiert wurde: durch die Frage zur Häresie, denn von der Beantwortung

hing im weiteren Verlauf ab, ob es zur Beichte kam oder zur Inquisition, und durch die

Frage zum sexuellen Verhalten, die aber nichtmehr nur einemoralischewar (vgl. ebd.,

S. 196).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Beichte weiterhin im Sprachspiel des Gerichts zu belassen, sondern sie ver-

weist auf die tiefer liegende theologische Problematik, so Prosperi, dass die

»in sich selbst geschlossene Kirche […] in der Absicht, sich als perfekten Kör-

per darzustellen, ein Polizeisystem [schuf], damit das Beichtsakrament nicht

an gesellschaftlichem Ansehen verlöre«52. Denn problematisch waren für die-

se Kirchenkonzeption unter anderem die bestätigten Fälle der sexuelle Über-

griffe auf Frauen in der Beichte, der Tatbestand der sogenannten sollicitatio.53

In der Beichte sind diese aber nicht nur Häresie, sondern negieren damit das

Sakrament und beschädigen das Ansehen der Kirche.

Vor allem aber steht ein solches Verständnis der Beichte als Gericht in

einer unübersehbaren Spannung: Zwischen der Beichte als juridischer Kon-

struktion und Schutz der Institution – im Zweifel durch die Inquisition –

und den subjektiven Akten der Reue, des Bekennens und der Genugtuung

des Beichtenden, die stärker die seelsorgend-ärztliche Seite des Priesters be-

tonen. Allerdings kann ohne diese Elemente das Sakrament nicht zu stande

kommen. Dies geschieht nun nur noch in der sogenannten ›Ohrenbeichte‹

und bewegt sich damit im Bereich hochpersonalisierter Kontrolle der inneren

Regungen durch die eigene Erkenntnis, die aber ebenso durch den Priester

angeregt und kontrollierbar ist. Mit anderen Worten: Dieser erste institutio-

nelle Machterhalt in der frühen Neuzeit verdeutlicht die Vorstellung der ma-

kellosen, heiligen Kirche mit ihren ebenso makellosen, kultisch reinen Amts-

trägern. Diese Dynamik ist mit den Untersuchungen von Foucault zur Parr-

hesia weiterzudenken.

Allerdings bietet die Neuzeit eine weitere Veränderung, die die Machtför-

migkeit dieser makellosen Kirche und ihrer Amtsträger grundlegend in Frage

stellt und eine neue Reaktion zum Machterhalt hervorruft. Michael Ebertz

kann in seiner ausführlichen Studie zum Glauben an die Ewigkeit nachwei-

sen, dass die radikale Veränderung der erkenntnisleitenden Prinzipien und

der wissenschaftsförmigen Annahmen der Welt- und Naturwahrnehmung

durch die Gläubigen das Setting der Kontrolle nachhaltig verändert. Denn

52 Ebd., S. 196. Die dogmenhistorische Spitzfindigkeit an dieser Stelle sei auch genannt:

Die Anstrengung, das Prinzip der Sündenvergebung sakramental zu begründen und

mit einem Kirchenbild der perfekten Gesellschaft, ohne eine genuin ekklesiologische

Begründung zu verbinden oder auch nur eine Einbindung des Sakraments in den Ge-

samtkontext einer geistgeleiteten Überlieferungsgemeinschaft zu liefern, wird mehr

als deutlich.

53 Vgl. ebd., S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 43

vor allem die aufkommenden (Natur-)Wissenschaften führen zu einer Kolli-

sion mit den bisher gängigen theologischen Strafmotiven.54 Es stellt sich ei-

ne kognitive Diskrepanz ein, die zwischen den Predigten auf der einen, den

wissenschaftlichen Erkenntnissen auf der anderen Seite verläuft.Die intellek-

tuellen Kreise des 17. und 18. Jahrhunderts lösen diese Dissonanz durch die

Umdeutung dogmatischer Kernbereiche, denn sie glauben nicht mehr an die

Deutung, dass z.B. die unmittelbare Strafe Gottes durch Donner und Blitz,

Erdbeben und Feuer geschieht. Das angeeignete eigene naturwissenschaftli-

che Wissen ist zu umfangreich, um sich von derartigen Drohpredigten ein-

schüchtern zu lassen. Zudem werden die biblischen Quellen zunehmend ei-

genständig gedeutet, und zwar – dies ist wesentlich –, in Übereinstimmung

mit den gegebenen eigenen Wissensbeständen. Das bedeutet eine relevan-

te Transformation, denn die Bibellektüre bekommt eine kritische Reflexion

aufgrund eigenen Wissens und nicht aufgrund der Predigten oder Aussagen

kirchlicher Autoritäten. Um nicht in weiten Bereichen die Bindung der Gläu-

bigen an die Kirche zu riskieren, musste institutionell reagiert werden, in-

dem sowohl liturgisch-pastoral als auch das Verständnis der Sünde und ihrer

Folgen, eben auch bis in die Ewigkeit, neu figuriert werden musste. Diese

theologische Veränderung transformiert allerdings auch das Gottesbild und

nicht nur die Vorstellung der persönlichen Sünde und ihrer Strafen:

»Die vernünftige Gottesverehrung richtete sich vor allem auf Naturwahr-

nehmungen und auf vernunftbezogene Analogieschlüsse aus der Alltags-

welt. Katholische Kinder lernen aus ihren reformpädagogischen Schulbü-

chern Gott als weisen Schöpfer und Erhalter einer funktionierenden Natur

kennen.«55

Auf diese Weise entsteht eine signifikante Binnendifferenzierung im katho-

lischen Kirchenalltag, die – so Michael Ebertz und Andreas Holzem – sich

vor allem am Emporsteigen des neuzeitlichen Bürgertums festmacht. Dieses

54 Ausführliche Beschreibung beiM. N. Ebertz: 2004, S. 149ff. Dass die Skepsis gegenüber

dem überkommenen Unsterblichkeitsglauben gerade in protestantisch geprägter Ge-

lehrsamkeit des doppelten Ausgangs des eschatologischen Gerichts zu einemWieder-

aufleben der origenistischen Apokathastasis-Lehre führte, scheint – so Ebertz – Hand

in Hand mit der sich entwickelnden pädagogischen Vorstellung einherzugehen, die

den Strafen zugesprochen wurde. (Vgl. ebd., S. 152f.)

55 A. Holzem: 2015b, S. 764.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

wendet sich vom gewöhnlich empfundenen Kirchenvolk ab und erklärt zen-

trale Elemente kirchlicher Überlieferung als weniger bis nicht mehr verbind-

lich.56 Diese neue Konstellation innerhalb des Katholizismus, die sich nicht

mehr primär an den Ständen orientiert, sondern die Trennlinie an kognitiven

Dissonanzen beschreibt, die sich zwischen gebildeten Laien und Klerus auf

der einen und ungebildeten Laien und als rückständig empfundenem Klerus

auf der anderen Seite darstellt, prägt die kirchliche Realität.57 Der Verlust der

alltäglichen Plausibilitätsbasis in Glaubensfragen auch bei den katholischen

Laien geht mit einer regen theologischen Reflexionskultur einher.58 Diese

ist aber mit der gleichzeitigen Pädagogisierung sowie der Moralisierung des

Subjekts wahrzunehmen, so dass es den Eindruck macht, dass lediglich die

Signaturen der Deutung verschoben werden. Spätestens das 18. Jahrhundert

entwickelt sich zu einem pädagogischen Jahrhundert, in dem die anthropo-

logische Idealvorstellung prägend ist, dass der Mensch beides perfekt ausbil-

den könne: die Kräfte der Seele und des Verstandes.59 Diese Entwicklung ist

in der Selbsterfahrung des aufgeklärten Menschen nicht mehr wegzudenken

und umgeht dabei weder das katholische Milieu noch die Glaubensgrundla-

gen des religiösen Menschen als solchem. Die Idealtypisierung von Jesus als

dem perfekten Lehrer geht mit den verändernden Bildungsstrukturen Hand

in Hand.60

Allerdings ist der in den letzten Jahrzehnten vielbeschworene Plausibili-

tätsverlust christlicher Glaubensinhalte gerade nicht in der üblichen Verfalls-

metapher des christlichen Glaubens seit dem Mittelalter durch philosophi-

sche Reflexionen zu kausalisieren, sondern es handelt sich um eine selbst-

organisierte Entwicklung, die ihren Ursprung wohl deutlich stärker in der

kirchlichen Aufforderung zu suchen hat, für die inneren Bewegungen und

Affekte nicht nur verantwortlich zu zeichnen, sondern diese auch noch zu er-

gründen, begründen und zunehmend als eigene Biographie erzählen zu kön-

nen, als in den Philosophien der Aufklärung.61 Denn es ist ja gerade nicht erst

die Aufklärung mit ihren religionskritischen Implikaten, die sowohl tradierte

56 Vgl. M. N. Ebertz: 2004, S. 155.

57 Vgl. ebd., S. 156.

58 Vgl. ebd., S. 159f.

59 Vgl. A. Holzem: 2015b, 761f.

60 Vgl. ebd., S. 762.

61 Vgl. ebd.; A. Hahn: 1982; M. N. Ebertz: 2004; u.a.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 45

Überlieferungen nachhaltig hinterfragt als auch das Subjekt zum verantwort-

liche handelnden Akteur seiner Handlungen macht. Sondern die ›laisierte‹

Kultur, so Michael Ebertz, hat ihren Herauslösungsprozess aus der »norma-

tiven Vormundschaft und Kontrolle der kirchlichen Gnadenanstalt«62 schon

längst begonnen. Diese Autonomisierungstendenzen, die Michael Ebertz am

Beispiel von Totenzetteln und Testamenten bis zum Beginn des 19. Jahrhun-

derts extrahiert, zeigen sich vor allem in der Distanzierung von einer jenseiti-

gen Sünden- und Jenseitsvorstellung, die sich nun primär als »innerweltliches

Jenseits der Überlebenden«63 zeitigt. Weniger die Sorge um das Jenseits prägt

die religiös-emotionale Perspektive auf das Leben, sondern die Frage, worin

das Andenken im Diesseits besteht. Damit verbindet sich die Sorge darum,

wie das Leben als moralisch undmonitär geordnetes den Nachkommen über-

geben werden kann. In einer Spannung zu diesen Tendenzen, zu denen auch

der beinahe komplette Wegfall der Totenmesse gehört, steht der bleibende

Umgang mit dem traditionellen Sakrament der Beichte und damit mit den

Sünden. Selbst wenn sich also Loslöungsdynamiken aus der kirchlichen Vor-

herrschaft belegen lassen, wirkt es doch so, dass die Folie, auf der das Leben

gedeutet wird, dennoch innerhalb der Grenzen des Religiösen verbleibt und

seien diese auch noch so porös. Ungelöst ist also die Frage, ob die von Micha-

el Ebertz so emphatisch betonte Verschiebung im Wissens-, Begründungs-

und damit auch imMachtverhältnis zwischen Klerus und Laien an einemwe-

sentlichen Punkt christlichen Lebens, nämlich der Lebensführung und ihrer

Heilsrelevanz, tatsächlich nachhaltig und umfassend zu grundlegenden Um-

brüchen in der Religionsausübung und Subjektgestaltung geführt hat.64 Die-

sen Schritt wird tatsächlich erst die Aufklärung gehen. Die zweite Linie der

Veränderung nach Trient lässt sich durch den Einfluss der Bildung und Päd-

agogisierung feststellen, die das gläubige Subjekt aus der alles normierenden

Heilsanstalt der Kirche herauslöst und zur Eigenverantwortung führt. Dem

entspricht der zweiteVersuch desMachterhalts durch eine veränderte Pastoral

und eine stärkere theologische Ausbildung der Kleriker.

62 M. N. Ebertz: 2004, S. 171.

63 Ebd., S. 157 [kursiv im Original]. So habe sich bis zum Ende der 18 Jahrhunderts das

Testament in eine »säkularisierte Verfügung« (ebd., S. 173) verändert, an der auch das

19. Jahrhundert nichts mehr ändere. 1820-1829 bestimmen nur noch 10% eine Seelen-

messe in ihrem Testament.

64 Vgl. J. Casanova: 2015, S. 45-69; S. 65 betont den zweifachen Exodus von Männern im

19. Jahrhundert aus der katholischen Kirche: die Intellektuellen zu Beginn des 19. Jahr-

hunderts und die Künstler in der Mitte/Ende des 19. Jahrhunderts.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Andreas Holzem betont gegenüber diesen Autonomisierungstendenzen

der neuzeitlichen intellektuellen Kreise allerdings deutlich kritischer die blei-

bende pastorale Macht, die sich in der Verkündigung lediglich einer Umeti-

kettierung unterzieht, um Argumentationsfiguren zu finden, die in der Ver-

kündigung als »vernünftige Lehre, bürgerliche Sitte und ganzpersonale Er-

leuchtung«65 appliziert werden und führt damit eine dritte Form des Macht-

erhalts in der Transformation der gesellschaftlichen und kirchlichen Situation

der Neuzeit ein. Allerdings steht dieser volksaufklärerische Konservatismus

aber gerade in einem gewissen Gegensatz zum Selbstentwurf der pädago-

gischen Begeisterung. Dies ist meines Erachtens bei aller vorfindbaren Au-

tonomisierung seit dem 17. Jahrhundert nicht zu unterschätzen. Der heftige

Disput um die Reue66 zumBeispiel konnte ja nur deswegen so eskalieren,weil

ein Restunbehagen gegenüber einer der laxen Moral beschuldigten Seelsorge

dort geblieben ist, wo die Konsequenzen zu spüren sind: in der Buße.

Eine Vergebung der Sünden für nur eine noch so geringe Reue stellt das

gesamte System der Sakramentalität und der Ernsthaftigkeit von Sünde in

Frage.67 Dabei ist diese Entwicklung ausgesprochen paradox. Denn gerade

die Individualisierung der Beichte und damit der Subjektivitätsschub des

Sündenverständnisses führt ja überhaupt erst zu dem Moment, in dem der

Mensch sich als verantwortlich handelndes Subjekt versteht und seine Hand-

lungen in einen biographischen Zusammenhang stellt, der dann mit John

Locke Identität genannt wird.68 Zugleich hat diese Individualisierung dog-

matisch die Konsequenz, dass die Vergebung der Sünden als sakramentaler

Vorgang ihre ekklesiologische und soziale Dimension faktisch verliert.69

Zum Ende der Neuzeit findet eine weitere Veränderung statt, die eine

neue Form des versuchten Machterhalts dokumentiert. Denn diese unter-

schiedlichen Elemente, also die Individualisierung sakramentaler Praxis, die

Kontrolle der inneren Regungen durch die sich erweiternden Bußkataloge,

die Pädagogisierung und Moralisierung des Subjekts, die intellektuelle Ver-

schiebung der Wissensbestände mit ihrer Konsequenz einer wachsenden ko-

gnitiven Dissonanz unter den Gläubigen, die erneute Ermahnung des Konzils

65 A. Holzem: 2015b, S. 765.

66 Vgl. G. Werner: 2016, S. 254-258; 2017d.

67 Vgl. H. Vorgrimler: 1979; G.Werner: 2016, S. 254-258; dies.: 2017e. So die Stilllegung des

Streits per Dekret vom 05.05.1667 (DH 2070).

68 Vgl. G. Essen 2001, S. 146-151.

69 Vgl. G. Werner: 2016, S. 332-334; J. Hahn, Judith/G. Werner: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 47

von Trient zur jährlichen Osterbeichte stehen durchaus spannungsvoll zu der

pastoralen Praxis der Vervielfachung der Teilnahme an kirchlichem Gnaden-

handeln von der Mitte des 19. bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Denn mit

der Verstärkung der Moralisierung des Subjekts, die allerdings weniger das

aufgeklärte Selbstbewusstsein als die gehorsame Befolgung zum Ziel hatte,

wurde die Individualisierung des Sündenbewusstseins wieder in die Gnaden-

anstalt eingehegt.70

Der Bruch, der durch das Erstarken des katholischen Konservatismus

nach 1800 festzumachen ist, kann wohl nicht groß genug veranschlagt

werden und seine Voraussetzungen bleiben auch noch in der Phase einer

aufgeklärtenTheologie bis Mitte des 19. Jahrhunderts und der von ihr gepräg-

ten katholischen Frömmigkeit gegeben.71 Die Folgen dieser Entwicklung,

die sich in dem Zueinander von Beichte und sonntäglicher Eucharistie als

kirchlicher Praxis ausdrücken, sind nicht nur ein Sündenverständnis, das

sich erneut an den Taten orientiert, sondern auch ein Machtgefüge, das

sich amtstheologisch fundiert und göttlich legitimiert. Die mitlaufende

Folie dieser Entwicklung ist die ambivalente Metapher des Gerichtes, in

der der Priester den Richter symbolisiert. Diese ist mit der Metapher der

Krankheit kontrastiert, in der der Priester als Arzt stilisiert wird. So wird die

Situation der Beichte changierend zwischen Gericht und Arztbehandlung

codiert. In beiden Fällen ist das Abhängigkeits- und Machtgefüge zwischen

dem beichtenden Subjekt und dem die Absolution spendenden Priester

total. Diese vierte Entwicklung betont daher auch konsequent die bleibende

Pastoralmacht der Kirche, die das gläubige Subjekt in ihren Machtstrukturen

kontrolliert.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die theologische Entwicklung

des Sündenverständnisses und der Umgang mit diesem in der Beichte und

der Seelenführung zunächst zu einer gewissen moralischen Selbständigkeit

des Subjekts führt. Diese geht einher mit der wissensgeleiteten Umformung

angedrohter Strafen Gottes in ein von Naturwissenschaften und philosophi-

scher Reflexion geprägtes Verständnis von Sünde und Strafe. Zudem bleibt

die in Trient erneut dogmatisierte Struktur der Ohrenbeichte sozial so gut

wie folgenlos und hatte bis auf die Satisfactio, die in der Regel ebenfalls privat

durch Gebete oder Geld strukturiert war, keinerlei kirchliches Außen mehr.

70 Vgl. J. Dallen: 1986; G. Werner: 2016, S. 195-199.

71 Vgl. U. Lehner: 2016, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Biographisierung des sündigen Subjektes in der Innenschau eigener Af-

fekte und Regungen führt nicht nur zu einer neuen Literaturgattung des Ta-

gebuchs und des Romans, sondern lässt den altkirchlichen Beruf des See-

lenvaters als Arzt und Richter wiederbeleben. In diesen zusammenspielen-

den Motiven und Strukturen finden sich die Signaturen für selbst durch die

Aufklärung hindurch bleibende kirchliche Machtförmigkeit über das Leben

der Einzelnen oder des Einzelnen. Diese können sich in dem Maße totali-

sieren, in dem das Gedankengut aufgeklärten Denkens faktisch und theolo-

gisch in einem Nischendasein marginalisiert und schließlich unmöglich ge-

macht wird.72 Die nahtlose Vereinnahmung aller Bereiche des Lebens durch

den erstarkenden Ultramontanismus im Entwurf einer abgeschlossenen ka-

tholischen Gegenwelt zeitigt besonders dort Konsequenzen, wo sich Bildung

und Persönlichkeitsentwicklung treffen: nämlich genau im Feld von Schule

und Erziehung und in der kollektiven Vorbereitung auf die Erstkommunion,

die bereits seit dem 17. Jahrhundert eine biographische Vorverlagerung der

Erstbeichte zu Folge hat.73

Die Konsequenzen dieser Entwicklung sind bis heute spürbar und sicher

auch eine der systemischen Ursache für die Möglichkeit gewaltsamer Über-

griffe von Klerikern auf Minderjährige. Denn der Rückzug aus einer offenen

gesellschaftlichen Diskurssituation, die Einführung paternalistischer Bezie-

hungen zwischen Beichtkind und Beichtvater/Seelenführer, die sich durch

das ganze Leben zieht und so eine Mündigkeit gegenüber dem eigenen Leben

undUrteilen nur schwer entstehen lässt; dieWendung derWahrheitsfrage zur

Gehorsamsfrage, die eigene Begründungen und Reflexionen nicht mehr nur

nicht mehr verlangt, sondern verhindert und darüber hinaus als häresiean-

fällig deklariert, sind die prägnantesten Signaturen dieser Entwicklung.74 Die

Reglementierung des Lebens durch die wöchentliche Beichte seit Mitte des 19.

Jahrhunderts sowie die uneingeschränkte Machtdisposition der heiligen Kir-

che gegenüber dem als Sünder figurierten Gläubigen können in den Auswir-

72 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 776f; U. Lehner: 2016, S. 216f.

73 Vgl. M. N. Ebertz: 2004, S. 144f.

74 So die Entwicklung der lehramtlichen Ausweitung der Glaubensinhalte seit dem Bre-

ve Tuas Libenter von Papst Pius IX. in 1863 mit der Dogmatisierung am 24. April 1870

in der Konstitution »Dei Filius« (DH 3011) verbindlich erklärt, der Wiederholung in Lu-

men Gentium 25 auf dem II. Vatikanischen Konzil 1962-1965, wenngleich die zugrunde

gelegten Paramenter der Offenbarung grundlegend transformiert wurden zu einem

kommunikationstheoretischen Offenbarungsverständnis, das aber umso mehr in der

Spannung zum unbedingten Glaubensgehorsam steht.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 49

kungen einer lebenslangen Abhängigkeit und der eigenen Sündigkeit kaum

überschätzt werden.75 Angesichts der Errungenschaften der Neuzeit undMo-

derne in ihren positiven Konnotationen der Selbstkontrolle, Erkenntnis und

das Bewusstsein des eigenen Selbst und seiner Freiheit, ist diese Fremdkon-

trolle als beinahe zynisch zu beschreiben, weil die Unterwerfung unter ein

Wahrheitssystem katholisch im »Wundstarrkrampf des Antimodernismus«

(Otto Hermann Pesch) leitend wird.

Vor allem aber weisen diese theologiegeschichtlichen Ausführungen auf

ein weiteres Phänomen hin, welches Foucault in den letzten Vorlesungen vor

seinem Tod untersucht hat: Die Beobachtung nämlich, dass sich das Wahr-

heitsverständnis und dasWahrsprechen – insbesondere imBlick auf das Seel-

sorger:innen-Verhältnis – grundlegend verändert hat. Dies beschreibt die an-

dere Seite der Medaille, die mit Foucault im Blick auf die Beichte beleuchtet

werden konnte, also konkret der pastoralmächtige Zugriff auf das sündige

Subjekt, dass sich ›wahrmachen‹ soll, wobei dies vom Seelsorger nicht kon-

kret, sondern nur abstrakt erwartet wurde.

4. Parrhesia – vom Sujet zum Subjekt

Gerade zwischen dem monumentalen Werk Überwachen und Strafen und der

Studien zur Parrhesia ist eine wesentliche Veränderung des Denkens Fou-

caults wahrzunehmen. Petra Gehring stellt es knapp heraus: Foucault ent-

deckt die Freiheit als philosophisch und subjektkonstruktiv relevante Größe.76

Steinkamp beschreibt diese Entwicklung, indem er die Differenz im Subjekt-

verständnis von Foucault hervorhebt. Ist das Subjekt inÜberwachen und Strafen

ein unterdrücktes, vom Panoptikum vereinzeltes77, erscheint es in den letzten

Vorlesungen als ein durch die Kritik ermächtigtes Subjekt.78 Foucault veror-

tet dieses veränderte Subjektverständnis historisch in der Ausdifferenzierung

der Wissenschaften im 16. Jahrhundert, in jener Zeit also, in der die Philoso-

phie sich nicht nur ausdifferenzierte, sondern auch die Parrhesia der Vorherr-

schaft der Seelsorge entrissen hat.79 In dieser Zeit, in der Mitte der Neuzeit

75 Vgl. R. M. Scheule: 2002, S. 843; U. Silber: 1996, S. 20.

76 Vgl. P. Gehring: 2012, hier S. 16, 19, 28.

77 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 52.

78 Vgl. ebd., S. 53.

79 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 437.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009 - am 14.02.2026, 16:59:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

