40

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Umwelt gleich mit. Besonders deutlich wird dies, so Foucault, bei den christ-

lichen Schulen, die neben den eigenen Schiiler(innen) auch gleich die Eltern

und das familidre Umfeld kontrollieren.**

3.

Was kann das Subjekt dennoch tun?*

Zweite theologiehistorische Case Study: Institutionalisierung
der Kontrolle in der Ohrenbeichte und ihre
machtformigen Konsequenzen

Durch die Institutionalisierung der Kontrolle der Siinde bei gleichzeitiger Er-

wartung der Bildung der inneren Regungen des Subjekts im Prinzip ist mit

dem Konzil von Trient erneut auf die Ohrenbeichte festgelegt. Nachtridenti-

nisch bleibt der kirchliche Wunsch der Kontrolle allerdings nicht bei diesem

Sakrament bestehen. Es addieren sich, eben besonders nach der Reformati-

on durch die Konfessionalisierung auf der einen, die beginnende Loslésung

von kirchlicher Vormundschaft durch die Philosophie und die erstarkende

Naturwissenschaft auf der anderen Seite, andere Formen hinzu.*® Die Ver-

antwortung der oder des Einzelnen fiir ihr/sein Inneres und daraus folgernd

fiir ihre/seine Taten werden immer weiter ausgeweitet”’, und auf diese Weise

44
45

46

47

Vgl. ebd., S. 917f.

Vgl. dazu auch G. Werner: 2019a; dies.: 2019¢; dies.: 2020d; M. Roll/R. Nigro 2017; H.
Kampf: 2008; G. Unterthurner: 2008; K. Schubert: 2008.

Ebertz fiihrt als weiteres verstarkendes Element das Aufstellen des Beichtstuhls an,
der sowohl das Geheimnis als auch den 6ffentlichen Raum verband und durch die Dis-
kretion ermdglichte, an Leitfaden orientierte detaillierte Fragen zu stellen. Der regel-
maRigere Eucharistieempfang hatte nicht nur die haufigere Beichte zur Folge, sondern
mitihrdie regelmafiige Gewissenserforschung, »all diese und andere MaRnahmen zur
Gewissensmodellierung, zur Steigerung von Selbstzwingen tber die Verinnerlichung
von Fremdzumutungen, die sich durch neue Formen der wechselseitigen Abhangig-
keit im 16. und 17. Jahrhundert ergaben, liegen in der Linie der Erzeugung des smo-
dernen Selbstc.« (M. N. Ebertz: 2004, S.144) Zudem zéhlt Ebertz die Einfihrung der
Kollektiverstkommunion sowie die Kontrolle des regelmafiigen Beichtens von Schul-
klassen an. (Vgl. ebd.) »Hiermit wurden bereits Kinder zumindest in Ansidtzen mehr
oder weniger kontinuierlich damit konfrontiert, auch ihren Affekthaushalt selbstin-
diger kontrollieren und steuern zu lernen und die Trennung des Handelns von den
eigenen Impulsen einzuliben.« (Ebd., S.144f., S.149f) Vgl. zum Beichtstuhl: Gisevius:
2020.

Vgl. A. Prosperi: 2001, S.175-197. Prosperi untersucht in diesem Zusammenhang die
weitreichenden Entscheidungen, die im Nachgang des Konzils von Trient getroffen

14.02.2026, 16:58:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Verinderungen evoziert, in denen »zentrale, [und] fiir die Handlungssteue-
rung des modernen Menschen konstitutive Prozesse«*® hervorgebracht wur-
den. Im Kern, so meine These, geht es bei diesen Verinderungen um den
Machterhalt von Institutionen, die — durch die wachsende Miindigkeit der
Subjekte, die aufgrund ihrer Bildung, der Fihigkeit zur Selbstreflexion und
der Selbsterkenntnis zu kritischen Subjekten werden — in ihrem umfassenden
Anspruch gefihrdet sind. Allen voran wird dies fir die katholische Kirche gel-
ten. Im Folgenden geht es um die Prozesse und Strukturen der Machtformig-
keit wie auch der Machterhaltung dieser Institution. Sie dient als Case Study
fir Foucaults Machtanalysen.

Die Steigerung des kirchlichen Machtanspruchs auf den Menschen wird
immer umfassender verstanden und institutionalisiert. Dies betrifft unter-
schiedliche Bereiche und unterschiedliche Formen, die je miteinander in ei-
ner Dynamik stehen. Zunichst kann die Inquisition und ihre Verquickung mit
der Beichte als erstes Beispiel dienen.*’ Adriano Prosperi verdeutlicht die Pro-
blematik der nachtridentinischen Kirche, die auf der einen Seite den Zslibat
verschirft, auf der anderen Seite aber von den Beichtenden umfassende, eben
auch bis ins kleinste sexuelle Detail, Bekenntnisse erwartet. Prosperi wort-
lich: »Die sakrale Funktion des Siindenrichters erforderte einen nicht in die
Siinden des Fleisches verwickelten Priester.«*° Fiir eine weiterfithrende Kon-
trolle, die auch vor Gericht verwendet werden konnte, denn die Beichte steht
unter dem Beichtgeheimnis und bildet somit ein Forum Internum, konn-
te diese zweite Befragung nur vor oder nach der Beichte stattfinden.” Vor
dem eigentlichen sakramentalen Akt kann und sollte gefragt werden, ob hi-
retische Handlungen oder Gedanken vorliegen. Die Verquickung von Beichte
und Inquisition stellt nicht nur die theologische Entscheidung vor Augen, die

wurden, um sexuelle Ubergriffe von Priestern auf weibliche Poenitenten zu verhin-
dern und zu ahnden (vgl. ebd.).

48 M. N. Ebertz: 2004, S.145.

49  Vgl. dazu ausfithrlich: G. Werner: 2016; dies.: 2019a; dies.: 2019¢; dies.: 2020d; dies.:
2020e. Die Darstellung orientiert sich an diesen Arbeiten.

50 A.Prosperi: 2001, S.196.

51 Dahinter stand die Notwendigkeit, eine Beichtkontrolle einzurichten, die durch zwei
Fragen strukturiert wurde: durch die Frage zur Hiresie, denn von der Beantwortung
hing im weiteren Verlauf ab, ob es zur Beichte kam oder zur Inquisition, und durch die
Frage zum sexuellen Verhalten, die aber nicht mehr nur eine moralische war (vgl. ebd.,
S.196).

14.02.2026, 16:58:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Beichte weiterhin im Sprachspiel des Gerichts zu belassen, sondern sie ver-
weist auf die tiefer liegende theologische Problematik, so Prosperi, dass die
»in sich selbst geschlossene Kirche [..] in der Absicht, sich als perfekten Kor-
per darzustellen, ein Polizeisystem [schuf], damit das Beichtsakrament nicht
an gesellschaftlichem Ansehen verlére«**. Denn problematisch waren fiir die-
se Kirchenkonzeption unter anderem die bestitigten Fille der sexuelle Uber-
griffe auf Frauen in der Beichte, der Tatbestand der sogenannten sollicitatio.>
In der Beichte sind diese aber nicht nur Hiresie, sondern negieren damit das
Sakrament und beschidigen das Ansehen der Kirche.

Vor allem aber steht ein solches Verstindnis der Beichte als Gericht in
einer uniibersehbaren Spannung: Zwischen der Beichte als juridischer Kon-
struktion und Schutz der Institution — im Zweifel durch die Inquisition —
und den subjektiven Akten der Reue, des Bekennens und der Genugtuung
des Beichtenden, die stirker die seelsorgend-irztliche Seite des Priesters be-
tonen. Allerdings kann ohne diese Elemente das Sakrament nicht zu stande
kommen. Dies geschieht nun nur noch in der sogenannten >Ohrenbeichte«
und bewegt sich damit im Bereich hochpersonalisierter Kontrolle der inneren
Regungen durch die eigene Erkenntnis, die aber ebenso durch den Priester
angeregt und kontrollierbar ist. Mit anderen Worten: Dieser erste institutio-
nelle Machterhalt in der frithen Neuzeit verdeutlicht die Vorstellung der ma-
kellosen, heiligen Kirche mit ihren ebenso makellosen, kultisch reinen Amts-
tragern. Diese Dynamik ist mit den Untersuchungen von Foucault zur Parr-
hesia weiterzudenken.

Allerdings bietet die Neuzeit eine weitere Verinderung, die die Machtfor-
migkeit dieser makellosen Kirche und ihrer Amtstriger grundlegend in Frage
stellt und eine neue Reaktion zum Machterhalt hervorruft. Michael Ebertz
kann in seiner ausfihrlichen Studie zum Glauben an die Ewigkeit nachwei-
sen, dass die radikale Verinderung der erkenntnisleitenden Prinzipien und
der wissenschaftsformigen Annahmen der Welt- und Naturwahrnehmung
durch die Glaubigen das Setting der Kontrolle nachhaltig verindert. Denn

52 Ebd., S.196. Die dogmenbhistorische Spitzfindigkeit an dieser Stelle sei auch genannt:
Die Anstrengung, das Prinzip der Siindenvergebung sakramental zu begriinden und
mit einem Kirchenbild der perfekten Gesellschaft, ohne eine genuin ekklesiologische
Begriindung zu verbinden oder auch nur eine Einbindung des Sakraments in den Ge-
samtkontext einer geistgeleiteten Uberlieferungsgemeinschaft zu liefern, wird mehr
als deutlich.

53 Vgl.ebd., S.197.

14.02.2026, 16:58:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

vor allem die aufkommenden (Natur-)Wissenschaften fithren zu einer Kolli-
sion mit den bisher gingigen theologischen Strafmotiven.** Es stellt sich ei-
ne kognitive Diskrepanz ein, die zwischen den Predigten auf der einen, den
wissenschaftlichen Erkenntnissen auf der anderen Seite verliuft. Die intellek-
tuellen Kreise des 17. und 18. Jahrhunderts 16sen diese Dissonanz durch die
Umdeutung dogmatischer Kernbereiche, denn sie glauben nicht mehr an die
Deutung, dass z.B. die unmittelbare Strafe Gottes durch Donner und Blitz,
Erdbeben und Feuer geschieht. Das angeeignete eigene naturwissenschaftli-
che Wissen ist zu umfangreich, um sich von derartigen Drohpredigten ein-
schiichtern zu lassen. Zudem werden die biblischen Quellen zunehmend ei-
genstindig gedeutet, und zwar — dies ist wesentlich —, in Ubereinstimmung
mit den gegebenen eigenen Wissensbestinden. Das bedeutet eine relevan-
te Transformation, denn die Bibellektiire bekommt eine kritische Reflexion
aufgrund eigenen Wissens und nicht aufgrund der Predigten oder Aussagen
kirchlicher Autorititen. Um nicht in weiten Bereichen die Bindung der Gliu-
bigen an die Kirche zu riskieren, musste institutionell reagiert werden, in-
dem sowohl liturgisch-pastoral als auch das Verstindnis der Stinde und ihrer
Folgen, eben auch bis in die Ewigkeit, neu figuriert werden musste. Diese
theologische Verinderung transformiert allerdings auch das Gottesbild und
nicht nur die Vorstellung der personlichen Siinde und ihrer Strafen:

»Die vernlnftige Gottesverehrung richtete sich vor allem auf Naturwahr-
nehmungen und auf vernunftbezogene Analogieschliisse aus der Alltags-
welt. Katholische Kinder lernen aus ihren reformpadagogischen Schulbii-
chern Gott als weisen Schopfer und Erhalter einer funktionierenden Natur
kennen.«*

Auf diese Weise entsteht eine signifikante Binnendifferenzierung im katho-
lischen Kirchenalltag, die — so Michael Ebertz und Andreas Holzem - sich
vor allem am Emporsteigen des neuzeitlichen Biirgertums festmacht. Dieses

54  Ausfithrliche Beschreibung bei M. N. Ebertz: 2004, S. 149ff. Dass die Skepsis gegeniiber
dem iiberkommenen Unsterblichkeitsglauben gerade in protestantisch gepragter Ge-
lehrsamkeit des doppelten Ausgangs des eschatologischen Gerichts zu einem Wieder-
aufleben der origenistischen Apokathastasis-Lehre fiihrte, scheint—so Ebertz— Hand
in Hand mit der sich entwickelnden paddagogischen Vorstellung einherzugehen, die
den Strafen zugesprochen wurde. (Vgl. ebd., S.152f.)

55  A.Holzem: 2015b, S. 764.

14.02.2026, 16:58:02. - Open A

43


https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

wendet sich vom gewohnlich empfundenen Kirchenvolk ab und erklirt zen-
trale Elemente kirchlicher Uberlieferung als weniger bis nicht mehr verbind-
lich.*® Diese neue Konstellation innerhalb des Katholizismus, die sich nicht
mehr primir an den Stinden orientiert, sondern die Trennlinie an kognitiven
Dissonanzen beschreibt, die sich zwischen gebildeten Laien und Klerus auf
der einen und ungebildeten Laien und als riickstindig empfundenem Klerus
auf der anderen Seite darstellt, prigt die kirchliche Realitit.”” Der Verlust der
alltaglichen Plausibilititsbasis in Glaubensfragen auch bei den katholischen
Laien geht mit einer regen theologischen Reflexionskultur einher.® Diese
ist aber mit der gleichzeitigen Pidagogisierung sowie der Moralisierung des
Subjekts wahrzunehmen, so dass es den Eindruck macht, dass lediglich die
Signaturen der Deutung verschoben werden. Spitestens das 18. Jahrhundert
entwickelt sich zu einem piddagogischen Jahrhundert, in dem die anthropo-
logische Idealvorstellung pragend ist, dass der Mensch beides perfekt ausbil-
den konne: die Krifte der Seele und des Verstandes.*® Diese Entwicklung ist
in der Selbsterfahrung des aufgeklirten Menschen nicht mehr wegzudenken
und umgeht dabei weder das katholische Milieu noch die Glaubensgrundla-
gen des religidsen Menschen als solchem. Die Idealtypisierung von Jesus als
dem perfekten Lehrer geht mit den verindernden Bildungsstrukturen Hand
in Hand.®

Allerdings ist der in den letzten Jahrzehnten vielbeschworene Plausibili-
titsverlust christlicher Glaubensinhalte gerade nicht in der iiblichen Verfalls-
metapher des christlichen Glaubens seit dem Mittelalter durch philosophi-
sche Reflexionen zu kausalisieren, sondern es handelt sich um eine selbst-
organisierte Entwicklung, die ihren Ursprung wohl deutlich stirker in der
kirchlichen Aufforderung zu suchen hat, fiir die inneren Bewegungen und
Affekte nicht nur verantwortlich zu zeichnen, sondern diese auch noch zu er-
griinden, begriinden und zunehmend als eigene Biographie erzihlen zu kon-
nen, als in den Philosophien der Aufklirung.® Denn es ist ja gerade nicht erst
die Aufklirung mit ihren religionskritischen Implikaten, die sowohl tradierte

56  Vgl. M. N. Ebertz: 2004, S.155.

57  Vgl.ebd., S.156.
58  Vgl.ebd., S.159f.
59  Vgl. A. Holzem: 2015b, 761f.
60 Vgl.ebd., S.762.

61 Vgl.ebd.; A. Hahn:1982; M. N. Ebertz: 2004; u.a.

14.02.2026, 16:58:02.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Uberlieferungen nachhaltig hinterfragt als auch das Subjekt zum verantwort-
liche handelnden Akteur seiner Handlungen macht. Sondern die >laisiertes
Kultur, so Michael Ebertz, hat ihren Herauslosungsprozess aus der »norma-
tiven Vormundschaft und Kontrolle der kirchlichen Gnadenanstalt«** schon
lingst begonnen. Diese Autonomisierungstendenzen, die Michael Ebertz am
Beispiel von Totenzetteln und Testamenten bis zum Beginn des 19. Jahrhun-
derts extrahiert, zeigen sich vor allem in der Distanzierung von einer jenseiti-
gen Stinden- und Jenseitsvorstellung, die sich nun primir als »innerweltliches
Jenseits der Uberlebenden«® zeitigt. Weniger die Sorge um das Jenseits prigt
die religios-emotionale Perspektive auf das Leben, sondern die Frage, worin
das Andenken im Diesseits besteht. Damit verbindet sich die Sorge darum,
wie das Leben als moralisch und monitir geordnetes den Nachkommen iiber-
geben werden kann. In einer Spannung zu diesen Tendenzen, zu denen auch
der beinahe komplette Wegfall der Totenmesse gehort, steht der bleibende
Umgang mit dem traditionellen Sakrament der Beichte und damit mit den
Siinden. Selbst wenn sich also Losléungsdynamiken aus der kirchlichen Vor-
herrschaft belegen lassen, wirkt es doch so, dass die Folie, auf der das Leben
gedeutet wird, dennoch innerhalb der Grenzen des Religiosen verbleibt und
seien diese auch noch so pords. Ungeldst ist also die Frage, ob die von Micha-
el Ebertz so emphatisch betonte Verschiebung im Wissens-, Begriitndungs-
und damit auch im Machtverhiltnis zwischen Klerus und Laien an einem we-
sentlichen Punke christlichen Lebens, nimlich der Lebensfithrung und ihrer
Heilsrelevanz, tatsichlich nachhaltig und umfassend zu grundlegenden Um-
briichen in der Religionsausiibung und Subjektgestaltung gefiithrt hat.%* Die-
sen Schritt wird tatsichlich erst die Aufklirung gehen. Die zweite Linie der
Veranderung nach Trient lisst sich durch den Einfluss der Bildung und Pad-
agogisierung feststellen, die das gliubige Subjekt aus der alles normierenden
Heilsanstalt der Kirche herauslost und zur Eigenverantwortung fithrt. Dem
entspricht der zweite Versuch des Machterhalts durch eine verdnderte Pastoral
und eine stirkere theologische Ausbildung der Kleriker.

62 M. N. Ebertz: 2004, S.171.

63  Ebd., S.157 [kursiv im Original]. So habe sich bis zum Ende der 18 Jahrhunderts das
Testament in eine »sdkularisierte Verfiigung« (ebd., S.173) verdndert, an der auch das
19. Jahrhundert nichts mehr @ndere. 1820-1829 bestimmen nur noch 10% eine Seelen-
messe in ihrem Testament.

64 Vgl.]. Casanova: 2015, S. 45-69; S. 65 betont den zweifachen Exodus von Mannern im
19.Jahrhundert aus der katholischen Kirche: die Intellektuellen zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts und die Kiinstler in der Mitte/Ende des 19. Jahrhunderts.

14.02.2026, 16:58:02. - Open A

45


https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Andreas Holzem betont gegeniiber diesen Autonomisierungstendenzen
der neuzeitlichen intellektuellen Kreise allerdings deutlich kritischer die blei-
bende pastorale Macht, die sich in der Verkiindigung lediglich einer Umeti-
kettierung unterzieht, um Argumentationsfiguren zu finden, die in der Ver-
kiindigung als »verniinftige Lehre, biirgerliche Sitte und ganzpersonale Er-
leuchtung«® appliziert werden und fithrt damit eine dritte Form des Macht-
erhalts in der Transformation der gesellschaftlichen und kirchlichen Situation
der Neuzeit ein. Allerdings steht dieser volksaufklarerische Konservatismus
aber gerade in einem gewissen Gegensatz zum Selbstentwurf der pidago-
gischen Begeisterung. Dies ist meines Erachtens bei aller vorfindbaren Au-
tonomisierung seit dem 17. Jahrhundert nicht zu unterschitzen. Der heftige
Disput um die Reue® zum Beispiel konnte ja nur deswegen so eskalieren, weil
ein Restunbehagen gegeniiber einer der laxen Moral beschuldigten Seelsorge
dort geblieben ist, wo die Konsequenzen zu spiiren sind: in der Bufle.

Eine Vergebung der Siinden fiir nur eine noch so geringe Reue stellt das
gesamte System der Sakramentalitit und der Ernsthaftigkeit von Stinde in
Frage.”” Dabei ist diese Entwicklung ausgesprochen paradox. Denn gerade
die Individualisierung der Beichte und damit der Subjektivititsschub des
Sundenverstindnisses fithrt ja iiberhaupt erst zu dem Moment, in dem der
Mensch sich als verantwortlich handelndes Subjekt versteht und seine Hand-
lungen in einen biographischen Zusammenhang stellt, der dann mit John
Locke Identitit genannt wird.®® Zugleich hat diese Individualisierung dog-
matisch die Konsequenz, dass die Vergebung der Siinden als sakramentaler
Vorgang ihre ekklesiologische und soziale Dimension faktisch verliert.*

Zum Ende der Neuzeit findet eine weitere Verinderung statt, die eine
neue Form des versuchten Machterhalts dokumentiert. Denn diese unter-
schiedlichen Elemente, also die Individualisierung sakramentaler Praxis, die
Kontrolle der inneren Regungen durch die sich erweiternden Buflkataloge,
die Pidagogisierung und Moralisierung des Subjekts, die intellektuelle Ver-
schiebung der Wissensbestinde mit ihrer Konsequenz einer wachsenden ko-
gnitiven Dissonanz unter den Gliubigen, die erneute Ermahnung des Konzils

65 A.Holzem: 2015b, S. 765.

66  Vgl.G. Werner: 2016, S. 254-258; 2017d.

67  Vgl.H.Vorgrimler:1979; G. Werner: 2016, S. 254-258; dies.: 2017e. So die Stilllegung des
Streits per Dekret vom 05.05.1667 (DH 2070).

68 Vgl.G. Essen 2001, S.146-151.

69  Vgl. G. Werner: 2016, S. 332-334; J. Hahn, Judith/G. Werner: 2020.

14.02.2026, 16:58:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

von Trient zur jihrlichen Osterbeichte stehen durchaus spannungsvoll zu der
pastoralen Praxis der Vervielfachung der Teilnahme an kirchlichem Gnaden-
handeln von der Mitte des 19. bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Denn mit
der Verstirkung der Moralisierung des Subjekts, die allerdings weniger das
aufgekliarte Selbstbewusstsein als die gehorsame Befolgung zum Ziel hatte,
wurde die Individualisierung des Siitndenbewusstseins wieder in die Gnaden-
anstalt eingehegt.”

Der Bruch, der durch das Erstarken des katholischen Konservatismus
nach 1800 festzumachen ist, kann wohl nicht grofd genug veranschlagt
werden und seine Voraussetzungen bleiben auch noch in der Phase einer
aufgeklarten Theologie bis Mitte des 19. Jahrhunderts und der von ihr geprig-
ten katholischen Fréommigkeit gegeben.” Die Folgen dieser Entwicklung,
die sich in dem Zueinander von Beichte und sonntiglicher Eucharistie als
kirchlicher Praxis ausdriicken, sind nicht nur ein Siindenverstindnis, das
sich erneut an den Taten orientiert, sondern auch ein Machtgefiige, das
sich amtstheologisch fundiert und gottlich legitimiert. Die mitlaufende
Folie dieser Entwicklung ist die ambivalente Metapher des Gerichtes, in
der der Priester den Richter symbolisiert. Diese ist mit der Metapher der
Krankheit kontrastiert, in der der Priester als Arzt stilisiert wird. So wird die
Situation der Beichte changierend zwischen Gericht und Arztbehandlung
codiert. In beiden Fillen ist das Abhingigkeits- und Machtgefiige zwischen
dem beichtenden Subjekt und dem die Absolution spendenden Priester
total. Diese vierte Entwicklung betont daher auch konsequent die bleibende
Pastoralmacht der Kirche, die das gliubige Subjekt in ihren Machtstrukturen
kontrolliert.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die theologische Entwicklung
des Siindenverstindnisses und der Umgang mit diesem in der Beichte und
der Seelenfithrung zunichst zu einer gewissen moralischen Selbstindigkeit
des Subjekts fithrt. Diese geht einher mit der wissensgeleiteten Umformung
angedrohter Strafen Gottes in ein von Naturwissenschaften und philosophi-
scher Reflexion geprigtes Verstindnis von Siinde und Strafe. Zudem bleibt
die in Trient erneut dogmatisierte Struktur der Ohrenbeichte sozial so gut
wie folgenlos und hatte bis auf die Satisfactio, die in der Regel ebenfalls privat
durch Gebete oder Geld strukturiert war, keinerlei kirchliches Aufien mehr.

70  Vgl.]. Dallen: 1986; G. Werner: 2016, S.195-199.
71 Vgl. U. Lehner: 2016, S. 217.

14.02.2026, 16:58:02.

47


https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Biographisierung des siindigen Subjektes in der Innenschau eigener Af-
fekte und Regungen fiihrt nicht nur zu einer neuen Literaturgattung des Ta-
gebuchs und des Romans, sondern lisst den altkirchlichen Beruf des See-
lenvaters als Arzt und Richter wiederbeleben. In diesen zusammenspielen-
den Motiven und Strukturen finden sich die Signaturen fir selbst durch die
Aufklirung hindurch bleibende kirchliche Machtférmigkeit tiber das Leben
der Einzelnen oder des Einzelnen. Diese konnen sich in dem Mafe totali-
sieren, in dem das Gedankengut aufgeklarten Denkens faktisch und theolo-
gisch in einem Nischendasein marginalisiert und schliefRlich unmdéglich ge-
macht wird.” Die nahtlose Vereinnahmung aller Bereiche des Lebens durch
den erstarkenden Ultramontanismus im Entwurf einer abgeschlossenen ka-
tholischen Gegenwelt zeitigt besonders dort Konsequenzen, wo sich Bildung
und Personlichkeitsentwicklung treffen: nimlich genau im Feld von Schule
und Erziehung und in der kollektiven Vorbereitung auf die Erstkommunion,
die bereits seit dem 17. Jahrhundert eine biographische Vorverlagerung der
Erstbeichte zu Folge hat.”

Die Konsequenzen dieser Entwicklung sind bis heute spiirbar und sicher
auch eine der systemischen Ursache fiir die Mdglichkeit gewaltsamer Uber-
griffe von Klerikern auf Minderjahrige. Denn der Riickzug aus einer offenen
gesellschaftlichen Diskurssituation, die Einfithrung paternalistischer Bezie-
hungen zwischen Beichtkind und Beichtvater/Seelenfithrer, die sich durch
das ganze Leben zieht und so eine Miindigkeit gegeniiber dem eigenen Leben
und Urteilen nur schwer entstehen lisst; die Wendung der Wahrheitsfrage zur
Gehorsamsfrage, die eigene Begriindungen und Reflexionen nicht mehr nur
nicht mehr verlangt, sondern verhindert und dariiber hinaus als hiresiean-
fallig deklariert, sind die prignantesten Signaturen dieser Entwicklung.” Die
Reglementierung des Lebens durch die wochentliche Beichte seit Mitte des 19.
Jahrhunderts sowie die uneingeschrinkte Machtdisposition der heiligen Kir-
che gegeniiber dem als Stinder figurierten Gliubigen kénnen in den Auswir-

72 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 776f; U. Lehner: 2016, S. 216f.

73 Vgl. M. N. Ebertz: 2004, S. 144f.

74  Sodie Entwicklung der lehramtlichen Ausweitung der Glaubensinhalte seit dem Bre-
ve Tuas Libenter von Papst Pius IX. in 1863 mit der Dogmatisierung am 24. April 1870
in der Konstitution »Dei Filius« (DH 3011) verbindlich erklart, der Wiederholung in Lu-
men Gentium 25 auf dem Il. Vatikanischen Konzil 1962-1965, wenngleich die zugrunde
gelegten Paramenter der Offenbarung grundlegend transformiert wurden zu einem
kommunikationstheoretischen Offenbarungsverstandnis, das aber umso mehr in der
Spannung zum unbedingten Glaubensgehorsam steht.

14.02.2026, 16:58:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

kungen einer lebenslangen Abhingigkeit und der eigenen Siindigkeit kaum
iiberschitzt werden.” Angesichts der Errungenschaften der Neuzeit und Mo-
derne in ihren positiven Konnotationen der Selbstkontrolle, Erkenntnis und
das Bewusstsein des eigenen Selbst und seiner Freiheit, ist diese Fremdkon-
trolle als beinahe zynisch zu beschreiben, weil die Unterwerfung unter ein
Wahrheitssystem katholisch im »Wundstarrkrampf des Antimodernismus«
(Otto Hermann Pesch) leitend wird.

Vor allem aber weisen diese theologiegeschichtlichen Ausfithrungen auf
ein weiteres Phinomen hin, welches Foucault in den letzten Vorlesungen vor
seinem Tod untersucht hat: Die Beobachtung namlich, dass sich das Wahr-
heitsverstindnis und das Wahrsprechen — insbesondere im Blick auf das Seel-
sorger:innen-Verhiltnis — grundlegend verindert hat. Dies beschreibt die an-
dere Seite der Medaille, die mit Foucault im Blick auf die Beichte beleuchtet
werden konnte, also konkret der pastoralmichtige Zugriff auf das siindige
Subjekt, dass sich swahrmachenc« soll, wobei dies vom Seelsorger nicht kon-
kret, sondern nur abstrakt erwartet wurde.

4. Parrhesia - vom Sujet zum Subjekt

Gerade zwischen dem monumentalen Werk Uberwachen und Strafen und der
Studien zur Parrhesia ist eine wesentliche Verinderung des Denkens Fou-
caults wahrzunehmen. Petra Gehring stellt es knapp heraus: Foucault ent-
deckt die Freiheit als philosophisch und subjektkonstruktiv relevante GroRe.”
Steinkamp beschreibt diese Entwicklung, indem er die Differenz im Subjekt-
verstindnis von Foucault hervorhebt. Ist das Subjekt in Uberwachen und Strafen
ein unterdriicktes, vom Panoptikum vereinzeltes”, erscheint es in den letzten
Vorlesungen als ein durch die Kritik ermichtigtes Subjekt.”® Foucault veror-
tet dieses verinderte Subjektverstindnis historisch in der Ausdifferenzierung
der Wissenschaften im 16. Jahrhundert, in jener Zeit also, in der die Philoso-
phie sich nicht nur ausdifferenzierte, sondern auch die Parrhesia der Vorherr-
schaft der Seelsorge entrissen hat.” In dieser Zeit, in der Mitte der Neuzeit

75  Vgl. R. M. Scheule: 2002, S. 843; U. Silber: 1996, S. 20.
76  Vgl. P.Gehring: 2012, hier S.16, 19, 28.

77 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 52.

78  Vgl.ebd,, S.53.

79  Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 437.

14.02.2026, 16:58:02. - Open A

49


https://doi.org/10.14361/9783839455074-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

