
S+F (34. Jg.)  2/2016 | 109

Koch, Tertium datur | T H E M E N S C H W E R P U N K T

DOI: 10.5771/0175-274X-2016-2-109

1.	Ein Hybrid aus Gewalt und Ethik

Wer aus ethischer Perspektive über einen Gegenstand 
wie „Hybride Kriege“ schreiben möchte, wird sich 
entweder mehr oder weniger an der Oberfläche 

des Erscheinungsbildes einer solchen Praxis bewegen und 
mit – durchaus richtigen – Gemeinplätzen der Art „Jeder 
Tote ist ein Toter zu viel“ situativ argumentieren, oder er 
wird sehr grundsätzlich werden und dann möglicherweise 
der stets vielschichtigen Realität doch nicht gerecht werden 
können. Dazu kommt ein weiteres: Begriffe wie „Hybride 
Kriegführung“ oder „Hybride Bedrohungen“ entstammen 
einer sicherheitspolitischen Debatte, innerhalb derer sie ihre 
argumentative Funktion ausüben. Der Ethiker kann sie sich 
nicht einfach eins zu eins aneignen, weil er mit der Übernahme 
der Begriffe fast unweigerlich das Muster oder die Form der 
Argumentation übernimmt. Ethiker finden ihre eigenen Begriffe 
und reflektieren auf sie und ihre Stellung in ihrer eigenen Form. 
Wer aus anderen Diskursen auf den ethischen blickt, mag 
daher manchmal die Ethik als irrelevant erachten. Aber um 
gesteigerter Relevanz wegen Integrität preiszugeben, wäre ein 
schlechter Tausch, denn der Gewinn wäre nur vordergründig.

Bei der Aufgabe, sich über den eigenen Gegenstand Klarheit 
zu verschaffen, kann das Betreiben von Ethik zudem häufig 
den (materialen, d.h. inhaltlichen) ethischen Anspruch der 
Unparteilichkeit nicht gänzlich erfüllen, weil die Beschreibung 
des Gegenstandes oder die Formulierung der Leitfrage bereits 
Ausdruck einer normativ voreingenommenen Position ist oder 
eine solche sogar verlangt. Wenn es um Gewalt und ihre Le­
gitimation geht, kann dieser Umstand ein großes Problem 
darstellen. Fragt man beispielsweise nach legitimen Formen 
der Terrorismusbekämpfung, dann stellt man sich häufig be­
reits auf den Standpunkt des Terrorismusopfers, das immerhin 
grundsätzlich Verteidigungsrechte in Anspruch nehmen darf. 
Fragt man aus ethischer Perspektive, ob es ein solches grund­
sätzliches Verteidigungsrecht gegen bestimmte Formen des 
Terrorismus überhaupt gibt, dann könnte dies implizieren, dass 
es grundsätzlich auch legitimen Terrorismus gibt, gegen den 
unter Umständen keine Gegenwehr erlaubt wäre. Mithin ist in 
jeder konkreten Situation der Terrorist bzw. Übeltäter immer 
der andere. Staaten verteidigen sich gegen terroristische Akte, 

und als Terroristen verbrämte Freiheitskämpfer verteidigen sich 
gegen Staatsterrorismus. Ethik ist in diesen Konstellationen 
häufig keine Hilfe zur Befriedung der Konflikte, sondern im 
Gegenteil das ständig nachzugießende und nachgegossene Öl 
im Feuer der Auseinandersetzungen. „Wir wissen“, so sagte 
Jan Philipp Reemtsma kürzlich, „dass starkes Legitimitäts­
empfinden nicht nur die Erregbarkeit steigert, sondern auch 
die Grausamkeit.“1 Ethiker gehen zumeist davon aus, dass 
bestimmte Begründungs-„Narrative“ die Gewalt anleiten oder 
hemmen könnten, aber vielleicht sucht sich umgekehrt die 
Gewalt auch das sie begründende Narrativ.2

Bei den derzeit diskutierten „Hybriden Kriegen“ ist jedenfalls 
die Sache besonders knifflig. Es ist ja keineswegs so, dass wir es 
bei diesem Ausdruck mit einem Begriff zu tun hätten, der so auf 
verschiedene empirische Vorgänge angewandt werden könnte, 
dass er deren allgemeine Merkmale vereint, wie wenn wir zum 
Beispiel auf Tische in ihren verschiedenen Ausprägungen mit 
dem Begriff „Tisch“ Bezug nehmen. „Hybride Kriege“ sind 
offenbar das Produkt einer „Konvergenz“3 verschiedener Kon­
fliktpraktiken, die zwar einigermaßen gleichgerichtet sind, aber 
deren Koordination schon weit weniger eindeutig festzumachen 
ist. Wenn die Ausdrücke „hybride Kriege“ oder „hybride Krieg­
führung“ aber keinen umgrenzten Handlungstyp beschreiben, 
kommt Ethik in große Schwierigkeiten. Da ja auch sogenannte 
„hybride Kriege“ ihrer Legitimationsnarrative bedürfen und 
Ethik in den Legitimationsnarrativen fast immer eine große 
Rolle spielt, wird die Ethik selbst zu einem Instrument der 
Kriegführung. 

1	 Jan Philipp Reemtsma: Gewalt als attraktive Lebensform betrachtet. 
Ein Abschiedsvortrag für das Hamburger Institut für Sozialforschung. 
In: Mittelweg 36(2015): 4, 4-16, hier 12.

2	 Zum Begriff des mittlerweile häufig und allzu häufig gebrauchten 
Ausdrucks „Narrativ“ vgl. Jean-Francois Lyotard: Das postmoderne 
Wissen, Wien 82015, insb. 61-70.

3	 So Frank G. Hoffmans entscheidendes Definitionsmerkmal für „hybride 
Kriege“ (Frank G. Hoffman: Hybrid Warfare and Challenges. In: Joint Force 
Quarterly 52 (2009): 1, 34-39, hier 34). In der Konvergenz der verschiedenen 
Konfliktpraktiken auf einem taktischen Feld geht „hybride Kriegführung“ 
über den „compound war“ hinaus, in welchem verschiedene Praktiken nur 
strategisch miteinander verbunden sind (vgl. S. 36). Vgl. auch die umfangrei­
chere Studie für das Potomac Institute for Policy Studies: Frank G. Hoffman: 
Conflict in the 21st Century. The Rise of Hybrid Wars., Arlington, Virginia 
2007; Den Ausdruck verwendet bereits William J. Nemeth in: Future War 
and Chechnya. A Case for Hybrid Warfare, Monterey, CA 2002.

Tertium datur: Neue politische Konfliktformen 
wie sogenannte „hybride Kriege“ bringen alte 
Legitimationsmuster unter Druck
Bernhard Koch

Abstract: One of the main problems with ethical considerations on warfare is that ethics itself is often used as weapon in conflicts. 
Another problem is that the traditional distinction between a state of war and a state of peace increasingly loses its punch. Hybrid 
Warfare is an indicator for both of these. Present-day moral philosophical discussions try to circumvent these difficulties by applying 
a normative framework which is individualistic in its basic assumptions and does not principally distinguish between interpersonal 
violence and group violence. It also provides a good starting point for normative thinking about hybrid wars.

Keywords: Hybrid warfare, revisionist just war theory, arms supply, armed drones
Schlagworte: Hybride Kriegführung; revisionistische Theorie des gerechten Krieges; Waffenlieferungen; bewaffnete Drohnen

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   109 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 19:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Koch, Tertium datur

110 | S+F (34. Jg.)  2/2016

Für den Sozialphilosophen Michael Walzer ist Krieg eine be­
sondere soziale Situation, die eben auch besondere Regeln 
erforderlich macht.4 Im Krieg treffen die dafür bestimmten 
Vertreter von politischen Gemeinschaften aufeinander und 
gehen gewaltsam gegeneinander vor, bis hin zu tödlicher Ge­
walt. Wäre das Töten gegnerischer Kombattanten im Krieg 
verboten, wäre es kein Krieg mehr, oder es würden einfach alle 
anderen zivilen Verbotsnormen – wie das Verbot, Zivilisten 
anzugreifen – ebenfalls übertreten. Das einhegende (rechtliche) 
Zulassen kriegerischer Gewalt in regelgeleiteten Bahnen sichert 
bis zu einem gewissen Grad die Befolgung von Regeln im Krieg.5 
Nun stellen wir aber gerade durch die sogenannte hybride 
Kriegführung fest, dass sich bereits empirisch keine definitive 
Grenze zwischen Krieg und Frieden mehr ausmachen lässt. 
Wie könnte dann eine Ethik, die auf die Unterscheidbarkeit 
dieser beiden Zustände setzt, überhaupt noch anwendbar sein?

3.	Die „revisionistische Theorie des gerechten 
Krieges“

Die sozialphilosophische Perspektive kommt aber auch aus 
dem Blickwinkel einer analytisch-philosophischen Ethik un­
ter Druck. Es ist sinnvoll, zwischen Gründen und Motiven 
zu unterscheiden. Es gibt gute Gründe dafür, dass ich einen 
Ertrinkenden aus einem See retten soll, wenn mir das physisch 
möglich ist. Die Frage nach den Gründen führt uns in die 
inhaltliche Rechtfertigung einer moralischen Regel oder eines 
moralischen Gebots. Die guten Gründe sichern aber nicht 
meine Motivation. Das Motiv dafür, dass ich den Ertrinken­
den wirklich rette, liegt vielleicht in meinem Glauben daran, 
dass ich für das Unterlassen von Gott bestraft oder von den 
Mitmenschen geschmäht werde. Eine analytische Ethik fragt 
aber nach den Gründen für eine bestimmte Norm, und zur 
Normbegründung reichen die Gründe in ethischer Hinsicht 
völlig aus. Die Frage nach den Motiven zur Befolgung der Norm 
ist eine andere. Für diejenigen Ethiker, die sich der analytisch-
philosophischen Sichtweise verpflichtet fühlen, stellen daher 
die Herangehensweisen des Humanitären Völkerrechts und 
Michael Walzers eine Vermengung von Gründen und Motiven 
dar. Recht darf seine Anwendbarkeit dadurch sichern, dass es 
die realen Motivationsbedingungen der Menschen in Rechnung 
stellt. Die Ethik aber muss den Anspruch formulieren, dem reale 
Menschen unterliegen. Sie unterliegen diesem Anspruch auch 
dann, wenn sie nicht zur Erfüllung des Anspruchs motiviert 
sind. Andernfalls könnten sie durch Laxheit in der Motivation 
die ethischen Ansprüche selbst absenken.

Aus dieser Überzeugung heraus hat sich in den vergangenen 
Jahren eine sogenannte „Revisionistische Theorie des gerechten 
Krieges“ ausgebildet, die sich so nennt, weil ihre Vertreter ins­
besondere jene „Just-War-Theory“, die auf die Trennungsthese 
von Krieg und Frieden setzte, revidieren wollen.6 Wenn wir 

4	 Michael Walzer ist der klassische Autor für die Trennungsthese einer 
Moral des Alltags und einer Moral des Krieges.

5	 Henry Shue: Do We Need a ‘Morality of War’? In: David Rodin/Henry 
Shue (Hrsg.): Just and Unjust Warriors. The Moral and Legal Status of 
Soldiers, Oxford 2008, 87-111.

6	 Der Auftakt machte Jeff McMahans programmatischer Aufsatz „The 
Ethics of Killing in War“ in: Ethics 114 (2004): 4, 693-733, nachdem 
sein zehn Jahre älterer Text „Innocence, Self-Defense and Killing in 

Selbst die Argumente des Ethikers, der es dezidiert darauf an­
legt, an der Auseinandersetzung selbst unbeteiligt zu bleiben, 
können tendenziös gelesen, gebraucht und eingesetzt werden. 
Diese Schwierigkeiten sind geradezu unvermeidlich, sobald 
einmal ein Satz mit normativem Anspruch geäußert worden ist. 
Und diese Schwierigkeit teilt die Ethik grundsätzlich mit dem 
Recht, denn auch das Recht kann als Machtinstrument gele­
sen, gebraucht und eingesetzt werden. Womit man schnell an 
eines der Probleme des Ukraine-Konflikts (der ja als Musterfall 
hybrider Kriegführung betrachtet wird) gelangt: Die Annexion 
der Halbinsel Krim durch Russland im März 2014 wird vom 
Westen als aggressive Übertretung des Völkerrechts verstanden, 
aus russischer Sicht aber bedeutet gerade das sture Beharren auf 
das Völkerrecht, dass es jenen, die auf die Rechtseinhaltung 
pochen, nur um ihre eigenen Machtansprüche geht. 

2.	Krieg und Frieden – ist das (noch) ein 
Gegensatz?

Wir haben es in der Alltagssprache häufig mit Begriffspaaren zu 
tun, die uns den Anschein von kontradiktorischen Gegensätzen 
geben, in Wahrheit aber nur konträre Gegensätze darstellen: 
Tag und Nacht, hell und dunkel und dergleichen mehr. Häufig 
auch: Krieg und Frieden. Kontradiktorische Gegensätze liegen 
dann vor, wenn uns die Verneinung des Einen bereits die Ge­
wissheit über das Andere gibt: Gerade und ungerade Zahlen. 
Eine natürliche Zahl, die nicht ungerade ist, muss gerade sein. 
Ein Drittes gibt es nicht. 

Bei konträren Gegensätzen lässt sich aber nicht in dieser Weise 
schließen. Wenn es um die Wirklichkeit jenseits mathema­
tischer Idealisierung geht, können wir selten so klar gegen­
überstellen. Zwischen Tag und Nacht liegt die Dämmerung: 
Weder noch richtiger Tag, noch bereits richtige Nacht. Mit 
den hybriden Kriegen scheint es so ähnlich zu sein wie mit 
der Dämmerung: Sie sind (noch) kein „full-scale war“, aber 
Frieden ist das auch nicht mehr. Hybride Kriege machen uns 
also darauf aufmerksam, dass „Krieg“ und „Frieden“ nicht 
einfachhin kontradiktorische Gegenteile bezeichnen, sondern 
dass es etwas geben kann, was dazwischen liegt, eine dritte 
Alternative: Tertium datur. 

Nicht nur die Alltagssprache, auch die Ethik hat lange Zeit 
Krieg und Frieden wie kontradiktorische Gegenteile behandelt. 
Eine solche Trennung kann sich ja durchaus auf eine gewisse 
intuitive Plausibilität berufen: In Zeiten des Krieges empfinden 
wir oft bestimmte Handlungen als notwendig und erlaubt, die 
wir in Friedenszeiten nicht dulden würden. Diese intuitive 
Plausibilität wird ihrerseits wieder gestützt durch die Regelungen 
des Völkerrechts, insbesondere des sogenannten Humanitären 
Völkerrechts, das ab Erreichen einer gewissen Gewaltschwelle 
von einem „bewaffneten Konflikt“ spricht und dann Hand­
lungen zulässt, die unterhalb der Gewaltschwelle und daher 
außerhalb eines bewaffneten Konflikts nicht zulässig wären. 
Das betrifft insbesondere die Möglichkeit, Personen, die als 
gegnerische Kombattanten festgestellt wurden, ohne Prüfung 
individueller Schuld oder Verantwortlichkeit mit tödlicher 
Gewalt anzugreifen. Das „Humanitäre“ Völkerrecht ist, wenn 
es um die Erlaubnis zu töten geht, gar nicht so „humanitär“. 

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   110 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 19:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 111

Koch, Tertium datur | T H E M E N S C H W E R P U N K T

zitierte Carl von Clausewitz.11 Aber diesen methodischen Indi­
vidualismus in der Argumentation konsequent durchzuhalten, 
ist nicht gerade einfach, weil in ihr Eigendynamiken von Grup­
pen keine eigenständige Berücksichtigung finden. Andererseits 
braucht auch Gruppengewalt ein normatives Maß, und durch 
diesen Ansatz wird ein Maßstab bereitgestellt, der jedenfalls 
grundsätzlich auch auf Gruppengewalt angewendet werden 
kann. Es hilft hier, sich eine ganz wesentliche Eigenschaft 
dieser Herangehensweise ausdrücklich zu verdeutlichen: Das 
Haftbarkeitskonzept verlegt das Fundament dessen, was an ver­
teidigender Gewalthandlung erlaubt ist, weg von den eigenen 
Sicherheitsbedürfnissen hin zu einer Eigenschaft des Gegners. 
Den Unterschied muss man sich deutlich vor Augen führen: 
Nicht die Frage, wie viel Gewalt ich benötige, um mich selber zu 
schützen, ist der erste Anker für das Gewaltmaß, sondern die Frage, 
wie viel Gewalt ich dem Gegner zumuten darf angesichts seines 
moralisch zu beurteilenden Zustands.12 Wenn ich in Rechnung 
stellen muss, dass auch der Gegner glaubt – und sei es irrtüm­
lich –, er würde sich mit seinen Gewalthandlungen lediglich 
verteidigen, muss ich ihm diesen Irrtum unter Umständen 
durchaus entschuldigend anrechnen. Freilich unterliegt auch 
er einer solchen Pflicht, die „liability“ seines Gegners in den 
Blick zu nehmen und sich ihr entsprechend zu mäßigen. Kon­
sequent durchgedacht, liegt also in diesem ethischen Ansatz 
ein großes gewaltdeeskalierendes Potenzial.

4.	Den Gegner in den Blick nehmen

Auch wenn die normative Vorgabe so noch recht generell for­
muliert ist, liegt die Möglichkeit der Anwendung auf die Felder 
hybrider Kriegführung bereits deutlich auf der Hand:13 Beispiels­
weise muss sich „der Westen“ im Konflikt um die Ukraine fragen, 
ob er überhaupt versucht, die Sichtweise Russlands adäquat in 
den Blick zu nehmen. Möglicherweise gibt es dort Sicherheits- 
und Identitätsbedürfnisse, denen man grundsätzlich Rechnung 
tragen muss, und weil es zu einer berechtigten oder falschen In­
terpretation des westlichen Handelns gekommen ist (Stichwort: 
NATO-Osterweiterung), sind manche Reaktionen so ausgefallen, 
dass sie im Westen wiederum neue Ängste und Bedrohungsein­
drücke schüren mussten. Wenn man jetzt auch in Zeitschriften 
mit ethischem Anspruch lesen kann, dass „hybride Angriffe ... 
umfassende Verteidigung“ erfordern und „im Bereich der kon­
ventionellen militärischen Abschreckung ... Handlungsbedarf“ 
bestehe (ohne dass auf die Bedürfnisse der Gegenseite Bezug 
genommen wird),14 so scheint mir dieser Ratschlag nicht nur 

11	 Carl von Clausewitz: Von Kriege. Hinterlassenes Werk. Ungekürzter 
Text, München 42003, 27 (Erstes Buch, Erstes Kapitel, zweiter Abschnitt). 
Die bei der Debatte um „hybride Kriege“ so beliebte Textstelle, dass 
der Krieg „ein wahres Chamäleon“ sei, findet sich im Ersten Buch, 28. 
Abschnitt (München 42003, 46).

12	 Wobei „zumuten darf“ noch nicht heißt: zumuten sollte. Erwägungen 
im Hinblick auf Versöhnung und Frieden werden oft nahe legen, auch 
das, was man dürfte, nicht auszuschöpfen. 

13	 Für Frank G. Hoffman bedeutet „Hybrid War“ „the convergence of the 
physical and psychological, the kinetic and nonkinetic, and combatants 
and noncombatants“ (Hoffman 2009, 34). Diese Unterscheidungen, die 
für die Bestimmung des sicherheitspolitischen Begriff des „Hybriden 
Krieges“ getroffen werden, sind in der revisionistischen Theorie des 
gerechten Krieges unterlegt und aufgefangen im ethischen Begriff der 
„Bedrohung“. Sie kann kinetisch oder nonkinetisch, physisch oder 
psychologisch sein und von Kombattanten oder Zivilisten ausgehen.

14	 So Bastian Giegerich: Hybride Angriffe erfordern umfassende Vertei­
digung. In: Ethik und Militär, Ausgabe 2015/2, online unter: http://

über ethische Legitimation im Rahmen kriegerischer Gewalt 
sprechen wollen, dann müssen wir dies – so die Annahme der 
Revisionisten – auf einer Basis tun, die auch die Grundlage 
für legitime Gewalt in einem ansonsten friedlichen Umfeld 
darstellt. Ethik von Kriegführung kann auf keiner anderen 
normativen Quelle fußen als eine Ethik von Gewaltanwendung 
schlechthin. Diese Quelle findet die revisionistische Theorie in 
der Rechtfertigung verteidigender Gewalt. Nur wo die grund­
sätzliche Immunität einer Person übertreten und dadurch 
diese Person angegriffen wird, ist Gewalt zur Abwehr des An­
griffs erlaubt. Aber diese verteidigende Gegengewalt unter­
liegt selbst wiederum strengen Bedingungen. Im sogenannten 
„verantwortungsbasierten Ansatz verteidigender Gewalt“7 von 
Jeff McMahan, dem Vordenker dieser Schule, darf nur gegen 
jene „Bedroher“ („threats“) eine gewaltsame Abwehr gerichtet 
werden, die eine moralische Verantwortung für die relevante 
Bedrohung tragen. Solche Personen sind je nach Grad ihrer 
Verantwortung „haftbar“ („liable“) für ein bestimmtes Maß 
von Gegengewalt.8 So können entschuldigende Gründe wie 
Unwissenheit9 oder der Umstand, dass man unter Druck gesetzt 
wurde, die Haftbarkeit merklich senken und dadurch auch das 
Maß erlaubter Gegengewalt.

Moralische Verantwortlichkeit ist aber nicht die einzige Größe, 
die den Umfang der Haftbarkeit bestimmt. Hinzu kommen 
Faktoren wie das Ausmaß der Bedrohung oder die Wahrschein­
lichkeit, mit der eine Abwehrmaßnahme überhaupt erfolgreich 
sein kann.10 Wenn eine gewaltsame Handlung zur Bedrohungs­
abwehr nichts beitragen kann, ist sie unerlaubt, selbst wenn 
andere Faktoren eine Haftbarkeit einer betreffenden Person 
begründen würden. Der verantwortungsbasierte Ansatz von 
erlaubter Verteidigung betrifft nicht nur selbstverteidigende 
Gewalt, sondern auch die Gewalt, die von Dritten zur Vertei­
digung bedrohter Personen eingesetzt werden darf. 

Dieser Ansatz kann sich auf eine breite intuitive Basis stützen. 
Wenn eine Person mutwillig und aggressiv eine andere Person 
illegitim bedroht, ohne äußere Zwänge, bei klarem Bewusstsein, 
ist sie für die Bedrohung in anderer Weise verantwortlich als 
eine Person, die zwar auch illegitim bedroht, aber sich über 
diesen Umstand nicht im Klaren ist oder die von Anderen 
dazu gebracht wurde, auf diese bedrohende Weise zu handeln. 
Aus dieser veränderten Art der Verantwortlichkeit folgt eine 
veränderte Angreifbarkeit. 

Die „revisionistische Theorie des gerechten Krieges“ nimmt 
ihren Ausgangspunkt dezidiert bei den Individuen, kollektive 
Gewalt wird wie die Kumulation des Gewalthandelns Einzelner 
verstanden. „Der Krieg ist nichts als ein erweiterter Zweikampf“, 
schrieb der gerade durch die hybriden Kriege wieder häufig 

War“ im Journal of Political Philosophy 2 (1994): 3, 193-221 noch 
wenig Rezeption gefunden hatte.

7	 „Responsibility Account of permissible defense“: Jeff McMahan: Self-
Defense Against Morally Innocent Threats. In: Paul H. Robinson/Stephen 
Garvey/Kimberly Kessler Ferzan (eds.): Criminal Law Conversations, 
Oxford 2011, 385-394, hier 392.

8	 Die Gegengewalt muss aber nicht erfolgen. „Haftbarkeit“ bedeutet nicht 
„Verdienst“. Die „haftbare“ Person kann sich lediglich nicht beklagen, 
wenn gegen sie Gegengewalt angewendet wird.

9	 Wobei natürlich die Unwissenheit nicht selbst wiederum verschuldet 
sein darf.

10	 Jeff McMahan: Who is Morally Liable to be Killed in War? In: Analysis 
71/3 (2011), 544-559, hier 548.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   111 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 19:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Koch, Tertium datur

112 | S+F (34. Jg.)  2/2016

Ethiker auf der Basis des verantwortungsbasierten Ansatzes 
ihre Zustimmung zu Waffenlieferungen. Mir scheint aber, 
dass das Argument in einer anderen Hinsicht zu kurz greift: 
Verteidigende Gewalt erfolgt ja in einem Rechtsrahmen, weil 
ohne diesen Rechtsrahmen nicht einmal das Selbstverteidi­
gungsrecht als solches begründet wäre. In einem Rechtsrahmen 
sollte aber die Rechtswahrung immer zunächst bei den dafür 
bestellten Rechtswahrern liegen. Daher könnte man ebenso 
argumentieren, dass eine (von einer geeigneten Autorität) au­
torisierte Verteidigung der Rechte angegriffener Personen der 
Selbstermächtigung der angegriffenen Personen grundsätzlich 
vorzuziehen ist. Dieses Argument spräche also eher für die 
VN-mandatierte Intervention als für das Liefern von Waffen.17 

6.	Hoffnung auf technische Lösungen

Kehren wir aber zur schmalen, analytisch-ethischen Betrach­
tungsweise zurück: Bei solchen Vorgängen, die es mit Gruppen­
verhalten oder Gruppenhandlungen zu tun haben, kann man 
von einem verantwortungsbasierten Ansatz aus immer nur in 
sehr grober Weise sprechen und sie auch nur grob beurteilen. 
Da der Ansatz selber von individueller Verantwortlichkeit und 
individueller Haftbarkeit ausgeht, fordert er uns auf, Gewalt­
handlungen auch wirklich immer wieder in legitimatorischer 
Hinsicht an die betroffenen Individuen zurückzubinden. Dann 
zeigt sich die Tragik des Einsatzes militärischer Gewalt: Es sind 
Menschen von ihr betroffen, die nichts dazu getan haben, 
dass es zu Bedrohungen und verteidigenden Reaktionen ge­
kommen ist, ja mehr noch: Es sind sogar Menschen von ihr 
negativ betroffen, die viel oder alles dafür getan haben, dass es 
zu den Bedrohungen nicht kommt. Oft genug werden solche 
Menschen zu Tätern von Unrecht, weil sie Unrecht verhin­
dern und recht handeln wollen.18 Schon um dieser Personen 
willen ist Deeskalation immer das Gebot der Stunde, selbst 
bei Aggressoren wie dem IS. Im Konkreten kann hier aber die 
Ethik dem oder der politisch verantwortlich Handelnden die 
Entscheidungen nicht abnehmen. An welchem Punkt einem 
Aggressor seine Grenzen mit welcher Drohung oder gar dem 
Einsatz gewaltbewehrter Mittel gezeigt werden können oder 
sollten, kann nicht am Schreibtisch des Moralphilosophen ent­
schieden werden. Ohne praktische Vernunft und Urteilskraft, 
die auch auf Erfahrung und Übung beruhen, können diese 
Probleme nicht gelöst werden. Einerseits ist es unrealistisch zu 
glauben, nur die eigene Gesinnung des Politikers, das wirklich 
Beste zu wollen, sei ethisch ausschlaggebend. Andererseits ist 
es auch den politisch Aktiven gegenüber nicht immer fair, sie 

17	 Außen vor gelassen sind hier all die wichtigen pragmatischen Überle­
gungen, die die Proliferation dieser Waffen betreffen und das Eskalati­
onspotenzial, das im Anheizen der Konflikte mit zusätzlichen Waffen 
ohnehin liegt. – Bislang gibt es nur wenige ethische Arbeiten zur Frage 
von „humanitär-invervenierenden Waffenlieferungen“. Vgl. nur James 
Pattison: The Ethics of Arming Rebels. In: Ethics & International Affairs 
29 (2015): 4, 455-471. Vgl. aus der völkerrechtlichen Literatur das Urteil 
des Internationalen Gerichtshofs zur Unterstützung der Vereinigten 
Staaten von Amerika zugunsten der Contra-Rebellen in Nicaragua 
(1986 I.C.J. 14).

18	 Tragik ist es ja nicht, zum Opfer eines Unglücks oder ungerechter Gewalt 
zu werden. Tragik ist es, im Streben nach Recht zum Täter ungerechter 
Gewalt zu werden oder werden zu müssen.

in eine Eskalationsspirale zu führen, sondern auch auf der Basis 
des eben skizzierten verantwortungsbasierten Ansatzes falsch 
zu sein. Jedenfalls für den Ukrainekonflikt nimmt sich Hans-
Georg Ehrharts Forderung nach „Gewaltverzicht, Empathie und 
gemeinsame[r] Verantwortung für die Sicherheitsgestaltung“ 
als ethisch rechtfertigungsfähiger aus.15 

Man darf sich hingegen auch nichts vormachen: Es gibt Bedro­
hungen, die man wirklich als das, was sie sind, ernst nehmen 
muss. Die Gewaltpolitik des sogenannten Islamischen Staats 
(IS) gibt – trotz der militärischen Rückschläge in letzter Zeit – 
Anlass zu großer Sorge, denn es ist schwer zu sehen, welche 
entschuldigenden Gründe für die Verbrechen der Angehörigen 
der IS-Milizen eigentlich vorgebracht werden sollten. Hier wird 
die Unterstellung einer letzten fundamentalen moralischen 
Richtigkeit unumgänglich sein.16 Selbst wenn aufgrund von 
Irreführung und Propaganda die auf der moralischen Ver­
antwortung begründete Haftbarkeit des IS-Kämpfers gering 
wäre, würde dennoch das Maß der Bedrohung aus Sicht des 
verantwortungsbasierten Ansatzes auch gewaltsame Abwehr 
rechtfertigen. Aber man sieht: Die Anwendung dieser ethischen 
Überlegungen auf konkrete Vorgänge muss sehr sorgfältig und 
abgewogen erfolgen. Das ist häufig mühsam und hinterlässt 
dennoch eine nicht aufzulösende Unsicherheit.

5.	Waffen liefern oder in Nothilfe eingreifen?

Der verantwortungsbasierte Ansatz der verteidigenden Gewalt 
unterscheidet grundsätzlich nicht danach, wer die verteidi­
gende Gewalt vornimmt. Es kommt nicht darauf an, ob es 
das bedrohte Opfer selbst ist, das abwehrend handelt, oder ob 
es ein Dritter ist, der dem Opfer zu Hilfe kommt. Ausschlag­
gebend ist einzig die Haftbarkeit des Bedrohenden selbst, die 
die Grenzen der verteidigenden Gewalt festlegt, und zwar 
sowohl in einem Akt der Selbstverteidigung (Notwehr) wie 
in einem Akt der Fremdverteidigung (Nothilfe). Nun könnte 
man denken, dass es aus diesem Grund auch gleichrangig ist, 
ob eine Person dem bedrohten Menschen Waffen zu dessen 
Selbstverteidigung bereitstellt oder selbst die Waffen nutzt, 
um in Fremdverteidigung der bedrohten Person zu helfen. 
Wenn wir also überlegen, ob Waffenlieferungen an die vom 
IS bedrohten Jesiden erlaubt oder gar geboten waren oder ob 
wir nicht besser selbst mit unseren eigenen Streitkräften inter­
venieren hätten sollen, bietet uns der verantwortungsbasierte 
Ansatz erst einmal wenig Hilfestellung. Häufig wird daher ein 
zusätzliches Prinzip herangezogen: Wenn die bedrohte Person 
die Verteidigung selbst übernehmen kann, dann soll sie dies 
auch tun, und dritte Personen sind angewiesen mitzuhelfen, 
sie dazu zu ermächtigen. Die bedrohte Person bleibt dann nicht 
zu Dankbarkeit oder ähnlichen Abhängigkeiten schaffenden 
Haltungen verpflichtet. Mit diesem Argument begründen einige 

www.ethikundmilitaer.de/fileadmin/Journale/2015-12/Giegerich-
Hybride_Angriffe_erfordern_umfassende_Verteidigung.pdf [5.3.2016].

15	 Vgl. Hans-Georg Ehrhart: Unkonventioneller und hybrider Krieg in der 
Ukraine: zum Formenwandel des Krieges als Herausforderung für Politik 
und Wissenschaft. In: Zeitschrift für Außen- und Sicherheitspolitik 9 
(2016), S. 223-241.

16	 Es scheint ein „Gewissen der Menschheit“ zu geben, in dem gewisse 
Handlungen universal als moralisch verwerflich, z. B. als grausam, 
gebrandmarkt sind, und zwar zu Recht. Nicht alles ist relativ.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   112 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 19:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 113

Koch, Tertium datur | T H E M E N S C H W E R P U N K T

sollten, indem sie auf das für sie schonendste Mittel verzichten. 
Alleine dadurch aber, dass die zur Debatte stehenden MALE-
Drohnen22 militärische Instrumente darstellen, die immer 
ein Gewaltausmaß schaffen, das für Individuen viel zu groß 
ist, ist die Konstruktion solcher Fälle reichlich hypothetisch. 
Hier muss auch über die Engführung durch die revisionistische 
Theorie des gerechten Krieges hinausgedacht und es müssen 
Fragen gestellt werden wie jene, welche Befriedungsfähigkeit 
in roher Technik liegt, welche Wirkungen die Dauerüberwa­
chung von Menschen mit sich bringt,23 ob Menschen nicht 
basierend auf ihrer Würde ein Recht haben, nicht kollektiv 
überwacht und bedroht zu werden und dergleichen mehr. Da 
die derzeitigen Drohnensysteme offenkundig nur den Auftakt 
zu noch zu entwickelnden wesentlich „autonomeren“ Waffen­
systemen darstellen, werden sich künftig auch noch Fragen 
nach unkalkulierten und unkalkulierbaren Risiken beim Einsatz 
„autonomer“ Technik sowie Probleme der Zurechenbarkeit und 
Verantwortlichkeit stellen. Die gegenwärtigen sogenannten 
hybriden Bedrohungen als Anlass zu beschleunigter Entwick­
lung solcher Systeme zu nehmen, wäre jedenfalls mehr als 
problematisch. Denn es deutet nichts darauf hin, dass sich 
mit diesen Systemen wirklich hybride Bedrohungen beseitigen 
und – mehr noch – Regionen hybrider Bedrohungen befrieden 
ließen. Leider gehört es zu den Kennzeichen der Diskussionen 
um die Legitimität von militärischer Gewalt, dass permanent 
mit kontrafaktischen Konditionalen24 argumentiert wird. Wie 
man solche Kontrafakten beurteilt ist nicht frei von den ei­
genen Werteinstellungen, sodass diese Argumente dann auch 
immer wieder reflexive Selbstbestätigungen entfalten.25 So wird 
Sprache und sprachliche Begründung selbst wieder zu einem 
bloßen Instrument für beliebige Zwecke degradiert, womit wir 
wieder am Anfang unserer Erwägungen angekommen wären. 
In diesem Sinne ist „hybride Kriegführung“ offenkundig nicht 
nur eine Taktik der jeweiligen Gegner, sondern schon im Kern 
des Kriegführens selbst angelegt. Und nicht nur die Wahrheit, 
sondern auch die Wahrhaftigkeit bleiben als erste Opfer des 
Krieges auf der Strecke – und zwar auf sämtlichen Seiten.

22	 „MALE“ bedeutet ausgeschrieben: Medium altitutde, long endurance. 
In diese Kategorie fallen die bekannten Modelle „Reaper“, „Predator“ 
oder „Heron“.

23	 Vor allem eine Studie hat hier in den vergangenen Jahren große Auf­
merksamkeit auf sich gezogen: https://law.stanford.edu/publications/
living-under-drones-death-injury-and-trauma-to-civilians-from-us-
drone-practices-in-pakistan/ [1.6.2016].

24	 Das sind Bedingungssätze der Art: Wenn wir in Syrien eingreifen wür­
den, könnten wir mehr Menschenleben retten. Wir wissen nicht, ob 
das stimmt, weil wir eben nicht eingreifen und daher die Fakten, die 
hier behauptet werden, nicht haben.

25	 Vgl. Olaf Müller: Chaos, Krieg und Kontrafakten. Ein erkenntnistheo­
retischer Versuch gegen die humanitären Kriege. In: Barbara Bleisch/
Jean-Daniel Strub (Hrsg.): Pazifismus. Ideengeschichte, Theorie und 
Praxis, Bern u. a. 2006, 223-263.

nur an den Folgen ihres Handelns zu messen und sie (nur oder 
bereits) dafür zur Verantwortung zu ziehen.19

Aber weil es diese Tragik bei ‚unschuldigen’ Opfern und ‚nach 
bestem Wissen und Gewissen handelnden’ Politikern gibt, 
suchen wir Erlösung in der Technik. Ja, im Grunde ist unsere 
Technik genau dies: ein großes Tragik-Eliminations-Programm. 
Die Hoffnungen, die Politik und Militär in bewaffnete fernge­
steuerte Waffensysteme stecken, zeugen davon.20 Sicherheit für 
die eigenen Streitkräfte, die ja – jedenfalls in der Selbstwahrneh­
mung – nur in gerechtfertigter Selbst- und Fremdverteidigung 
handeln und daher nicht haftbar sind, und gleichzeitig auch 
größere Sicherheit für jene Personen, die – obwohl ohne Haft­
barkeit – bei den überkommenen militärischen Mitteln von der 
Gewalt betroffen wären. Dass Nothelfer und sich legitim vertei­
digende Personen ebenso wie am Konflikt unbeteiligte Personen 
einem Gewaltrisiko ausgesetzt sind, das leider häufig genug in 
realen Gewaltfolgen bis hin zur Tötung mündet, gehört zu den 
Umständen, weshalb viele Menschen nachvollziehbarerweise 
Krieg generell ablehnen. Bewaffnete Drohnen versprechen 
hier Hilfe. Nur noch die wirklich haftbaren Personen sollen 
die Folgen ihres bedrohenden Handelns zu spüren bekommen. 
Insbesondere bei den komplexen Gemengelagen wie den soge­
nannten hybriden Kriegen klingt dies verheißungsvoll.

Aber wer die Überlegung, ob Gewalt durch bewaffnete Droh­
nen gerechtfertigt ist, konsequent durchführt, wird feststellen 
müssen, dass gerade durch die gegebene Distanz die Legitima­
tionsgrundlage für Gewalt immer schwammiger wird, ja in den 
meisten Fällen einfach nicht gegeben ist. Verteidigende letale 
Gewalt kann allenfalls legitim sein, wenn eine unmittelbare 
Bedrohung für das Leben einer anderen Person oder anderer 
Personen vorliegt.21 Wer hier ehrlich die Einsatzszenarien von 
bewaffneten Drohnen analysiert, wird feststellen müssen, dass 
diese Unmittelbarkeit häufig nicht gegeben ist. Oft ist es die 
Drohne selbst, die – durch ihre Aufklärungsfähigkeit – dazu 
beiträgt, dass es zu dieser unmittelbaren Bedrohung nicht kom­
men muss, weil sie beispielsweise Rückzugsoptionen schafft. 
Zugestanden: Es sind Szenarien denkbar, in denen eine Person 
andere Personen mit unmittelbarer illegitimer tödlicher Gewalt 
bedroht (wie beispielsweise die Hinrichtungen von Geiseln 
durch IS-Kämpfer), in denen es naheliegt, dass lieber der (un­
gerecht) Bedrohende durch verteidigende tödliche Gewalt 
sein Leben verlieren sollte als das oder die Opfer der von ihm 
ausgehenden Bedrohung. In solchen Nothilfesituationen ist 
es schwer zu verstehen, dass sich der oder die legitimen Ver­
teidiger der bedrohten Person in zusätzliche Gefahr begeben 

19	 In manchen Fällen mag der mit weniger sittlicher Gesinnung handelnde 
Politiker im Hinblick auf die Folgen erfolgreicher sein; in anderen Fällen 
wird die beste Gesinnung nicht mit moralisch wünschenswertem Erfolg 
gekrönt. Der geneigte Leser erkennt natürlich das zeitlos vorliegende 
und von Max Weber so deutlich auf den Punkt gebrachte Problem von 
Verantwortungs- und Gesinnungsethik (Max Weber: Politik als Beruf. In: 
Max Weber: Gesammelte Politische Schriften, hrsg. v. J. Winckelmann, 
Tübingen 51988, 505-560, hier 549-553).

20	 Zur Debatte um bewaffnete Drohnen vgl. Bernhard Koch: Bewaffnete 
Drohnen und andere militärische Robotik. Ethische Betrachtungen. In: 
Christof Gramm/Dieter Weingärtner (Hrsg.): Moderne Waffentechno­
logie. Hält das Recht Schritt?, Baden-Baden 2015, 32-56.

21	 Würde die Unmittelbarkeitsbedingung preisgegeben, wären „präven­
tiven“ Verteidigungsaktionen Tür und Tor geöffnet. Ich könnte meinen 
Nachbarn nach seinem Kauf eines Küchenmessers angreifen, weil ich 
vermute, er werde dieses Messer als Waffe eines Tages gegen mich rich­
ten. Aber es stimmt: Der Ausdruck „Unmittelbarkeit“ muss ausgelegt 
werden.

Dr. Bernhard Koch, stellvertretender 
Direktor des Instituts für Theologie und 
Frieden (IThF) in Hamburg und Lehrbe­
auftragter für Philosophie an der Goethe-
Universität Frankfurt.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   113 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 19:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-109

