
Schwierige Erinnerung?

Zur theologischen Rezeption der Kritik des
verpflichtenden Gedächtnisses bei Paul Ricœur

Michael Böhnke

Paul Ricœur ist in seinem voluminösen Werk Gedächtnis, Geschich-
te, Vergessen1 der Polysemie im Verständnis der Erinnerung in um-
fassenden hermeneutischen Studien nachgegangen. Dabei hat er sich
kritisch zur öffentlichen Praxis des Gedenkens geäußert. Ja, es ist so-
gar eines seiner erklärten Ziele, gegen die »Tyrannei des Gedächtnis-
ses« (Pierre Nora), gegen den Gedenkwahn, anzuschreiben (S. 146).
Das verpflichtende Gedächtnis ist – neben dem verhinderten und ma-
nipulierten Gedächtnis – für Ricœur – eine Figur »der schwierigen,
aber keineswegs unmöglichen Erinnerung« (S. 726). Die Schwierig-
keit liegt auf der pragmatischen Ebene, im möglichen Missbrauch der
Erinnerung.

Dabei ist die Erkenntnis, dass das Gedenken missbraucht werden
kann, eher trivial zu nennen. Gravierender erscheint die These, dass
der Missbrauch durch den verpflichtenden Charakter der Erinnerung
bedingt sein soll. Das verpflichtende Gedächtnis, diese für Ricœur so
schwierige Figur der Erinnerung, steht im Folgenden im Vorder-
grund.2 Der theologische und zum Widerspruch reizende Grund liegt
im biblischen Anamnese-Befehl, wie er in Ex 12,14, Lk 22,29 und
1 Kor 11,24,25 artikuliert ist, sowie in der auf jüdischen Geist sich
berufenden Bestimmung der Vernunft als anamnetischer. In beiden
Fällen kommt der Verpflichtung des Gedächtnisses prinzipielle Be-
deutung zu. Die sich daraus ergebende Dialektik ist das Thema des
Folgenden.

Für Ricœur ist die Möglichkeit der Treue zum Vergangenen in

Poetik des Glaubens A 163

1 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004. Verweise auf dieses
Werk erfolgen im Text.

2 Ich knüpfe damit an meinen kurzen Beitrag »Die Zukunft der Vergangenheit.
Zwei kritische Rückfragen an Paul Ricœurs Theorie über das Vergessen und Ver-
zeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricœurs
Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004, S. 243–248,
an.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erinnerung – verstanden als Wiedererinnerung des Vergangenen
als Gewesenem – an Bedingungen geknüpft. Das entscheidende Kri-
terium gerechter Erinnerung liegt für ihn darin, das Vergangene als
Gewesenes zu rekonstruieren. Es als Gewesen-sein zu verstehen,
heißt, es in seiner Unwiederholbarkeit und Unwiderruflichkeit anzu-
erkennen (vgl. S. 745), wie Ricœur in Anlehnung an Vladimir
Jankélévitch betont. Eben das bedeutet aber, dass sich das erinnernde
Subjekt von der Vergangenheit zu distanzieren hat. Die Distanz von
der Vergangenheit3 ist die Bedingung der Möglichkeit gerechter Er-
innerung. Die Praxis einer Erinnerung, die als Pflicht zum öffent-
lichen Gedenken die eigene Geschichte feiert – und damit Vergange-
nes lediglich wiederholt – stellt im Urteil Ricœurs einen Missbrauch
des Erinnerns (Tzvetan Todorov, vgl. S. 138) dar und bedarf deshalb
einer Korrektur, in der es um die »Befreiung der Gegenwart von dem
Gespenst des Gewesenen«4 geht. Ricœur nimmt diese Korrektur vor,
indem er die Erinnerungsarbeit mit der Trauerarbeit verbindet. »Die
Trauerarbeit trennt die Gegenwart definitiv von der Vergangenheit
und schafft Platz für die Zukunft« (S. 767).

Platz für die Zukunft durch Trauerarbeit? Die Emmausgeschich-
te (Lk 24, 13–35) legt das Gegenteil nahe: Die Trauerarbeit der wan-
dernden Jünger verstellt den Blick in die Zukunft, die Wiederholung
des Brotbrechens ermöglicht die Erkenntnis der Wahrheit der Zu-
kunft eröffnenden Auferstehungsbotschaft. Und auch das die anam-
netische Kultur bestimmende Vermissen des Verlorenen ist – wenn
auch unter negativen Vorzeichen – eine Gestalt des Einsseins mit
dem Vergangenen, die Zukunft für die Opfer der Geschichte bedeu-
tet. Ist es also doch und vielleicht entgegen der Annahme Ricœurs die
Einheit von historisch Geschehenem und darstellendem Handeln, sei
es in der Gestalt des Wiederholens oder des Vermissens, die Zukunft
zu eröffnen vermag?

Die bereits angesprochene Dialektik erweist sich also erstens als
eine von Einssein und Distanz zum Vergangenen, zweitens von Ver-
gangenheit – sei es als abgeschlossene oder unabgeschlossene – und
Zukunft, und drittens von Universalität der Bedeutung und Partiku-
larität der Erinnerung.

164 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

3 Vgl. L. Tengelyi, »Husserls Blindheit für das Negative? Zu Ricœurs Deutung der
Abstandserfahrung in der Erinnerung«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erin-
nerungsarbeit, S. 29–39.

4 L. Tengelyi, »Husserls Blindheit«, S. 39.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist es – so lautet generalisierend meine doppelte Frage – Paul
Ricœur einerseits gelungen, das Zukunft eröffnende semantische Po-
tential anamnetischer Kultur heilsgeschichtlichen Denkens in die Re-
flexion der Erinnerung einzuholen,5 und wird er andererseits dem
anamnetischen Charakter kultisch-liturgischer Feiern mit seiner die
Distanz zum Vergangenen betonenden Kritik der Praxis des ver-
pflichtenden Gedenkens gerecht?

I.

Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des
Gedächtnisses

Für Paul Ricœur ist »[d]as Gewesen-Sein […] der letzte Referent der
aktuellen Erinnerung« (S. 84). Gerechte Erinnerung (juste mémoire),
d. h. eine solche, in der die veritative Dimension des Gedächtnisses,
seine Wahrheitstreue »gegenüber dem, was wirklich geschah«, mit
der pragmatischen, »der Praktizierung des Vergangenen« (S. 142),
dialektisch verknüpft ist,6 thematisiert ein Ereignis als Gewesenes.
Diesem Ereignis soll Gerechtigkeit widerfahren. Dazu ist seine Alte-
ritätskomponente ebenso zu thematisieren wie die Verpflichtung je-
nen gegenüber, »die uns mit einem Teil dessen, was wir sind, voran-
gegangen sind« (S. 142).

Eine ethisch als Pflicht zur Gerechtigkeit legitimierte Pflicht zur
Erinnerung widersteht der mythologischen Versuchung, etwas Ein-
maliges zu wiederholen und damit als »Erstmaliges und Allmaliges«7

Poetik des Glaubens A 165

Schwierige Erinnerung?

5 Vgl. J. Habermas, »Israel und Athen. Wem gehört die anamnetische Vernunft?
Johann Baptist Metz zur Einheit in der kulturellen Vielfalt«, in: Vom sinnlichen
Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Philosophische Essays, Frankfurt 1997,
S. 98–111, hier S. 101f.

6 Es ist die Wahrheitsforderung, die im Moment des Wiedererkennens erhoben
wird, mit der die Anstrengung der Erinnerung endet (93). Die Wahrheitsforde-
rung spezifiziert das Gedächtnis als kognitive Größe. »Durch den Missbrauch
wird die Ausrichtung des Gedächtnisses auf Wahrheit massiv bedroht« (96).

7 E. Zenger, »›Das Blut deines Bruders schreit zu mir‹ (Gen 4,10). Gestalt und Aus-
sageabsicht der Erzählung von Kain und Abel«, in: D. Bader (Hg.), Kain und Abel.
Rivalität und Brudermord in der Geschichte des Menschen, München 1983, S. 7–
28, hier S. 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verstehen. Sie thematisiert ein vergangenes Ereignis als Histori-
sches, Gewesenes und nicht gründungsmythologisch als Wesenhaf-
tes, immer Geltendes. Gerechte Erinnerung setzt sich kritisch in Dis-
tanz zum Vergangenen und thematisiert es in seiner Altertität. Sie ist
keine Wiederholung, vielmehr »Wiedererinnerung« (remémoire),
die sich zum Vergangenen verhalten kann, die sich vom identitäts-
stiftenden Zwang des Vergangenen über die Zukunft befreit hat, sich
ihm vielmehr als Gewesenem und nicht mehr Gegenwärtigem ver-
pflichtet weiß.

Etwas Einmaliges als Erstmaliges und Allmaliges zu behaup-
ten, widerspricht der Wahrheit des Geschehens. Dies geschieht aber
im politischen und kultischen Gedenken. Deshalb kritisiert Ricœur
im Anschluss an Todorov die Pflicht zum Gedenken (commémora-
tion) als einen Missbrauch des Gedächtnisses. Unter dem Stichwort
»verpflichtendes Gedächtnis« (S. 115) wehrt sich Ricœur gegen das
Gedenken als »wiederholendes Erinnern« (mémoire-répétition,
S. 129) und die damit verbundene Intention der Identitätsstiftung
(S. 132).

Wäre eine solche Identität, in der das ipse (Selbst) auf das idem (Glei-
che) reduziert, die durch die Konfrontation mit dem Anderen bedroht
und als Erbe der grundlegenden Gewalt verstanden werden müsste
(S. 131 f.), nicht fragil? Aber auch abgesehen davon wären, wenn das
Gedächtnis im Gedenken mit der Absicht der Identitätsstiftung auf
Gründungsereignisse verpflichtet wird, diese doch zunächst auf ihren
Gehalt hin kritisch zu erinnern (mémoire-souvenir).

»Was wir als Gründungsereignisse feiern, sind im Wesentlichen
Gewalttaten, die im nachhinein durch einen prekären Rechtszustand
legitimiert wurden. Was für die einen Ruhm bedeutete, war für die
anderen Erniedrigung. Der Feier auf der einen Seite entspricht Ab-
scheu auf der anderen. Auf diese Weise werden in den Archiven des
kollektiven Gedächtnisses symbolische Verletzungen gespeichert, die
nach Heilung rufen« (S. 128, vgl. 132).

Zwar vermag auch die kritische Erinnerung an den Gehalt des
im Gedenken Gedachten keine Versöhnung zu stiften. Ricœur traut
ihr jedoch zu, im dialektischen Verbund mit dem Vergessen, das Ge-
wesene – aus der Distanz – ohne Zorn zu thematisieren (S. 696). Ent-
scheidend scheint mir zu sein, dass Ricœur sich in seiner Interpreta-
tion der Erinnerung am phänomenologischen Erinnerungsbegriff
von Edmund Husserl orientiert. Dieser hat Erinnerung als Gegeben-

166 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit von Vergangenem (S. 66)8 definiert. Das Vergangene ist einer-
seits als Abwesendes und andererseits als Vorhergehendes das, was
früher begegnet ist, gegeben. Die Dimensionen des bleibend Gülti-
gen und Zukünftigen sind nicht im Blick. Darauf wird zurückzukom-
men sein.

II.

Zur Kultur des Gedenkens

Das Gedenken ist – wenn auch mehrfach in der Theologiegeschichte
vergessen – für die religiöse Praxis konstitutiv. Dies wird in wenigs-
tens zwei Perspektiven von der gegenwärtigen Theologie betont. So
hat Johann Baptist Metz das Eingedenken zum Fokus des heils-
geschichtlichen Denkens bestimmt. Zudem ist das Gedenken als zen-
trales Moment des christlichen Kultes durch die Liturgiewissenschaft
wiederentdeckt worden. Anamnetische Kultur und kultische Anam-
nese stimmen bei aller Differenz darin überein, dass beide dem ver-
pflichtenden Gedächtnis, wie es dem biblischen Denken eigen ist,
konstitutive Bedeutung beimessen. Dies wird jedoch nicht metaphy-
sisch oder transzendentaltheologisch begründet, sondern geschicht-
lich. Anamnetische Kultur und kultische Anamnese thematisieren
und verpflichten das Gedächtnis auf eine geschichtlich bestimmbare
und historisch bestimmte Erinnerung und versuchen, deren Univer-
salität und Zukunft eröffnende Bedeutsamkeit zu erweisen.

a) Eingedenken als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens

Als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens gilt für Metz, der der
Theologie die Erinnerung wieder in Erinnerung gerufen und damit
das Gedenken dem Vergessen entrissen hat, das Eingedenken. Das
Eingedenken versammelt in sich mehrere Bedeutungen. Es warnt,
damit sich die Gräuel der Geschichte nicht wiederholen, vor zukünf-
tigem Vergessen ebenso wie es das Vergangene als Unabgeschlosse-

Poetik des Glaubens A 167

Schwierige Erinnerung?

8 Ricœur zitiert E. Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins,
HUA X, § 13, S. 34. Auf die Differenzen zu Husserl hat L. Tengelyi, »Husserls
Blindheit«, hingewiesen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nes zu neuem Leben zu erwecken trachtet (S. 71). Im Eingedenken
empfindet der Erinnernde sich denen gegenüber verpflichtet, die
nicht mehr sind, aber gewesen sind. Die empfundene Pflicht zur Er-
innerung hat ihren Grund in der Idee der Gerechtigkeit anderen ge-
genüber (S. 142 f.). Für Metz besitzen dabei ebenso wie für Ricœur
unter denen, denen wir etwas schuldig sind, die Opfer moralische
Priorität (S. 144). Es geht um das Eingedenken fremden Leids.

Ricœur konstatiert aber auch hierfür, dass die der Pflicht zur
Gerechtigkeit entspringende Pflicht zur Erinnerung Möglichkeiten
des Missbrauchs des Gedächtnisses keinesfalls ausschließt. Solche
können sein die »Usurpation der stummen Sprache der Opfer« zum
Zweck der Manipulation »einer Gewissensführung, die sich selbst
zur Sprecherin der Gerechtigkeitsforderung der Opfer macht«, aber
auch die »Tyrannei des Gedächtnisses«, durch welche »die Geschichte
im Namen des Gedächtnisses« angegriffen würde (S. 144). Ricœur
tangiert damit die ethische Frage, ob es als Gerechtigkeitsimperativ
eine Pflicht zur Erinnerung geben könne und wie sich dieser Pflicht
zur Erinnerung das Recht auf Vergessen gegenüber verhält.

Metz verteilt die Gewichte anders. Für ihn schließt die Erinne-
rung »in der Gestalt der Erinnerung des Leidens der Anderen, in der
Gestalt des öffentlichen und in den öffentlichen Vernunftgebrauch
prägend eingehenden Eingedenkens fremden Leids« Missbrauch aus.
Metz beruft sich auf Theodor W. Adorno, aus dessen Negativer Dia-
lektik er den Satz »Das Bedürfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist
Bedingung aller Wahrheit« zitiert, um den Universalitätsanspruch
anamnetischer Vernunft aus dem »Leidensapriori mit seinem nega-
tiven Universalismus« zu begründen. »Schließlich gibt es die Ge-
schichte – im Sinn einer wahrheitspflichtigen Großerzählung – nur
als Passionserzählung«, so Metz.9 »Fremdes Leid zu respektieren ist
danach Bedingung aller großen Kulturen und fremdes Leid zur Spra-
che zu bringen ist die Voraussetzung für alle universalistischen An-
sprüche.«10 Die Humanität einer Kultur ist für Metz »ohne jegliches
verbindliches Gedächtnis« unvorstellbar.11 Die kritischen Vorbehalte

168 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

9 J. B. Metz, Memoria passionis, Freiburg 2006, S. 218f.
10 J. B. Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessen. Der Christ im Umgang mit der

Geschichte«, in: M. Liebmann, E. Renhart und K. M. Woschitz (Hg.), Metamor-
phosen des Eingedenkens, Graz 1995, S. 25–34, hier S. 31.

11 Gegen Habermas fragt Metz: »Doch was wären Kulturen ohne jegliches verbind-
liches Gedächtnis, Kulturen, die ausschließlich diskursorientiert sind, Kulturen, in
denen es nur ein diskursiv beherrschtes, aber kein die Diskurse leitendes Gedächt-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen den Gebrauch anamnetischer Vernunft beschränkt Metz auf
die Erinnerung, die nicht Erinnerung fremden Leidens ist. Mehr rhe-
torisch als kritisch fragt er: »Sind es nämlich nicht gerade die ge-
schichtlich-kulturell verwurzelten Erinnerungen, die immer wieder
die gegenseitige Verständigung behindern, die immer neu zu
schmerzhaften Konflikten und dramatischen Verfeindungen führen
und aus denen sich bis heute alle offenen und latenten Bürgerkriege
nähren?«12, um dialektisch demgegenüber die Pflicht zur Erinnerung
fremden Leids einzufordern.

Der Erinnerung fremden Leids, dieser Gestalt des Eingedenkens
wird von Metz die Kraft zuerkannt, dass sie rettet, Versöhnung und
Frieden stiftet. Sie rettet, »was uns als unverlierbar gilt und doch in
höchste Gefahr geraten ist, vor dem Verfall.«13 Die rettende Kraft der
Erinnerung wird – so in der zutreffenden Interpretation von Jürgen
Habermas – bei Metz vornehmlich im Sinne Walter Benjamins als
die mystische Kraft einer retroaktiven Versöhnung vorgestellt. Vo-
raussetzung dafür ist die Unabgeschlossenheit des Vergangenen so-
wie die Einheit zwischen historischem Ereignis und gegenwärtigem
anamnetischen Bewusstsein, das sich seinerseits – im Sinne Freuds –
der analytischen Kraft der Bewusstmachung verdankt. Dabei über-
steigt das im Eingedenken beherbergte semantische Potential nach
Habermas die Möglichkeiten philosophisch plausibler Argumentati-
on unter Bedingungen nachmetaphysischen Denkens. Zugleich blei-

Poetik des Glaubens A 169

Schwierige Erinnerung?

nis mehr gibt? Wären in ihnen schließlich die Menschen noch etwas anderes als
das Experiment ihrer selbst, Menschen, die in den von ihnen inszenierten Be-
schleunigungsturbulenzen immer mehr sich selbst abhanden kommen?« J. B.
Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessen«, S. 34.

12 Ebd. S. 218. Metz ist sich dessen bewusst, dass, wenn jeweils nur die eigene Lei-
densgeschichte erinnert wird, »die memoria passionis nicht zum Organ der Ver-
ständigung und des Friedens, sondern zur Quelle der Verfeindung, des Hasses und
der Gewalt« werden kann. Ebd., S. 31.

13 Für diese Formulierung könnte sich Habermas auf Augustinus’ Bekenntnisse be-
rufen, der im 10. Buch (XVI, 24–25) das diffizile Verhältnis zwischen Erinnerung,
Gedächtnis und Vergessen thematisiert hat. Damit das Vergessen erinnert werden
kann, muss es in irgendeiner Weise im Gedächtnis sein. Diese Weise ist dadurch
näher bestimmt, dass das Vergessen eben das, woran ich mich erinnern möchte,
begraben hat: »Et tamen quocumque modo, licet sit modus iste inconprehensibilis
et inexplicabilis, etiam ipsam oblivionem meminisse me certus sum, qua id quod
meminerimus obruitur« (XVI, 25). Die Anstrengung der Erinnerung bestünde
dann darin, das Begrabene freizulegen. Die Kraft der Erinnerung wäre die Fähig-
keit, das zu Erinnernde dem Vergessen zu entreißen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be der philosophische Diskurs aber von diesem semantischen Poten-
tial der anamnetischen Vernunft nicht unbeeinflusst.14

Wenn von rettender Kraft der Erinnerung gesprochen wird, setzt
das die Unerlöstheit, Erlösungsmöglichkeit und Erlösungsbedürftig-
keit der Realität voraus. Für eine zeitsensible Theologie, wie Metz sie
fordert und betreibt, für eine Theologie nach Auschwitz, deren Sensi-
bilität darin zum Ausdruck kommt, dass sie nicht den Opfern des Ho-
locaust und mit ihnen allen Opfern der Geschichte ihren Rücken zu-
wendet, vielmehr darum bemüht ist, sie und ihr Schicksal dem
Vergessen zu entreißen, ergibt sich die Erlösungsbedürftigkeit der
Realität aus ihrer Negativität. Michael Theunissen hat die innere
Struktur erlösungsbedürftiger Realität in Kategorien der Herrschaft
ausgedrückt: »Die Herrschaft des Vergangenen über das Zukünftige
macht überhaupt erst den Zwangscharakter der erlösungsbedürftigen
Realität aus. Die erlösungsbedürftige Realität bildet einen univer-
salen Zwangszusammenhang, weil in ihr die Zukunft ständig von
der Vergangenheit überwältigt wird«.15 Zur Herrschaft des Vergange-
nen über das Zukünftige gehört das Versteckspiel der Täter vor der
Verantwortung, das Auslöschen der Spuren und auch die Selektion
der Erinnerungen. Was wird erinnert und wer erinnert sich? Gäbe
man sich mit den Erinnerungen zufrieden, die wir gewöhnlich haben,
würden wir das Vergessene nicht vermissen. Gegen einen solchen
durch Gleichgültigkeit gesteuerten Missbrauch der Erinnerung erfor-
dert das Bewusstsein von der Erlösungsbedürftigkeit der Realität
ihren aktiven Gebrauch als Suche nach dem Vergessenen, um es dem
Strudel des Vergessens zu entreißen, eine Kultur des Vermissens, die
der Versuchung der »Leugnung der unabgeschlossenen Vergangen-
heit«16 widersteht.

In diesem Sinn setzt Metz der abgeschlossenen Vergangenheit
zugleich mit der Praxis des Vermissens den apokalyptischem Denken
entspringenden Gedanken der befristeten Zeit entgegen. Die Befris-
tung der Zeit hofft auf die Beendigung des Unheils. Das Vermissen
der Opfer der Geschichte und ihrer unabgegoltenen Lebensmöglich-
keiten bestimmt im Horizont befristeter Zeit die Aufgabe der anam-
netischen Vernunft. Das Unheil möge ein Ende finden. Die Rede von
der befristeten Zeit thematisiert so die Hoffnung einer Beendigung

170 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

14 J. Habermas, »Israel und Athen«, S. 102.
15 M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991, S. 370f.
16 J. B. Metz, »Erinnern und Vergessen«, S. 25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der unheilvollen Zukunftswirkungen der Vergangenheit und antizi-
piert zugleich Hoffnung für die Opfer der Geschichte: »Wenn es die
Herrschaft des Vergangenen ist, durch die der Mensch in die Ohn-
macht des Nicht-Handeln-Könnens versinkt, so erwacht er aus dieser
Ohnmacht durch das befreiende Handeln Gottes. Sein Dasein in der
Zeit, das die von Platon auf den Weg gebrachte Metaphysik unter
dem negativen Gesichtspunkt des Veränderlichen betrachtet, nimmt
die positive Gestalt des Veränderbaren an«, so Michael Theunissen.17

Das Eingedenken fremden Leids begründet somit eine »Erinne-
rungskultur, die nicht der unkritischen Identitätssicherung und
Selbstbehauptung dient […], sondern die sich der Erfahrung des Un-
beherrschbaren, des Nicht-Identischen aussetzt und die deshalb zur
Umkehr und Veränderung führt«.18

Christologische Kritik an Metz negativer Theologie hat die Ein-
sicht geltend gemacht, dass sich das erhoffte Ende der Geschichte in
Jesus Christus schon vorweg ereignet hat. In der kultisch-liturgi-
schen Feier wird deshalb der eschatologischen Zukunft gedacht, die
sich geschichtlich bereits vorweg ereignet hat. Erhofft wird also nicht
nur, dass die Zukunft die Vergangenheit befristen, sondern auch, dass
die Vergangenheit die Zukunft beherrschen möge, dass das Reich
Gottes, dessen Nahegekommensein in der Person Jesu das Zentrum
der neutestamentlichen Verkündigung ausmacht (Mk 1,14), dadurch
sich vollende, dass Gott »alles in allem wird« (1 Kor 15,28). Das leitet
über zur Betrachtung des anamnetischen Charakters kultisch-liturgi-
scher Feiern.

b) Der anamnetische Charakter kultisch-liturgischer Feiern

In der jüdischen wie christlichen liturgischen Feier spielen Verpflich-
tung des Gedächtnisses und Zukunftsdimension des Gedenkens glei-
chermaßen eine konstitutive Rolle. »In der Liturgie als einem zentra-
len Lebensvollzug der Kirche deklariert und konstituiert sich diese als
Gedächtnis-Gemeinschaft«, so Philipp Harnoncourt.19 Das »gemein-
schaftstiftende Gedenken« ist für die Kirche konstitutiv. Anthropolo-

Poetik des Glaubens A 171

Schwierige Erinnerung?

17 M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, S. 371.
18 J. B. Metz, »Erinnern und Vergessen«, S. 29.
19 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores – Daher sind wir eingedenk. Der Beitrag der

Liturgie zur Bewahrung der Kultur des Gedenkens«, in: M. Liebmann, E. Renhart
und K. M. Woschitz (Hg.), Metamorphosen des Eingedenkens, S. 377–388, hier
S. 377.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gische Basis der kultischen Praxis des Gedenkens ist für den Liturgie-
wissenschaftler Harnoncourt die Einsicht, dass »Erfahrungen von Er-
eignissen und Begegnungen […] von so existentieller Bedeutung
sein [können; M. B.], dass sie ›erinnert‹ werden müssen. Das können
sowohl Erfahrungen sein, die uns leben lassen, Sinn stiften, Hoff-
nung erschließen, Zukunft ermöglichen, Glück schenken, […] aber
auch solche, die mit tödlichen Katastrophen, mit Schrecken und
Schuld verbunden sind. Die ersteren er-innern wir, um auch heute
daraus zu leben, die anderen er-innern wir, um wachsam zu bleiben,
damit solches nicht wieder eintreffe.«20 Pflicht zur Erinnerung, um
leben zu können! Allerdings, und diese Modifikation scheint mir ent-
scheidend, ist für Harnoncourt »Feierndes Gedenken […] immer
auch dankendes Gedenken, denn das lebenssichernde und sinnstif-
tende Ereignis ist nicht eigener Leistung zuzuschreiben, sondern
wird als ungeschuldetes Geschenk empfangen«.21 Nur die im Be-
wusstsein der Gratuität und des Donum thematisierte Erinnerung
schützt diese vor dem gegen die jeweiligen Fremden gerichteten
Missbrauch, weil sie Verpflichtung der eigenen Identität und Siche-
rung der eigenen Existenz gegenüber demjenigen, dem sie sich ver-
dankt, ist. Das heißt dann aber in letzter Konsequenz für die kulti-
sche Anamnese: »Nicht das Gedenken lässt uns leben, sondern die
gedenkend oder erinnernd vergegenwärtigten Großtaten Gottes.«22

In diesem Sinn stellt das Lima-Dokument zu Taufe, Eucharistie und
Amt fest: »Die ›Anamnese‹ Christi ist die Grundlage und Quelle al-
len christlichen Gebets« (II 9).23

Der Gehalt und nicht der Akt des Gedenkens bestimmt dem eben
Ausgeführten zufolge die Gegenwartsbedeutung und die Zukunfts-
dimension liturgischer Anamnese. Die Erwartung der Parusie durch
die christliche Gemeinde, der Wiederkunft Christi, wie sie sich im
Maranatha-Ruf ebenso wie in der Hoffnung, »dass sich an uns das
österliche Geheimnis vollendet«24, artikuliert, hat ihre Basis im Ge-
denken »des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des

172 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

20 Ebd., S. 378f.
21 Ebd., S. 379.
22 Ebd., S. 382.
23 H. Meyer, H. J. Urban und L. Vischer, Dokumente wachsender Übereinstim-

mung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene, Band 1, 1931–1982, Paderborn, Frankfurt 1983, S. 560.

24 Sechste Sonntagspräfation, Messbuch S. 408f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrn Jesu« (Zweites Vatikanum, Sacrosanctum Concilium, Nr. 106).
Der anamnetische Charakter allen liturgischen Feierns steht »immer
in engster Verbindung mit der Bitte um die Durchsetzung und Voll-
endung der in Jesus Christus angebrochenen Gottesherrschaft«.25

Joseph Ratzinger hat den Geist der Liturgie mit den Worten beschrie-
ben: »Auf die Auferstehung hinschauen, bedeutet, auf die Voll-
endung hinschauen«.26 Philipp Harnoncourt hat auf die feiernde Ge-
meinde hin soteriologisch differenziert: »Die feiende Kirche erweist
sich […] zugleich als durch Christus gerettet, mit Christus vom Vater
gerettet und als Christus zur Rettung des Menschen und der Schöp-
fung am Werk.«27

c) Biblische Kultur des Gedächtnisses

Der Fundamentaltheologe Metz und der Liturgiewissenschaftler
Harnoncourt, beide berufen sich auf das biblische Verständnis der
Anamnesis. Und dies unterscheidet sich in der Tat vom Husserlschen
Verständnis der Erinnerung gerade in dem Punkt, dass es auch Zu-
kunft eröffnet. Dies gilt es im Folgenden zu erläutern.

Anamnetische Vernunft: Ezer Weizmann, der damalige Prä-
sident des Staates Israel, hat in seiner Aufsehen erregenden Rede
vor dem Deutschen Bundestag am 16. Januar 1996 ein eindrucksvol-
les Zeugnis jüdischen Denkens abgelegt, einer anamnetischen Ver-
nunft, die dem »hermeneutischen Eigenanspruch«28 biblischer Texte
folgt. Er sagte: »Ich war ein Sklave in Ägypten und empfing die Tho-
ra am Berge Sinai, und zusammen mit Josua und Elijah überschritt
ich den Jordan. Mit König David zog ich in Jerusalem ein, und mit
Zedekiah wurde ich von dort ins Exil geführt. Ich habe Jerusalem an
den Wassern zu Babel nicht vergessen, und als der Herr Zion heim-
führte, war ich unter den Träumenden, die Jerusalems Mauern er-
richteten. Ich habe gegen die Römer gekämpft und bin aus Spanien
vertrieben worden. Ich wurde auf den Scheiterhaufen in Magenza, in

Poetik des Glaubens A 173

Schwierige Erinnerung?

25 S. Wahle, »Liturgie als Gedächtnisgeschehen. Dargestellt anhand eines Vergleichs
von christlicher Sonntags- und jüdischer Sabbatliturgie«, in: Archiv für Liturgie-
wissenschaft 47 (2005) S. 153–180, hier S. 155.

26 J. Ratzinger, Der Geist der Liturgie. Eine Einführung, 6. Aufl., Freiburg 2002, S. 84.
27 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores«, S. 383.
28 P. Stuhlmacher, »Anamnese. Eine unterschätzte hermeneutische Kategorie«, in:

W. Härle, M. Heesch und R. Preul (Hg.), Befreiende Wahrheit, Marburg 2000,
S. 23–38, hier S. 37.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mainz, geschleppt, und habe die Thora im Jemen studiert. Ich habe
meine Familie in Kischinev verloren und bin in Treblinka verbrannt
worden. Ich habe im Warschauer Aufstand gekämpft und bin nach
Eretz Israel gegangen, in mein Land, aus dem ich ins Exil geführt
wurde, in dem ich geboren wurde, aus dem ich komme und in das
ich zurückkehren werde.«

Befehl zum Gedächtnis: Weizmann hat in seiner Rede Zeugnis
davon abgelegt, was in Ex 12,14 als Verpflichtung des Gedächtnisses
gefordert wird: »Diesen Tag sollt ihr als Gedenktag begehen. Feiert
ihn als Fest zur Ehre des Herrn! Für die kommenden Generationen
macht euch diese Feier zur festen Regel!« Neutestamentlich ent-
spricht dem der im Zusammenhang mit der Abendmahlsüberliefe-
rung stehende Wiederholungsbefehl Lk 22,19: »Tut dies zu meinem
Gedächtnis!« (vgl. 1 Kor 1,24–25)

Zukunfteröffnende Erinnerung: Weizmann hat ein eindrucks-
volles Zeugnis dessen gegeben, dass das Gedenken an Gottes Heils-
wirken in der Vergangenheit – in prophetischer Verkündigung – den
Ausblick auf Rettung und Heil in der Zukunft eröffnen kann. So wird
bei Deuterojesaja das hebräische Verb zkr »im Zusammenhang mit
der Ankündigung eines neuen, das bisherige überbietenden Heils-
handeln Jahwes« gebraucht.29

Jes 44,21 f.: 21 Gedenke, Jakob, und du, Israel, / dass du mein
Knecht bist. Ich habe dich geschaffen, du bist mein Knecht; / Is-
rael, ich vergesse dich nicht. 22 Ich fege deine Vergehen hinweg
wie eine Wolke / und deine Sünden wie Nebel. / Kehr um zu
mir; denn ich erlöse dich.

Und vielleicht noch eindrucksvoller:
Jes 46,9 f.: 9 Gedenkt dessen, was früher galt, in uralten Zeiten: /
Ich bin Gott und sonst niemand, / ich bin Gott und niemand ist
wie ich. 10 Ich habe von Anfang an die Zukunft verkündet …

Radikalisiert wird die Zukunft eröffnende Kraft des Gedenkens in der
Noach-Erzählung: Während in den bisher zitierten Stellen die
Anamnese die Basis der Zukunftserwartung ist, wird in Gen 8,1 die
Zukunft selbst als Dimension des Gedenkens thematisiert.

Gen 8,1: Da gedachte Gott an Noach und an alle Tiere und an
alles Vieh, das bei ihm in der Arche war. Gott ließ einen Wind
über die Erde wehen und das Wasser sank.

174 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

29 W. Schottroff, Art. zkr, in: ThAT 1971, S. 507–518, hier S. 518; vgl. P. Stuhlma-
cher, »Anamnese«, S. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der Zukunft als Dimension des Gedenkens ist der radikale Ge-
gensatz zum Ricœurschen Erinnerungsverständnis thematisiert. Zu-
gleich fungiert das in Gen 8,1 ausgesagte Gottesgedächtnis theo-
logisch als Bedingung der Möglichkeit anamnetischer Verpflichtung.

III.

Erinnerung und Anamnese

Handelt es sich im Streit um das verpflichtende Gedächtnis – in An-
spielung auf eine Diskussion zwischen Habermas und Metz – um ein
Streit zwischen Jerusalem und Athen30, oder besser, da Ricœurs Erin-
nerungsbegriff durch Edmund Husserl geprägt ist, Jerusalem und
Freiburg? Ich meine nein. Denn zumindest lassen sich im griechischen
Kulturkreis ebenso wie in der phänomenologischen Reflexion Hin-
weise auf eine Figur der Erinnerung finden, die Zukunft eröffnet.

In der älteren griechischen Mythologie, wie sie von Pausanias
überliefert ist, wurden im Helikon-Heiligtum in Böothien als Töch-
ter der Mnemosyne und des Zeus drei Musen verehrt: Melete, Mne-
me und Aoide. Die erste Tochter der Gedächtnisgöttin ist, noch vor
der Mneme, die Melete. Sie steht für das Sinnen auf etwas. Reinhart
Herzog hat das in seinem Artikel »Zur Genealogie der Memoria«
herausgearbeitet.31 Besonders im Partizip »mellon« komme, so Her-
zog, der »der modernen Auffassung von Memoria im Allgemeinen
verborgene« futurische Verb-Aspekt zur Geltung: »Zu-tun-Geden-
ken«. Thematisiert wird damit der »Gesichtspunkt eines mentalen
Vermögens unmittelbar vor dem Ansetzen zur Handlung« zwischen
Verharren und Wollen, was mit dem Wortstamm von »memento«
(griechisch: mematon *men) übereinstimmt, der in der Bedeutung
»sinnend dastehen« das Moment »verharrend-standhalten« mit
dem Moment »danach-streben« verbindet.32 Melete repräsentiert
einen temporal und funktional ungewohnten Bezirk der memoria,

Poetik des Glaubens A 175

Schwierige Erinnerung?

30 J. B. Metz, »Athen versus Jerusalem? Was das Christentum dem europäischen
Geist schuldig geblieben ist«, in: Orientierung 60 (1996) S. 59–60.

31 R. Herzog, »Zur Genealogie der Memoria«, in: A. Haverkamp und R. Lachmann
(Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, München 1993, S. 3–8.

32 Ebd., S. 4.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der biblischem Denken – wie wir gesehen haben – nicht fremd ist,
etwa wenn JHWH der Arche in der Flut gedenkt (zkr, Gen 8,1).
Dieses Gedenken ist bereits die Schwelle zum Handlungsansatz, in
diesem Fall der Rettung. In Hiob 42,2, einer weiteren biblischen
Schlüsselstelle, handelt es sich um eine feste Prägung des Herrschen-
Könnens von Gott.

Herzog zieht die Linie auf die Phänomenologie hin aus: Heideg-
ger und die Existenzphilosophie haben die Melete im Begriff der vor-
laufenden Entschlossenheit, des Daseins-Entwurfs aufgegriffen, bei
Gehlen bilde sie ein Kernstück der Anthropologie. Erstaunlicherwei-
se bekommen diese phänomenologischen Erfassungen die Melete
nicht als Funktion der memoria in den Blick. Melete, die für das »ent-
werfende Gedenken des Künftigen« steht, ist hinter ihre jüngere
Schwester Mneme zurückgetreten. »Es muss dies mit Konzepten
von Erinnerung zusammenhängen, denen ein Gedächtnis des Künf-
tigen ein Paradoxon ist«, mutmaßt Herzog.33 Dem scheint auch Ri-
cœur erlegen.

IV.

Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem
Erinnerungsbegriff?

Die schwierige Erinnerung hat also zu Schwierigkeiten mit dem Er-
innerungbegriff geführt. Weil bei Paul Ricœur bei aller Polysemie
Erinnerung einseitig auf Vergangenes bezogen bleibt, kann er dem
Gedenken keinen zukunftseröffnenden Wert abgewinnen.

Eine Bestimmung der Erinnerungsarbeit durch Ricœur lässt in
diesem Zusammenhang jedoch aufmerken. Sie steht – soweit ich es
zu beurteilen vermag – im Gegensatz zu seinem gesamten Argumen-
tationsduktus in seinem Werk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen
und kann ihre Begründetheit nur als eschatologisch erhoffter Irrealis
retten: »Die Erinnerungsarbeit hätte ihr Ziel erreicht, wenn es der
Rekonstruktion des Vergangenen gelänge, eine Art Wiederauferste-
hung des Vergangenen zu bewirken« (S. 767). Ricœurs Aussage steht
im Kontext der metaphorischen Rede, dass die Historiker Bestatter

176 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

33 Ebd., S. 5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seien, die durch ihre Arbeit das Vergangene mit jeder Rekonstruktion
neu beerdigten, will sagen, auf der Suche nach historischer Wahrheit
in die Kisten ihrer Kategorien steckten. Für die Erinnerungsarbeit,
deren Verhältnis zum Vergangenen durch den Begriff der Treue be-
stimmt wird, wäre diesem Zitat zufolge das Vergangene nicht abge-
schlossen. Das aber steht in deutlicher Spannung zur Bestimmung
der Erinnerung, das Vergangene in seinem Gewesen-sein zu verste-
hen.

Vielleicht gilt das Urteil von Peter Stuhlmacher, der bedauert,
dass der Geist der Anamnese die protestantische Theologie nicht ge-
prägt hat, auch für Ricœur. Vielleicht hat er Recht, wenn er diesen
Geist von den Exegeten erwartet, um dem »hermeneutischen Eigen-
anspruch« biblischer Texte gerecht zu werden. »Die Anamnese
gehört zu den Grundelementen einer nicht nur sekundär an den bib-
lischen Kanon herangetragenen, sondern von ihm selbst vorgege-
benen Hermeneutik, und an diesem Sachverhalt sollte man nicht ein-
fach länger vorbeigehen«.34 Sicher aber scheint mir zu sein, dass für
Ricœurs Verständnis des Gedächtnisses weder die Interpretation der
Erinnerung in jüdischer Tradition noch das Bedenken der grie-
chischen Mythologie in der Darstellung des Pausanias eine Rolle ge-
spielt haben. Von daher schöpft er beider Potential in seinem Bemü-
hen um ein Verständnis der Polysemie der Erinnerung nicht aus. Die
Pflicht zur Erinnerung an Jesu Leben, Tod und Auferstehen kann von
ihm her daher nur in der Form des möglichen Missbrauchs in den
Blick kommen, nicht jedoch in Form eines apriori gerechtfertigten,
weil rettenden und Zukunft eröffnenden Gedenkens.

Poetik des Glaubens A 177

Schwierige Erinnerung?

34 P. Stuhlmacher, »Anamnese«, S. 33.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des Gedächtnisses
	II. Zur Kultur des Gedenkens
	III. Erinnerung und Anamnese
	IV. Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem Erinnerungsbegriff?

