Schwierige Erinnerung!?

Zur theologischen Rezeption der Kritik des
verpflichtenden Gedichtnisses bei Paul Ricceur

Michael Bohnke

Paul Ricceur ist in seinem volumindsen Werk Geddichtnis, Geschich-
te, Vergessen' der Polysemie im Verstiandnis der Erinnerung in um-
fassenden hermeneutischen Studien nachgegangen. Dabei hat er sich
kritisch zur 6ffentlichen Praxis des Gedenkens gedufSert. Ja, es ist so-
gar eines seiner erkldrten Ziele, gegen die »Tyrannei des Gedéchtnis-
ses« (Pierre Nora), gegen den Gedenkwahn, anzuschreiben (S. 146).
Das verpflichtende Gedichtnis ist — neben dem verhinderten und ma-
nipulierten Geddchtnis — fiir Ricoeur — eine Figur »der schwierigen,
aber keineswegs unmoglichen Erinnerung« (S. 726). Die Schwierig-
keit liegt auf der pragmatischen Ebene, im moglichen Missbrauch der
Erinnerung.

Dabei ist die Erkenntnis, dass das Gedenken missbraucht werden
kann, eher trivial zu nennen. Gravierender erscheint die These, dass
der Missbrauch durch den verpflichtenden Charakter der Erinnerung
bedingt sein soll. Das verpflichtende Gedichtnis, diese fiir Ricoeur so
schwierige Figur der Erinnerung, steht im Folgenden im Vorder-
grund.? Der theologische und zum Widerspruch reizende Grund liegt
im biblischen Anamnese-Befehl, wie er in Ex 12,14, Lk 22,29 und
1 Kor 11,24,25 artikuliert ist, sowie in der auf jiidischen Geist sich
berufenden Bestimmung der Vernunft als anamnetischer. In beiden
Fillen kommt der Verpflichtung des Gedichtnisses prinzipielle Be-
deutung zu. Die sich daraus ergebende Dialektik ist das Thema des
Folgenden.

Fiir Ricceur ist die Moglichkeit der Treue zum Vergangenen in

P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004. Verweise auf dieses
Werk erfolgen im Text.

Ich kniipfe damit an meinen kurzen Beitrag »Die Zukunft der Vergangenheit.
Zwei kritische Riickfragen an Paul Ricceurs Theorie iiber das Vergessen und Ver-
zeiheng, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricceurs
Philosophie von Geddchtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004, S. 243-248,
an.

o

Poetik des Glaubens A~ 163

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Michael Béhnke

der Erinnerung — verstanden als Wiedererinnerung des Vergangenen
als Gewesenem — an Bedingungen gekniipft. Das entscheidende Kri-
terium gerechter Erinnerung liegt fiir ihn darin, das Vergangene als
Gewesenes zu rekonstruieren. Es als Gewesen-sein zu verstehen,
heif3t, es in seiner Unwiederholbarkeit und Unwiderruflichkeit anzu-
erkennen (vgl. S.745), wie Ricceur in Anlehnung an Vladimir
Jankélévitch betont. Eben das bedeutet aber, dass sich das erinnernde
Subjekt von der Vergangenheit zu distanzieren hat. Die Distanz von
der Vergangenheit?® ist die Bedingung der Moglichkeit gerechter Er-
innerung. Die Praxis einer Erinnerung, die als Pflicht zum offent-
lichen Gedenken die eigene Geschichte feiert — und damit Vergange-
nes lediglich wiederholt — stellt im Urteil Ricceurs einen Missbrauch
des Erinnerns (Tzvetan Todorov, vgl. S. 138) dar und bedarf deshalb
einer Korrektur, in der es um die »Befreiung der Gegenwart von dem
Gespenst des Gewesenen«* geht. Ricceur nimmt diese Korrektur vor,
indem er die Erinnerungsarbeit mit der Trauerarbeit verbindet. »Die
Trauerarbeit trennt die Gegenwart definitiv von der Vergangenheit
und schafft Platz fiir die Zukunft« (S. 767).

Platz fiir die Zukunft durch Trauerarbeit? Die Emmausgeschich-
te (Lk 24, 13-35) legt das Gegenteil nahe: Die Trauerarbeit der wan-
dernden Jiinger verstellt den Blick in die Zukunft, die Wiederholung
des Brotbrechens ermiglicht die Erkenntnis der Wahrheit der Zu-
kunft eréffnenden Auferstehungsbotschaft. Und auch das die anam-
netische Kultur bestimmende Vermissen des Verlorenen ist — wenn
auch unter negativen Vorzeichen — eine Gestalt des Einsseins mit
dem Vergangenen, die Zukunft fiir die Opfer der Geschichte bedeu-
tet. Ist es also doch und vielleicht entgegen der Annahme Ricceurs die
Einheit von historisch Geschehenem und darstellendem Handeln, sei
es in der Gestalt des Wiederholens oder des Vermissens, die Zukunft
zu erdffnen vermag?

Die bereits angesprochene Dialektik erweist sich also erstens als
eine von Einssein und Distanz zum Vergangenen, zweitens von Ver-
gangenheit — sei es als abgeschlossene oder unabgeschlossene — und
Zukunft, und drittens von Universalitit der Bedeutung und Partiku-
laritat der Erinnerung.

3 Vgl. L. Tengelyi, »Husserls Blindheit fiir das Negative? Zu Ricceurs Deutung der
Abstandserfahrung in der Erinnerungg, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erin-
nerungsarbeit, S. 29-39.

4 L. Tengelyi, »Husserls Blindheit, S. 39.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

Ist es — so lautet generalisierend meine doppelte Frage — Paul
Ricceur einerseits gelungen, das Zukunft er6ffnende semantische Po-
tential anamnetischer Kultur heilsgeschichtlichen Denkens in die Re-
flexion der Erinnerung einzuholen,® und wird er andererseits dem
anamnetischen Charakter kultisch-liturgischer Feiern mit seiner die
Distanz zum Vergangenen betonenden Kritik der Praxis des ver-
pflichtenden Gedenkens gerecht?

Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des
Gedichtnisses

Fiir Paul Ricceur ist »[d]as Gewesen-Sein [...] der letzte Referent der
aktuellen Erinnerung« (S. 84). Gerechte Erinnerung (juste mémoire),
d.h. eine solche, in der die veritative Dimension des Gedichtnisses,
seine Wahrheitstreue »gegeniiber dem, was wirklich geschah«, mit
der pragmatischen, »der Praktizierung des Vergangenen« (S. 142),
dialektisch verkniipft ist,® thematisiert ein Ereignis als Gewesenes.
Diesem Ereignis soll Gerechtigkeit widerfahren. Dazu ist seine Alte-
ritdtskomponente ebenso zu thematisieren wie die Verpflichtung je-
nen gegeniiber, »die uns mit einem Teil dessen, was wir sind, voran-
gegangen sind« (S. 142).

Eine ethisch als Pflicht zur Gerechtigkeit legitimierte Pflicht zur
Erinnerung widersteht der mythologischen Versuchung, etwas Ein-
maliges zu wiederholen und damit als »Erstmaliges und Allmaliges«”

5 Vgl. ]. Habermas, »Israel und Athen. Wem gehort die anamnetische Vernunft?
Johann Baptist Metz zur Einheit in der kulturellen Vielfalt«, in: Vom sinnlichen
Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Philosophische Essays, Frankfurt 1997,
S. 98-111, hier S. 101 1.

6 Es ist die Wahrheitsforderung, die im Moment des Wiedererkennens erhoben
wird, mit der die Anstrengung der Erinnerung endet (93). Die Wahrheitsforde-
rung spezifiziert das Gedichtnis als kognitive Gréfe. »Durch den Missbrauch
wird die Ausrichtung des Gedéchtnisses auf Wahrheit massiv bedroht« (96).

7 E. Zenger, »Das Blut deines Bruders schreit zu mir< (Gen 4,10). Gestalt und Aus-
sageabsicht der Erzahlung von Kain und Abel, in: D. Bader (Hg.), Kain und Abel.
Rivalitit und Brudermord in der Geschichte des Menschen, Miinchen 1983, S. 7—
28, hier S. 10.

Poetik des Glaubens A~ 165

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Michael Béhnke

zu verstehen. Sie thematisiert ein vergangenes Ereignis als Histori-
sches, Gewesenes und nicht grilndungsmythologisch als Wesenhaf-
tes, immer Geltendes. Gerechte Erinnerung setzt sich kritisch in Dis-
tanz zum Vergangenen und thematisiert es in seiner Altertitit. Sie ist
keine Wiederholung, vielmehr »Wiedererinnerung« (remémoire),
die sich zum Vergangenen verhalten kann, die sich vom identitats-
stiftenden Zwang des Vergangenen iiber die Zukunft befreit hat, sich
ihm vielmehr als Gewesenem und nicht mehr Gegenwirtigem ver-
pflichtet weifs.

Etwas Einmaliges als Erstmaliges und Allmaliges zu behaup-
ten, widerspricht der Wahrheit des Geschehens. Dies geschieht aber
im politischen und kultischen Gedenken. Deshalb kritisiert Ricceur
im Anschluss an Todorov die Pflicht zum Gedenken (commémora-
tion) als einen Missbrauch des Gedachtnisses. Unter dem Stichwort
»verpflichtendes Gedichtnis« (S. 115) wehrt sich Ricceur gegen das
Gedenken als »wiederholendes Erinnern« (mémoire-répétition,
S.129) und die damit verbundene Intention der Identitatsstiftung
(S.132).

Wire eine solche Identitit, in der das ipse (Selbst) auf das idem (Glei-
che) reduziert, die durch die Konfrontation mit dem Anderen bedroht
und als Erbe der grundlegenden Gewalt verstanden werden miisste
(S. 1311.), nicht fragil? Aber auch abgesehen davon wiren, wenn das
Gedichtnis im Gedenken mit der Absicht der Identitatsstiftung auf
Griindungsereignisse verpflichtet wird, diese doch zunichst auf ihren
Gehalt hin kritisch zu erinnern (mémoire-souvenir).

»Was wir als Griindungsereignisse feiern, sind im Wesentlichen
Gewalttaten, die im nachhinein durch einen prekdren Rechtszustand
legitimiert wurden. Was fiir die einen Ruhm bedeutete, war fiir die
anderen Erniedrigung. Der Feier auf der einen Seite entspricht Ab-
scheu auf der anderen. Auf diese Weise werden in den Archiven des
kollektiven Gedidchtnisses symbolische Verletzungen gespeichert, die
nach Heilung rufen« (S. 128, vgl. 132).

Zwar vermag auch die kritische Erinnerung an den Gehalt des
im Gedenken Gedachten keine Verséhnung zu stiften. Ricceur traut
ihr jedoch zu, im dialektischen Verbund mit dem Vergessen, das Ge-
wesene — aus der Distanz — ohne Zorn zu thematisieren (S. 696). Ent-
scheidend scheint mir zu sein, dass Ricceur sich in seiner Interpreta-
tion der Erinnerung am phianomenologischen Erinnerungsbegriff
von Edmund Husserl orientiert. Dieser hat Erinnerung als Gegeben-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

heit von Vergangenem (S. 66)° definiert. Das Vergangene ist einer-
seits als Abwesendes und andererseits als Vorhergehendes das, was
frither begegnet ist, gegeben. Die Dimensionen des bleibend Giilti-
gen und Zukiinftigen sind nicht im Blick. Darauf wird zuriickzukom-
men sein.

Zur Kultur des Gedenkens

Das Gedenken ist — wenn auch mehrfach in der Theologiegeschichte
vergessen — fiir die religiose Praxis konstitutiv. Dies wird in wenigs-
tens zwei Perspektiven von der gegenwirtigen Theologie betont. So
hat Johann Baptist Metz das Eingedenken zum Fokus des heils-
geschichtlichen Denkens bestimmt. Zudem ist das Gedenken als zen-
trales Moment des christlichen Kultes durch die Liturgiewissenschaft
wiederentdeckt worden. Anamnetische Kultur und kultische Anam-
nese stimmen bei aller Differenz darin iiberein, dass beide dem ver-
pflichtenden Gedichtnis, wie es dem biblischen Denken eigen ist,
konstitutive Bedeutung beimessen. Dies wird jedoch nicht metaphy-
sisch oder transzendentaltheologisch begriindet, sondern geschicht-
lich. Anamnetische Kultur und kultische Anamnese thematisieren
und verpflichten das Gedichtnis auf eine geschichtlich bestimmbare
und historisch bestimmte Erinnerung und versuchen, deren Univer-
salitdt und Zukunft er6ffnende Bedeutsamkeit zu erweisen.

a) Eingedenken als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens

Als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens gilt fir Metz, der der
Theologie die Erinnerung wieder in Erinnerung gerufen und damit
das Gedenken dem Vergessen entrissen hat, das Eingedenken. Das
Eingedenken versammelt in sich mehrere Bedeutungen. Es warnt,
damit sich die Griuel der Geschichte nicht wiederholen, vor zukiinf-
tigem Vergessen ebenso wie es das Vergangene als Unabgeschlosse-

8 Ricceur zitiert E. Husserl, Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins,
HUA X, § 13, S. 34. Auf die Differenzen zu Husserl hat L. Tengelyi, »Husserls
Blindheit«, hingewiesen.

Poetik des Glaubens A~ 167

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Michael Béhnke

nes zu neuem Leben zu erwecken trachtet (S. 71). Im Eingedenken
empfindet der Erinnernde sich denen gegeniiber verpflichtet, die
nicht mehr sind, aber gewesen sind. Die empfundene Pflicht zur Er-
innerung hat ihren Grund in der Idee der Gerechtigkeit anderen ge-
geniiber (S. 1421.). Fiir Metz besitzen dabei ebenso wie fiir Ricceur
unter denen, denen wir etwas schuldig sind, die Opfer moralische
Prioritét (S. 144). Es geht um das Eingedenken fremden Leids.

Ricoeur konstatiert aber auch hierfiir, dass die der Pflicht zur
Gerechtigkeit entspringende Pflicht zur Erinnerung Moglichkeiten
des Missbrauchs des Gedichtnisses keinesfalls ausschliefst. Solche
konnen sein die »Usurpation der stummen Sprache der Opfer« zum
Zweck der Manipulation »einer Gewissensfithrung, die sich selbst
zur Sprecherin der Gerechtigkeitsforderung der Opfer macht, aber
auch die » Tyrannei des Gedachtnisses«, durch welche »die Geschichte
im Namen des Gedichtnisses« angegriffen wiirde (S. 144). Ricceur
tangiert damit die ethische Frage, ob es als Gerechtigkeitsimperativ
eine Pflicht zur Erinnerung geben konne und wie sich dieser Pflicht
zur Erinnerung das Recht auf Vergessen gegentiber verhilt.

Metz verteilt die Gewichte anders. Fiir ihn schlieSt die Erinne-
rung »in der Gestalt der Erinnerung des Leidens der Anderen, in der
Gestalt des 6ffentlichen und in den &ffentlichen Vernunftgebrauch
priagend eingehenden Eingedenkens fremden Leids« Missbrauch aus.
Metz beruft sich auf Theodor W. Adorno, aus dessen Negativer Dia-
lektik er den Satz »Das Bediirfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist
Bedingung aller Wahrheit« zitiert, um den Universalititsanspruch
anamnetischer Vernunft aus dem »Leidensapriori mit seinem nega-
tiven Universalismus« zu begriinden. »SchliefSlich gibt es die Ge-
schichte — im Sinn einer wahrheitspflichtigen Groferzahlung — nur
als Passionserzihlung«, so Metz.° »Fremdes Leid zu respektieren ist
danach Bedingung aller groflen Kulturen und fremdes Leid zur Spra-
che zu bringen ist die Voraussetzung fiir alle universalistischen An-
spriiche.«!° Die Humanitit einer Kultur ist fiir Metz »ohne jegliches
verbindliches Gedéchtnis« unvorstellbar.!! Die kritischen Vorbehalte

° ]. B. Metz, Memoria passionis, Freiburg 2006, S. 2181.

10 7. B. Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessen. Der Christ im Umgang mit der
Geschichte«, in: M. Liebmann, E. Renhart und K. M. Woschitz (Hg.), Metamor-
phosen des Eingedenkens, Graz 1995, S. 25-34, hier S. 31.

1" Gegen Habermas fragt Metz: »Doch was wiren Kulturen ohne jegliches verbind-
liches Gedichtnis, Kulturen, die ausschlief3lich diskursorientiert sind, Kulturen, in
denen es nur ein diskursiv beherrschtes, aber kein die Diskurse leitendes Gedicht-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

gegen den Gebrauch anamnetischer Vernunft beschrinkt Metz auf
die Erinnerung, die nicht Erinnerung fremden Leidens ist. Mehr rhe-
torisch als kritisch fragt er: »Sind es ndmlich nicht gerade die ge-
schichtlich-kulturell verwurzelten Erinnerungen, die immer wieder
die gegenseitige Verstindigung behindern, die immer neu zu
schmerzhaften Konflikten und dramatischen Verfeindungen fiihren
und aus denen sich bis heute alle offenen und latenten Biirgerkriege
nihren?«*2, um dialektisch demgegeniiber die Pflicht zur Erinnerung
fremden Leids einzufordern.

Der Erinnerung fremden Leids, dieser Gestalt des Eingedenkens
wird von Metz die Kraft zuerkannt, dass sie rettet, Verschnung und
Frieden stiftet. Sie rettet, »was uns als unverlierbar gilt und doch in
hochste Gefahr geraten ist, vor dem Verfall.«*® Die rettende Kraft der
Erinnerung wird — so in der zutreffenden Interpretation von Jiirgen
Habermas — bei Metz vornehmlich im Sinne Walter Benjamins als
die mystische Kraft einer retroaktiven Versshnung vorgestellt. Vo-
raussetzung dafiir ist die Unabgeschlossenheit des Vergangenen so-
wie die Einheit zwischen historischem Ereignis und gegenwirtigem
anamnetischen Bewusstsein, das sich seinerseits — im Sinne Freuds —
der analytischen Kraft der Bewusstmachung verdankt. Dabei tiber-
steigt das im Eingedenken beherbergte semantische Potential nach
Habermas die Méglichkeiten philosophisch plausibler Argumentati-
on unter Bedingungen nachmetaphysischen Denkens. Zugleich blei-

nis mehr gibt? Wiren in ihnen schliefllich die Menschen noch etwas anderes als
das Experiment ihrer selbst, Menschen, die in den von ihnen inszenierten Be-
schleunigungsturbulenzen immer mehr sich selbst abhanden kommen?« J. B.
Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessenc, S. 34.
12 Ebd. S. 218. Metz ist sich dessen bewusst, dass, wenn jeweils nur die eigene Lei-
densgeschichte erinnert wird, »die memoria passionis nicht zum Organ der Ver-
stindigung und des Friedens, sondern zur Quelle der Verfeindung, des Hasses und
der Gewalt« werden kann. Ebd., S. 31.
Fiir diese Formulierung kéonnte sich Habermas auf Augustinus’ Bekenntnisse be-
rufen, der im 10. Buch (XVI, 24-25) das diffizile Verhiltnis zwischen Erinnerung,
Gedichtnis und Vergessen thematisiert hat. Damit das Vergessen erinnert werden
kann, muss es in irgendeiner Weise im Gedachtnis sein. Diese Weise ist dadurch
niher bestimmt, dass das Vergessen eben das, woran ich mich erinnern mochte,
begraben hat: »Et tamen quocumque modo, licet sit modus iste inconprehensibilis
et inexplicabilis, etiam ipsam oblivionem meminisse me certus sum, qua id quod
meminerimus obruitur« (XVI, 25). Die Anstrengung der Erinnerung bestiinde
dann darin, das Begrabene freizulegen. Die Kraft der Erinnerung wire die Fahig-
keit, das zu Erinnernde dem Vergessen zu entreiflen.

Poetik des Glaubens A~ 169

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Michael Béhnke

be der philosophische Diskurs aber von diesem semantischen Poten-
tial der anamnetischen Vernunft nicht unbeeinflusst.'

Wenn von rettender Kraft der Erinnerung gesprochen wird, setzt
das die Unerlostheit, Erlésungsméoglichkeit und Erlésungsbediirftig-
keit der Realitit voraus. Fiir eine zeitsensible Theologie, wie Metz sie
fordert und betreibt, fiir eine Theologie nach Auschwitz, deren Sensi-
bilitdt darin zum Ausdruck kommt, dass sie nicht den Opfern des Ho-
locaust und mit ihnen allen Opfern der Geschichte ihren Riicken zu-
wendet, vielmehr darum bemiiht ist, sie und ihr Schicksal dem
Vergessen zu entreiffen, ergibt sich die Erlosungsbediirftigkeit der
Realitdt aus ihrer Negativitdt. Michael Theunissen hat die innere
Struktur erlgsungsbediirftiger Realitit in Kategorien der Herrschaft
ausgedriickt: »Die Herrschaft des Vergangenen iiber das Zukiinftige
macht tiberhaupt erst den Zwangscharakter der erlosungsbediirftigen
Realitat aus. Die erlosungsbediirftige Realitit bildet einen univer-
salen Zwangszusammenhang, weil in ihr die Zukunft stindig von
der Vergangenheit tiberwiltigt wird«.'> Zur Herrschaft des Vergange-
nen iiber das Zukiinftige gehort das Versteckspiel der Tater vor der
Verantwortung, das Ausloschen der Spuren und auch die Selektion
der Erinnerungen. Was wird erinnert und wer erinnert sich? Gabe
man sich mit den Erinnerungen zufrieden, die wir gewéhnlich haben,
wiirden wir das Vergessene nicht vermissen. Gegen einen solchen
durch Gleichgiiltigkeit gesteuerten Missbrauch der Erinnerung erfor-
dert das Bewusstsein von der Erlosungsbediirftigkeit der Realitit
ihren aktiven Gebrauch als Suche nach dem Vergessenen, um es dem
Strudel des Vergessens zu entreifSen, eine Kultur des Vermissens, die
der Versuchung der »Leugnung der unabgeschlossenen Vergangen-
heit«!¢ widersteht.

In diesem Sinn setzt Metz der abgeschlossenen Vergangenheit
zugleich mit der Praxis des Vermissens den apokalyptischem Denken
entspringenden Gedanken der befristeten Zeit entgegen. Die Befris-
tung der Zeit hofft auf die Beendigung des Unheils. Das Vermissen
der Opfer der Geschichte und ihrer unabgegoltenen Lebensmoglich-
keiten bestimmt im Horizont befristeter Zeit die Aufgabe der anam-
netischen Vernunft. Das Unheil moge ein Ende finden. Die Rede von
der befristeten Zeit thematisiert so die Hoffnung einer Beendigung

14 1. Habermas, »Israel und Atheng, S. 102.
15 M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991, S. 3701.
16 ]. B. Metz, »Erinnern und Vergessenc, S. 25.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

der unheilvollen Zukunftswirkungen der Vergangenheit und antizi-
piert zugleich Hoffnung fiir die Opfer der Geschichte: »Wenn es die
Herrschaft des Vergangenen ist, durch die der Mensch in die Ohn-
macht des Nicht-Handeln-Koénnens versinkt, so erwacht er aus dieser
Ohnmacht durch das befreiende Handeln Gottes. Sein Dasein in der
Zeit, das die von Platon auf den Weg gebrachte Metaphysik unter
dem negativen Gesichtspunkt des Verdnderlichen betrachtet, nimmt
die positive Gestalt des Veridnderbaren an«, so Michael Theunissen.!”

Das Eingedenken fremden Leids begriindet somit eine »Erinne-
rungskultur, die nicht der unkritischen Identitdtssicherung und
Selbstbehauptung dient [...], sondern die sich der Erfahrung des Un-
beherrschbaren, des Nicht-Identischen aussetzt und die deshalb zur
Umkehr und Veranderung fithrt«.'

Christologische Kritik an Metz negativer Theologie hat die Ein-
sicht geltend gemacht, dass sich das erhoffte Ende der Geschichte in
Jesus Christus schon vorweg ereignet hat. In der kultisch-liturgi-
schen Feier wird deshalb der eschatologischen Zukunft gedacht, die
sich geschichtlich bereits vorweg ereignet hat. Erhofft wird also nicht
nur, dass die Zukunft die Vergangenheit befristen, sondern auch, dass
die Vergangenheit die Zukunft beherrschen moge, dass das Reich
Gottes, dessen Nahegekommensein in der Person Jesu das Zentrum
der neutestamentlichen Verkiindigung ausmacht (Mk 1,14), dadurch
sich vollende, dass Gott »alles in allem wird« (1 Kor 15,28). Das leitet
tiber zur Betrachtung des anamnetischen Charakters kultisch-liturgi-
scher Feiern.

b) Der anamnetische Charakter kultisch-liturgischer Feiern

In der jiidischen wie christlichen liturgischen Feier spielen Verpflich-
tung des Gedichtnisses und Zukunftsdimension des Gedenkens glei-
chermaflen eine konstitutive Rolle. »In der Liturgie als einem zentra-
len Lebensvollzug der Kirche deklariert und konstituiert sich diese als
Gedachtnis-Gemeinschaft«, so Philipp Harnoncourt.'® Das »gemein-
schaftstiftende Gedenken« ist fiir die Kirche konstitutiv. Anthropolo-

17" M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, S. 371.

18 . B. Metz, »Erinnern und Vergessen, S. 29.

19 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores — Daher sind wir eingedenk. Der Beitrag der
Liturgie zur Bewahrung der Kultur des Gedenkens«, in: M. Liebmann, E. Renhart
und K. M. Woschitz (Hg.), Metamorphosen des Eingedenkens, S. 377-388, hier
S.377.

Poetik des Glaubens A 171

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Michael Béhnke

gische Basis der kultischen Praxis des Gedenkens ist fiir den Liturgie-
wissenschaftler Harnoncourt die Einsicht, dass »Erfahrungen von Er-
eignissen und Begegnungen [...] von so existentieller Bedeutung
sein [konnen; M. B.], dass sie rerinnertc werden miissen. Das kénnen
sowohl Erfahrungen sein, die uns leben lassen, Sinn stiften, Hoff-
nung erschlieffen, Zukunft ermoglichen, Gliick schenken, [...] aber
auch solche, die mit todlichen Katastrophen, mit Schrecken und
Schuld verbunden sind. Die ersteren er-innern wir, um auch heute
daraus zu leben, die anderen er-innern wir, um wachsam zu bleiben,
damit solches nicht wieder eintreffe.«* Pflicht zur Erinnerung, um
leben zu kénnen! Allerdings, und diese Modifikation scheint mir ent-
scheidend, ist fiir Harnoncourt »Feierndes Gedenken [...] immer
auch dankendes Gedenken, denn das lebenssichernde und sinnstif-
tende Ereignis ist nicht eigener Leistung zuzuschreiben, sondern
wird als ungeschuldetes Geschenk empfangen«.?’ Nur die im Be-
wusstsein der Gratuitdt und des Donum thematisierte Erinnerung
schiitzt diese vor dem gegen die jeweiligen Fremden gerichteten
Missbrauch, weil sie Verpflichtung der eigenen Identitdt und Siche-
rung der eigenen Existenz gegeniiber demjenigen, dem sie sich ver-
dankt, ist. Das heifst dann aber in letzter Konsequenz fiir die kulti-
sche Anamnese: »Nicht das Gedenken ldsst uns leben, sondern die
gedenkend oder erinnernd vergegenwirtigten Grofstaten Gottes.«?
In diesem Sinn stellt das Lima-Dokument zu Taufe, Fucharistie und
Amt fest: »Die >Anamnese« Christi ist die Grundlage und Quelle al-
len christlichen Gebets« (11 9).%

Der Gehalt und nicht der Akt des Gedenkens bestimmt dem eben
Ausgefiihrten zufolge die Gegenwartsbedeutung und die Zukunfts-
dimension liturgischer Anamnese. Die Erwartung der Parusie durch
die christliche Gemeinde, der Wiederkunft Christi, wie sie sich im
Maranatha-Ruf ebenso wie in der Hoffnung, »dass sich an uns das
osterliche Geheimnis vollendet«?4, artikuliert, hat ihre Basis im Ge-
denken »des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des

20 Ebd., S. 3781.

21 Ebd., S. 379.

22 Ebd,, S. 382.

2 H. Meyer, H.J. Urban und L. Vischer, Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung. Siamtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene, Band 1, 1931-1982, Paderborn, Frankfurt 1983, S. 560.

24 Sechste Sonntagsprifation, Messbuch S. 408 .

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

Herrn Jesu« (Zweites Vatikanum, Sacrosanctum Concilium, Nr. 106).
Der anamnetische Charakter allen liturgischen Feierns steht »immer
in engster Verbindung mit der Bitte um die Durchsetzung und Voll-
endung der in Jesus Christus angebrochenen Gottesherrschaft«.?®
Joseph Ratzinger hat den Geist der Liturgie mit den Worten beschrie-
ben: »Auf die Auferstehung hinschauen, bedeutet, auf die Voll-
endung hinschauen«.?¢ Philipp Harnoncourt hat auf die feiernde Ge-
meinde hin soteriologisch differenziert: »Die feiende Kirche erweist
sich [...] zugleich als durch Christus gerettet, mit Christus vom Vater
gerettet und als Christus zur Rettung des Menschen und der Schop-
fung am Werk.«?

¢) Biblische Kultur des Geddchtnisses

Der Fundamentaltheologe Metz und der Liturgiewissenschaftler
Harnoncourt, beide berufen sich auf das biblische Verstindnis der
Anamnesis. Und dies unterscheidet sich in der Tat vom Husserlschen
Verstiandnis der Erinnerung gerade in dem Punkt, dass es auch Zu-
kunft erdffnet. Dies gilt es im Folgenden zu erlautern.
Anamnetische Vernunft: Ezer Weizmann, der damalige Pra-
sident des Staates Israel, hat in seiner Aufsehen erregenden Rede
vor dem Deutschen Bundestag am 16. Januar 1996 ein eindrucksvol-
les Zeugnis jiidischen Denkens abgelegt, einer anamnetischen Ver-
nunft, die dem »hermeneutischen Eigenanspruch«?® biblischer Texte
folgt. Er sagte: »Ich war ein Sklave in Agypten und empfing die Tho-
ra am Berge Sinai, und zusammen mit Josua und Elijah iiberschritt
ich den Jordan. Mit Kénig David zog ich in Jerusalem ein, und mit
Zedekiah wurde ich von dort ins Exil gefiihrt. Ich habe Jerusalem an
den Wassern zu Babel nicht vergessen, und als der Herr Zion heim-
fithrte, war ich unter den Triumenden, die Jerusalems Mauern er-
richteten. Ich habe gegen die Romer gekidmpft und bin aus Spanien
vertrieben worden. Ich wurde auf den Scheiterhaufen in Magenza, in

25 S, Wahle, »Liturgie als Gedichtnisgeschehen. Dargestellt anhand eines Vergleichs
von christlicher Sonntags- und jiidischer Sabbatliturgie«, in: Archiv fiir Liturgie-
wissenschaft 47 (2005) S. 153-180, hier S. 155.

26 . Ratzinger, Der Geist der Liturgie. Eine Einfiihrung, 6. Aufl., Freiburg2002, S. 84.

27 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores«, S. 383.

28 P. Stuhlmacher, »Anamnese. Eine unterschétzte hermeneutische Kategorie«, in:
W. Hirle, M. Heesch und R. Preul (Hg.), Befreiende Wahrheit, Marburg 2000,
S. 23-38, hier S. 37.

Poetik des Glaubens A~ 173

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Michael Béhnke

Mainz, geschleppt, und habe die Thora im Jemen studiert. Ich habe
meine Familie in Kischinev verloren und bin in Treblinka verbrannt
worden. Ich habe im Warschauer Aufstand gekampft und bin nach
Eretz Israel gegangen, in mein Land, aus dem ich ins Exil gefiihrt
wurde, in dem ich geboren wurde, aus dem ich komme und in das
ich zuriickkehren werde. «

Befehl zum Geddchtnis: Weizmann hat in seiner Rede Zeugnis
davon abgelegt, was in Ex 12,14 als Verpflichtung des Gedichtnisses
gefordert wird: »Diesen Tag sollt ihr als Gedenktag begehen. Feiert
ihn als Fest zur Ehre des Herrn! Fiir die kommenden Generationen
macht euch diese Feier zur festen Regel!« Neutestamentlich ent-
spricht dem der im Zusammenhang mit der Abendmahlsiiberliefe-
rung stehende Wiederholungsbefehl Lk 22,19: »Tut dies zu meinem
Gedichtnis!« (vgl. 1 Kor 1,24-25)

Zukunfteroffnende Erinnerung: Weizmann hat ein eindrucks-
volles Zeugnis dessen gegeben, dass das Gedenken an Gottes Heils-
wirken in der Vergangenheit — in prophetischer Verkiindigung — den
Ausblick auf Rettung und Heil in der Zukunft eréffnen kann. So wird
bei Deuterojesaja das hebrdische Verb zkr »im Zusammenhang mit
der Ankiindigung eines neuen, das bisherige tiberbietenden Heils-
handeln Jahwes« gebraucht.?

Jes 44,211.: 21 Gedenke, Jakob, und du, Israel, / dass du mein

Knecht bist. Ich habe dich geschaffen, du bist mein Knecht; / Is-

rael, ich vergesse dich nicht. 22 Ich fege deine Vergehen hinweg

wie eine Wolke / und deine Siinden wie Nebel. / Kehr um zu
mir; denn ich erlose dich.
Und vielleicht noch eindrucksvoller:

Jes 46,91.: 9 Gedenkt dessen, was frither galt, in uralten Zeiten: /

Ich bin Gott und sonst niemand, / ich bin Gott und niemand ist

wie ich. 10 Ich habe von Anfang an die Zukunft verkiindet ...
Radikalisiert wird die Zukunft er6ffnende Kraft des Gedenkens in der
Noach-Erzihlung: Wihrend in den bisher zitierten Stellen die
Anamnese die Basis der Zukunftserwartung ist, wird in Gen 8,1 die
Zukunft selbst als Dimension des Gedenkens thematisiert.

Gen 8,1: Da gedachte Gott an Noach und an alle Tiere und an

alles Vieh, das bei ihm in der Arche war. Gott liefS einen Wind

iiber die Erde wehen und das Wasser sank.

2% W. Schottroff, Art. zkr, in: ThAT 1971, S. 507-518, hier S. 518; vgl. P. Stuhlma-
cher, »Anamnesex, S. 26.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

Mit der Zukunft als Dimension des Gedenkens ist der radikale Ge-
gensatz zum Ricceurschen Erinnerungsverstindnis thematisiert. Zu-
gleich fungiert das in Gen 8,1 ausgesagte Gottesgedachtnis theo-
logisch als Bedingung der Mglichkeit anamnetischer Verpflichtung.

Erinnerung und Anamnese

Handelt es sich im Streit um das verpflichtende Gedéchtnis — in An-
spielung auf eine Diskussion zwischen Habermas und Metz — um ein
Streit zwischen Jerusalem und Athen®, oder besser, da Ricceurs Erin-
nerungsbegriff durch Edmund Husserl geprigt ist, Jerusalem und
Freiburg? Ich meine nein. Denn zumindest lassen sich im griechischen
Kulturkreis ebenso wie in der phdnomenologischen Reflexion Hin-
weise auf eine Figur der Erinnerung finden, die Zukunft eréffnet.

In der élteren griechischen Mythologie, wie sie von Pausanias
tberliefert ist, wurden im Helikon-Heiligtum in Boothien als Toch-
ter der Mnemosyne und des Zeus drei Musen verehrt: Melete, Mne-
me und Aoide. Die erste Tochter der Gedichtnisgéttin ist, noch vor
der Mneme, die Melete. Sie steht fiir das Sinnen auf etwas. Reinhart
Herzog hat das in seinem Artikel »Zur Genealogie der Memoria«
herausgearbeitet.’! Besonders im Partizip »mellon« komme, so Her-
zog, der »der modernen Auffassung von Memoria im Allgemeinen
verborgene« futurische Verb-Aspekt zur Geltung: »Zu-tun-Geden-
ken«. Thematisiert wird damit der »Gesichtspunkt eines mentalen
Vermégens unmittelbar vor dem Ansetzen zur Handlung« zwischen
Verharren und Wollen, was mit dem Wortstamm von »memento«
(griechisch: mematon *men) iibereinstimmt, der in der Bedeutung
»sinnend dastehen« das Moment »verharrend-standhalten« mit
dem Moment »danach-streben« verbindet.?> Melete reprisentiert
einen temporal und funktional ungewohnten Bezirk der memoria,

30 J.B. Metz, »Athen versus Jerusalem? Was das Christentum dem europiischen
Geist schuldig geblieben ist«, in: Orientierung 60 (1996) S. 59-60.

31 R. Herzog, »Zur Genealogie der Memoria, in: A. Haverkamp und R. Lachmann
(Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993, S. 3-8.

32 Ebd., S. 4.

Poetik des Glaubens A~ 175

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Michael Béhnke

der biblischem Denken — wie wir gesehen haben — nicht fremd ist,
etwa wenn JHWH der Arche in der Flut gedenkt (zkr, Gen 8,1).
Dieses Gedenken ist bereits die Schwelle zum Handlungsansatz, in
diesem Fall der Rettung. In Hiob 42,2, einer weiteren biblischen
Schliisselstelle, handelt es sich um eine feste Pragung des Herrschen-
Kénnens von Gott.

Herzog zieht die Linie auf die Phinomenologie hin aus: Heideg-
ger und die Existenzphilosophie haben die Melete im Begriff der vor-
laufenden Entschlossenheit, des Daseins-Entwurfs aufgegriffen, bei
Gehlen bilde sie ein Kernstiick der Anthropologie. Erstaunlicherwei-
se bekommen diese phinomenologischen Erfassungen die Melete
nicht als Funktion der memoria in den Blick. Melete, die fiir das »ent-
werfende Gedenken des Kiinftigen« steht, ist hinter ihre jiingere
Schwester Mneme zuriickgetreten. »Es muss dies mit Konzepten
von Erinnerung zusammenhingen, denen ein Gedichtnis des Kiinf-
tigen ein Paradoxon ist«, mutmafSt Herzog.*> Dem scheint auch Ri-
cceur erlegen.

IV.

Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem
Erinnerungsbegriff?

Die schwierige Erinnerung hat also zu Schwierigkeiten mit dem Er-
innerungbegriff gefithrt. Weil bei Paul Ricceur bei aller Polysemie
Erinnerung einseitig auf Vergangenes bezogen bleibt, kann er dem
Gedenken keinen zukunftser6ffnenden Wert abgewinnen.

Eine Bestimmung der Erinnerungsarbeit durch Ricceur lésst in
diesem Zusammenhang jedoch aufmerken. Sie steht — soweit ich es
zu beurteilen vermag — im Gegensatz zu seinem gesamten Argumen-
tationsduktus in seinem Werk Geddichtnis, Geschichte, Vergessen
und kann ihre Begriindetheit nur als eschatologisch erhoffter Irrealis
retten: »Die Erinnerungsarbeit hitte ihr Ziel erreicht, wenn es der
Rekonstruktion des Vergangenen gelinge, eine Art Wiederauferste-
hung des Vergangenen zu bewirken« (S. 767). Ricceurs Aussage steht
im Kontext der metaphorischen Rede, dass die Historiker Bestatter

3 Ebd., S. 5.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

seien, die durch ihre Arbeit das Vergangene mit jeder Rekonstruktion
neu beerdigten, will sagen, auf der Suche nach historischer Wahrheit
in die Kisten ihrer Kategorien steckten. Fiir die Erinnerungsarbeit,
deren Verhiltnis zum Vergangenen durch den Begriff der Treue be-
stimmt wird, wire diesem Zitat zufolge das Vergangene nicht abge-
schlossen. Das aber steht in deutlicher Spannung zur Bestimmung
der Erinnerung, das Vergangene in seinem Gewesen-sein zu verste-
hen.

Vielleicht gilt das Urteil von Peter Stuhlmacher, der bedauert,
dass der Geist der Anamnese die protestantische Theologie nicht ge-
prigt hat, auch fiir Ricceur. Vielleicht hat er Recht, wenn er diesen
Geist von den Exegeten erwartet, um dem »hermeneutischen Eigen-
anspruch« biblischer Texte gerecht zu werden. »Die Anamnese
gehort zu den Grundelementen einer nicht nur sekundar an den bib-
lischen Kanon herangetragenen, sondern von ihm selbst vorgege-
benen Hermeneutik, und an diesem Sachverhalt sollte man nicht ein-
fach langer vorbeigehen«.?* Sicher aber scheint mir zu sein, dass fiir
Ricceurs Verstindnis des Gedichtnisses weder die Interpretation der
Erinnerung in jiidischer Tradition noch das Bedenken der grie-
chischen Mythologie in der Darstellung des Pausanias eine Rolle ge-
spielt haben. Von daher schopft er beider Potential in seinem Bemii-
hen um ein Verstindnis der Polysemie der Erinnerung nicht aus. Die
Pflicht zur Erinnerung an Jesu Leben, Tod und Auferstehen kann von
thm her daher nur in der Form des moglichen Missbrauchs in den
Blick kommen, nicht jedoch in Form eines apriori gerechtfertigten,
weil rettenden und Zukunft eréffnenden Gedenkens.

34 P Stuhlmacher, »Anamnese«, S. 33.

Poetik des Glaubens A~ 177

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783485860328-163 - am 23.01.2026, 22:23:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des Gedächtnisses
	II. Zur Kultur des Gedenkens
	III. Erinnerung und Anamnese
	IV. Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem Erinnerungsbegriff?

