
V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.«1

Das Urteilen

Mit einer neuen Sprache wird der Wirk-

lichkeit immer dort begegnet, wo ein mo-

ralischer, erkenntnishafter Ruck geschieht,

und nicht, wo man versucht, die Sprache an

sich neu zu machen, als könnte die Sprache

selber die Erkenntnis eintreiben. Wo nur

mit ihr hantiert wird, damit sie sich neuartig

anfühlt, rächt sie sich bald und entlarvt die

Absicht. Eine neue Sprache muß eine neue

Gangart haben, und diese Gangart hat sie

nur, wenn ein neuer Geist sie bewohnt.

Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen

Im Denken also ist der Mensch er selbst nur im Moment seiner Zweiheit, in dem Mo-

ment, in dem er sich selbst als Frage und in der Frage begegnet. Dementsprechend

kann Arendt in ihrer Vorlesung zu Fragen der Ethik sagen, dass die »Pluralität [im

Denkprozess] wie im Keim gegeben«2 ist – hier schon kündigt sie sich an, denn die

absolute Verschiedenheit der Einzelnen ist nur in ihrer Zweiheit gegeben, die absolute

Verschiedenheit jedes Menschen kann sich nur zeigen in der Pluralität, der Einzelheit

eines jeden Menschen. Um in die Gemeinschaft treten und als ich selbst erscheinen zu

können, muss ich mir im Denken erst selbst begegnen. In diesem Sinne heißt es bei

Arendt, dass die »Grundsätze, nach denen wir handeln, und die Kriterien, nach denen

wir urteilen und unser Leben führen, […] letzten Endes vom Leben des Geistes ab[hän-

gen]«3. Im Denktagebuch formuliert sie den Zusammenhang so: »Handeln ist ›prakti-

1 Vgl. Friedrich Nietzsche [1885]: Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. In:

ders.: KSA 5: Jenseits von Gut und Böse, Zur Genealogie der Moral. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino

Montinari. München/Berlin/New York 19933, S. 12.

2 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 93.

3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 77.

Zugleich aber sind sie nicht nur nicht dasselbe, vielmehr gibt es »in unserer Welt […] keinen kla-

reren oder radikaleren Gegensatz als den zwischen dem Denken und dem Tun« (ebenda.). Und

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Vom Schweigen des Guten

sches‹ Denken, Denken ist ›vernehmende‹ (Vernunft), nämlich ›Sinn vernehmendes‹

oder sinnendes Handeln.«4 Das Urteilen ist also im Denken – in unserer Geistestä-

tigkeit – gegründet, das Denken aber bedarf genauso des Urteilens und Aussprechens,

um nicht zu »verschwinden«5: »Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch

mit mir sprechen, d.h. denken.«6 Im Sprechen kann das Neue nicht gemacht werden

– »als könnte die Sprache selber die Erkenntnis eintreiben«, als würde es reichen, dass

sie sich bloß »neuartig anfühlt«, nein: um eine wirklich »neue Gangart«, einen neu-

en Weg hin zum Einzelnen zu finden, muss solchem Gehen ein Denken vorausgehen,

muss diese neue Sprache – dieses Aussprechen des Neuen – ein wirklich »neuer Geist«

bewohnen7.

in einem Gespräch heißt es: »Das Denken in seiner Reinheit […] unterscheidet sich davon [sc. das

Handeln] – in dieserHinsicht hatte Aristoteles recht. … Siewissen, daß bei all denmodernen Philo-

sophen irgendwo in ihremWerk ein ziemlich apologetischer Satz steht: Denken ist auch Handeln.

Oh nein, das ist es eben nicht!« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in To-

ronto, S. 76.)

4 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 283f.

5 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner.

München/Zürich 2012, S. 64. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Das Urteilen.)

Bei Opstaele heißt es in diesem Sinne: »Die Urteilskraft erfüllt in Arendts Werk eine […] verbin-

dende Funktion: Sie überbrückt die Kluft zwischen dem reinen Denken (dem Bereich des Geistes)

und derWirklichkeit (demBereich der empirischen Erscheinungen) und verbindet auf dieseWeise

Arendts Überlegungen über das Vermögen des Denkens mit ihrer Theorie des ›politischen Han-

delns‹ […]. Ohne diese verbindende Funktion der Urteilskraft bleibe das Denken von der Erschei-

nungswelt getrennt und hätte folglich keine Bedeutung für die Welt des menschlichen Miteinan-

der«. (Dag Javier Opstaele: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah

Arendts Philosophiebegriff.Würzburg 1999, S. 116.)

6 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 688.

7 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgenössischer Dichtung. Mün-

chen/Zürich 2011, S. 19f. (Im Folgenden zitiert als: Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen.)

[Hervorhebungen der Autorin.]

Hannah Arendt versuchte Ingeborg Bachmann 1962 »als Übersetzerin für Eichmann in Jerusalem

zu gewinnen.« (Thomas Wild [2011]: Uwe Johnson. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Ro-

senmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 167.) Im selben Jahr

schrieb sie an Piper, sie »brauche jemanden, der schreiben kann. Sonst hätte ich Ihnen nicht Inge-

borg Bachmann vorgeschlagen. Es ist ein großerUnterschied, eine Erzberger-Biographie halbwegs

korrekt ins Deutsche zu übersetzen oder für diese Art der Reportage den geeigneten Ton zu fin-

den. Das kann nur jemand, der entweder selbst ein Schriftsteller ist oder doch zumindest hätte

werden können.« (Hannah Arendt [1962]: Arendt an Piper. Unveröffentlichter Nachlass, Library of

Congress, Washinghton D. C., ohne Blattnummer; zitiert nach: Anne Bertheau: »Das Mädchen aus

der Fremde«, S. 127f.)

Einige Jahre später wird sie über eine Bachmann’sche Erzählung schreiben: »Ich habe zufällig hier

Simultan von ihr aufgestöbert.Was für eine reine Erzählerbegabung!« (Hannah Arendt [1974]: Brief

an Uwe Johnson. In: dies.: Johnson-Briefwechsel, Brief 44: Arendt an Johnson, Tegna, August 1974,

S. 132; zitiert nach: ebenda, S. 127.) Die Zusammenarbeit kam nicht zustande, wenn die Zuneigung

auch beidseitig war; Bachmann schreibt Arendt im August desselben Jahres: »Die große Sommer-

apathie ist schuld daran, dass ich noch gar nicht dazu gekommen bin, Briefe zu schreiben, und

doch habe ich, in Gedanken, über den Atlantik oft ein Blatt zu Ihnen geschickt, auf dem so viel

gar nicht steht, aber auf dem zumindest stehen sollte: dass ich so sehr froh war, Sie zu treffen und

zu Ihnen kommen zu dürfen. Ich habe nie daran gezweifelt, dass es jemanden geben müsse, der

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 151

Nachdem ich mich im letzten Kapitel eingehend mit dem Denken befasst habe, möchte

ich im Folgenden versuchen, mich Arendts Verständnis des Urteils zu nähern. Urteilen

heißt in ihremSinneweder, eine eigene, abgeschlosseneMeinung zu präsentieren, noch

heißt es, diejenige eines anderen Sprechenden einfachhin zu übernehmen. InWahrheit

und Politik ist zu lesen: »Eine Meinung bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sa-

che von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachte, indem ich mir die Standpunkte

der Abwesenden vergegenwärtige und sie so mit repräsentiere. Dieser Vergegenwärti-

gungsprozess akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertrete-

ne Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfühlung noch darum, mit Hilfe der

Vorstellungskraft irgendeine Majorität zu ermitteln und sich ihr dann anzuschließen.

Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzu-

geben, einen Standort in derWelt einzunehmen, der nicht dermeinige ist, undmir nun

von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«8Was Arendt dem Bösen zu-

schreibt ist demnach gerade das Gegenteil, nämlich der Unwille, »vom Gesichtspunkt

eines anderen Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen«9. In diesem Sinne bedeu-

ten die folgendenVersuche einer Annäherung an dasUrteilen zugleich eine Annäherung

an die Frage nach demGuten. Urteilen heißt den Ausführungen zufolge also weder, sich

in einen anderen Menschen hineinzufühlen, noch heißt es, aus den Meinungen Ande-

rer einen Wert zu errechnen. Es bedeutet, als ich selbst einen Standort einzunehmen,

der nicht der meinige ist.

Dass es hier um Meinungen geht, die – im ernstesten Sinne – ausgetauscht werden

sollen, muss zunächst stutzig machen, denn, so formuliert Ernst Vollrath, »wie kann

sich auf Meinungshaft-Ansinnbares ein Urteil im politischen Bereich so gründen, daß

aus ihm eine Verpflichtung zu erwachsen vermöchte, die anderen zugemutet werden

kann?«10 Die bloße Meinung hat keinen guten Ruf, Vollrath spricht gar von ihrer »me-

taphysischen Leidensgeschichte«11. An anderer Stelle betont er aber, dass es gerade um

diese Frage gehen müsse, dass bei Arendt »der politische Bereich vor allem auf dem Be-

zug von Meinung und Urteilskraft« beruhe und es dementsprechend »dieses Verhältnis

[sei], das den Kern des politischen Denkens von Hannah Arendt ausmacht«12. Vollrath

denkt dieses nun folgendermaßen: »Die Urteilskraft ist die Anwendung der Vernunft

auf Meinungen, in denen stets Besonderes, also Sichtbares, Einzelnes und Tatsächli-

ches unter die Regel eines angenommenen Allgemeinen gestellt wird.«13 Dies muss zu-

nächst logisch scheinen, Meinungen sind in ihrer Einzelheit unberechenbar und halten

sich nicht zwingend an Argumentationen oder die Vernunft; das Urteil könnte so als

der finale Richterspruch gelten, der diesen eine Form verleiht und der Verwirrung ein

ist, wie Sie sind, aber nun gibt es Sie wirklich, und meine außerordentliche Freude darüber wird

immer anhalten.« (Ingeborg Bachmann [1962]: Bachmann an Arendt. Unveröffentlichter Nachlass,

Library of Congress, Washinghton D. C., Blatt 005049; zitiert nach: ebenda, S. 126.)

8 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

9 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 125f.

10 Ernst Vollrath [1977]: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977, S. 50.

11 Ebenda, S. 32.

12 Ernst Vollrath [1972]: Hannah Arendt über Meinung und Urteilskraft. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah

Arendt. Materialien zu ihremWerk. Wien 1979, S. 85.

13 Ebenda, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Vom Schweigen des Guten

beruhigendes Ende setzt. Es wird sich im Folgenden zeigen, dass es Arendt vielmehr

um das Gegenteil zu tun ist: eine Ermächtigung der einzelnen Stimme, die unter keine

allgemeine Regel zu bringen ist. Das Einzelne von verschiedenen Standpunkten aus zu

betrachten heißt gerade, es nicht zu subsumieren; vielmehr ist mit diesem Anspruch

der Versuch verbunden, diesem Einen da sprechend zu begegnen. Dementsprechend ist

unter einer Meinung dasjenige zu verstehen, das aus dem Denken, dem Zwiegespräch

kommend im Gespräch unter Vielen dann zur Ausbildung gelangt.

Linda Zerilli spricht in Bezug auf das Urteilen von einer »Praxis des Zählens«: »Politi-

sches Denken erfordert, dass wir der Pluralität Rechnung tragen, dass wir die verschie-

denen Standpunkte und Meinungen, die […] als eine Bedingung für einen erweiterten

Begriff von Objektivität oder innerweltlicher Realität beschrieben wurden, zählen […],

und damit ist möglicherweise eine Infragestellung oder Veränderung unserer Kriterien

verbunden.«14 Alle im letzten Kapitel angeführten Positionen, die gerade den sozialen

Fragen die zentrale Bedeutung für jede politische Gemeinschaft zuschreiben, müssen

einzig für ausschlaggebend halten, dass jede Stimme in gleicher Weise gezählt wird

– deshalb, weil es dort nicht um offene Fragen geht, sondern um die Durchsetzung

von festgesetzten Zielen. Zerilli bleibt allerdings nicht dort stehen, sondern zieht zu-

sätzlich in Betracht, dass die eigenen Kriterien durch solche Abzählung (und vielleicht

Überstimmung) verändert werden könnten. An anderer Stelle schreibt sie, es könne

nicht darum gehen, »lediglich mehr und mehr Perspektiven auf die Welt anzuhäufen,

vielmehr geht es darum, wie man lernen kann, diese anderen Perspektiven als solche

zu zählen, die etwas über die Welt offenbaren.«15 Demnach geht es niemals nur um die

eine zählbare Stimme, sondern darüber hinaus immer auch um dieWelt, die sich durch

14 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 196f.

15 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016, S. 39. (Im Folgenden

zitiert als: Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment.) [Übersetzung der Autorin.]

Ihre Überlegungen gehen auf diesem Weg in eine ähnliche Richtung, wie sie viele Kritikerinnen

an Arendts Trennung sozialer und politischer Fragen eingeschlagen haben: Beim Urteilen gehe es

nicht um den »Inhalt eines Urteils, sondern seinenModus« (Ebenda, S. 81). Diese Betrachtungswei-

se ermögliche es, Arendts besonderes Verständnis des Urteilens besser zu verstehen: »Wennman

[…] denkt, dass der angemessene Sinn des politischen Urteilens das Beurteilen von Objekten ist,

die schon vor der Tätigkeit des Urteilens bestehen und ihr zudemäußerlich sind,muss es in der Tat

verwirrend scheinen, die erkenntnismäßige Dimension des Urteilens auszuschließen. Was sonst

könnte dieUrteilsfähigkeit beurteilen, wenn nicht die Bedeutung dieser Objekte?Wenn aber –wie

für Arendt – die Frage ist, was das Politische des Urteilens als dessenModus (Form) ist, anstatt es an

der jeweiligen Sorte vonObjekt (Referent) zumessen, auf das sich das Urteil bezieht, ist Erkenntnis

nur ein Weg, auf dem ein Urteil vor sich gehen kann.« (Ebenda, S. 9.)

Meiner Ansicht nach reicht eine solche Sichtweise – ich habe es wiederholt betont – nicht aus, um

das Urteilen in Arendts Sinne zu verstehen: Zwar geht es ihr um die Art undWeise, in der sich die

Urteilenden einer Frage nähern, jedoch kann sich nicht jeder Frage in dieser Weise angenähert

werden, der Inhalt ist demnach nie unerheblich. Um sich in der von mir beschriebenen Weise

offen einer Frage zu nähern, wodurch alsdann ein Zwischenraum ermöglicht wird, muss es sich

umeine Frage handeln, deren Antwort nicht errechenbar ist; eine solche könnte – in Anlehnung an

Arendts Beispiel, in welcherWeisewir uns zu den Fortschritten der Technik positionierenwollen –,

danach fragen, inwiefern es für die Menschenwelt sinnvoll ist, Formen der künstlichen Intelligenz

zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 153

diese in besonderer Weise zeigt. Dennoch ist die Betonung des Zählens zunächst nicht

weiter verwunderlich; vielmehr handelt es sich dabei um das Prinzip der Demokratie:

Ein Mensch – eine Stimme. Diese Gleichheit vor dem Gesetz, die gleiche Gewichtung

der je eigenen Stimme ist keineswegs selbstverständlich und in diesem Sinne kann sie

auch im Urteil angedacht werden: Das Urteil jeder Urteilenden ist gleich zu bewerten,

jede hat dasselbe Recht zur Teilnahme am Gespräch. Auf die Bedeutung, die Arendt der

Gleichheit für ein Gespräch beimisst, bin ich weiter oben schon eingegangen.

Dennoch ist es dies meines Erachtens gerade nicht, was Arendt mit dem »erweiter-

ten Denken« meint: Gemäß dem obigen Zitat geht es dabei weder um Einfühlung noch

um die Ermittlung einer Mehrheit; vielmehr geht es darum, als ich selbst vom Stand-

punkt einer Anderen aus zu denken. Anhand einer Stelle aus Arendts Totalitarismus-

Buch lässt sich dies weiter verdeutlichen; dort weist sie auf den Unterschied zwischen

den vielen »Privatinteressen« und dem gemeinsamen Fragen im politischen Raum hin:

»Man hat häufig bemerkt, daß, wenn privates und öffentliches Interesse wirklich iden-

tisch wären, menschliches Zusammenleben mit nichts mehr Ähnlichkeit haben würde

als mit einem Ameisenhaufen. In Wahrheit entsteht der Schein einer Identität von Pri-

vatinteresse und Gemeinwohl dadurch, daßman sich einbildet,man könne durch bloße

Addition von Privatinteressen eine neue Qualität, das Gesamtinteresse erzeugen.«16 Es

geht nicht darum, das richtige Urteil zu berechnen, indem so viele Meinungen als mög-

lich zusammengenommen werden; die Möglichkeit der Menschen geht gerade über das

bloße Abzählen hinaus und liegt nicht bloß in einer Entscheidung, sondern in einem

Weiterdenken, das das eigene Eine-Stimme-Sein übersteigt und in dem erst absolute

Verschiedenheit im Gegensatz zu bloß zählbarer Unterschiedenheit möglich ist.

Urteilen in Arendts Sinne bedeutet also nicht ein Zusammenwerfen der verschie-

denen Standpunkte all jener, die zufällig in einer Diskussion anwesend sind, um dann

ein daraus resultierendes, berechenbares Endergebnis zu erhalten; vielmehr geht es um

die Eröffnung einer Zwischenwelt, in der das Neue, nicht Zählbare möglich wird. So-

phie Loidolt schreibt in diesem Sinne, dass die Tätigkeit des Urteilens einen Vorgang

meine, bei dem die Urteilende sich von einem Standpunkt entferne, der nur von ihren

privaten Interessen gestaltet sei; dieser würde erweitert, indem sie andere Sichtweisen

in Betracht zöge: »Dies aber läuft nicht auf die Addition verschiedener Privatinteressen

hinaus, sondern auf eine Reinigung und Generalisierung meines Urteils, das dadurch

umso mitteilbarer wird. Reflektierendes Urteilen will in die Öffentlichkeit – es benö-

tigt die Vorstellung anderer Perspektiven, um gebildet zu werden, und die Gegebenheit

von Anderen, um gehört zu werden. Urteilen ist demnach immer autonomes Urtei-

len innerhalb einer Gemeinschaft.«17 Es geht folglich weder um ein Zusammenrechnen

16 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 329.

Gutschker sieht Arendts Gedanken zur Pluralität in einem engen Verhältnis zu Aristoteles’ Idee

der Freundschaft. Solche bestehe dann zwischen Bürgern, wenn diese über »gemeinsame Inter-

essen (peri tōn sympherontōn) eines Sinnes sind«. Er verstehe unter diesen »etwas anderes als die

Summe je verschiedener Privatinteressen«; sie müssten vielmehr »die Polis im ganzen« betref-

fen. Aristoteles scheint also, so Gutschker weiter, mit der »homonoia«, der Freundschaft zwischen

Bürgern, Arendts »Verständnis von Pluralität im öffentlichen Raum gerecht zu werden.« (Thomas

Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 154.)

17 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 217. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Vom Schweigen des Guten

der verschiedenen Meinungen oder eine bloße »Ausschaltung des eigenen Interesses«18,

sondern um eine Ausweitung des eigenen Standpunktes.

In Was ist Politik? spricht Arendt von der »Fähigkeit, dieselbe Sache aus den verschie-

densten Gesichtspunkten zu erblicken«. Die Betrachtende »verbleibt in der Menschen-

welt, tauscht nur den eigenen natürlich vorgegebenen Standort gegen den der Anderen,

mit denen man in der gleichen Welt zusammen weilt, ein und erzielt so eine wahre Be-

wegungsfreiheit in der Welt des Geistigen, die der Bewegungsfreiheit im Physischen

genau parallel läuft«19. Urteilen bedeutet nicht nur die eigene Meinung aussprechen,

sondern das selbst Gedachte in die Welt bringen als etwas, das zuvor schon im Geis-

te von anderen Standpunkten aus betrachtet worden ist. Es bedeutet demnach nicht

bloß aussprechen, sondern immer auch aufhorchen und so einen Raum schaffen, in

dem ein Neudenken stattfinden kann. Dieses Zuhören und Schweigen ist es, das in je-

dem Verständnis des Urteilens als eines Berechnens unbedacht bleibt. Nur durch dieses

schweigende Bedenken der Anderen aber bildet sich jener Zwischenraum, den Arendt

Welt nennt. Die Urteilende also kann urteilen einzig unter den Vielen, in und zwischen

denen sie sich gewissermaßen bewegt, zugleich aber kann es Pluralität und gemeinsa-

mes Urteilen nur geben,wenn die Vielheit aus absolut Verschiedenen besteht, die als sie

selbst in die Welt treten. Damit Vielheit sich bilden kann, muss es die Einzelnen geben;

um als Einzelne aber in der Welt erscheinen zu können, brauchen wir die Anderen.

Diesem paradoxen Verhältnis von absoluter Verschiedenheit und Pluralität soll im

Folgenden weiter nachgegangen werden. Die Denkende strebt im Denken schon der

Vielheit entgegen, nicht aber der willkürlichen Masse, sondern den vielen Einzelnen;

im Denken schon möchte sie sich mitteilen und teilt sich so selbst entzwei. Für bemer-

kenswert halte ich, dass nicht nur das Urteil erst in der Mitteilung ist – das scheint

offensichtlich –, sondern auch das Denken selbst nur in dieser Teilung möglich ist; es

teilt und setzt so in der Mitte die Lücke, die als Welt für die Sprechenden erscheint:

»Denken und Handeln: Mitteilung ist die erste und darum entscheidende Realitäts-

gewinnung des rein Gedachten. Mitteilung steht in der Mitte zwischen Denken und

Handeln, weil beides ohne sie nicht wäre. Sie weist sofort nach beiden Seiten.«20 Das

Urteilen ist so auf zweierlei angewiesen: auf die Pluralität und die Ziellosigkeit seiner

18 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 97. [Hervorhebung der Autorin.]

19 Ebenda.

Sophie Loidolt findet ein sehr passendes Bild für diese Bewegung: »Wollte man es in einer Meta-

pher ausdrücken, könnte man die Erweiterung einer Denkungsart mit dem vergleichen, was pas-

siert, wenn jemand durch eine Landschaft oder eine Stadt wandert; indem er das tut, erlangt er

durch die Veränderung seiner Perspektive ein Bild und einen Eindruck seiner Umgebung. Das ist

etwas anderes, als die Stadt oder die Landschaft einfach aus dem Fenster meines Hauses zu sehen

(das wäre eine private, subjektive Perspektive), oder sie auf einer Karte zu begutachten (das wäre

eine objektive, neutrale Perspektive, eine Betrachtung aus der ›Vogelperspektive‹). Es ist außer-

demetwas anderes, als nur zu verstehen,wie es anderenMenschen erscheint (daswäre Empathie).

Hier bin immer ich es, der urteilt – aber ich bewege mich.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of

Plurality, S. 220.) [Übersetzung der Autorin.]

20 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 155

Aussprache, denn die Lücke, in der das Urteil möglich wird, muss offen sein und be-

darf der Vielen, die sie zwischen sich erst bilden. Was ein Urteil der Vielheit und ein

zielloses Tun in Arendts Sinne bedeutet, soll im Folgenden gefragt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Vom Schweigen des Guten

5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.«21 Das Urteil als Plurales

Der Zuspruch über das Wesen einer Sache

kommt zu uns aus der Sprache, vorausge-

setzt, daß wir deren eigenes Wesen achten.

Der Mensch gebärdet sich, als sei er Bildner

und Meister der Sprache, während sie doch

die Herrin des Menschen bleibt.

Martin Heidegger: Bauen Wohnen Denken

Urteilen bedeutet, so könnte man sagen, sich aus sich selbst herauslehnen – nicht nur

aber, um die Anderen sehen, hören, ansprechen zu können, sondern zugleich um – an-

dernorts – als man selbst zu erscheinen. Ich bin nur in dieser Herauslehnung, in dem

Moment, in dem die Anderen mich dort draußen sehen, hören, ansprechen. Zugleich

aber kann ich nur erscheinen, wenn ich mich als die absolut Verschiedene in mir zur

Welt gebracht habe, nicht also als bloß in der Vielheit Erscheinende. Arendt spricht in

der Vita activa vom daimon der Griechen, der auf der Schulter eines jeden Menschen

sitze, von ihm selbst jedoch nie erblickt werden könne: »[D]ies Wer, das für die Mitwelt

so unmißverständlich und eindeutig sich zeigt, [bleibt] dem Zeigenden selbst gerade

und immer verborgen […], als sei es jener daimon der Griechen, der denMenschen zwar

sein Leben lang begleitet, ihm aber immer nur von hinten über die Schulter blickt und

daher nur denen sichtbar wird, denen der Betreffende begegnet, niemals ihm selbst.«22

Dieser daimon steht gerade im Unterschied zu demjenigen, »was einer ist, im Unter-

schied zu den Eigenschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so

weit zummindesten in der Hand und unter Kontrolle haben, daß es uns freisteht, sie zu

zeigen oder zu verbergen«. Dem gegenüber steht das einzelne »Wer-jemand-jeweilig-

ist« und dieses ist »unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich unwillkürlich in

allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun«23. Es zeigt sich im daimon demnach ge-

rade nicht, dass diese Bestimmte so und so zu beschreiben und dadurch erkennbar ist

– von diesen Eigenschaften könnte sie auch selbst berichten, sie könnte sich als eine

zeigen, die durch diese Eigenschaften alsgleich mit den Zuhörenden im Vergleich stün-

de. Das Selbst, das der daimon offenlegt, ist demnach keinesfalls das »Besonderte« von

dem Reckwitz spricht, »das Singuläre«, das »ein außergewöhnliches ›Profil‹ [zu] entwi-

ckeln«24 bestrebt ist. Der »Maßstab« – »wie man wohnt, was man isst, wohin und wie

man reist, wie man den eigenen Körper oder den Freundeskreis gestaltet« – ist eben

gerade nicht den Einzelnen zugehörig, nimmt sie nicht als absolut Verschiedene aus

dem Vergleich heraus, sondern soll »gestalten«, um etwas aus ihnen zu machen, sie zu

21 Vgl. Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 56.

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 219f.

Vgl. außerdem eine etwas frühere Stelle, an der Arendt vom »δαίμων [daimon] [spricht], der die

Menschen jeweils durchs Leben geleitet und ihre eindeutige Identität für andere ausmacht, aber

von ihnen selbst gerade nicht erblickt wird.« (Ebenda, S. 185.)

23 Ebenda, S. 220. [Hervorhebung der Autorin.]

24 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 157

»besondern«25. Zwar geht es darum, »den Durchschnitt hinter sich«26 zu lassen, nicht

aber darum, die durchgeschnittene Masse selbst zu verlassen. Solche ›Besonderten‹ be-

schreiben also im Gegensatz zum Wer der Einzelnen eine Auswahl aus dem Was-jeder-

allgemein-sein-kann. Das »Wer-jemand-jeweilig-ist« zeigt sich aber gerade in demjeni-

gen, das über diese Eigenschaften hinausgeht, das nicht einfach nur anders, sondern

absolut in seiner Eigenart ist.

Urteilen in Arendts Sinne können nur solch absolut Verschiedene, die durch ihre

eigene auch die Absolutheit der anderen Denkenden voraussetzen. Schon das einsa-

me Denken ist auf die Einbildungskraft angewiesen, da die Einzelne hier als Zweiheit

vorstellig wird. Um sich und Andere aber erkennen und sich so andere Denkweisen vor-

stellen zu können, ist zugleich immer auch das Gespräch nötig, in dem das je Gedachte

mitgeteilt wird. Was aber bedeutet dies Urteilen, dies Sich-Mitteilen der Einzelnen in

der Vielheit? Hannah Arendt schreibt 1961, das Urteilen sei »die bedeutendste Tätigkeit«

des Menschen durch die erst ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen«27 ermöglicht würde.

Dies bedeutet zweierlei: Zunächst, dass die Sprechenden keine Verlassenen sind, dass

sie mit Anderen die Welt bewohnen; außerdem, dass sie in der Mit-teilung die Welt in

Arendts Sinne erst schaffen, als diejenige Zwischen-Welt, die sich nur im Gespräch bil-

den kann. Die Zeit, in der Arendt dies niederschrieb, hielt von beidem wenig bereit, sie

war durch den Totalitarismus in allen ihren Grundwerten und Traditionen erschüttert

worden: Die totale Herrschaft, so schreibt sie in Verstehen und Politik, hatte den »Ruin

unserer Denkkategorien und Urteilsmaßstäbe ans Licht gebracht«28.

Ein weiterer Grund für einen Verlust des gemeinsamen Urteils ist der Fortschritts-

glaube. Wie sich in den Erläuterungen zu Arendts Auseinandersetzung mit Marx’ Fort-

schrittsbegriff gezeigt hat, begreift dieser das Weltgeschehen als Wirbel, »die sich bil-

den je nach den […] Aspekten, die sich gerade dem ohnehin Schwindelnden in schwin-

delnder Geschwindigkeit nacheinander und übereinander darbieten«29. Im Denktage-

buch heißt es dazu: »[D]ie Möglichkeit zu urteilen ohne den Anspruch, das Ganze in der

Hand zu haben, und sogar ohne etwas Dahinter-stehendes, Verborgenes zu verurtei-

len. […] Gibt man die Urteilskraft aus der Hand, wird in der Tat alles Schwindel.«30 Der

Glaube an einen unhinterfragbaren Fortschritt muss ein Urteil unmöglichmachen, weil

er keine Gegenwart zulässt, in der die Urteilende stehenbleiben, nachdenken und sich

im Gespräch zum Ausdruck bringen könnte. Er kann als eine Folge des Totalitarismus

betrachtet werden, der traditionelle Urteilsmaßstäbe durch die Unvergleichbarkeit der

Geschehnisse für ungültig erklärte und so den Wunsch nach einfachen Antworten laut

werden ließ. So stand Arendt vor der dringlichen Frage nach demUrteil, nach der Beur-

teilbarkeit desWeltgeschehens angesichts solcher Ereignisse, die außerhalb alles je Da-

gewesenen stehen und so aus dem Nichts überfallen, die in ihrer Unfassbarkeit schein-

25 Vgl. Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 9.

26 Ebenda, S. 8.

27 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 221.

28 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 122.

29 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 58.

30 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Vom Schweigen des Guten

bar außerhalb des Urteils stehenmüssen. In diesemAußerhalb-des-Urteils-Stehen liegt

nun vielleicht auch, dass der Mensch nicht mehr in der Welt sein kann, weil auch sie als

Welt nicht mehr ist. ›Welt‹ meint für Arendt nicht die Erde als Planeten unter anderen,

sondern den Raum, der zwischen den Menschen ist, wenn sie als Menschen miteinander

sprechen. In diesem Sinne ist Ur-teilen gleich einem »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« –

diese Welt nämlich ist nur als Geteilte, als solche zwischen Zweien sowohl der Einen als

auch der Anderen zugehörig. Dieses Zwischen, diese Welt nun ist der Ort, von dem aus

geurteilt werden kann – ohne diese geteilte Welt kann es ein Urteil nicht geben. Urteilen

muss also als Gespräch verstanden werden, wenn auch als bloß gedankliches, das ein

Zwischen herstellt.

Einzig das Gespräch bringt die Menschen zusammen, schafft Austausch, sodass ein

Verhältnis zutage tritt, das ihnen durch ihre Geburt gegeben ist: Das Mensch-Sein zeigt

sich, die Fähigkeit zum Neuanfang, der einzig im leeren Raum des Zwischen stattfin-

den kann. Diese Freiheit des Anfangens kann es für Arendt nur im öffentlichen Raum

geben. Ihr berühmter Ausruf »Der Sinn von Politik ist Freiheit«31 meint genau das: Der

Mensch in seiner Pluralität braucht andere Menschen, um handeln zu können, um frei

zu sein, Freiheit liegt nur im Politischen, im Gemeinsamen. Die Natalität der Men-

schen, das Faktum also, dass jeder Mensch als absolut Verschiedener existiert, ist auf

das Urteilen, das Gespräch zwischen den Menschen angewiesen, denn nur dieses lässt

die Selbst-Werdung zu, die dem Menschen durch seine Gebürtlichkeit offen steht. Nur

in der gemeinsamen Beurteilung offener Fragen, die leicht als solche erscheinen kön-

nen, die nicht angehen, die nicht betreffen, liegt die Freiheit der Wahl verborgen. Erst

im Urteil zeigt sich durch die anderen Perspektiven die je andere Möglichkeit, hier wird

die Selbstverständlichkeit aufgehoben und das Andere denkbar, die Einbildungskraft

erprobt. Allein diese »befähigt uns, Dinge in ihrer richtigen Perspektive zu sehen, das,

was nahe ist, in eine gewisse Distanz zu rücken, so daß wir es ohne vorgefaßte Mei-

nung und Vorurteil sehen und verstehen können, als ob es unsere eigene Angelegenheit

wäre. Dieses Distanzieren bestimmter Dinge und das Überbrücken der Abgründe zu

anderen ist Teil des Verstehensdialogs, für dessen Zwecke die direkte Erfahrung einen

zu nahen Kontakt herstellt und das bloße Wissen künstliche Barrieren errichtet. Ohne

diese Art von Einbildungskraft, die tatsächlich Verstehen ist, wären wir niemals in der

Lage, uns in der Welt zu orientieren. Sie ist der einzige innere Kompaß, den wir haben.

[…] Wenn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, müssen wir sogar selbst um den

Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen Dia-

log mit seinem Wesen teilzunehmen.«32 Die Einbildungskraft ist es, die ein Zwischen,

die Welt ermöglicht, weil sie das Selbstverständliche in Frage stellt. In dieser Möglich-

keit besteht die Freiheit des Menschen, hier liegt die Leerstelle, in der der Anfang sich

ausspricht. Diese Kraft ist nicht einfachhin gegeben, sondern ein Zusammenspiel der

Ausbildung der Zweiheit, die dann absolute Verschiedenheit bedeutet, und des in ein

Gespräch Tragens dieser Einzelheit der Person: durch ein In-die-Welt-Ragen-Lassen

ihrer Gedanken.

31 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 28.

32 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 159

Hannah Arendt befasst sich mit dem Urteil als der dritten Geistestätigkeit der Men-

schen im Rahmen der von ihr geplanten Trilogie zum Leben des Geistes. Sie behandelt

dort: Das Denken, das Wollen und eben – das Urteilen. Diese letzte Schrift zum Urteil

konnte sie nichtmehr zu Ende bringen und so besteht sie aus Fragmenten, die sich zum

größten Teil aus den Niederschriften ihrer Vorlesungen zu Kants Kritik der Urteilskraft

zusammensetzen; laut Ronald Beiner, dem Herausgeber der Textsammlung, sind hier

»die wesentlichen Texte von Arendt, die zu diesem wichtigen Thema existieren«33, ver-

sammelt. Jerome Kohn merkt an, dass wir in »Ermangelung des niedergeschriebenen

Werkes« kaum sagen können, »was ihre Ausführungen wohl beinhaltet hätten – man

kann aber festhalten, dass Urteilskraft das weltentrückte dialogische Denken meint,

das in die Welt zurückgekehrt ist; eine glücklichere Version von Orpheus und Eurydi-

ke sozusagen«34. Seyla Behabib spricht in Bezug auf Arendts »unvollendete Gedanken«

zum Urteilen von einem »hermeneutischen Rätsel«. Sie geht davon aus, »daß zwischen

dem Anfangspunkt ihrer Überlegungen zum Problem der Urteilskraft und dem Weni-

gen uns Überlieferten, das dem Druck übergeben wurde, ein Bruch [stattfindet], ein

roter Faden zerschnitten zu sein scheint«35. An späterer Stelle führt sie aus, dass dieses

Rätsel darin bestehe, wie Arendts Übergang vom Fragen nach dem »Verbindungsglied

zwischen Denken, Urteilen und moralischem Überlegen« zu Kants Kritik der Urteilskraft

zu verstehen sei. Dieser Schritt scheint ihr unmöglich »ohne eine umfangreiche Ana-

lyse oder einen entsprechenden Kommentar zu Kants Moralphilosophie«36 zu leisten,

definiere Arendt doch das Urteilen als Fähigkeit zur Trennung von Richtigem und Fal-

schem, Kant hingegen gehe es um diejenige zwischen Schönem und Nicht-Schönem.37

Ich komme gleich darauf zurück.

Was verstehen wir unter dem Urteilen im Allgemeinen? Unter einem Urteil versteht

die Logik zunächst jedes Aussagen von etwas als etwas; Urteilen in diesem weitesten Sinne

bedeutet also, den Dingen etwas zuzuschreiben. Hannah Arendt nun geht es in ihrem

Fragen nach dem Urteilen um das politische Urteil, dasjenige, das alle Menschen in ih-

rem Zusammenleben betrifft. Unter einem solchen Urteil verstehen wir gewöhnlich ein

Beurteilen bestimmter Dinge innerhalb bestimmter Bereiche, die dort von Personen

vorgenommen werden, die als besonders befähigt gelten: Sachverständige des Rechts,

33 Ronald Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philo-

sophie. Hg. v. Ronald Beiner. Übers. v. Ursula Ludz. München/Zürich 2012, S. 7.

Eva von Redecker merkt kritisch an, es habe sich »der Konsens eingebürgert, davon auszugehen,

dass im Großen und Ganzen vorliegt, was Arendt zum Urteilen zu sagen hatte.« (Eva von Redecker

[2013]: Gravitation zum Guten, S. 84f.)

Linda Zerilli hält es für sinnvoller – und dem möchte ich mich anschließen – zu fragen, »welche

Rolle das Urteilen in ihrer [sc. Arendts] vorliegenden politischen Theorie spielt«, anstatt ihre Hal-

tung auf dasjenige zu beschränken, das in Das Urteilen zusammengestellt ist. (Linda M. G. Zerilli:

A Democratic Theory of Judgment, S. xi.) [Übersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

34 Jerome Kohn [2020]:Die Urteilskraft. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah

Arendt und das 20. Jahrhundert. München 2020, S. 136.

35 Seyla Benhabib [1987]:Urteilskraft unddiemoralischenGrundlagenderPolitik imWerkHannahArendts.

In: Zeitschrift für philosophische Forschung 41/4, S. 521.

36 Ebenda, S. 524.

37 Vgl. ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Vom Schweigen des Guten

der Wirtschaft, der Kunst. Für Arendt geht es hier allerdings gerade nicht um solche

Vereinzelten, die dann allein über etwas zu urteilen befähigt wären, das die meisten

Anderen nicht verstünden, sondern darum, zu zeigen, dass Politik gerade heißt, die

Menschen als Menschen dazu befähigt zu sehen, sich eine Meinung zu bilden. Auch Ze-

rilli weist auf die »auffallende Originalität« hin, die in Arendts Vorstellung liegt, dass

»jeder gewöhnliche demokratische Bürger«38 politische Urteilsfähigkeit besitze. Zudem

beschränkt sie sich als politische auf Fragen, die nicht die Notwendigkeiten, das reine

Überleben betreffen; vielmehr geht es hier um Fragen, die nicht technisch lösbar sind

und somit des gemeinsamen Gesprächs bedürfen. Urteile in dem engen Sinne, den

Hannah Arendt damit verbindet, beruhen weder auf Induktion noch Deduktion, sie

kommen also niemals durch logische Operationen zustande, da sie sich eben auf Ein-

zelnes, absolut Verschiedenes beziehen, das nicht durch etwas erfasst werden kann, das

auf Übereinstimmung in bestimmten Merkmalen beruht. Ein Urteil mündet nicht in

einer logischen Schlussfolgerung, sondern vielmehr in einer nur ihm zugänglichen Of-

fenbarung des »stummen Sinns«39. Die Antwort auf die Frage nach Richtig oder Falsch

wird gerne als durch Gesetze und Regeln feststellbar oder aber logisch nachprüfbar

angesehen, da sie immer auf rationalen Argumentationsketten beruhen müsse. Das

Urteilen in Arendts Sinne aber tritt gerade dort auf den Plan, wo das bloße Verglei-

chen endet, dort, wo die Frage wirklich Frage ist: Das Urteil betrifft so das Besondere

in seiner Besonderheit.

Aus diesem Grund gibt Arendt ihrem Verständnis des Urteilens dasjenige Urteil

Kants zum Vorbild, das man am allerwenigsten vermuten würde: das Geschmacks-

urteil. Über die Kritik der Urteilskraft sagt Arendt, diese sei »die einzige seiner großen

Schriften, in der sein Ausgangspunkt dieWelt und die Sinne und Fähigkeiten sind, wel-

che die Menschen im Plural zu geeigneten Bewohnern dieser Welt machen«40. Arendt

erläutert ihre Wahl in einem Vortrag folgendermaßen: »Wenn Sie sagen: ›Was für eine

schöne Rose‹, so kommen sie zu diesem Urteil nicht, indem Sie zunächst einmal sa-

gen: Alle Rosen sind schön, diese Blume ist eine Rose, deshalb ist die Rose schön.«41

Was hier also entgegentritt, ist nicht der allgemeine Begriff der Rose, sondern diese eine

Rose selbst. Die Urteilende bestimmt eine Rose als schön, nicht weil alle Rosen schön

und folglich diesem Begriff unterzuordnen wären, sondern weil es diese eine ist. So kann

jeder Mensch ein einzelnes Urteil über eine bestimmte Sache treffen und gerade darin

liegt das Hervorragende der Urteilskraft: Dort, wo das bestimmende Urteil, das Urteil,

das den Begriffen unterworfen ist, nicht mehr zu urteilen fähig ist, kann dieses Urteil

frei und spontan handeln.

38 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xi. [Übersetzung der Autorin.]

39 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 211.

40 Hannah Arendt [1964]: Kant’s Political Philosophy. Unveröffentlichter Nachlass, Library of Congress,

Washinghton D. C., Blatt 032259; zitiert nach: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsameWelt.

Übers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken.

Hannah Arendt und die Künste. Göttingen 2007, S. 140. [Übersetzung der Autorin.]

41 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 161

Das politische Urteilen dient demnach nicht dazu, die Geltung der zusammenkommen-

den Einzelurteile zu überprüfen; nur wenn sich ein Fragen aller Zielsetzung entschlägt,

kann es seine Offenheit bewahren. Es steht außerhalb der Nützlichkeit und ist nicht

notwendig, sondern ein »Ausdruck unserer Freiheit«, wie Linda Zerilli treffend sagt. Sie

weist darauf hin, dass »Arendts Beharren darauf, dass politische Urteile keine Wahr-

heitsbehauptungen sein können, […] selbst sonst wohlwollende Leser verwirrt« habe.

Als den berühmtesten unter ihnen macht sie Habermas aus, der Arendt »mehr oder

weniger beschuldigt habe, […] die Politik zu ästhetisieren, indem sie diesen Bereich als

durchMeinungen ausgezeichnet sah, die genauso wenig rationalen Bewertungsprozes-

sen unterzogenwerden könntenwie Geschmacksurteile«42. Habermas hält es für nötig,

»der Argumentation [zuzumuten] […], die Verallgemeinerungsfähigkeit von Interessen

zu prüfen, statt vor einem undurchdringlichen Pluralismus scheinbar letzter Wertori-

entierungen […] zu resignieren«43. An anderer Stelle spricht er davon, dass Arendt von

einem »heute überholten Begriff von theoretischer Erkenntnis, der auf letzte Evidenzen

baut«, abgehalten werde, »die Verständigung über praktische Fragen als rationale Wil-

lensbildung aufzufassen«. Dadurch sehe sie »zwischen Erkenntnis und Meinung einen

Abgrund klaffen, der durch Argumente nicht geschlossen werden«44 könne. Auch Seyla

Benhabib meint hier eine »normative Lücke« in Arendts Denken zu entdecken. Diese

»widersetz[e] sich dem rechtfertigenden politischen Diskurs, […] dem Versuch eines

Nachweises der Rationalität und Gültigkeit für unseren Glauben an die Universalität

der Menschenrechte, an die Gleichheit der Menschen und an die Verpflichtung, ande-

re respektvoll zu behandeln«. Durch ihre Trennung stifte sie »Verwirrung«, da ihr eine

»Rechtfertigung der normativen Dimension des Politischen [fehle]«45. Albrecht Well-

mers Kritik geht in ebendiese Richtung, wenn er sagt, Arendt sehe nicht, »dass ihre

negativen Charakterisierungen des Denkens und Urteilens« – nämlich, dass diese kei-

ne definitiven Ergebnisse hervorbrächten, eher destruktiv wirkten und dass ein Urteil

weder zwingend noch berechenbar sei – diese »nicht nur von wissenschaftlicher und

instrumenteller Rationalität abgrenzten, sondern das gesamte Feld der Begriffe, auf die

wir angewiesen sind, sobald wir eine Idee diskursiver Vernunft artikulieren möchten,

der Wissenschaft und Technologie überließen«46.

Das Bestehen auf einer Anwendbarkeit der Ergebnisse von politischen Gesprä-

chen muss den Versuch eines Andersdenkens, den Arendt in ihrem Urteilsbegriff

42 LindaM. G. Zerilli [2005]: ›We Feel Our Freedom‹: Imagination and Judgement in the Thought of Hannah

Arendt. In: Political Theory (33/2/2015), S. 159. (Im Folgenden zitiert als: Linda M. G. Zerilli: ›We Feel

Our Freedom‹.) [Übersetzung der Autorin.]

43 Jürgen Habermas [1973]: Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Frankfurt a.M. 1973, S. 149.

44 Jürgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: ders.: Politik, Kunst, Religion. Essays

über zeitgenössische Philosophen. Stuttgart 2011, S. 122. (Im Folgenden zitiert als: Jürgen Haber-

mas: Hannah Arendts Begriff der Macht.)

45 Seyla Benhabib [1996]:Hannah Arendt.Diemelancholische Denkerin derModerne.Übers. v. KarinWör-

demann. Hamburg 1998, S. 302f. (Im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib:Hannah Arendt. Die me-

lancholische Denkerin der Moderne.)

46 Albrecht Wellmer [1996]: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry

May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 42ff. [Über-

setzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Vom Schweigen des Guten

unternimmt, völlig verfehlen: Ihr geht es gerade nicht darum, aus den verschiedenen

Urteilen ein Verallgemeinerbares zu formen, das dann in der Folge auf sich ähnelnde

Einzelfälle anwendbar wäre, sondern jedes Zu-Beurteilende als Einzelnes, also immer

wieder Neues, zu befragen. Deshalb wählt sie das ästhetische Urteil, das das je Einzelne

bespricht und gerade nicht zu verallgemeinern sucht. In diesem Sinne hebt Kohn

hervor, dass Arendts »Überlegungen über die Urteilsfähigkeit nicht politische Urteile

[ästhetisieren], wie oft behauptet wurde, sondern […] im Gegenteil ästhetische Urteile

[politisieren] – etwas, das sie in Kants Werk für implizit vorhanden hielt. Es ist nicht

so, dass sie ästhetisches Urteilen in den Dienst politischer Zwecke stellte und es dazu

aus dem einen Bereich herausnahm und in einen völlig anderen transferierte; vielmehr

hielt sie ästhetische Urteile, wenn sie nach Kantischen Prinzipien gefällt werden, für in

sich politisch.«47 Hannah Arendt wählt das ästhetische Urteil aus diesem einen Grund:

dass es hier um das Einzelne, das absolut Verschiedene geht. Allgemeine Regeln, »ethi-

sche Normen, Sitten und Gebräuche« bergen immer die Gefahr, einfach ausgetauscht

werden zu können, so »wie der Wandel in den Tischsitten eines ganzen Volkes«48;

ist man einmal bereit, etwas für selbstverständlich zu nehmen, kann dieses Für-

selbstverständlich-Nehmen selbst selbstverständlich werden, sodass es auch zukünftig

fraglos hingenommen wird.

Meines Erachtens geht es hier – ebenso wie in der oben geführten Diskussion um die

Trennung sozialer und politischer Fragen –nicht darum, verallgemeinerungsfähige Ur-

teile auszuschließen, sondern darum, sie nicht für die einzig mögliche oder einzig ent-

scheidende Form zu halten. Verallgemeinerte Urteile, Urteile, von denen angenommen

wird, dass jedes Mitglied einer Gemeinschaft ihnen zustimmen würde, und die in ih-

rer Form festgesetzt und dann auch befolgt werden müssen, sind grundlegend; solche

allgemeinen Urteile bilden unsere staatlichen Gesetze. Auch um ein Verständnis dieser

Gesetze zu ändern, kann es lohnen, Arendts Gedanken zu folgen, weshalb mir dieser

Ansatz keinesfalls sinnlos erscheint: Denn auch Gesetze sollten – wenn sie Vielen auch

unveränderbar erscheinen – immer verstanden werden als auf gemeinsamen Urteilen

basierend und also auch durch gemeinsames Urteilen wieder veränderbar. Ein Beispiel

wäre das Frauenwahlrecht, das nur deshalb gesetzlich eingeführt worden ist, weil der

Allgemeingültigkeit des geltenden Gesetzes widersprochen wurde. Benhabib wählt ein

anderes Beispiel; sie spricht von der »Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungs-

betrieben, die Frage etwa, wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat«

– auch dies könne »eine Angelegenheit von öffentlicher Bedeutung werden, wenn die

Legitimität jener, die diese Normen festlegen, ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.

Ähnlich kann die Öffentlichkeit (oder ein Teil der Öffentlichkeit) […] selbst komplizier-

te technische Fragen wie die Anzahl von Sprengköpfen auf Raketen, deren Zünddauer

47 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt. Übers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang

Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen

2007, S. 139. (Im Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsameWelt.)

48 Hannah Arendt [1964-65]:Was heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur?, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 163

und ähnliches unter den Bedingungen demokratischer Legitimität für sich ›reklamie-

ren‹ und so zu unserer res publica machen.«49

Wenn aber alles gemeinsame, politische Sprechen darauf beschränkt wird, solcher-

lei zu bewältigen, muss eine Gemeinschaft für Arendt dasjenige verlieren, das ihre

einzelnen Mitglieder erst zu Menschen und die Gemeinschaft erst zu Menschenwelt

macht: die Freiheit des Neuanfangs. Die heutige Abgewandtheit von allem Politischen

wird nicht durch eine Beschränkung der negativen Freiheit hervorgerufen: Wir können

handeln, tun es aber selten. Dies scheint mir ein zentrales Problem der Gegenwart und

die Frage ist, wo die Gründe hierfür liegen. Im Versuch einer Antwort auf diese Frage

sind Arendts Gedanken wegweisend: In der Politik muss es um mehr gehen als bloß

um die Erreichung kurzfristiger Ziele und die Abschaffung von Schlechtem, es muss

auch darum gehen, der Gemeinsamkeit der Menschen wieder Raum zu geben, die dar-

in liegt, dass ein jeder absolut verschieden und so fähig ist, eine Sache auf ganz neue

Weise zu betrachten. Dieses Neue anders als eben als ›Neues‹ zu beschreiben ist deshalb

nicht möglich, weil es dann gerade neu nicht mehr wäre. Aus diesem Grund spricht

Arendt von Wunder und Vertrauen – denn dasjenige, in dem Freiheit liegt, zu katego-

risieren zu suchen, heißt immer auch, das Freie der Freiheit abzuschaffen. Durch diese

Bodenlosigkeit ist Arendts Annäherung leicht angreifbar, zudem ist es grundsätzlich

immer leichter, sich an Felsenfestem und Berechenbarem festzuhalten, als sich auf et-

was so Luftiges wie die Freiheit zu berufen.50 Der feste Grund aber, den die Menschen

unter großer Anstrengung schaffen, der Kampf um Gerechtigkeit und Gleichheit – was

ist er wert, wenn das menschliche Handeln, um dessentwillen all dies erkämpft wird,

gänzlich in Vergessenheit gerät?

Ein Verständnis des Urteilens, das dieses für verallgemeinerbar hält und es als etwas

denkt, bei dem es nur zu entscheiden gilt, welches Argument Überhand gewinnt, über-

geht den Zwischenraum, der für Arendt zentral ist: Im Sprechen werden nicht nur die

Meinungen einander gegenübergestellt, um amEnde dann eine unter ihnen auszuwäh-

len, sondern in diesem Zusammenstellen von Standpunkten ergibt sich ein Drittes, das

imWeiterdenken des Gesprächs entsteht. Dies ist die Möglichkeit des Neuanfangs, der

durch ein bloßes Errechnen von Überzeugungskraft gerade verunmöglicht wird. Ur-

teilen heißt über etwas sprechen, das nicht berechnet oder abgeglichen werden kann;

dementsprechend sagt Zerilli, Arendt sei der Ansicht, »dass gerade dasjenige, das kein

Gegenstand der Erkenntnis ist, eine Möglichkeit dazu bietet, die kritischen Aspekte der

Urteilskraft zu entwickeln. Dies ist dort der Fall, wo dasjenige, was Kant bestimmendes

49 Seyla Benhabib [1991]:Modelle des ›öffentlichen Raums‹, S. 103f.

50 Vgl. hierzu auch: »[E]ine Politik als Praxis der Überprüfung von Geltungsansprüchen, wie Haber-

mas sie versteht, erfordert nicht irgendeine Geltungstheorie, sondern eine Theorie objektiver Gel-

tung. Auch wenn sich Arendts Kritiker strikt gegen das philosophische Erbe des Objektivismus

oder einesmetaphysischenWahrheitsbegriffs verwahren, ziehen sie niemals die von Arendt anvi-

sierteMöglichkeit in Betracht, dass es eine für demokratische Politik spezifische Form der Geltung

oder Objektivität geben könnte, die nicht in der Anwendung von Regeln auf Einzelfälle besteht.

Dies verstellt ihnendenBlick dafür, dass Arendt tatsächlich eineAntwort auf dieGeltungsfrage be-

reithält – mit einemwesentlichen Vorbehalt allerdings: Für Arendt ist nicht Geltung die vordring-

liche Frage oder Aufgabe politischen Urteilens, sondern die Bejahung der menschlichen Freiheit.«

(Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 179.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Vom Schweigen des Guten

Urteilen nennt, überfordert ist oder versagt: Erst dort beginnt das wahre Urteilen.«51

Arendt weigere sich aus diesem Grund, das Urteilen »in Begriffen der Produktion ei-

ner normativen Grundlage für politisches Handeln zu definieren. Zuschauer produzie-

ren keine Urteile, die dann als Prinzipien für Handlung oder für andere Urteile dienen

könnten; sie schaffen den Raum, in dem die Objekte des politischen Urteilens, die Han-

delnden und die Handlungen selbst, erscheinen können, und verändern auf dieseWeise

unseren Sinn dafür, was zur gemeinsamen Welt gehört.«52

Bernard Williams Kritik an einem in dieser Weise rechnenden Verständnis von Moral

geht in ebendiese Richtung, wenn er »die Wissenschaft oder das Tatsachenwissen« als

Gegensatz zur Moral setzt: »Bei der Moral kommt es nicht darauf an, die Welt wider-

zuspiegeln, sondern sie zu verändern; es geht bei ihr um Grundsätze des Handelns,

um Entscheidungen und Verantwortlichkeit. Die Tatsache, daß gleich intelligente und

gleich gutinformierte Menschen in der gleichen Situation moralisch verschieden ur-

teilen können, besagt etwas über das Wesen der Moral – nämlich, daß man hier nicht

einfach alles der Verfassung derWelt in die Schuhe schieben kann.«53 Das absolut Neue,

das begegnet und zumUrteil aufruft, das die absolut Verschiedenen versammelt und ins

Gespräch drängt, ist also nicht nutzbar, indem seine Beurteilung nachfolgend anwend-

und brauchbar wäre – denn das müsste heißen, dass es ein solches Neues zukünftig

nicht mehr gebe, nur noch Ähnliches und Gleichartiges. Arendt sagt in diesem Sinne

an einer Stelle: »[W]ann immer wir mit etwas beängstigend Neuem konfrontiert wer-

den, ist unser erster Impuls, es in einer blinden und unkontrollierten Reaktion als stark

genug zu betrachten, um ein neues Wort zu prägen; unser zweiter Impuls scheint es

zu sein, die Kontrolle wiedererlangen zu wollen, indem wir leugnen, überhaupt etwas

Neues gesehen zu haben, indem wir so tun, als sei uns etwas Ähnliches schon begeg-

net; nur ein dritter Impuls kann uns wieder zu dem zurückführen, was wir am Anfang

gesehen und gewusst haben. Dort ist es, wo die Anstrengung des echten Verstehens

beginnt.«54

Wenn das Urteil in Arendts Sinne auch keine Ansprüche auf Geltung erhebt, so be-

ruht es trotzdem nicht in einer Weise auf Geschmack, wie es das gewöhnliche Begriffs-

verständnis vermuten ließe. Dieses würde bedeuten, jeder Mensch beurteile das sich

ihm Zeigende in einer Weise, die nur ihm verständlich sei und eines Weiterbedenkens

nicht bedürfe, da sich über Geschmack bekanntlich nicht streiten lässt. Von solch einer

Betrachtung des Urteils aber grenzt Arendt ihren Begriff des Urteils gerade ab. In The

Modern Concept of History spricht sie davon, dass in der Neuzeit die eine »Außenwelt, die

der menschlichenWahrnehmung ›objektiv‹ als ein unverändertes und unveränderbares

Objekt gegeben ist« zugunsten einer »Betonung des Sinnlichen als Sinnlichem« infrage

51 Linda M. G. Zerilli [2005]: ›We Feel Our Freedom‹, S. 163. [Übersetzung der Autorin.]

52 Ebenda, S. 179. [Übersetzung der Autorin.]

53 BernardWilliams [1972]:Der Begriff derMoral. Eine Einführung in die Ethik.Übers. v. Eberhard Bubser.

Stuttgart 1978, S. 42.

54 Hannah Arendt [1953]: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: Essays in Un-

derstanding. (1930-1954) Formation, Exile, andTotalitarianism.Hg. v. JeromeKohn.NewYork 1994,

S. 325. [Dieser Abschnitt ist nur in der englischen Version enthalten; Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 165

gestellt werde, das als realer gelte »als das sinnlich wahrgenommene Objekt selbst«.

Weiter heißt es: »Gegen diese Subjektivierung, die nur ein Aspekt der weiterhin wach-

senden Weltentfremdung der Menschen der Neuzeit ist, konnten keine Urteile stand-

halten: sie wurden allesamt auf die Ebene der Empfindungen herabgesetzt und ende-

ten auf der Ebene der niedersten aller Empfindungen, der Geschmacksempfindung.

Unser Wortschatz ist ein sprechendes Zeugnis dieser Herabsetzung. Alle Urteile, die

nicht durch Moralprinzipien […] oder durch Eigennutz angeregt sind, werden als Ge-

schmackssachen betrachtet, und das ist kaum in einem anderen Sinn gemeint als wenn

wir sagen, die Bevorzugung von Muschel- oder Erbsensuppe sei eine Geschmackssa-

che.«55 Das eigene Urteil ist also immer der Versuch einer Antwort und Frage zugleich:

Es ist als es selbst ganz überzeugt und in sich einig, gleichzeitig ist es sich aber seiner ei-

genen Pluralität bewusst und so offen für die erneute Infragestellung; die Sprechenden

müssen es in einer Weise für besprechenswert erachten, die eine Frage überhaupt mög-

lichmacht. Der eigene Standpunkt wird zwar klar ausgesprochen, aber verschließt sich

nicht der Umdeutung. Nur diejenige, die ihre Meinung offen und deutlich zum Aus-

druck bringt, stellt sie auch zur Diskussion. Wäre diese Meinung eine unbestreitbare

Tatsache, würde sie nicht Anlass für ein Gespräch sein können; ebenso verhielte es sich,

wenn sie bloß beliebig wäre. OliverMarchart spricht in Bezug auf Arendts eigenes Spre-

chen von einem »Ethos des Klarsprechens«. Damit meine er ein »Sprechen, das größte

Deutlichkeit sucht. Deutlichkeit durchaus im Sinne begrifflicher Unterscheidung und

denkerischer Unterscheidungsfähigkeit, aber nicht etwa mit dem kartesianischen Ziel

einer Erkenntnis clare et distince, sondern mit dem Ziel möglichst deutlicher Positio-

nierung. Eine Positionierung, die nicht nur notwendigerweise die Bekämpfung alles

Schwammigen und Verwaschenen impliziert, sondern zugleich auch eine Angriffsflä-

che eröffnet.«56

Maike Weißpflug zufolge geht es in Arendts Urteilsverständnis nicht darum, ob ein Ur-

teil richtig sei, sondern um den »Kommunikations- und Austauschprozess«57, den es

ermöglicht, und so schlägt sie vor, Urteile »an ihrer Responsivität zu messen, an der

Möglichkeit und Bereitwilligkeit, sich auf die Perspektive der Anderen einzulassen«58.

DemUrteil jeden Bezug zumRichtigen abzusprechen scheint mir unangemessen: Muss

55 Hannah Arendt [1957]: The Modern Concept of History: Ancient and Modern. In: dies.: Between Past

and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 53. [Übersetzung der Autorin.]

Hier sei noch einmal auf eine Aussage John Lockes verwiesen, die zu Anfang bereits zur Sprache

kam: »Der Geschmack des Geistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wäre ein ebenso

vergebliches Bemühen, alle Menschen durch Käse und Hummern stillen zu wollen; beides kann

wohl diesen und jenen eine sehr bekömmliche Kost sein, andern aber kann es höchst zuwider

und unzuträglich sein. […] Das dürfte auch der Grund sein, warum die Philosophen des Altertums

vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im sinnlichen Genuß, in der

Tugend oder in der Kontemplation bestehe […].« (John Locke [1690]: Versuch über den menschlichen

Verstand. In vier Büchern: Erster Band (I & II). Übers. v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.)

56 Oliver Marchart [2008]: Klarsprechen, Wahrsprechen, Widersprechen. Hannah Arendts pluraler Univer-

salismus und seine Grenze. In: Antonia Grunenberg et al. (Hg.): Perspektiven politischen Denkens.

Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Hannah Arendt-Studien 4. Frankfurt a.M. 2008, S. 189.

57 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

58 Ebenda, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Vom Schweigen des Guten

diese Haltung nicht auf eine Relativierung aller möglichen Meinungen hinauslaufen?

Weißpflug begegnet diesem Einwand, indem sie sagt, ein solches Plädoyer klinge »nur

auf den ersten Blick nach postmoderner Beliebigkeit, die auf Wahrheit vollständig ver-

zichtet.« Zur Bekräftigung weist sie auf eine Anmerkung hin, die Arendt in Bezug auf

Lessing anbringt; was bleibe, sei seine Aufforderung: »Ein jeder sagt, nicht was ihm

gerade einfällt, sondern was ihm ›Wahrheit dünkt‹. Die eigene Perspektive ergibt sich

aus demUnveränderlichen, das jederMenschmitbringt: seine Geschichte.Das bedeutet

eben nur, dass wir uns im Bereich des Politischen nicht auf zeitloseWahrheiten stützen

können, sondern immerwieder neu beginnenmüssen, darüber nachzudenken,was uns

als Wahrheit erscheint, und es bedeutet auch, die Gültigkeit unserer Überzeugungen

und die Grundlagen gesellschaftlichen Handelns stets aufs Neue zu überprüfen, zu hin-

terfragen und zu interpretieren.«59 Diesem Verständnis würde ich zustimmen, wenn

es mir auch falsch scheint, das eigene Urteil ausschließlich an seiner Empfänglichkeit

für andere Perspektiven zu messen. Die Offenheit für die Perspektiven der Anderen

bedeutet nicht, die eigene nicht ernst zu nehmen – es bedeutet die Erkenntnis, dass

das Einzelne nur durch die Sichtweisen der Vielen als es selbst erscheinen und erkannt

werden kann. Trotzdem aber geht es um dieses Eine und nicht um ein Verständnis unter

vielen, vielmehr eines, das der Urteilenden Wahrheit dünkt. Bei Zerilli heißt es dem-

entsprechend, dass das Urteilen – wenn es auch nicht zum Ziel hat, das Verallgemeine-

rungsfähige hervorzubringen, doch »die Frage nach demjenigen, das als wirklich oder

objektiv gilt – vielleicht als wahr – nicht gänzlich umgehen kann«60. Es ist schwer, die

Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur eine; aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig

wechselndes Gesicht.61 Es geht hier um eine Wahrheit, die sich nur im Gemeinsamen, die

sich nur zwischen den Vielen zeigt, die aus der Vielstimmigkeit derjenigen sich erhebt,

die miteinander sprechen.

Um einem solchen Dünken näherzukommen, muss die Urteilende zunächst Abstand

gewinnen. Dass sie zugleich tätig sein – innerhalb der Vielen ihre Meinung aussprechen

sowie die Standpunkte der Anderen einnehmen – und von außen zuschauen muss, hat

zu einigemMissverständnis geführt. So gibt es eine breite Debatte darüber, ob Arendts

Verständnis des Urteilens zweigeteilt sei, nämlich in früheren Schriften eine Hand-

lung meine, die in der Öffentlichkeit stattfinde, später aber die rein geistige Tätigkeit

der Zuschauenden.62 Einer der Vertreter dieser Ansicht ist Richard Bernstein, bei dem

es heißt, Arendt entwickle zum Urteilen zwei verschiedene Konzepte, eines »aus der

Perspektive der vita activa, vor allem aus der Perspektive der höchsten aller menschli-

chen Tätigkeiten – der Handlung. Zum anderen vom Standpunkt der vita contemplativa

59 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 99.

60 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xiii. [Übersetzung der Autorin.]

61 Franz Kafka [1920]: Brief an Milena (Meran, 23. Juni 1920). In: ders.: Briefe an Milena. Hg. v. Jürgen

Born/Michael Müller. Frankfurt a.M. 1983, S. 73.

Arendt zitiert diese Stelle mehrfach. (Vgl. Hannah Arendt [1959]: Gedanken zu Lessing: Von der

Menschlichkeit in finsteren Zeiten.München 1960, S. 39./Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik,

S. 110.)

62 Vgl. u.a. Richard J. Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles.

Cambridge 1986, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 167

aus, indem sie sich sowohl auf dessen Unabhängigkeit als auch inniges Verhältnis zum

Denken konzentriert.«63 Auch Ernst Vollrath spricht in diesem Sinne davon, dass in

Arendts Theorie »Brüche und Unklarheiten vorhanden [seien], die sich nicht beseitigen

lassen«64. Leah Bradshaw spricht gar davon, Arendts Vom Leben des Geistes sei »unbe-

streitbar eine implizite Widerlegung des allermeisten dessen […], was sie in der Vita

activa gesagt hat«65.

Meines Erachtens ist es hingegen so, dass Arendt ihr Verständnis des Urteilens hier

lediglich weiterentwickelt und keinesfalls widerlegt: Das Urteil erschöpft sich für sie

weder im eigenen Denken, das in eine Meinung, noch in seinem Ausspruch, das in

ein gemeinsames Urteil führen kann, sondern ist auf beides in seiner Einzelheit ange-

wiesen. Eine Stelle aus ihren Vorlesungen zum Urteilen mag dies verdeutlichen: »Der

öffentliche Bereich wird durch den Kritiker und Zuschauer konstituiert, nicht durch die

Akteure oder die schöpferisch Tätigen. Und dieser Kritiker und Zuschauer befindet sich in je-

dem Akteur und Hersteller«66. Die Urteilenden müssen immer auch Zuschauende sein,

Abstand gewinnen, sich die Meinungen der Anderen vergegenwärtigen: Um gemein-

schaftlich handeln zu können, muss immer wieder ein Schritt zurück, ein Schritt aus

der Arena heraus getan werden, um nicht nur noch das Eigene wahrzunehmen. Dag

Javier Opstaele denkt in eine ähnliche Richtung, wenn er sagt, Arendts »theoretischer

Philosophiebegriff« sei die »notwendige und konsequente Fortsetzung [für ihre Handlungs-

theorie]«67. Dementsprechend sagt auch Frank Hermenau, »daß für das Urteil der Zu-

schauer [zwar] den Vorzug der Unparteiischkeit, der Distanz und des Überblicks« habe,

es Arendt aber dabei weiterhin »um die Urteilskraft als das politische Vermögen«68 ge-

he. Alle Handelnden schauen auch zu, alle Zuschauenden sind zugleich tätig, indem sie

– die Perspektiven wechselnd – um die Frage herumgehen, das Eine von allen Seiten

betrachten, zwischen den Standpunkten eine neue Perspektive suchend.

Diese Suche – mal sprechend, mal schweigend – beruht, im Gegensatz zum Ge-

schmack, der das Gegenwärtige, das ihm in einem Moment gegenübersteht, bewertet

oder einordnet, auf der Reflexion. »Erst dann spricht man vom Urteil und nicht mehr

vom Geschmack, weil man nun, obwohl noch wie von einer Angelegenheit des Ge-

schmacks affiziert, mittels der Vorstellung den angemessenen Abstand hergestellt hat

– jene Zurückgezogenheit, Teilnahmslosigkeit oder Uninteressiertheit, die nötig ist für

den Beifall oder das Mißfallen, für die Einschätzung von etwas entsprechend dem ihm

63 Richard J. Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles. Cam-

bridge 1986, S. 221.

64 Ernst Vollrath [1992]:Handeln undUrteilen: Zur Problematik vonHannahArendts Lektüre vonKants ›Kri-

tik der Urteilskraft‹ unter einer politischen Perspektive. In: Filosofski Vestnik (Slowenische Akademie

der Wissenschaften) (2/1992), S. 195.

65 Ebenda.

Eine ausführlichere Darstellung der Diskussion findet sich ebenda, S. 18ff.

66 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 98. [Hervorhebung der Autorin.]

67 Dag Javier Opstaele [1999]: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah

Arendts Philosophiebegriff.Würzburg 1999, S. 21.

68 Frank Hermenau [1999]: Urteilskraft als politisches Vermögen. Zu Hannah Arendts Theorie der Urteils-

kraft. Lüneburg 1999, S. 68. (Im Folgenden zitiert als: Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches

Vermögen.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Vom Schweigen des Guten

eigenen Wert.«69 Diese Reflexion über den Gegenstand ist möglich mit Hilfe der Ein-

bildungskraft, denn diese ist dazu in der Lage, Abwesendes anwesend zu machen. Für

Arendt kann man ein Urteil nur als Außenstehende fällen, da ein Involviert-Sein jedes

Urteil verhindert; ein solches darf nicht einseitig und einstimmig sein, es muss fra-

gend und offen bleiben ohne doch der Beliebigkeit zu erliegen. Die Urteilende muss

un-interessiert sein, sie darf nicht interessiert an dem Gegenstand sein, verstanden als

inter-esse; sie darf also nicht zwischen den Dingen stehen, da sie sonst nicht das Ganze

sehen könnte. Solches Von-außen-Betrachten bedeutet für Arendt jedoch keineswegs,

das Eigene hinter sich zu lassen –; vielmehr geht es darum, »mit Hilfe der Einbildungs-

kraft, aber ohne die eigene Identität aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen,

der nicht der meinige ist«70. Diese Betonung unterscheidet Arendts Verständnis ent-

schieden von demjenigen Kants.

Bernard Williams spricht in Bezug auf Kants unparteiisches Urteilsverständnis von ei-

ner Charakterlosigkeit der Urteilenden, die er entschieden in Frage stellt. Da Arendts

Vorstellungen zum Urteilen von Kants Begriffen ausgehen, könnte man zunächst an-

nehmen, Williams’ Kritik treffe ihr Verständnis in gleichem Maße; weil Arendt aber

gerade diesen Punkt anders denkt, trifft seine Kritik auf ihr Weiterdenken nicht zu,

vielmehr gehen beide in eine ähnliche Richtung. Williams spricht von der »Gewohn-

heit der Moralphilosophie, zumal in ihrer kantianischen Form, Personen unter Abs-

traktion des Charakters zu behandeln«71. Diese »Darstellung des Individuums« – die

»Forderungen der unparteiischen Moralität« – hält er für »unzulänglich«72, da er den

Charakter als ausschlaggebenden Antrieb für jede Handlung ansieht. In seinem Text

Personen, Charakter und Moralität beginnt er in diesem Sinne mit der Frage, warum wir

leben wollen, »warum wir den Tod für ein Übel halten sollten«73. Er begründet diese

grundsätzliche Bindung an das eigene Leben mit der Vorstellung, jeder Mensch ha-

be »Grundvorhaben«, »die mit seiner Existenz eng verflochten sind und seinem Leben

in einem relevanten Ausmaß einen Sinn verleihen.« Wenn es nun aber »wirklich zum

Konflikt kommt«, könne Kant für seine auf Unparteilichkeit basierende Moral »nichts

anderes als den Sieg verlangen; und für denHandelnden kann das nicht notwendig eine

vernünftige Forderung sein. Es kann zu dem Punkt kommen,wo es für einenMenschen

ganz unvernünftig ist, um der guten, unparteiischen Ordnung willen etwas preiszuge-

ben, das eine Bedingung dessen darstellt, daß er überhaupt daran interessiert ist, sich

in dieser Welt aufzuhalten.«74

Und eben dies ist gerade der Punkt, an dem sich Arendts Verständnis grundlegend

von demjenigen Kants unterscheidet, da es ihr gerade um das absolut Einzelne geht:

69 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 104.

70 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

71 BernardWilliams [1981]: Personen, Charakter undMoralität.Übers. v. André Linden. In: Robin Celika-

tes/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie derMoral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin 20196,

S. 365. (Im Folgenden zitiert als: Bernard Williams: Personen, Charakter und Moralität.)

72 Ebenda, S. 361.

73 Ebenda, S. 357.

74 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralität, S. 361.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 169

Dies zeigt sich zunächst dadurch, dass sie es – wie eben ausgeführt – an dessen ästhe-

tischem Urteil anlehnt, das vom Unvergleichbaren handelt, sich auf allgemeine Regeln

nicht verlassen kann und will, sondern die je einzelnen Meinungen zu dem je einzelnen

Gegenstand miteinander ins Gespräch bringt. Auch die Formulierung einer Urteilen-

den, die »ohne die eigene Identität aufzugeben«75, kraft ihrer Einbildungskraft einen

anderen Standort ins Bild setzt, möchte der Einzelheit Raum schaffen: keine allgemei-

ne, bloß äußerliche, sondern eine ganz einzelne Sicht, eine aber, die einen Abstand

zu dem Betrachteten findet, so dass auch dieses selbst als so Einzelnes – als Ganzes

– erkennbar ist. Um Arendts Verständnis von Kants Unparteilichkeit zu unterschei-

den, spricht Lisa J. Disch von einer »verorteten Unparteilichkeit« [»situated impartiali-

ty«], der Unvoreingenommenheit der Einzelnen, auf einem Standpunkt Stehenden also.

Damit meint sie »eine kritische Entscheidung, die nicht durch ihren Bezug zu einer

abstrakten Norm des Richtigen gerechtfertigt wird, sondern durch die Ansehung einer

Vielfalt divergierender, öffentlicher Standpunkte«76. Es handele sich hier – so heißt es

später – um einen »Geltungsbegriff, der einem Prozess öffentlicher Entscheidungsfin-

dung innerhalb einer antagonistischen [»adversarial«] Öffentlichkeit unterliegt. Solch

eine Öffentlichkeit muss von der Annahme ausgehen, dass die an einer Entscheidung

beteiligten Gruppen in Bezug auf ihre soziale Macht nicht gleich sind, dass sie mögli-

cherweise keine gemeinsamen kulturellen oder normativen Rahmenbedingungen teilen,

dass keine einzelne Entscheidung ihre Meinungsverschiedenheiten in Einklang bringen

kann.«77

Arendt formuliert in einigen Seminarnotizen so: »Bei allen Dingen, die erscheinen,

ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem Phänomen be-

findet. Der Raum der Erscheinungen ist für Bäume nicht derselbe wie der Raum der

Erscheinung für den Wald. So lange man im Wald ist, sieht man den Wald vor lauter

Bäumen nicht. Der Raum der Erscheinung für denWald ist die baumlose Ebene.«78 Um

das Eine als Eines wahrzunehmen, muss es aus verschiedenen Perspektiven betrachtet

werden, sodass ein Anblicken ermöglicht wird, das nicht vom nur einzelnen Blick ver-

stellt ist, das durch die vielen Ansichten ebenso viele Lücken schafft, das – selbst baum-

los – auf die Bäume blicken kann. Wie schon in Bezug auf Benjamins Bild der Arkaden

angemerkt, die ein »Dahinterliegendes« umstellen79, scheint mir auch hier der Hinweis

wichtig, dass es nicht um einen essentiellen Wesenskern geht, sondern darum, weder

ausschließlich die einzelnen Standpunkte noch einzig das Sichtbare, begrifflich Fassba-

re zu betonen, sondern dasjenige, das zwischen den Standpunkten – den Bäumen und

75 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

76 Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Ithaca/London 1994, S. 162. (Im

Folgenden zitiert als: Lisa Jane Disch:Hannah Arendt and the Limits of Philosophy.) [Übersetzung der

Autorin.]

Im Denktagebuch heißt es dazu: »This ›impartiality‹ (not being part) is perhaps ›inhuman‹.« (Han-

nah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 796.)

77 Ebenda, S. 220. [Übersetzung der Autorin.]

78 Hannah Arendt [1968]: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Früh-

jahr 1968). In:WolfgangHeuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und

die Künste. Göttingen 2007, S. 221.

79 Vgl. Kap. IV/Fußnote 238.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Vom Schweigen des Guten

Arkaden – sichtbar wird, das nur sichtbar werden kann durch die Vielzahl der Perspek-

tiven und in gewissem Sinne sogar erst durch diese Blicke zu sich selbst kommt. Mit Ben-

jamin könnte man sagen, der Name zeige sich dort – hinter den Begriffen – an einem

Ort, zu dem nur der Zwischenraum Zugang gewährt. Dementsprechend könnte eine

Eintragung aus dem Denktagebuch Arendts zu verstehen sein, in der sie sagt: »Kenntlich

sind wir nur im Zwischen der Welt, der Name haftet uns im Zwischen an.«80

Nur als Einzelne können wir die einzelne Frage bedenken und in gewissem Sin-

ne ist dieses Selbstsein als eine ›Bedingung‹ für das Interesse zu begreifen, »sich in

dieser Welt aufzuhalten«81. Im Anblick der ganz einzelnen Frage aber geht es nicht

darum, private Interessen abzuwägen, sondern darum, das menschlichste aller Inter-

essen – den Ort nämlich, an dem es Menschen überhaupt nur geben kann –: die Welt

zu ermöglichen. Und diese Welt ist eben nicht Umwelt, sondern »sowohl ein Gebilde

von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Ange-

legenheiten«82. Arendt geht hier also noch einen Schritt weiter als Williams, indem

sie sagt, die Welt existiert überhaupt nur dann, wenn wir als wir selbst über sie spre-

chen, wenn wir die Fragen der Menschenwelt als absolut Verschiedene verstehen und

nicht glauben, sie anhand von Allgemeinheiten beantworten zu können. Man selbst zu

sein, absolut verschieden, nicht seines eigenen Charakters entledigt, ist demnach für

Arendt nicht nur die Voraussetzung des Interesses in Williams Sinne, »sich in dieser

Welt aufzuhalten«, sondern vonWelt an sich. Welt ist nur dann möglich, wenn die Ein-

zelnen einzeln bleiben, weder als Interesselose allgemein, noch in einem »Gruppenin-

teresse«83 vereinigt; denn Welt ist der Raum, in dem Freiheit ermöglicht wird, in dem

eine Handlung niemals zielgerichtet, ergebnisorientiert ist, sondern offen. In diesem

leeren Raum liegt die Möglichkeit eines neuen Anfangs, die Möglichkeit von Freiheit.

Linda Zerilli beschreibt es so: »Der Zuschauer ist jemand, der – mithilfe seiner Ein-

bildungskraft – das ganze in einer uninteressierten Weise reflektieren kann, das heißt

in einer Weise, die nicht nur frei ist von privaten Interessen, sondern frei ist von In-

teressen überhaupt, folglich von jedem Maßstab der Nützlichkeit.«84 Die Freiheit des

Urteilens beginnt dort, wo dieses nicht mehr Mittel ist, sondern Zweck an sich. Es geht

beim Urteilen also nicht um ein be-urteilen, das dem Gesehenen einen Wert zuschrei-

ben wollte. Dementsprechend geht es auch nicht um ein bloßes Gefallen, sondern um

ein Vorstellen; ein Ansehen, das das Zwischen, das Andere mitbedenkt: »Unwichtig ist,

ob etwas in der Wahrnehmung gefällt oder nicht: was nur in der Wahrnehmung gefällt,

80 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 663.

Arendt ist an vielen Stellen darauf bedacht, sich von der Betonung einer Innerlichkeit, die das

wahre Wesen beherberge, von der die Psychologie ausgehe, abzugrenzen; so heißt es an einer

Stelle: »›Innerlich‹ sind alle Menschen gleich, nämlich so annähernd identisch wie das Innere ih-

rer Körper. Nur das, was zur Erscheinung drängt, also gerade das Äussere, unterscheidet sich, ist

einmalig«. (Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 663.) Es zeige sich vielmehr ge-

rade, dass diese »bei Allen das gleiche zutage fördert«. (Ebenda, S. 720f.; vgl. außerdem: Hannah

Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 38f.)

81 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralität, S. 361.

82 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

83 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 342f.

84 Linda M. G. Zerilli [2005]: ›We Feel Our Freedom‹, S. 177. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 171

ist gefällig, aber nicht schön. Etwas gefällt vielmehr in der Vorstellung; denn nun hat

die Einbildungskraft es so zubereitet, daß ich darüber nachdenken kann.«85

Auch wenn es gewichtige Unterschiede zu Kants Begriffsverständnis gibt, ist Arendts

Ausgang von diesem durchaus grundlegend. Es ist also sinnvoll, die Unterschiede und

Gemeinsamkeiten noch einmal genauer zu betrachten. Das Nachdenken, von dem ge-

rade die Rede war, geht dem Urteil voraus, es ist ein ausgeweitetes Denken, das nicht

auf den eigenen Standpunkt beschränkt bleibt. Kant spricht hier von einer erweiterten

Denkungsart, anhand derer mit den anderen Mitgliedern der Gemeinschaft das eige-

ne Urteil hinterfragt werden soll. Arendt zufolge war die Frage nach der Urteilskraft

für Kant deshalb so wichtig, weil sie die Gültigkeit von Urteilen insgesamt betrifft, die

Möglichkeit solcher Urteile, die für alle gelten können, ohne objektive Urteile zu sein.

Kant bezeichnet die Geselligkeit als das »eigentliche Wesen der Menschen«86. Auch der

Kategorische Imperativ kann in diesem Sinne verstanden werden; bekanntlich ist es die

Forderung dieses Imperativs, dass die Einzelne ihr Handeln auf eine Weise einrichte,

dass die dabei befolgte Maxime zu einem allgemeinen Gesetz werden könnte87; dem-

nach bezieht sich die Handlung immer auf den allgemeinenMenschen.Wenn solche Ge-

meinschaft, die auf einem Allgemeinen beruht, das Wesen der Menschen ausmacht, ist

die Frage nach für alle gültigen Urteilen natürlich grundlegend – Arendt aber geht da-

von aus, dass es Pluralität nur geben kann,wenn die Einzelnen als absolut Verschiedene

und nicht einfach als Vielheit gedacht werden. Für Kant versetzen sich also alle Urtei-

lenden in die Lage der Anderen, um so zu einem Urteil gelangen zu können, das fortan

für alle gilt. Diese Fähigkeit eines erweiterten Denkens beruht auf demGemeinsinn der

Menschen; in der Kritik der Urteilskraft heißt es: »Unter dem sensus communis aber muss

man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermögens verste-

hen, welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a

priori) Rücksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil

zu halten, und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingun-

gen, welche leicht für objektiv gehalten werden könnten, auf das Urteil nachteiligen

Einfluß haben würde. Dieses geschieht nun dadurch, daß man sein Urteil an anderer,

nicht sowohl wirkliche, als vielmehr bloß mögliche Urteile hält, und sich in die Stelle

jedes andern versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, die unserer eigenen

Beurteilung zufälliger Weise anhängen, abstrahiert«88. Die Urteilende soll ihre »Emp-

85 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 104.

86 Ebenda, S. 114.

87 Der Kategorische Imperativ stellt in gewisser Weise einen Zusammenhang her zwischen dem Ur-

teil der Einzelnen und der Gemeinschaft, da ich mein Urteil gedanklich auf seine Allgemeingül-

tigkeit hin befrage. Arendt selbst benennt inWas ist Politik? den entscheidenden Unterschied: Für

Kants »eigene politische Philosophie, der Entwicklung des kategorischen Imperativs« habe diese

»politische Fähigkeit par excellence […] kaum eine Rolle gespielt«, da dieser sich darauf stütze, in-

wiefern der Einzelne mit sich selbst im Denken übereinstimme, nicht aber auf den Austausch mit

Anderen. (Vgl. Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 98.)

88 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Werke in sechs Bänden, Fünfter Band: Kritik

der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v. WilhelmWeischedel. Wiesbaden 1957,

S. 389/B 157/A 155. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft).

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Vom Schweigen des Guten

findung« so weit als möglich ignorieren »und lediglich auf die formalen Eigentümlich-

keiten«89 achten. Das ist darum nötig, weil Kant ein Urteil zu erreichen sucht, »welches

zur allgemeinen Regel dienen soll«90. Dies also unterscheidet seine Idee grundlegend

von derjenigen Arendts, da sie zwar ein gemeinsames Urteil anstrebt, dies aber nur für

die je Urteilenden als gültig und so als immer wieder neu Diskutier- und Durchdenk-

bares begreift. Hannah Arendt schreibt in diesem Sinn, dass Kommunikation, die eine

Bedingung dieser Denkungsart darstellt, nur möglich ist, »wenn man fähig ist, vom

Standpunkt einer anderen Person aus zu denken; andernfalls wird man sie niemals

erreichen, niemals so sprechen, daß sie einen versteht«91.

Für Kant bildet die realweltliche Kommunikation keine zwingende Voraussetzung

für die Urteilsbildung.Vielmehr ermöglicht es die erweiterte Denkungsart, auf die jedes

Urteil angewiesen ist, den Menschen, mögliche andere Urteile mit in die Überlegungen

einzuschließen, ohne dass hierfür ein Gespräch mit einer ›wirklichen‹ anderen Person

nötig wäre. In diesem Sinne ist es zu verstehen, dass die Urteilende bei Kant ihr Urteil

mit anderen, »nicht sowohl wirklichen, als vielmehr bloß möglichen Urteilen«92 abgleicht.

Bezüglich der Trennung von Einsamkeit und Verlassenheit habe ich oben bereits dar-

auf hingewiesen, dass ein einsames Bedenken nicht bedeutet, die Anderen unbedacht

zu lassen. Auch Bernstein kam zuWort, der zwar davon ausgeht, dass Meinungen »nur

dort überprüft und ausgebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte be-

gegnen«, es aber zunächst nicht für entscheidend hält, ob diese »reale Begegnungen

[seien] oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen«93. Lisa J. Disch

und Ronald Beiner teilen diese Ansicht nicht. Disch wendet ein, dass Arendt anneh-

men müsse, eine einzelne Person sei in der Lage, kraft ihrer Vorstellung alle für ei-

ne Situation relevanten Perspektiven einzunehmen. Es sei, so folgert sie, gerade diese

Annahme, die einen Aspekt der Empathie reproduziere – den nämlich, Unterschiede

auszulöschen.94 Linda Zerilli folgert, für Disch müsse also eine »Aneignung der Idee

der erweiterten Denkungsart auf einem wirklichen, nicht einem eingebildeten Dialog

basieren«95. Auch Ronald Beiner geht davon aus, dass es auf den tatsächlichen Dia-

log zwischen »reflektierenden Gesprächspartnern«96 ankommt. Benhabib bezeichnet

einen geistigen Dialog als bloßes »Gedankenexperiment«; urteilendes Sprechen aber

müsse während »der faktischen Konfrontation im öffentlichen Leben mit dem Stand-

punkt derer, die uns ansonsten fremd sind, uns aber durch ihre öffentliche Präsenz als

Stimmen und Meinungen bekannt werden«97 abgeglichen werden.

89 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 390/B 158, 159/A 156, 157.

90 Ebenda.

91 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 114.

92 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 389/B 157/A 155. [Hervorhebung der Autorin.]

93 Richard J. Bernstein [2018]:Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Übersetzung der Autorin.]

94 Vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, S. 168. [Übersetzung der Au-

torin.]

95 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 202.

96 Ronald Beiner [1997]: RereadingHannah Arendt’s Kant Lectures. In: Philosophy & Social Criticism, Vol

23, No 1, S. 31.

97 Seyla Benhabib [1987]:Urteilskraft unddiemoralischenGrundlagenderPolitik imWerkHannahArendts.

In: Zeitschrift für philosophische Forschung 41/4, S. 546.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 173

Arendts Miteinbeziehung nicht anwesender Standpunkte halte ich deshalb für so wich-

tig, weil sie zu verhindern sucht, nur diejenigenMeinungen zu berücksichtigen, die am

Ort des Gesprächs gerade zufällig vorherrschen. Dies würde wieder zu einem bloßen

Zählen führen, das in Gefahr stünde, sehr einseitig zu sein. Wenn auch bereits Ge-

hörtes oder Gelesenes sowie Vorgestelltes mitbedacht wird, ist das Gespräch sogleich

ausgeweitet. Es ginge hier also um ein »Denken in Beispielen […], in Beispielen von

toten oder lebenden wirklichen oder fiktiven Personen und in Beispielen von vergange-

nen oder gegenwärtigen Ereignissen«98. Jerome Kohn spricht dementsprechend davon,

dass das Urteil »von der Anwesenheit anderer ab[hänge], seien sie Mitglied [»mem-

ber«] einer existierenden Gemeinschaft oder einer wieder-erinnerten [»re-membered«]

Gemeinschaft, die den Sinnen nicht mehr zur Verfügung steht, aber in der Vorstel-

lung re-präsentiert wird«99. Mir scheint die Auflösung von Beschränkungen hier die

grundlegendste Voraussetzung zu sein, um ein Gespräch weitestgehend auszuschlie-

ßen, das nicht in Frage stellt, sondern bloß wiederholt und nachsagt. Dieses Problem

ist heute durch Filterblasen und ähnliche Phänomene drängender denn je und wird –

wie ich in der Auseinandersetzung mit Mouffe und Latour beispielhaft gezeigt habe –

durch Lagerbildung gleich welcher politischen Gruppierung nur verstärkt. Der Rahmen

urteilsbildender Diskussionen sollte der gemeinsame Wunsch sein, eine Frage in Of-

fenheit zu stellen. Dies mag naiv oder weltfremd anmuten, ist aber doch der einzige

Weg, der eine Menschenwelt in Arendts Sinne eröffnen kann. Der Wunsch nach einer

solchen gemeinsamen Welt ist meines Erachtens verbreiteter, als es scheinen mag, die

Frage nach Identität und Lebenssinn ist in vielen gegensätzlichen politischen Positio-

nen die treibende Kraft und es sollte dementsprechend als erstrebenswert gelten, diese

in einem gemeinsamen Gespräch zu bündeln: einem Gespräch, in dem es nicht um die

vereinzelten Bedürfnisse der Sprechenden geht, sondern das nach der Welt fragt und

sie auf diesem Wege erst erbaut. Arendts Forderung, dass die Politik nicht die Sorge

um die Menschen, sondern die Sorge um die Welt betreffen sollte100, mag zunächst

leblos, gar lebensfeindlich klingen, scheint es doch da um einen leeren Raum zu gehen,

um eine Arena, in die solche Menschen treten können, die frei sind von menschlichen

Sorgen und Nöten. Führt man sich aber vor Augen, was Arendt mit Welt meint, wird

klar, dass es sich hier um das schiere Gegenteil handelt: Welt ist ihr »sowohl ein Gebilde

von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Angele-

genheiten«101; sie bildet sich nur dort, wo Menschen miteinander sprechen, sie ist nur

mit und durch dieMenschen. Sorge um dieWelt heißt also Sorge um denmenschlichen

Lebensraum, in dem es ummenschliches Leben im Einzelnen, nicht um ein Über-leben

im Allgemeinen geht. Es ist eine Abwendung vomMenschen als Singular, als Vereinzel-

tem oder in derMasse Vereinnahmtem; diese Abwendung ermöglicht eineHinwendung

98 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 149

99 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsameWelt, S. 145.

100 »[I]m Mittelpunkt der Politik steht immer die Sorge um die Welt und nicht um den Menschen –

und zwar die Sorge um eine so oder anders beschaffene Welt, ohne welche diejenigen, welche

sich sorgen und politisch sind, das Leben nicht wert dünkt, gelebt zu werden.« (Hannah Arendt

[1956-57]:Was ist Politik?, S. 24.)

101 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Vom Schweigen des Guten

zu den Menschen im Plural, die als Menschen und absolut Verschiedene in der ihnen

gemeinsamen Welt erscheinen und handeln.

In einer Diskussion erwiderte Arendt auf den angeführten Vorwurf: »Ich habe die

Welt dem Leben entgegengesetzt, und da wir in einer Zeit leben, in welcher eine unge-

heure Überschätzung des Lebens gang und gäbe ist, habe ich die Weltliebe, die zu aller

Kultur gehört, vielleicht übertrieben. Ich glaube nicht, daß ich lebensfeindlich bin, das

Leben ist etwas Herrliches, aber es ist nicht der Güter höchstes.Wenn das Leben als Gü-

ter höchstes angesetzt wird, ist es sogar gerademit dem Leben immer schon vorbei.«102

Die Gefahr, von der Arendt 1965 spricht und die ich heute für nicht immindesten weni-

ger aktuell halte, besteht nicht etwa darin, dass die Anzahl der Urteilenden nicht hoch

genug wäre oder diese nicht tatsächlich anwesend wären, sondern darin, dass es den

Einzelnen ›egal‹ ist, wo sie leben oder was für ein Urteil angemessen sein könnte: »Diese

Indifferenz stellt, moralisch und politisch gesprochen, die größte Gefahr dar […].«103

Solche Indifferenz kann entstehen aus der Überzeugung, Urteile seien grundsätzlich

besonders Befähigten zu überlassen, ebenso kann sie auf der Annahme beruhen, das

Gute bestehe in der Einhaltung allgemeiner Regeln – immer ist sie dort, wo Selbstver-

ständlichkeit am Werk ist. Arendts Übersetzung des ästhetischen – absolut einzelnen

– Urteils in die Politik erklärt diese Ausreden für hinfällig und hält Politik erst dann für

verwirklicht, wenn das Urteil jedes Menschen in gleicher Weise als bedenkenswert gilt.

Das Urteil – heißt es in einer Vorlesung – macht gegenwärtig, »daß wir mit der

Vergangenheit nur fertig werden können, wenn wir anfangen zu urteilen«, denn das

Urteil kann uns »helfen, den Ereignissen, die sich sonst der Sinngebung und Einsicht

entziehen würden, Sinn zu verleihen und sie menschlich begreifbar zu machen«104.

Dieses Fertig-Werden meint aber nicht etwa ein Abschließen; vielmehr geht es darum,

das Geschehene als Geschichte zugänglich und so auslegbar zu machen, es erzählbar

zu machen und in gewisser Weise zu befestigen, damit von hier aus ein Ausgang, ein

Anfang möglich sei. So gilt es, das Vergangene als Vergangenes zu beurteilen und es

auf diese Weise in die Gegenwart zu holen, auf dass es im Jetzt befragt und in ein ge-

meinsames Gespräch verwandelt werden kann. Dieses Gespräch jetzt gemeinsam füh-

ren heißt Welt schaffen und ohne Angst demjenigen ins Auge sehen, das sich da zeigt;

denn »[w]enn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, müssen wir sogar selbst um

den Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen

Dialog mit seinem Wesen teilzunehmen«105. Urteilen heißt also, ein Ereignis als eines

zu setzen, das als Tatsache unveränderlich ist, es zugleich aber im Jetzt zu durchdenken

und als eines zu verstehen, das niemals abgeschlossen sein wird, sondern als Schicht in

die zu besprechende Geschichte der Menschen eintritt und so Teil des »nicht endenden

102 Hannah Arendt [1958]: Kultur und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen

im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. München 20164, S. 303.

103 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 150.

104 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 146.

105 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 175

Dialogs mit dem Dasein« wird. Die Urteilskraft steht im »Dienste des menschlichen

Verstehens, und in der Sinngebung liegt die Bedeutung der Politik«106.

Um einen solchen Dialog zu ermöglichen, muss durch die Darstellung eines Ereignis-

ses der Versuch unternommen werden, ein gemeinsames Bedenken und Beurteilen zu

ermöglichen. In diesem Sinne verstehe ich Arendts Versuch, dem Bösen etwas entge-

genzusetzen: das Böse in einer Weise darzustellen, dass sich darüber sprechen lässt. Es

ist der Versuch, dem Bösen das Gute entgegenzustellen, das immer fragt und niemals

mitläuft, das unaufhörlich versucht, zu verstehen. Ein Beispiel dafür, dass ein gemein-

sames politisches Urteilen auch heute keinesfalls für selbstverständlich gehalten wird,

zeigt sich meines Erachtens in der Art undWeise, in der in vielen Gedenkstätten an den

Holocaust erinnert wird. Die Art der Darstellung scheint mir oftmals ein solches gera-

dezu ausschließen zu wollen: In großer Zahl werden den Menschen dort Bilder entge-

gengeschleudert, auf denen Leichenberge und Leid in so unvorstellbaremMaße gezeigt

werden, dass die Ereignisse in absolute Entfernung rücken müssen; was hier hervorge-

rufen werden soll, ist Schock, Angst, Verzweiflung. Diese Reaktion ist angemessen im

Hinblick auf die Unvorstellbarkeit der Verbrechen dieser Zeit, die hier in keiner Weise

relativiert werden sollen. Eine solche Darstellungsweise verfolgt das Ziel, eine Wieder-

holung für immer unmöglich zumachen: eine eigene Beurteilung, ein wirkliches Nach-

denken ist hier kaum das Ziel, jedes Denken scheint angesichts des gezeigten Grauens

vielmehr ausgeschlossen; die Bilder schreiben sich in die Betrachtenden ein und ver-

bleiben dort zur Mahnung. In Anschauung solcher Bilder kann und soll sich niemand

zum einzelnen Urteil berufen fühlen, vielmehr soll hier ein allgemeines Nie wieder ent-

stehen. An dieser Stelle wird die Ähnlichkeit zu den Reaktionen deutlich, die Arendt

auf ihren Prozess-Bericht erhielt: Eichmann sollte als unmenschliches Ungeheuer dar-

gestellt und so in weite Distanz gerückt werden; auf diesem Wege aber wurde auch

jedes Urteil über ihn aus der Hand gegeben: »Über dieses furchtbare Kapitel moralisch

zu urteilen, steht denen nicht zu, die nicht dabei gewesen sind.«107

Müsste es aber nicht vielmehr darum gehen, klarzumachen, dass die Umstände,

die diese Verbrechen ermöglicht haben, keinesfalls unvorstellbar sind – wenn auch

die Taten selbst es durchaus sind – dass sie vielmehr hervorgehen aus der unsicht-

baren Selbstverständlichkeit, die den totalitären Systemen zugrunde liegt? Würde es

hier nicht weiter gelten, die Formen aufzuzeigen, die diese Selbstverständlichkeiten

angenommen haben – in Arendts Betrachtungen der Mangel von Denken, Urteilen und

Erzählen – und hervorzuheben, dass diesen nur durch ein genaues Betrachten entge-

gengewirkt werden kann?Wenn es darum gehen soll, diese Ereignisse un-wiederholt zu

lassen, müssen sie zugleich als wiederhol-bar aufgezeigt und ausgesprochen werden.

Eine Kontextualisierung und umfassende Betrachtung der Geschehnisse ist nötig, um

einen Grund zu schaffen, der totalitären Systemen keinen Boden bietet.Wenn auch die

106 Ronald Beiner in seinem Essay zu Hannah Arendt in: Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte

zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner. München/Zürich 2012, S. 146.

107 Council of Jews fromGermany [1963]:Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung derNazizeit. In: Ursula

Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empörender Dumm-

heit. Gespräche und Briefe. München 2013, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Vom Schweigen des Guten

Mahnung richtig und die Verzweiflung angemessen sind, so ist doch ein distanzierter

Blick zu gewinnen, umHandlungsfähigkeit zu schaffen. In der offenen Auseinanderset-

zung würde zutage treten, was gefehlt, was den Aufbau eines totalitären Systems – und

den Abbau eines gerade davor schützenden Staates – ermöglicht hat. Im Versuch einer

beurteilbaren Darstellung ginge es natürlich nicht darum, die Ungeheuerlichkeiten zu

relativieren, schon gar nicht darum, zu sagen, dies alles sei eben menschlich, in jedem

sitze die drohende Gefahr. In diesem Sinne ist auch Arendts harsche Abweisung ei-

nes »Eichmannism«108 zu hören: »Ich habe keineswegs gemeint: Der Eichmann sitzt in

uns, jeder von uns hat den Eichmann und weiß der Deibel was. Nichts dergleichen!«109

Der Gefahr eines die Einzelnen vereinnahmenden Systems aber entgegenstehen kann

eine Gesellschaft nur dann, wenn sie sich ein Urteil zutraut, wenn sie sich denkend

eine Meinung bildet, wenn sie nicht glaubt, das Richtige sei errechenbar oder die Sa-

che von Sachverständigen. Genauso wenig kann der Ausdruck von Gefühlen – seien

diese auch angemessen – zu einem souveränen und Handlungsfähigkeit erteilenden

Urteil führen: »Da es den Menschen schwer fällt – und dies mit Recht –, mit etwas zu

leben, das ihnen den Atem raubt und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der of-

fensichtlichen Versuchung nachgegeben, ihre Sprachlosigkeit in alle möglichen auf der

Hand liegende Sprachgebilde, die, immer natürlich unangemessen, gefühlsmäßige Er-

regung ausdrücken, zu übertragen.«110 Vielleicht wäre es möglich zu sagen: Dasjenige,

das sprachlos und also ohnmächtig macht, soll der Mahnung und Erinnerung dienen.

Dasjenige aber, das beurteilbar und besprechbar ist und sein muss, sollte ergründet und

beurteilt, besprochen und durchdacht werden, sodass aus diesem gemeinsamen Spre-

chen Menschen hervorgehen können, die sich ein eigenes Urteil nicht nur erlauben,

sondern es – in Arendts Sinne – sogar als Voraussetzung ansehen für ein menschliches

Leben.

Die Aufgabe, die den Menschen dementsprechend aus der Last ihrer Geschichte er-

wächst, ist – selbst hier noch – der Versuch zu verstehen, ein Versuch also, der niemals

bloß abgleicht, sondernMut und Verantwortung erfordert: »Verstehen heißt aber nicht,

das Empörende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen ableiten

oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erklären, daß der

Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fühlbar sind. Ver-

stehen heißt vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, untersuchen

und bewußt tragen – und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz leugnet noch

sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heißt unvoreingenommen und

aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht sehen und

ihr widerstehen.«111 Um einer Bewegung, einem System entgegenstehen zu können,

müssen wir also lernen, »derWirklichkeit,wie immer sie ausschauenmag, ins Gesicht [zu]

108 MichaelW. Jackson [1989]: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T. Kaplan/

Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt – Thinking, Judging, Freedom. Sydney 1989, S. 42f. [Überset-

zung der Autorin.]

109 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 43.

110 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 19.

111 Hannah Arendt [1951-1953]: Über den Totalitarismus, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 177

sehen« – das gemeinsame Urteilen, Sprechen, Durchdenken erst schafft die menschli-

che Gemeinschaft, die Welt, die ein verwüstendes, pilzartiges Wachsen des Bösen ver-

hindern kann. Urteilen als ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« heißt eben: Diese Welt

erst schaffen, und zwar immer aufs Neue, denn bestehen kann sie nicht für sich, son-

dern kann sie nur auf die wundersame Weise, in der das gemeinsame Gespräch sie

erschafft.

Das eigene Urteil ist demnach Urteil erst dann, wenn es in dieWelt getragen wurde,

die es hervorbringt. Der Versuch zu verstehen ist immer ein gemeinsamer Versuch; der

eigene Standpunkt wird also nicht als Unveränderbarer in die Welt getragen, es geht

nicht um einen einfachen Meinungsaustausch. Vielmehr soll das eigene Urteil durch

das In-Erscheinung-Treten des anderen in Frage gestellt – nicht relativiert, sondern in

die Frage zurückgestellt – werden, um so das Wesen der Menschen, ihre Pluralität, zu

verwirklichen. Entscheidend für das Gute – so muss immer wieder betont werden –

ist der Zwischenraum, das Unvorhersehbare, das in jedem Gespräch mitgedacht wer-

den muss, wenn es ein offenes sein will. Insofern sagt Arendt in Revolution und Freiheit,

dass »Gedankenfreiheit ohne Redefreiheit […] eine Illusion«112 sei. Freies Denken heißt

immer auch, das Gedachte aussprechen und in ein Gespräch treten zu können. Rede-

freiheit ist hier aber nicht im gewöhnlichen Sinne gemeint, verstanden als das Recht

einer Person »zu sagen, was immer sie will«. Arendt geht es vielmehr darum, »dass

wir aus Erfahrung wissen, dass niemand alleine in angemessener Weise die objektive

Welt in ihrer vollen Wirklichkeit zu erfassen imstande ist, da diese sich ihm immer nur

aus einer Perspektive zeigt und offenbart, die auf seinen Standpunkt in der Welt be-

schränkt ist«113. Die Freiheit also liegt in der Möglichkeit, im Sprechen dem Einzelnen

näherzukommen, das Besondere als Besonderes zu erkennen. Dieses Besondere, das

jedes Urteil meint und ist, bildet so zugleich eine neue Möglichkeit des Verstehens der

Welt und der Sinnstiftung. Dieses Verstehen wird möglich durch die Einbildungskraft,

die uns in einen »Dialog mit dem Dasein« treten lässt, einen Dialog, der uns die Er-

de zu unserer Welt macht. Und noch etwas tritt in Erscheinung in diesem Dialog: der

Mensch selbst. Erst im gemeinsamen Sprechen, das Hannah Arendt Handlung nennt,

zeigt sich der Mensch als Mensch, als Wesen des Neuanfangs: »Der Neubeginn, der mit

jeder Geburt in die Welt kommt, kann sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen,

weil dem Neuankömmling die Fähigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu ma-

chen, d.h. zu handeln.«114 Einen Anfang in diesem Sinne machen, etwas absolut Neues

beginnen, muss für das Urteil immer heißen: aus dem Nichts und in ein Nichts an-

fangen, ohne vorgefertigte Meinung der einzelnen Frage nachdenken, die da begegnet;

diese eine Rose meinen so wie diese eine Frage der Politik, die es zu durchdenken gilt. Erst

in dieser Einzelheit der Denkenden und der Frage kann der Mensch Mensch sein; so

heißt es inWas ist Politik?: »Menschen im eigentlichen Sinne kann es […] nur geben, wo

es Welt gibt, und Welt im eigentlichen Sinn kann es nur geben, wo die Pluralität des

112 Hannah Arendt [1961]: Revolution und Freiheit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. München 20164, S. 248.

113 Hannah Arendt [1958-59]: Introduction into Politics. In: dies.: The Promise of Politics. Hg. v. Jerome

Kohn. New York 2005, S. 128. [Übersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

114 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Vom Schweigen des Guten

Menschengeschlechts mehr ist als die einfache Multiplikation von Exemplaren einer

Gattung.«115

Dementsprechend ist es zu verstehen, wenn Arendt in Bezug auf Eichmann sagt, dieser

brauche nicht, »wie es imUrteil hieß, ›sein Ohr der Stimme des Gewissens zu verschlie-

ßen‹; nicht, weil er keins gehabt hätte, sondern weil die Stimme des Gewissens in ihm

genauso sprach wie die Stimme der Gesellschaft, die ihn umgab«116. Sowohl sein eige-

nes als auch das Gewissen ›der Gesellschaft‹ sind hier eins, nicht zu unterscheiden. Die

Gesellschaft ist in Arendts Sinne gerade keine Vielheit, sondern die Vergesellschaftung

des Privaten, wo die Menschen gerade nicht einzeln, sondern in ihren Notwendigkeiten

gleich und vermasst sind. Diese Gleichheit besteht nicht zwingendermaßen darin, dass

das Gleiche für richtig erachtet wird, sondern in der selbstverständlichen Austausch-

barkeit der Werte, die notwendigerweise gesetzt sein muss, wenn nicht mehr absolut

Verschiedene, sondern bloß Vergleichbare den Erdball bevölkern. Christian Volk sagt

in diesem Zusammenhang, »die Stimme des Gewissens [ist] subjektiv: Was der eine

Mensch moralisch vertreten kann, ist für den anderen absolut unakzeptabel«117. Wäre

dieses Zusammenwerfen von Ähnlichen Politik, wäre sie wirklich der »Ameisenhaufen«,

von dem oben die Rede war, ein »Gesamtinteresse«, das durch »bloße Addition von Pri-

vatinteressen«118 errechnet würde. Dann ginge es nur noch um Zahlen und es herrschte

ewig das Immer-Gleiche oder Etwas-Andere; eine Ansammlung von Menschenartigen,

die sich im Exemplarischen bereits verloren hätten. In einer solchen Gesellschaft ist

der Grund für die Eingleisigkeit des Bösen gelegt, die oberflächliche Selbstverständ-

lichkeit, die – da sie in Aberkennung der absoluten Verschiedenheit jeden Neuanfang

negiert – keinem Bösen widerstehen könnte. Das Gute setzt die Lücke, sprengt durch

jedes Urteil immer neue Abgründe in die glatte Oberfläche, auf der alsdann kein Gleis

bestehen kann. Hier zeigt sich also, warum das wunderliche Verhältnis der absoluten

Verschiedenheit zur Vielheit so genau in den Blick genommen werden muss: Nur so

entgeht das Sprechen der Beliebigkeit, nur so ist es möglich, »ohne die eigene Identität

aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist«119.

115 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 106.

116 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 220.

117 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 125.

Eva von Redecker geht davon aus, dass Arendt aus diesem Grund die Urteilskraft an die Stelle

des Gewissens setzt: »Arendt sieht in der Urteilskraft eine mögliche Kompensation für die von ihr

konstatierte Unfähigkeit des Gewissens, zuverlässig zwischen Recht und Unrecht unterscheiden

zu können, also so zu funktionieren, wie ihm traditionell zugeschrieben wurde. Die Urteilskraft

verspricht nicht nur, einen solchen Kompass zu ersetzen, sondern hat auch den großen Vorzug,

dass die beiden Verdachtsmomente, die sich gegen das Gewissen richten, die Urteilskraft nicht

treffen. Sie ist weder von göttlichen Eingaben noch von Bestrafung abhängig, sie spricht nicht

in Imperativen und vor allem richtet sie sich nicht nach vorgefertigten Regeln, die an neuen und

unvorhergesehenen Phänomenen scheitern müssten.« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum

Guten, S. 86.)

118 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 329.

119 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 179

Sich auf ein solches Gespräch einzulassen, in dem sich die Sprechende als sie selbst

auf den Standpunkt der Anderen stellt – deren Lage also nicht bloß nachempfindet als

sei sie eben diese oder vom eigenen Standpunkt aus bloß hinüberschaut –, in dem sie sich

aus sich selbst hinauslehnt und zuhört, alsgleich sich selbst, den daimon, den Anderen

zeigt und sie auf dem eigenen Standpunkt zum Stehen kommen lässt, bedeutet im-

mer Gefahr und Wagnis, insofern es die Pfade der Berechenbarkeiten verlässt und sich

auf unsicheren, unbekannten Boden begibt. Dies aber ist der Boden des Urteils – oder:

die Bodenlosigkeit, aus der ein Urteil erwächst. Arendt spricht vom »Wagnis der Öf-

fentlichkeit«, das zum einen darin bestehe, dass man sich »im Lichte der Öffentlichkeit

[exponiere]«, zum anderen in der Gefahr, die in jedem Neuanfang liege: »Wir fangen

etwas an; wir schlagen unseren Faden in ein Netz der Beziehungen. Was daraus wird,

wissen wir nie. […] Das ist ein Wagnis. Und nun würde ich sagen, daß dieses Wagnis

nur möglich ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heißt, in einem – schwer genau

zu fassenden, aber grundsätzlichen – Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.

Anders könnte man es nicht.«120

120 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Vom Schweigen des Guten

5.2 »Ich werde mich entschlossen verirren.«121 Die Handlung

Unentrinnbar, Tod, nur wenn wir zukunfts-

gierig eines Augenblickes reines Bleiben

nicht ertragen. Steh und bleibe. Warte, dass

die Ankunft unentrinnbar zukommt aus

dem Zuwurf eines Augenblicks.

Hannah Arendt: Ohne Titel

Das Urteilen in Arendts Sinne ist – so hat sich gezeigt – auf die Pluralität der Men-

schen angewiesen, auf die Anerkennung des Faktums, dass wir alle, in unserer je eige-

nen Sprache, absolut Verschiedene sind. Zudem ist es durch eine Ziellosigkeit ausge-

zeichnet, die ihrerseits in der Pluralität gründet: Im Gespräch erproben die Vielen die

Standpunkte aller Anderen, sodass notwendig ungewiss bleibt, wohin der gemeinsame

Gedankengang führen wird; setzt sich eine Gruppe hingegen ein Ziel, verschmelzen die

Einzelnen zu einem bloßen Mittel, das dazu bestimmt ist, dieses Ziel zu erreichen.

Das Verhältnis zwischen Urteil und Handlung stellt sich mir so dar: Handeln kann

eine Gemeinschaft nur dann, wenn sie in der Weise zu urteilen fähig ist, die auf den

vorigen Seiten besprochen wurde.122 Handeln ist auf jenen Zwischenraum angewiesen,

den das Urteilen schafft, da Handeln nicht Verbesserung, sondern Neuanfangmeint. In

diesem Zusammenhang erweist es sich als interessant, einen kurzen Blick auf Arendts

Trennung von Macht und Gewalt zu werfen und sodann das Verhältnis des Guten zur

Macht zu betrachten. Das Gute, das in der Handlung ermöglicht wird, steht in engstem

121 Vgl. Peter Handke: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt a.M. 1983, S. 99.

122 Über den Zusammenhang von Urteilen und Handeln ist ein breiter Diskurs geführt worden. Ei-

ne Seite betont die Unvereinbarkeit, die andere ist um eine Versöhnung bemüht. So betont etwa

Wellmer den unüberbrückbaren Gegensatz der Positionierung der Tätigen: die Handelnden seien

Teil des Geschehens, wohingegen die Urteilenden grundsätzlich Außenstehende repräsentierten.

(Vgl. AlbrechtWellmer [1996]:HannahArendt on Judgment: TheUnwrittenDoctrine of Reason. In: Larry

May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 33.) [Überset-

zung der Autorin.] In diese Richtung gehen auch die Beiträge von Beiner und Benhabib (Ronald

Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie.

Hg. v. Ronald Beiner. Übers. v. Ursula Ludz. München/Zürich 2012./Seyla Benhabib [1996]: Hannah

Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne.) [Übersetzung der Autorin.]

Die Verbindung betonen dagegen u.a. Heuer und d’Entreves (Maurizio Passerin d’Entreves [1994]:

The Political Philosophy of Hannah Arendt. London/New York 1994./Wolfgang Heuer [1992]: Citizen.

Persönliche Integrität und politisches Handeln. Eine Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah

Arendts. Berlin 1992.) sowie von Redecker. Letztere sieht den Zusammenhang besonders in Vom

Leben des Geistes beleuchtet: »Arendt ändert im Laufe ihrer Überlegungen nicht ihren Begriff des

Urteilens, sondern den Untersuchungsgegenstand. Stand in Vita activa die Funktion des im öffentli-

chen Raum geäußerten Urteils als Inbegriff des Arendt’schen Politikverständnisses und als Selbst-

offenbarung der Person im Sprachhandeln imMittelpunkt, konzentriert sich die Kant-Vorlesung

auf die Urteilskraft, also auf das geistige Vermögen, das zur Urteilsfindung befähigt. […] Ob das

Urteil selbst zur Handlungwird, hängt ganz davon ab, ob es im öffentlichen RaumunterMenschen

geäußert wird oder nicht. […] Dass das Urteil über eine Handlung insofern selbst eine Handlung

darstellen kann, macht gerade den Kern von Arendts Politikverständnis aus.« (Eva von Redecker

[2013]: Gravitation zum Guten, S. 90f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 181

Verhältnis zu Arendts Begriff der Macht, wenn diese auch nicht an sich gut ist. Macht

kann entstehen, sobald Vielheit gegeben ist; der Gewalt ist sie zunächst insofern entge-

gensetzt, als diese die Vielheit durch Gewaltmittel ersetzt und so das Zusammentreten

der Menge unnötig macht. Einen Neuanfang ermöglicht Macht nur dann, wenn sie auf

dem gemeinsamen Urteilen der Vielen gründet; dagegen bleibt ein solcher Neuanfang

aus, wenn sie aus einer Masse hervorgeht, die ein Ziel ver-körpert.

Martin Saar schreibt zu Arendts Verständnis von Politik, diese gründe sich auf

»kommunikativer, im intersubjektiven Handeln entstehender Macht, und sie richtet

sich auf die zwanglose, Raum gebende Praxis«123 – sie schafft Raum, versucht nicht, ein

bestimmtes Ziel zu erreichen. Diese Macht ermächtigt dann zum Neuanfang: »Macht

ist, was den öffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwischen Han-

delnden und Sprechenden überhaupt ins Dasein ruft und am Dasein erhält. […] Macht

ist immer ein Machtpotential, und nicht etwas Unveränderliches, Meßbares, Verläßli-

ches wie Kraft oder Stärke […]. Macht […] besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwi-

schen Menschen, wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich

wieder zerstreuen.«124 Diese Macht kann nicht gebraucht werden, um ein bestimmtes

Ziel zu erreichen, da sie nicht lenkbar, sondern immer nur als sie selbst ermöglichbar

ist.Was sich in diesem Zwischenraum bildet, in dem sie entsteht, kann nicht vorherge-

sagt werden, weshalb sie sich für die totalitäre Herrschaft als unbrauchbar erweist. Um

solcher Vereinheitlichung entgegentreten zu können,muss die potentielleMacht realisiert

werden. Dieser »Vorgang selbst ist ungreifbar, weil das Machtpotential, im Unterschied

zu den Mitteln der Gewalt, die aufgespeichert werden können, um dann im Notfall in-

takt eingesetzt zu werden, überhaupt nur in dem Maße existiert, als es realisiert wird.

Wo Macht nicht realisiert, sondern als etwas behandelt wird, auf das man im Notfall

zurückgreifen kann, geht sie zugrunde, und die Geschichte ist voll von Beispielen, die

zeigen, daß kein materiell greifbarer Reichtum der Welt diesen Machtverlust auszu-

gleichen vermag.«125

Arendt grenzt sich in ihrer Unterscheidung von Max Webers Definition des Staates

ab, der diesen als »ein auf das Mittel der legitimen (das heißt: als legitim angesehe-

nen) Gewaltsamkeit gestütztes Herrschaftsverhältnis von Menschen über Menschen«126

begreife. Der Staat sei – so zitiert Arendt aus Webers Politik als Beruf – »das Monopol

legitimer physischer Gewaltsamkeit. […] Wenn nur soziale Gebilde beständen, denen

die Gewaltsamkeit als Mittel unbekannt wäre, dann würde der Begriff ›Staat‹ fortge-

fallen sein, dann wäre [Anarchie] eingetreten«127. Die »Gleichsetzung von Macht und

Gewalt« schiene ihr allerdings nur dann sinnvoll, »wennman wieMarx den Staat als ein

Instrument der Unterdrückung in der Hand der herrschenden Klasse sieht«. Erstaun-

licherweise finde sich dieses Verständnis jedoch auch bei »nahezu allen Autoren, die

123 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 393.

124 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 194. [Hervorhebung der Autorin.]

125 Ebenda, S. 18.

126 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 36f.

127 Ebenda.

Zum Verhältnis von Arendt und Weber siehe auch: Martin Saar [2009]: Macht und Kritik. In: ders.

et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frankfurt a.M. 2009, S. 575ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Vom Schweigen des Guten

weit davon entfernt sind, den Bereich des eigentlich Politischen, den Staat mit seinen

Gesetzen und Institutionen, als bloßen Überbau anzusehen«128.

Arendts »Exklusivität der Definition« hält auch Martin Saar – zumindest in ihrer

Schärfe – für »fragwürdig: […] ›Macht‹ kann auch etwas anderes sein, aber sie ist si-

cher unter anderem das von Arendt benannte Phänomen: kollektiv handeln zu können,

das Zusammengehen von individuellen Kräften in einem Vorgang, der interindividuel-

len Koordination. Aber dies, die Verstärkung, ist nur ein Fall der Macht, unterschieden

von dem der Schwächung, der in Arendts Terminologie ›instrumentell‹ zu verstehen

ist. Dass ›Macht und Gewalt […] Gegensätze sind‹, verdeckt die Tatsache, dass auch

das Phänomen der ›Gewalt‹ ein Wirken von Kräften ist, die Akteuren in einer Bezie-

hung zugeschrieben werden können.«129 Auch Habermas bringt eine Kritik gegenüber

diesem Konzept an: »Diese grundbegriffliche Einengung des Politischen auf das Prakti-

sche erlaubt leuchtende Kontrasteffekte zu der heute sichtbaren Eliminierung wesent-

lich praktischer Gehalte aus dem politischen Prozeß.« Dafür aber entrichte Arendt den

Preis, dass sie »alle strategischen Elemente als ›Gewalt‹ aus der Politik ausblende«, die-

se außerdem »aus den Bezügen zu ihrer ökonomischen und gesellschaftlichen Umwelt,

in die sie über das administrative System eingebettet ist, heraus[nehme]« und schluss-

endlich auch »Erscheinungen struktureller Gewalt nicht fassen«130 könne.

Auch bei dieser Begriffstrennung Arendts geht es meines Erachtens nicht darum, ande-

re Deutungen oder Formen auszuschließen, sondern eine Besonderheit hervorzuheben

und die Aufmerksamkeit auf die Möglichkeit zu richten, die in dieser Betrachtungswei-

se liegt. Denn es stimmt: Auch Gewalt kann in der Handmehrerer Menschen liegen, die

über diese Über-hand dann verfügen; dennoch ist sie »bis zu einem gewissen Grade von

Zahlen unabhängig […], weil sie sich auf Werkzeuge verläßt. […] [D]er Extremfall der

Gewalt [ist gegeben] in der Konstellation: Einer gegen Alle.«131 Im synonymen Gebrauch

beider Begriffe zeigt sich für Arendt nur, »daßman das,was die Sprache eigentlich sagt,

nicht mehr hören kann«; zudem entspreche ihm die »Unfähigkeit, die Wirklichkeit zu

sehen und zu erfassen, auf die dieWorte ursprünglich hinweisen.« Dies zeige die Über-

zeugung, dass solche Unterscheidungen »von bestenfalls sekundärer Bedeutung« seien,

da »es in der Politik immer nur eine entscheidende Frage gäbe, die Frage: Wer herrscht

über wen?«132 Um den Blick auf das Phänomen der Macht freizulegen, reiche es nicht

aus, zu sagen, »daß Macht und Gewalt nicht dasselbe sind.« Sie seien vielmehr »Gegen-

sätze: wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht vorhanden. Gewalt tritt auf den

Plan, wo Macht in Gefahr ist; überläßt man sie den ihr selbst innewohnenden Geset-

zen, so ist das Endziel, ihr Ziel und Ende, das Verschwinden von Macht.« Diese Zu-

spitzung ist deshalb entscheidend, weil hierdurch gezeigt wird, dass Einseitigkeit und

Pluralität nicht nur verschieden sind, sondern sich gegenseitig ausschließen: Wenn die

Einstimmigkeit der Gewalt herrscht, die sich nicht auf die vielen Stimmen einzulassen

128 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 36f.

129 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 164.

130 Jürgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht, S. 114f.

131 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 43.

132 Ebenda, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 183

braucht, weil ihre Gewaltmittel sie zum Verstummen zu bringen imstande sind, gibt es

keine Pluralität mehr.Wenn die vielen Stimmen aber sprechen, wenn sie die Macht von

der Straße aufheben, indem sie sich in ein Gespräch begeben, ist der Gewalt ein Ende

gesetzt. Arendt wendet sich hier konkret gegen »Hegels und Marx’ großes Vertrauen in

die dialektische ›Macht der Negation‹, kraft derer Gegensätze einander nicht zerstören,

sondern bruchlos ineinander übergehen,weilWidersprüche die Entwicklung vorantrei-

ben und nicht lähmen«. Dies beruhe »auf einem viel älteren philosophischen Vorurteil,

nämlich dem, daß das Böse nichts anderes sei als die Privation des Guten und daß Gu-

tes aus Bösem entstehen könne, als sei das Böse nur die vorläufige Manifestation eines

noch verborgenen Guten. Solche traditionellen Denkwege sind gefährlich geworden.

Sie werden von vielen geteilt […] – aus dem einfachen Grund, weil sie Hoffnung we-

cken und Furcht vertreiben: eine trügerische Hoffnung dient dazu, begründete Furcht

zu beruhigen.«133 Macht und Gewalt aber seien niemals auseinander ableitbar.134

An dieser Stelle ist zweierlei zu betonen: Zunächst, dass die Macht immer ergreif-

bar ist und dies unabhängig von der Gewalt der Herrschenden. Macht ist auf nichts

angewiesen als auf eine GruppeMenschen, die gemeinsam für etwas einzutreten bereit

sind. Sie ist – ganz imGegensatz zu Gewalt – nicht aufMittel angewiesen, sondern liegt

im Menschsein selbst. Die Trennung also verhindert, dass diese Möglichkeit in Verges-

senheit gerät. In diesem Sinne spricht Arendt in ihrer Sonning-Preis-Rede von der »ganz

besonderen Art, in der das dänische Volk und seine Regierung die in höchstem Maße

explosiven Probleme angepackt und gelöst haben, die sich aus der Eroberung Europas

durch die Nazis ergaben […]. Oft habe ich gedacht, diese außergewöhnliche Geschichte

[…] sollte Pflichtlektüre werden in all jenen Kursen der politischen Wissenschaft, die

die Beziehung zwischen Macht und Gewalt behandeln; denn die häufige Gleichsetzung

von Macht und Gewalt gehört zu den elementaren Fallstricken nicht nur der politi-

schen Theorie, sondern auch der aktuellen politischen Praxis. Dieser Abschnitt in ihrer

Geschichte bietet ein höchst lehrreiches Beispiel für das große Potential an Macht, das

in der gewaltlosen Aktion und imWiderstand gegen einen Gegnermit weit überlegenen

Gewaltmitteln liegt.«135

Außerdem – und das halte ich für noch entscheidender – liegt einzig im Phänomen

der Macht die Möglichkeit eines Zwischen, da diese nur zwischen den Menschen entsteht,

wohingegen die Gewalt auch in der einzelnen Hand nicht an Stärke verlieren würde.

In der Betonung dieses Zwischenraums, in dem Macht entsteht, liegt zugleich wieder

das Neue, das Ungeplante, das aller Gewalt notwendig abgeht. Diese Macht besteht nur

gerade so lange, wie sie diesen Zwischenraum erhält und ihn nicht erstickt, um das eine

Ziel zu erreichen. Das machtvolle gemeinsame Gespräch, in dem die Einzelnen als ab-

solut Verschiedene in Erscheinung treten, bietet zugleich dieMöglichkeit zu freiem und

spontanem Handeln und verwehrt sich so der Vereindeutigung, birgt aber immer auch

die Gefahr, zur Erreichung eines Ziels doch die Vielen zu verschmelzen, um sie als Ge-

waltmittel nutzen zu können. Eine solche Verwandlung setzt die dann geformten, uni-

133 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 57.

134 Vgl. ebenda, S. 58.

135 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Vom Schweigen des Guten

formen Menschen fortan der Gefahr aus, dass die Gewalt von solchen Herrschaftsfor-

men an sich gerissen wird, die auf eine lenkbare Masse angewiesen sind, da Macht, die

nur als zur Verfügung stehendes Mittel aufgefasst wird, den Zwischenraum verdecken

und so zu »Machtverlust und schließlich Ohnmacht« führen muss. Eine »politische Ge-

meinschaft« kann demnach nur durch ihr »jeweiliges Machtpotential« handlungsfähig

werden. Dieses Potential liegt allein in der Sprache, dennMacht bildet sich immer dort,

wo »Worte und Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte

nicht leer und Taten nicht gewalttätig stumm sind,woWorte nichtmißbraucht werden,

um Absichten zu verschleiern, sondern gesprochen sind, umWirklichkeiten zu enthül-

len, und wo Taten nicht mißbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu zerstören,

sondern um neue Bezüge zu etablieren und zu festigen, und damit neue Realitäten zu

schaffen«136.

Demnach liegt das Gute nicht einfach in der Verwirklichung von Macht, in der For-

mung von Interessengruppen, die dann einer Gewalt entgegenstehen können. Dieser

Punkt ist interessant im Hinblick auf meine Ausführungen zu Ideen wie einem lin-

ken Populismus und der Vorstellung, das Politische basiere geradezu auf der Formung

eines Feindbildes. Wenn das Böse, wie Arendt es vorstellt, aus Gedankenlosigkeit, Ur-

teilslosigkeit und einem Sprechen erwächst, das nicht mehr fragt, sondern nur noch

mitmacht und Eindeutigkeit behauptet, kann das Gute – das Menschliche, das Politik

in die Welt ruft – nicht in einer ebensolchen Losigkeit bestehen, sondern muss dem ein

Denken, ein Urteilen, ein Aussprechen und Ansehen des je Einzelnen entgegensetzen.

Macht verweist auf die Möglichkeit, die im Sprechen liegt, darauf, dass ein gemeinsa-

mes Gespräch Welt schafft. Sobald diese Macht nur noch unisono schreit, vernichtet

sie die Einzelnen, treibt sie in die eine Richtung, formt sie zu einem »einzigen, durch

die Straßen sich wälzenden Leib«137. Erringt ein solcher Körper den Sieg, verbleibt er

ein Körper; damit hat er zwar den Feind besiegt, aber weder Freiheit noch Menschsein

gewonnen. Sich in diesem Moment dann dieser »Verpackung entledigen […] wie die

Schlange ihrer Haut«138, wie es weiter oben hieß, ist dann nicht mehr möglich, da der

Sieg auf einer Vereinheitlichung beruht und nicht einfach ausgetauscht werden kann.

Aus eben diesem Grund beharrt Arendt so unermüdlich auf ihrer Unterscheidung der

Revolutionen. Um Freiheit und Neuanfang gründen zu können, muss die Macht not-

wendig lückenhaft verbleiben und darf es nicht zu einer Verschmelzung kommen; die

absolute Verschiedenheit muss in ihrer Absolutheit bewahrt werden.

Diesem Gedanken möchte ich mich im Folgenden anhand der Arendtʼschen Trennung

menschlicher Tätigkeiten weiter annähern: Inwiefern ist die Handlung dasjenige, das

als leerer Raum übrigbleibt, wenn die Fragen nach dem Arbeiten und dem Herstel-

len beantwortet sind? Was aber kann Handlung noch sein, wenn sie weder Arbeit für

das Überleben noch ein kunstvolles Herstellen von Dingen bedeutet? Was heißt dann

noch Tätig-Sein? Der Begriff der Handlung ist vor allem dadurch geläufig, dass er zur

Bezeichnung desjenigen benutzt wird, das sich – wie auch in Werken der Literatur

136 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 252.

137 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 120.

138 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 185

– zwischen einem Anfang und einem Ende zuträgt. Sie ist das zwischen den beiden

Punkten sich Ereignende und strebt in diesem Sinne immer ihrem eigenen Ende zu.

Dementsprechend versteht sie auch die Handlungstheorie als eine Tat, die auf einer

Absicht und nicht auf Zufall beruht. Die Handlung wird hier dadurch von allgemeinem

Tätigsein unterschieden, dass sie nicht bloß geschieht, sondern absichtsvoll getan, ange-

strebt und geplant wird. Als Beispiele für bloßes Tun gelten hier Niesen oder Blinzeln,

die zwar getan werden, aber wederWünschen noch Absichten folgen. Demzufolge geht

jede Handlung auf einen Grund zurück, während sich das bloße Tun unter Verweis auf

eine Ursache erklären lässt. Diese Unterscheidung macht besonders Elisabeth Anscom-

be stark: Gibt es eine Handlungsursache, steht diese in unmittelbarem, absichtslosem

Zusammenhang mit ihrer Wirkung und erklärt diese folglich kausal. Sprechen wir da-

gegen von einem Handlungsgrund, beschreiben wir damit ein teleologisches Moment.

In ihrer Schrift Absicht geht sie der Frage nach, was »Handlungen, die absichtlich sind,

von solchen, die es nicht sind, [unterscheidet]«. Ihre Annahme ist, dass der Unterschied

in der »Anwendung der Frage ›Warum?‹« liegen muss. Handele es sich um Gründe und

nicht um Ursachen, seien sie auf dieses Warum »in einem bestimmten Sinne zugelas-

sen […]; der Sinn ist natürlich derjenige, in demdie Antwort,wenn sie bejahend ausfällt,

einen Grund zumHandeln angibt.«139 Donald Davidson hingegen geht davon aus, dass

Gründe nur als bestimmte Fälle von Ursachen zu verstehen seien. In Handlung und Er-

eignis heißt es, dass »der gewöhnliche Begriff der Kausalität, der in den Erläuterungen

nichtpsychologischer Dinge von Seiten derWissenschaft oder des gesundenMenschen-

verstands eine Rolle spielt, auch für das Verständnis dessen wesentlich ist, was es heißt,

aus einem Grund zu handeln, beim Handeln eine bestimmte Absicht zu haben, eine

handelnde Person zu sein, dem bestmöglichen eigenen Urteil zuwiderzuhandeln oder

frei zu handeln. Kausalität ist der Mörtel des Universums. Es ist der Kausalitätsbegriff,

der unser Weltbild zusammenhält, ein Bild, das sich andernfalls in ein Diptychon des

Geistigen und des Körperlichen zerspalten würde.«140 Anscombes Unterscheidung hal-

te ich vor allem wegen der Richtung der Frage für wichtig: Nach einer Ursache wird

immer nur in Bezug auf die Wirkung gefragt, sie ist also immer untergeordnet. Über

einen Grund lässt sich hingegen schon vor der eigentlichen Handlung sprechen, da eine

Absicht als Absicht nicht von ihren Folgen abhängig ist.

Trotz dieses Unterschieds wird die Handlung selbst in beiden Fällen durch ihre Ab-

sicht definiert und gerade so von allem anderen Tun geschieden. Auch wenn im Alltäg-

lichen die Rede einmal auf die Handlung eines Menschen kommt, wird diese immer

als etwas Zweckhaftes begriffen – denn wir tun etwas und sind dann erst gewillt es als

Tätigkeit zu benennen, wenn es zu etwas gut ist, wenn es etwas anstrebt. Dies zeigt sich

auch in der rechtlichen Trennung zwischen Fahrlässigkeit und Vorsatz: Die Handlung

setzt etwas vor, sie zielt auf etwas ab. Wenn über das Handeln gesprochen wird, ist

es als Begreifbares und Beschränktes gedacht, werden entweder Handlungsmuster be-

schrieben oder vorgeschlagen; im Falle einer ethischen Handlungstheorie geht es sogar

darum, ein richtiges Handeln festzulegen und für geboten zu erklären. Hier zeigt sich

139 G.E.M. Anscombe [1957]: Absicht. Übers./hg. v. John M. Connolly/Thomas Keuter. Freiburg/

München 1986, S. 16.

140 Donald Davidson [1963]: Handlung und Ereignis. Frankfurt a.M. 20154, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Vom Schweigen des Guten

bereits die Gefahr: Einer Handlung eine Absicht zugrunde zu legen, scheint zunächst

Freiheit zu verheißen, insofern hierbei von der Vorstellung eines freien Willens ausge-

gangen wird – mein Handeln folgt aus meinem Wollen. Wenn sich die Handlung aber

an Mustern oder Geboten orientiert, kann sie frei gerade nicht mehr sein – der Ansatz

einer Zweck-Mittel-Beziehung hebt die Möglichkeit der Freiheit gerade auf. Aus diesem

Grunde bemüht sich Arendt bei ihrer Annäherung an diesen Begriff, ihn aus aller Mus-

terhaftigkeit hervorzuholen und die Freiheit zu betonen, die nur im Handeln möglich

ist – sie geht hier wie in den meisten ihrer Versuche ganz neue Wege, die sich nicht

einfachhin in eine Geschichte eingliedern lassen, sondern vielmehr je eine eigene Er-

zählung beginnen. Wichtig im Verständnis der Handlung ist für sie demzufolge nicht,

dass diese absichtlich erfolgt, sondern gerade, dass sie nicht bloßes Mittel zum Zweck

ist. Arendts Verständnis der Handlung zeichnet diese gerade als dasjenige Tun unter

allem Tätigsein aus, das kein Ziel, kein Ende hat. Handeln ist das nicht zweckhafte, son-

dern offene Tun, das Raum für die Freiheit schafft – eine Freiheit aber, die eben nicht

in der Möglichkeit liegt, selbst bestimmte Ziele zu erreichen, sondern »gleichbedeu-

tend [ist] mit dem Einen-Anfang-Setzen-und-etwas-Beginnen«141. Handeln bedeutet

für Arendt Freiheit und kann so niemals als Ziel gesetzt werden, weil sie kein Zustand

ist, der hergestellt werden könnte; der politische Handlungs-Raum besteht immer nur

gerade so lange, wie die Handlung andauert. Arendts berühmter Ausspruch »Der Sinn

von Politik ist Freiheit«142 ist in dieser Weise zu verstehen: Politik heißt Frei-Sein, ihr

Sinn ist die Freiheit – sie ist Anfang, nicht Ziel.

In der Vita activa stellt Arendt den Begriff der Handlung zunächst durch eine negative

Betrachtung heraus – sie beschreibt, was Handlung nicht ist, indem sie dieser zwei an-

dere Arten des Tätigseins entgegenstellt: das Arbeiten und das Herstellen. Eine Tren-

nung zwischen zweckorientiertem Tätigsein und einem freien, von Notwendigkeiten

unabhängigem Tun kannten schon die Griechen.143 Aristoteles unterschied zwischen

solchen Tätigkeiten, die der »Erhaltung dienten« oder »auf Erwerb gerichtet« waren und

»Lebensweisen der Freiheit«144: »Im Sinne der Griechen konnten weder Arbeiten noch

141 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 49.

142 Ebenda, S. 28.

143 In einemGespräch sagt Arendt, ihr Ausgehen von Unterscheidungen habe AristotelischeWurzeln:

»Ich beginne immer alles – ich will nicht allzu genau wissen, was ich tue –, ich beginne also immer

alles, indem ich sage: A und B sind nicht dasselbe. Und dies kommt natürlich direkt von Aristote-

les.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 114.)

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

Gleichzeitig habe es aber für Aristoteles auch eine grundlegende Gemeinsamkeit zwischen Han-

deln undHerstellen gegeben: »So wie der Dichter seine Gedichte liebt, liebt derWohltäter das Re-

sultat seinerWohltat, als z.B. das Leben, das er gerettet hat, und Aristoteles erinnert ausdrücklich,

daß die Dichter, denen er die Wohltäter vergleicht, ja bekanntlich ihre Gedichte genau so leiden-

schaftlich lieben wie eine Mutter die Kinder, die sie geboren hat. Dies Beispiel, zumal in den zu

seinen Erörterungen herangezogenen Illustrationen, zeigt deutlich, wie sehr hier die Vorstellung

vom Handeln von den Erfahrungen beeinflusst ist, die dem Herstellen eigentümlich sind, und

wie selbstverständlich es daher scheint, daß der Handelnde sich zum Resultat seines Handelns

verhalten wird wie der Herstellende zumWerk seiner Hände. Dies ist umso auffallender und be-

zeichnender, als ja gerade Aristoteles an anderer Stelle so nachdrücklich auf einer Unterscheidung

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 187

Herstellen überhaupt einen βίος bilden, das heißt eine Lebensweise, die eines freien

Mannes würdig ist und in der sich Freiheit manifestiert; da sie dazu dienten, das Not-

wendige herbeizuschaffen und das Nützliche zu produzieren,waren sie unfrei, nämlich

gezwungen von den Nöten und Wünschen der Menschen.«145 Diese Arbeiten unterla-

gen einem »doppelten Zwang, […] dem Gezwungenwerden durch das Leben selbst und

durch die Befehle des Herrn«146 und wurden den Unfreien der Gesellschaft aufgebür-

det: den Frauen, Sklaven und Kindern. Dies ermöglichte es den freien Männern, sich

den gesellschaftlichen Fragen zuzuwenden und gemäß dieser Definition als freie Men-

schen zu leben: »Da die Menschen der Notdurft des Lebens unterworfen sind, können

sie nur frei werden, indem sie andere unterwerfen und mit Gewalt zwingen, die Not-

durft des Lebens für sie zu tragen.«147 Denn nur im Handeln ohne Zwecke und ohne

Angst um das alltägliche Überleben konnte ein Mensch diesem Verständnis nach frei

sein.

Von solchem unfreien Tun ist also eines zu scheiden, das keinen Zweck verfolgt.

Aristoteles teilt das nicht-nützliche Tätigsein noch einmal ein, in »das Leben, das im

Genuß und Verzehr des körperlich Schönen dahingeht; das Leben, das innerhalb der

Polis schöne Taten erzeugt; und das Leben des Philosophen, der durch Erforschen und

Schauen dessen, was nie vergeht, sich in einem Bereich immerwährender Schönheit

aufhält«148. Für Platon ist nur das Fragen nach dem Ewigen wirklich wertvoll und so

sind ihmdie Erscheinungen derWelt nichtsmehr als Schattenbilder; es war weiter oben

bereits davon die Rede. Arendt schreibt zu Platons Gleichnis, es berichte davon, »wie der

Philosoph sich von den Ketten befreienmuß, die ihn an seineMitmenschen fesseln, um

dann in vollkommener Vereinzelung die Höhle zu verlassen, von seinen Mitmenschen

weder begleitet noch gefolgt«149. Das Denken und Erkennen der Wahrheit ist hier also

eine Abwendung von der bloßen Erscheinungswelt wie auch den anderen Menschen.

In der Folge wendet sich Aristoteles sowohl gegen die Vorstellung der einsamen

Schau als auch einer Ideenwelt, siedelt er das höchste Gut doch in der Politik an; diese

sei diejenige »Disziplin […], die am meisten leitet und anordnet. […] Da nun die Politik

sich die übrigen praktischen Wissenschaften zunutze macht und außerdem Gesetze

darüber erlässt, was man tun und was man unterlassen soll, wird ihr Ziel das der ande-

ren Kenntnisse mit umfassen, sodass dieses das Gut für den Menschen (to anthrōpinon

agathon) sein wird. Denn auch wenn das Ziel dasselbe für den Einzelnen und den Staat

zwischen Handeln und Herstellen – [prattein] und [poieîn] – besteht.« (Hannah Arendt [1958]:

Vita activa, S. 245f.)

145 Ebenda, S. 23.

Thomas Gutschker bezieht sich auf eine Stelle in der Vita activa – »Handeln allein ist das aus-

schließliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch Gott sind des Handelns fähig, und nur das

handeln kann als Tätigkeit überhaupt nicht zum Zuge kommen, ohne die ständige Anwesenheit

einer Mitwelt« (Ebenda, S. 33f.) – und schreibt, es handele sich hier vermutlich um die »Paraphra-

se« einer Stelle aus Aristoteles’ Politik (I.1, 1253a26-29), an der es heiße, »wer der politischen Ge-

meinschaft, d.h. ihrer Autarkie, nicht bedürfe […], sei entweder ein Tier oder ein Gott«. (Thomas

Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 155.)

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

147 Ebenda, S. 101.

148 Ebenda, S. 23.

149 Ebenda, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Vom Schweigen des Guten

ist, scheint größer und vollkommener doch das Gut des Staates, was das Erreichen

ebenso wie das Bewahren betrifft.«150 Innerhalb dieser Lebensweise in der Polis gelten

Aristoteles »die lebendige Tat und das gesprocheneWort« als die größtenmenschlichen

Fähigkeiten. Dies seien Tätigkeiten, »die keinen Zweck verfolgen […] und kein Endre-

sultat außerhalb ihrer selbst hinterlassen […], deren volle Bedeutung sich vielmehr im

Vollzug selbst erschöpft.«151

Diese Ergebnislosigkeit sei deshalb so grundlegend, weil sich durch eine Zielset-

zung auch immer der Mensch selbst verändere, er sich selbst zum Mittel mache, dies

Ziel zu erreichen: »Wie sehr sie [sc. die Griechen] sich der Folgen einer Gesinnung be-

wußt waren, die in Homo faber die höchste Möglichkeit des Menschen ansetzt, läßt

sich vielleicht am besten an Platos berühmtem Streit mit Protagoras exemplifizieren,

der die anscheinend selbstverständliche Feststellung gemacht hatte, daß ›der Mensch

das Maß aller Gebrauchsdinge (χρήματα) ist, derer, die sind, und derer, die nicht sind‹.

Denn Protagoras hat offenbar niemals gesagt, daß der Mensch das Maß aller Dinge

schlechthin sei, wie die Überlieferung und die Standardübersetzungen es ihm unter-

schieben. Aber – und dies, scheint mir, ist der entscheidende Punkt – Plato hat, obwohl

Protagoras nur von Gebrauchsdingen spricht, die sich ja selbstverständlich in ihrem

Vorhanden- oder Nicht-Vorhandensein nach den sie brauchenden Menschen richten,

sofort gesehen, daß dies auf Grund der Eigentümlichkeiten menschlicher Bedürfnisse

dazu führenmuß, daß nun derMensch in der Tat dasMaß aller Dinge wird.Dennwenn

man vom Menschen als dem Maß der Gebrauchsdinge spricht, so meint man ja den

Menschen, der braucht, benutzt und als Mittel verwendet, und nicht den Menschen,

insofern er spricht und handelt und denkt; macht man ihn zum Maß der Gebrauchs-

dinge, so wird er sich schwerlich davon abhalten lassen, alle Dinge für seinen Gebrauch

zu reklamieren, das heißt, alles als einMittel für einenmöglichen Zweck zu betrachten,

in jedem Baum schon das Holz zu sehen, und sich so zum Maßstab nicht nur der Din-

ge zu machen, deren Sein oder Nichtsein in der Tat von ihm anhängen, sondern von

allem Vorhandenen überhaupt.«152 Sich ein Ziel setzen muss immer auch heißen: Die

Offenheit der Frage beenden, der Antwort zuarbeiten, die Gegenwart zumMittel nehmen.

Dieses Verständnis der Handlung entspricht dem Arendt’schen vollkommen; allerdings

geht Arendt davon aus, dass sowohl Platon als auch Aristoteles letztlich die Vita con-

templativa der Vita activa vorziehen. So sieht Arendt den Ursprung der Vorstellung,

»die Kontemplation« besäße einen »außerordentlichen Vorrang […] vor Tätigkeiten aller

Art, auch der politischen des Handelns« bei den Griechen: Bereits bei Platon werde »die

150 Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Übers. und hg. v. Ursula Wolf. Hamburg 2006,

S. 44f./1094a.

151 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 261.

Grit Straßenberger betont, dass Arendt »in Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Hervorbringen

(poiesis) und Tun (praxis) […] vor allem die Ausbildung eines nicht-herrschaftlichen Politikbegriffs«

erkenne: »ImGegensatz zum instrumentellen Charakter desHerstellens, das auf ein vorher festge-

legtes Ziel hin einen Realisierungsprozess ins Werk setzt, an dessen Ende eben ein Produkt steht,

das als Entwurf den Herstellungsprozess leitete, geht politische Praxis bei Aristoteles im Tun und

Handeln selbst auf.« (Grit Straßenberger: Hannah Arendt zur Einführung. Hamburg 2015, S. 60.)

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 187f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 189

utopische Ordnung der Polis von der überlegenen Einsicht der Philosophen geleitet«;

ebenso sei »Aristoteles’ Aufzählung der freien Lebensweisen deutlich geleitet von dem

Ideal der Kontemplation«153. Beide sähen »das dialogische Denken nur für den Weg

an […], auf dem Seele und Geist sich für das Anschauen einer Wahrheit vorbereiteten,

die selbst jenseits alles denkenden Sprechens oder sprechenden Denkens liegt und da-

her auch in Worten nicht mehr gefaßt werden kann. Worte sind, wie Plato meint, zu

›schwach‹ für das Wahre, das daher überhaupt in der Rede nicht gefaßt werden kann,

und Aristoteles bestimmte das höchste Vermögen der Menschen, den νοῦς, als eine Fä-

higkeit, der sich das zeigt, ›von dem es einen λόγος nicht gibt‹.«154 Arendt übersetzt

›lógos‹ als »redendes Argumentieren«, ›nous‹ als »Fähigkeit der Kontemplation, die ge-

rade dadurch ausgezeichnet ist, daß ihr kein Reden oder Sprechen entspricht«155. Beide

seien »bei allen anderen tiefgreifenden Unterschieden« darin einig, »daß das Ende und

Ziel allen Philosophierens […] in einem Zustand der Sprachlosigkeit, einer Anschauung,

die sich in Worten nicht mitteilen läßt, bestehen soll«156.

Arendt teilt mit beiden eine grundsätzliche Skepsis gegenüber einem Sprechen, das

in seiner Benennung verallgemeinert, was nicht allgemein zu fassen ist. Während die

Griechen die großen Fragen als Konsequenz aber aus dem politischen Leben heraus-

lösen wollen, sieht Arendt die einzige Möglichkeit, um dem Einzelnen und Echten nä-

herzukommen, einzig zwischen den Menschen, einzig im Sprechen selbst, das sich –

sprechend – aus seinen eigenen Beschränkungen befreien und ermächtigen muss. Folg-

lich entwickelt Arendt ihren eigenen Handlungsbegriff in Abgrenzung zu diesem grie-

chischen Verständnis und beendet ihre Einleitung der Vita activa mit den folgenden

Worten: »Wenn […] meine Aneignung des Begriffs der Vita activa in offenkundigem

Widerspruch zur Tradition steht, so nicht, weil ich die Gültigkeit der Erfahrungen, die

zu der Unterscheidung zwischen einer Vita activa und einer Vita contemplativa führ-

ten, bezweifle; woran ich zweifle, ist vielmehr lediglich die hierarchische Ordnung, die

dieser Unterscheidung von Anfang an anhaftete. Das heißt nicht, daß ich den überlie-

ferten Begriff von Wahrheit als etwas, was dem Menschen wesentlich immer gegeben

ist […] bestreiten oder auch nur zur Diskussion stellen möchte, oder daß ich mich dem

neuzeitlichen, pragmatischen Wahrheitsbegriffe, demzufolge der Mensch nur wissen

kann, was von Menschen gemacht ist oder im Prinzip auch von ihnen gemacht werden

kann, etwa verpflichtet fühlte. Mein Einwand gegen die Tradition besteht wesentlich

darin, daß durch das in der überlieferten Hierarchie der Kontemplation zuerkannte

Primat die Gliederungen und Unterschiede innerhalb der Vita activa verwischt oder

nicht beachtet worden sind«157.

Zurück zu Arendts Unterscheidung:Gleich sind sich Arbeiten undHerstellen darin, dass

sie einem Zweck dienen; sie haben ein klares Ende und Ziel, auf das sie hinauslaufen,

nämlich den hergestellten oder erarbeiteten Gegenstand.Unterscheiden aber tun sie sich

153 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 24.

154 Ebenda, S. 370.

155 Ebenda, S. 37.

156 Ebenda, S. 385.

157 Ebenda, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Vom Schweigen des Guten

grundlegend durch das, was sie hervorbringen158: Das Arbeiten ist für das Überleben

der Menschen zuständig. Hierunter fallen all solche Tätigkeiten, die das Sorgen um den

Körper und seine Umgebung betreffen, so zum Beispiel die Beschaffung von Nahrung

und Bekleidung. Hervorbringen tut die Arbeit demnach Lebens-Mittel im weitesten

Sinne, die zum direkten Verzehr oder sonstigen Gebrauch dienen und sich also stän-

dig im »Kreislauf von Produktion und Konsumption«159 befinden. Sie stehen darin in

absolutem Gegensatz zu den Früchten des Herstellens: Dieses umfasst in Arendts Ter-

minologie die Erschaffung von Gebäuden, Denkmälern und Kunstwerken. Herstellen

meint in diesem Sinne das zweckvolle Hervorbringen von etwas, das als solches Bestand

hat. Die Haltbarkeit dieser Gegenstände »verleiht der Welt als Gebilde von Menschen-

hand die Dauerhaftigkeit und Beständigkeit, ohne die sich das sterblich-unbeständige

Wesen der Menschen auf der Erde nicht einzurichten wüßte; sie sind die eigentlich

menschliche Heimat des Menschen.«160 Die Produkte des Herstellens sind zwar mit

der gemeinsamen Welt der Menschen verbunden, da sie oftmals für diese hergestellt

wurden und zum Bestehen derWelt beitragen sollen; trotzdem kann das Herstellen von

einzelnen Menschen vollzogen werden, sodass es nicht auf die Pluralität der Menschen

angewiesen ist.Während das Arbeiten dembiologischen Prozess des Körpers entspricht

und also in keiner Weise über die Natur hinauskommt, zeigt sich im Herstellen nach

Arendt dasWidernatürliche desMenschen, der ansonsten in erheblichemMaße von der

Natur abhängig ist. Das Herstellen produziert eine künstlicheWelt von Dingen, die der

Natur widerstehen und ein Leben überdauern können. So steht das Herstellen in be-

sondererWeise imGegensatz zumHandeln,weil jenes derWelt ihre Beständigkeit gibt,

dieses aber gerade das Unbeständige und Momenthafte darstellt. Nach Arendt haben

die Menschen ein gleichzeitiges Bedürfnis nach Beständigkeit wie auch nach Verän-

derung; so kommt den hergestellten Dingen die Aufgabe zu, »menschliches Leben zu

stabilisieren, und ihre Objektivität liegt darin, daß sie der reißenden Veränderung des

natürlichen Lebens […] eine menschliche Selbigkeit darbieten, eine Identität, die sich

158 »Daß die klassische Antike den Unterschied zwischen Arbeiten und Herstellen ignoriert hat«,

scheint Arendt »nicht überraschend«, da die »eigentlich politischen Unterscheidungen zwischen

privat und öffentlich, zwischen dem Haushaltsbezirk und dem öffentlichen Bereich, den Sklaven,

die Haushaltsinsassen waren, und ihrem Herrn, der sich frei auf der Agora bewegte, zwischen Tä-

tigkeiten, die im Verborgenen geübt, und solchen, die wert waren, gesehen, gehört und erinnert

zu werden, […] alle sonstigen Unterschiede [überschattete]«. (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,

S. 102.)

159 Maike Weißpflug/Jürgen Förster [2011]: The Human Condition/Vita Activa oder Vom tätigen Leben. In:

Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wir-

kung. Stuttgart 2011, S. 65. (Im Folgenden zitiert als: Maike Weißpflug/Jürgen Förster: The Human

Condition.)

160 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 161.

»Das Herstellen erzeugt einen dauerhaften Lebensraum und eine Umwelt, vermittels deren sich

die Menschen die Erde bewohnbar machen. Alles menschliche Leben entfaltet sich in einem sol-

chen Lebensraum und einer solchen Umwelt. Ohne eine Welt mehr oder minder beständiger

Gegenstände, Gebäude, Artefakte und Strukturen, die die bloße Lebensspanne eines einzelnen

Sterblichen überdauern, würde das menschliche Leben den Schatten in Platons Höhlengleichnis

ähneln. Es würde kommen und gehen, ohne irgendeine Spur zu hinterlassen.« (Seyla Benhabib

[1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 212.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 191

daraus herleitet, daß der gleiche Stuhl und der gleiche Tisch den jeden Tag veränderten

Menschen mit gleichbleibender Vertrautheit entgegenstehen«161.

So liegt der maßgebliche Unterschied in der Beständigkeit ihrer Produkte: Die Ar-

beit bringt Dinge zumVorschein, die nach kurzemAufenthalt in derWelt in den »Schoß

der Natur«162 zurückkehren, »die sie hervorgebracht hat, sei es, daß der Prozess des

menschlichen Lebewesens sie verzehrt hat oder daß sie ohne dieses Zwischenstadium

in dasWesen und Verwesen der Natur zurückfallen. In der ihnen vomMenschen verlie-

henen Gestalt, durch die sie in der vomMenschen hergestellten Dingwelt für einen kur-

zen Moment erscheinen, als gehörten auch sie dazu, verschwinden sie schneller als ein

anderes Ding.«163 Skulpturen aber, die ein Beispiel für das Produkt eines Herstellungs-

prozesses darstellen, werden gerade auch wegen ihrer Beständigkeit hervorgebracht,

um kommenden Generationen Geschichten weiterzutragen. Die Arbeit dient den ›pri-

vaten‹ Menschen, das Herstellen der ›Welt‹. »Was die Verbrauchsgüter für das Leben

des Menschen bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstände für seine Welt.«164 Und

später: »Das Werk unserer Hände, und nicht die Arbeit unseres Körpers, Homo faber,

der vorgegebenes Material bearbeitet zum Zwecke der Herstellung, und nicht des Ani-

mal laborans, das sich körperlich mit dem Material seiner Arbeit ›vermischt‹ und ihr

Resultat sich einverleibt, verfertigt die schier endlose Vielfalt von Dingen, deren Ge-

samtsumme sich zu der vomMenschen erbautenWelt zusammenfügt.«165 Trotz dieses

Unterschiedes gehören beide Tätigkeiten dadurch zusammen, dass sie in ihremWesen

unfrei sind; beide verfolgen sie einen klaren Zweck, nämlich den je herzustellenden oder

zu erarbeitenden Gegenstand. Beide also sind auf ihreWeise berechenbar und scheinen

so verlockend ungefährlich. In diesem Sinne spricht Arendt davon, »wie schwerwiegend

und scheinbar unlösbar die Problematik des Handelns« sei, mit dem es sich nicht in

dieser Weise verhält: »[W]ie groß [ist] daher die Versuchung, die ihm eigenen Risiken

und Gefahren dadurch zu beseitigen, daß man das allzu zerbrechliche Bezugsgewe-

be, in dem die Angelegenheiten der Menschen untereinander sich verstricken, durch

die so viel verläßlicheren und solideren Tätigkeiten, mit denen wir der Natur entge-

gentreten und die Welt der Dinge errichten, stützt und verstärkt, bis es zerreißt.«166

Menschliches aber ist gerade dort nicht zu finden, sondern nur in der gefährlichen

Unberechenbarkeit des Handelns. Diese verlässlichen Tätigkeiten bringen im hier dar-

gestellten Sinn die Gefahr mit sich, durch ihre Allgemeinheit dasjenige zu verdecken,

das den Menschen zum Menschen macht: seine absolute Verschiedenheit. Demnach

handelt es sich bei der Frage nach dem Guten immer auch um eine Suche nach der

menschlichen Handlung, einem Tun, das die Menschen in ihrer Freiheit zeigt, das dem

Verlässlichen seine Verlassenheit vor Augen führt.

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 162.

162 Ebenda, S. 115.

163 Ebenda.

164 Ebenda, S. 112.

165 Ebenda, S. 161.

166 Ebenda, S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Vom Schweigen des Guten

Einzig in der ziellosen Handlung können die Menschen als sie selbst und so als zwei-

same Einsame erscheinen, denn das Handeln ist die einzige Tätigkeit, die sich direkt

zwischen den Menschen vollzieht. Im Gegensatz zum Arbeiten und Herstellen, die in

keinem Bezug zu den Menschen stehen, ist das Handeln auf die Pluralität der Men-

schen angewiesen: »Das Handeln bedarf einer Pluralität, in der zwar alle dasselbe sind,

nämlich Menschen, aber dies auf die merkwürdige Art und Weise, daß keiner dieser

Menschen je einem anderen gleicht, der einmal gelebt hat oder lebt oder leben wird.«167

Dass die Menschen solche Wesen sind, die nur in der Gemeinschaft wirklich sind, die

erst in der Gemeinschaft zu Jemanden werden, klingt zunächst nach einer bloßen Wie-

derholung der hergebrachten Vorstellung: dass derMensch allein nicht sein könne, dass

er wesentlich als ein ›zoon politikon‹ zu begreifen sei. Der Gedanke muss aber in aller

Drastik verstanden werden: Der Mensch ist nur dann Mensch, wenn er mit Anderen zu-

sammen ist, wenn er mit ihnen spricht. Dies aber sei, so Arendt – ganz entgegen dem

Glauben der Philosophie –, alles andere als natürlich; aus eben diesem Missverständnis

heraus könne diese »niemals auch nur den Ort finden, an dem Politik entsteht«. Der

philosophische Glaube, dass es »im Menschen etwas Politisches gäbe, das zu seiner Es-

senz gehöre«, führt also notwendig in die Irre. »Dies gerade stimmt nicht; der Mensch

ist a-politisch: Politik entsteht im Zwischen-den-Menschen.«168 Innerhalb solcher Ge-

spräche in Pluralität kann der Mensch ein »Wer-er-ist«169 sein, ein Unvergleichbarer,

denn unvergleichbar ist er in seinem Sprechen, seinen offengelegten Gedanken. Insofern

ist jede Handlung auf die Sprache angewiesen; nur im Ausspruch zeigen wir uns als

wir selbst, geben wir uns den Anderen zu erkennen: und in dieser Gründung erst wird

die Politik gegründet, um dann zu bestehen, solange wir handeln – sie ist nicht immer

schon natürlich verfügbar.

167 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 17.

168 Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik?, S. 11.

In der Vita activa schreibt Arendt, das bloße Zusammenleben der Menschen sei für Platon und

Aristoteles gerade die Eigenschaft des Menschen, die ihn nicht ausmache; zwar hätten beide »ge-

wußt, daß der Mensch nicht außerhalb der Menschengesellschaft leben kann, aber dies gerade

galt ihnen nicht als eine spezifisch menschliche Eigentümlichkeit, sondern im Gegenteil als et-

was, was menschliches und tierisches Lebenmiteinander gemein haben und was daher unter kei-

nen Umständen zu den eigentümlichen Grundbedingungen des Menschlichen gerechnet werden

kann. Das natürliche, gesellschaftliche Zusammenleben des Menschengeschlechts galt als eine

demMenschen durch die Notwendigkeiten seines biologischen Lebendigseins auferlegte Begren-

zung, gerade weil diese Notwendigkeiten ja offenbar für das menschliche Leben die gleichen sind

wie für andere Formen organischen Lebens.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 35)

Ausgezeichnet aber werde er durch das politische Zusammenleben, das keineswegs eine Selbst-

verständlichkeit sei, wie es die gewöhnliche Auslegung oftmals darstelle. Dieses Verständnis des

Aristotelischen Begriffs beruhe allerdings auf einem »postklassischen Mißverständnis«: »Aristo-

teles, für den dasWort ›politikon‹ durchaus ein Adjektiv der Polis-Organisation und nicht eine be-

liebige Bezeichnung für menschliches Zusammenleben überhaupt war, meinte keineswegs, daß

alle Menschen politisch seien oder daß es Politik, nämlich eine Polis, überall gäbe, wo Menschen

lebten. […] Was er meinte, war lediglich, daß es eine Eigentümlichkeit des Menschen ist, daß er in

einer Polis leben kann und daß diese Polis-Organisation die höchste Form menschlichen Zusam-

menlebens darstellt«. (Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 37.)

169 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 193

Zunächst zeigt sich die Handlung als auf die Sprache angewiesen, insofern sie sich

erst durch das gesprochene Wort in einen Bedeutungszusammenhang einfügt. Solches

einfügendes Sprechen aber soll die Handlung nicht erklären, vielmehr zeigt es die Tä-

tige, es zeigt, dass sie es ist, die handelt. Gleichzeitig beruft diese sich im Sprechen auf

andere Taten: DerMensch, der in der Geschichte und denGeschichten steht, fügt diesen

im Sprechen immer zugleich etwas hinzu, denkt sie weiter, denkt so gleichzeitig das

absolut Neue und doch in einem Zusammenhang mit den anderen Gedanken – sowohl

alten als auch gegenwärtigen. »Erst durch das gesprochene Wort fügt sich die Tat in

einen Bedeutungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa

die ist, zu erklären, was getan wurde, sondern dasWort vielmehr den Täter identifiziert

und verkündet, daß er es ist, der handelt, nämlich jemand, der sich auf andere Taten

und Entschlüsse berufen kann und sagen, was er weiterhin zu tun beabsichtigt.«170

Einzig das »Gesehen- und Gehörtwerden«171 kann die Existenz einer Handlung bezeu-

gen, da sie, im Gegensatz zum Herstellen und Arbeiten, keine Produkte hervorbringt:

Die Handlung lässt sich niemals festsetzen. Das gemeinsame Gespräch verfolgt also

niemals einen Nutzen und darf so nicht der Informationsweitergabe oder Vermittlung

dienen; solches Sprechen nennt Arendt bloßes Gerede: »Wenn Sprechen ›Mittel zum

Zweck‹ wird, ist es in der Tat ›bloßes Gerede‹, weil es überhaupt über nichts mehr Auf-

schluß gibt, also dem eigentlichen Sinn des Sprechens geradezu zuwiderläuft.«172 Auf-

schluss bedeutet nicht Einordnung im Sinne eines begrifflichen Erkennens, sondern

ein Aufschließen und Erscheinen von Einzelheit. Und diese bedarf eines Wesens, das

durch seine eigene absolute Verschiedenheit fähig ist, diese zu denken. Es geht dar-

um, eine Frage aus verschiedenen Blickpunkten zu betrachten, die Sache selbst und

die Sprechenden so in gewissem Sinne aufzuschließen, immer anders nach einer Sa-

che zu fragen und so gemeinsam zu sprechen: Folglich geht es nicht darum, gegen-

oder füreinander zu antworten, sondern miteinander zu fragen. Solange sich mein Tä-

tigsein auf Nicht-Menschliches bezieht, bin auch ich selbst im Grunde nicht mehr als

ein Ding: eine Kraft, ein Wirkendes.

In diesem Sinne ist das Verhältnis zwischen Urteil und Handlung noch einmal ver-

deutlicht, auf das ich zu Anfang hingewiesen habe: Die Handlung ist nur Handlung,

wenn sie auf einem gemeinsamen Urteilen beruht, einem Gespräch, das von verschie-

denen Standpunkten aus die eine Sache betrachtet, das erst imZwischenraumder Spre-

chenden die Sache als sie selbst neu entdeckt und so einen Blick auf sie wirft, der des

»Augenblickes reines Bleiben« ertragen kann, der im »Zuwurf eines Augenblicks« auf

dessen »Ankunft«173 wartet. Wenn nun das Urteil eine Tätigkeit ist, die auf der erwei-

terten Denkungsart beruht, also auf jenem Sich-in-andere-Hineinversetzen-und-von-

deren-Standpunkt-aus-Denken, dann muss die Handlung noch in anderer Weise auf

der Sprache – nämlich auf einer Art Verständigung mit Anderen – beruhen, auf einer

170 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 218.

171 Ebenda, S. 73.

172 Ebenda, S. 221.

173 Hannah Arendt [1951]:Ohne Titel. In: dies.: Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte.München/Berlin

2015, S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Vom Schweigen des Guten

Art von Kommunikation. Und diese Kommunikation ist es, die Arendt das Wesen des

Menschseins nennt, dieses besteht darin: »anderen in der Welt zu erscheinen, von ih-

nen wahrgenommen zu werden, sich mit ihnen zu verständigen«174. In der Welt als ich

selbst zu erscheinen, heißt also,mich auszusprechen undmich dadurch als ich selbst zu

zeigen –meinen daimon erscheinen zu lassen, wie es oben hieß. Dementsprechend ist

kein Handeln denkbar, das sich ohneWorte vollzöge: »Gäbe es […] wirklich ein prinzipi-

ell wortloses Handeln, so wäre es, als hätten die aus ihm resultierenden Taten auch das

Subjekt des Handelns, den Handelnden selbst, verloren; nicht handelnde Menschen,

sondern Roboter würden vollziehen, was für Menschen grundsätzlich unverständlich

bleiben müsste. […] Wortloses Handeln gibt es strenggenommen überhaupt nicht, weil

es ein Handeln ohne Handelnden wäre.«175 Die Pluralität als solche – so ist bei Seyla

Benhabib zu lesen – drückt sich im Sprechen selbst aus.176 Wenn die Menschen in dieser

Weise als sie selbst erscheinen, machen sie einen neuen Anfang, ein neues Denken und

Verstehen insofern möglich, als sie eine Weise sich auszusprechen in die Welt bringen,

die es vorher noch nie gegeben haben kann, weil es sie selbst nicht gab. Demnach ist

Handeln für Arendt die einzige Tätigkeit, in der sich die Gebürtlichkeit der Menschen

zeigt, von der bereits die Rede war. »Was den Menschen zu einem politischen Wesen

macht, ist seine Fähigkeit zu handeln; sie befähigt ihn, sich […] Unternehmungen zu-

zuwenden, die ihm nie in den Sinn hätten kommen können, wäre ihm nicht diese Gabe

zuteil geworden: etwas Neues zu beginnen.«177 Anfangen bedeutet also Handeln und

so handelnd einen Anfang in der Welt zu setzen.

In einem Gespräch betont Arendt die »aufschließende Qualität« des gesprochenen

Wortes; diese trennt sie von seinem bloß »kommunikativen Wert«: »Wir alle wachsen

mit einem gewissen ererbten Wortschatz auf. Wir müssen dann diesen Wortschatz

überprüfen.Und dies nicht nur, indemwir herausfinden,wie dieses oder jenesWort ge-

wöhnlich gebraucht wird, woraus sich eine gewisse Anzahl von Verwendungen ergibt.

Diese Verwendungsweisen sind dann legitim. Meiner Meinung nach hat ein Wort viel-

mehr eine viel engere Beziehung zu dem, was es ausdrückt oder was es ist, als nur die

Art undWeise, in der es zwischen Ihnen und mir gebraucht wird. Das heißt, Sie schau-

en nur auf den kommunikativen Wert des Wortes. Ich schaue auf die aufschließende

Qualität. Und diese aufschließende Qualität hat natürlich immer einen geschichtlichen

Hintergrund.«178 Es geht weder beim Urteilen noch beim Handeln darum, die eigene

Meinung bloß kommunizieren zu können, wie oben bereits in Bezug auf Weißpflugs

Annahme bemerkt, Urteile seien für Arendt einzig an ihrem »Kommunikations- und

Austauschprozess […] zumessen.«179 Das gesprocheneWort als Aufschließendes zu hö-

ren bedeutet, auf das Wort selbst zu hören, es zu deuten, die Deutung der je Anderen

zu hören, durch den Zwischenraum zwischen all diesen Positionen zu versuchen, dem

Wort selbst eine Stimme zu geben. Dementsprechend geht es nicht allein darum, was

174 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113.

175 Ebenda, S. 218.

176 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 99.

177 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 81.

178 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 98.

179 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 195

ein Wort für die jeweils Sprechenden meint, sondern auch – oder vor allem – darum,

was es selbst meint: nicht aber im Allgemeinen, sondern jetzt. Dieses Einzelne, das es al-

so jetzt meint, kann weder die eine noch die andere Sprechende allein schonmeinen, es

kann nicht von einer Seite gemeint und dann so überzeugend vorgebracht werden, dass

die Gegenseite irgendwann überläuft und so ein Übergewicht – oder eine Fließrichtung

– erzeugt wird. Vielmehr kann es einzig als es selbst gemeint sein im Zwischenraum,

der im Gespräch entsteht; es zeigt sich jetzt in der Betrachtung und Beurteilung durch

die Verschiedenen. Im Gespräch über diese verschiedenen Auslegungen zeigt sich dann

nicht, welche besonders überzeugend ist oder sich besonders gut mitteilen ließe – es

zeigt sich vielmehr zwischen allen Auslegungen eine andere, eine, die das absolut Ver-

schiedene meint, es vielleicht auf -sagt.

Ein handelndes Sprechen ist für Arendt nicht nur auf die Offenheit der Sprechenden,

sondern in gewissem Sinne auch auf die Offenheit des Ortes angewiesen: Es ist ein-

zig möglich in der Öffentlichkeit. Meines Erachtens geht es hier aber nicht um einen

bestimmten Ort, sondern vielmehr darum,wer dort erscheinen kann. Ein solches Spre-

chen kann nur zwischen Gleichen stattfinden, weil sich allein zwischen diesen ein Zwi-

schen auftun kann, das nicht durch Hierarchie bereits bewertet – und folglich benannt,

ausgefüllt – ist. ImPrivaten herrscht für Arendt immerUngleichheit, hier sind dieMen-

schen der Notwendigkeit unterworfen und in stetem Kampf. Inwiefern muss also das

Gespräch in der Öffentlichkeit stattfinden,wo genau lässt sich die Grenze zwischen pri-

vat und öffentlich ziehen? Sophie LoidoltsThesen zu Arendts Erscheinungsbegriff legen

die Vermutung nahe, Erscheinen wäre eine Art Selbstverständlichkeit, etwas, das ein-

tritt, sobald die Menschen ihre privaten Räume verlassen. Sie schreibt: »Arendt würde

entgegen Husserl undHeidegger sagen: ›Ich bin nicht erst in derWelt und dann erschei-

ne ich manchmal und manchmal nicht‹, sondern In-der-Welt-Sein heißt wesentlich in

dieWelt eintreten, indem ich in ihr erscheine [»appear«] und sie zu verlassen, indem ich

aus ihr verschwinde [»disappear«]. In Bezug auf das Erscheinen vor Anderen in der Welt

könnte man es so formulieren: ›Ich bin nicht erst mit Anderen und dann erscheine ich

manchmal vor ihnen undmanchmal nicht, sondernMit-Anderen-Sein heißt wesentlich

vor ihnen zu erscheinen.‹«180

Dies würde bedeuten, dass ›Welt‹, die Arendt als den Raum begreift, der zwischen

den Sprechenden entsteht, einfachhin da ist, sobald ich mich außerhalb des Priva-

ten befinde. Weiterhin geht Loidolt davon aus, dass Arendt weder eine sprachphilo-

sophische noch eine konstruktivistische Haltung gegenüber der Frage nach Realität

einnehme; vielmehr basierten Wahrnehmung, Erfahrung und Erscheinung auf sinn-

lichen Empfindungen: »Reflexion oder Auslegung kommt definitionsgemäß immer zu

spät, um die Faktizität des Realen ›erklären‹ zu können.«181 Bedeutet das also, dass die

Menschen, sobald sie in die Außenwelt treten, sobald sie rein sinnlich ihre Umgebung

wahrnehmen, als sie selbst erscheinen? Wäre dem so, schiene mir Arendts Warnung

vor einem Schwinden der Öffentlichkeit und einer Ausbreitung des Gesellschaftlichen

sinnlos; so auch die eben erwähnte Trennung zwischen Sprechen und bloßem Gerede.

180 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 75. [Übersetzung der Autorin.]

181 Ebenda, S. 72. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Vom Schweigen des Guten

Als-ich-selbst-Erscheinen, als absolut Verschiedene, ist immer nur potentiell möglich,

keinesfalls natürlich gegeben.

Die Frage ist, in welchem Verhältnis ›Realität‹ und ›Welt‹ hier zueinander stehen.

Loidolt definiert ›Welt‹ in Arendts Sinne so: »Arendt entwickelt drei miteinander ver-

bundene Begriffe von ›Welt‹, welche nicht als abgetrennte Bereiche gedacht werden sol-

len: Erstens, die ›Erscheinungswelt‹ als grundlegender Bereich der Erscheinungen, in

dem Erscheinen gleichzeitig Sein bedeutet; zweitens, die Welt der Objekte und der Ob-

jektivität, die Dingwelt; und drittens die Mitwelt oder das ›zweite Zwischen‹, das durch

unsere intersubjektiven Beziehungen entsteht und das all diese Bedeutungen in der

einen Welt, in der wir als Menschen existieren können, zusammenhält.«182 Meines Er-

achtens ist das einzige Erscheinen der Menschen, das keiner Voraussetzung bedarf, das

durch die Geburt gegebene. Loidolt weist darauf hin, dass Arendt »Erscheinung« inner-

halb ihrer Schriften unterschiedlich definiere. Während der Erscheinungsraum in Vita

activa ein Produkt menschlicher Sprache und Handlung beschreibe, sei in Vom Leben des

Geistes die Erscheinung selbst dessen ontologische Vorbedingung. Zu den letztgenann-

ten Ausführungen heißt es dann weiter, Arendt entwickle dort eine »phänomenologi-

sche Theorie des Lebens«183. Loidolt bezieht sich hier auf die folgende Stelle: »[J]ede

Spezies lebt in ihrer eigenen Welt. Doch allen mit Sinnen begabten Geschöpfen ist die

Erscheinung als solche gemeinsam: erstens eine erscheinende Welt, und zweitens die

– womöglich noch wichtigere – Tatsache, daß sie selbst erscheinende und verschwin-

dende Wesen sind, daß es vor ihrer Ankunft schon immer eine Welt gegeben hat und

nach ihrem Abtreten immer eine geben wird. Leben heißt in einerWelt leben, die schon

vor einem da war und nachher weiter da sein wird.«184 Loidolt entnimmt dem, dass es

zwei Weisen der Erscheinung gebe, von denen die weltbildende als die grundlegendere

zu begreifen sei.

Dem stimme ich insofern zu, als Arendt tatsächlich in zweifacher Weise von Er-

scheinung spricht: zum einen im Sinne eines Sich-in-die-Welt-Bringens, das bedeutet,

den Anderen als Selbst zu erscheinen – dies ist nur in der Pluralität möglich –, zum

anderen im Sinne eines In-die-Welt-Kommens, das jedes Geborensein an sich bedeu-

tet. In diesem singulären Erscheinen zeigt sich bereits die absolute Verschiedenheit

der je Geborenen und so ist immer auch die Möglichkeit geboren, als ein Jemand zu

erscheinen. In diesem Sinne heißt es bei Arendt, dass Geborenwerden ein Erscheinen,

182 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 93. [Übersetzung der Autorin.]

183 Ebenda [Übersetzung der Autorin.]; vgl. außerdem: ebenda, S. 102.

184 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 30.

In der englischen Fassung heißt es: »[E]very animal species lives in a world of its own. Still, all sen-

se-endowed creatures have appearance as such in common, first an appearing world and second,

and perhaps even more important, the fact that they themselves are appearing and disappearing

creatures, that there always was a world before their arrival and there always will be a world af-

ter their departure. To be alive means to live in a world that preceded one’s own arrival and will

survive one’s own departure. On this level of sheer being alive, appearance and disappearance, as

they follow upon each other, are the primordial events, which as such mark out time, the time

span between birth and death.« (Hannah Arendt: The Life of the Mind. Vol. 1: Thinking. New York

1977, S. 20; zitiert nach: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political

Intersubjectivity. London/New York 2018, S. 102.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 197

Sterben ein Verschwinden – appear/dis-appear – bedeutet. In der Gebürtlichkeit an

sich ist angelegt, dass der Mensch sich durch eine zweite Geburt in die Welt bringen

kann, indem er als ein Jemand – als er selbst – erscheint. In dieserWeise erscheinen und

so zugleich einen Erscheinungsraum schaffen ist also nicht konsekutiv, sondern immer

konditional zu denken. In Vita activa schreibt Arendt, ein Erscheinungsraum bilde sich

überall dort, »wo Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen«. Dieser

Raum überdaure niemals »die Aktualität der Vorgänge, in denen er entstand« und löse

sich nicht erst dann auf, »wenn die Menschen verschwunden sind […], sondern bereits,

wenn die Tätigkeiten […] verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind. Er liegt in

jeder Ansammlung von Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell; er ist in ihr we-

der notwendigerweise aktualisiert, noch für immer oder auch nur für eine bestimmte

Zeitspanne gesichert.«185 Potentialität liegt demnach in jedem Schritt in die Öffent-

lichkeit – wer da aber schreitet, wohin er geht, und was er dort tut, ist ausschlaggebend

und nicht natürlicherweise gegeben. Es ist entscheidend, ob dort eine Einzelne spricht,

wovon gesprochen wird – daher die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Poli-

tischen – und auch, wo das Sprechen stattfindet – daher die Trennung zwischen dem

privaten und dem öffentlichen Raum.

Sowohl die Pluralität als auch das Handeln sind also maßgeblich von dem Bestehen

einer Öffentlichkeit abhängig. Nur in der Öffentlichkeit besteht die Möglichkeit, ge-

meinsam handelnd einen Anfang zu setzen. Öffentlichkeit ist aber nicht – wie bereits

angesprochen – einfach der Ort, der nicht den privaten, den häuslichen Bereich meint,

ein Draußen im Gegensatz zum Drinnen; Öffentlichkeit ist der Raum, der zwischen

den Menschen sich bildet, die sich als Gleiche im Gespräch begegnen. Das im Priva-

ten Gedachte wird in der Öffentlichkeit wirklich dadurch, dass es dort mit Anderen

besprochen und so hinterfragt und von verschiedenen Standpunkten aus betrachtet

wird. Seyla Benhabib geht davon aus, dass in Zeiten von »totalitären Regimen […] die

Öffentlichkeit, so paradox das klingen mag, sehr oft in die Privatsphäre ab[wandert].

Die öffentliche Welt wird nun in Kirchen und Gemeindesitzungen angesiedelt, wird in

die Wohnzimmer von Privatleuten, in halböffentliche Treffen von Künstlern und In-

tellektuellen, in politische Kabaretts verlegt.«186 Auch Sophie Loidolt hält es für mög-

lich, dass Handeln und Sprechen im Privaten stattfinden: »Arbeitende und herstellende

Menschen verstehen sich […] immer schon als Menschen unter Menschen, also inmit-

ten der Pluralität.«187 Dies aber würde bedeuten, dass Pluralität automatisch entstün-

de, sobald es Vielheit gibt und das ist in Arendts Sinne zurückzuweisen. Loidolt sagt an

späterer Stelle selbst, dass Pluralität nicht »einfach ›da‹ oder vorhanden sei«188, den-

noch scheint es mir falsch, von einem grundlegenden Selbstverständnis der Pluralität

zu sprechen, weil es um ein Bewusstsein dessen, dass wir »Menschen unter Menschen«

in diesem gattungsmäßigen Sinne sind, hier nicht gehen kann: Von Pluralität kannman

kein Verständnis haben, weil sie nicht einfach ein Zustand ist – wie eben an Arendts

185 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251. [Hervorhebung der Autorin.]

186 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 206f.

187 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 119. [Übersetzung der Autorin.]

188 Ebenda, S. 175. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Vom Schweigen des Guten

Ausführungen zum zoon politikon gezeigt wurde –, sondern eine Möglichkeit, die nur

im Moment ihrer Verwirklichung ernsthaft denkbar wird.

Damit die Masse sich als Gemeinschaft erkennt und sowohl je Einzelne in die Welt

als auch die Zwischen-Welt als solche erst hervorbringt, muss sie sich im Gespräch erst

wandeln. Aus diesem Grund muss meines Erachtens ebenso Jaeggis Verständnis der

auf dem gemeinsamen Gespräch gegründeten Zwischenwelt zurückgewiesen werden.

In Welt und Person heißt es: »Ich kann gar nicht feststellen, ob ich mit jemandem eine

Welt gemeinsam habe, wenn ich nicht mit ihm spreche bzw. mich irgendwie – sei es

durch Gesten – verständige. Die bloße Anwesenheit am selben Ort ist kein ausreichen-

des Indiz dafür. […] Daß wir eine Welt miteinander teilen, stellen wir dadurch fest, daß

wir uns – auf welche Weise auch immer – über sie verständigen. Wir tauschen Beob-

achtungen aus, […] wir charakterisieren und bewerten gemeinsam, was wir sehen. Wir

erschaffen eine gemeinsameWelt, indem wir sie mit Bedeutungen ›aufladen‹.«189 Mei-

nem Verständnis nach kann es nicht darum gehen, sich »irgendwie«, »auf welcheWeise

auch immer« zu verständigen, es geht nicht einzig um die Öffentlichkeit des Gesprächs,

sondern sowohl um das Wer der Sprechenden – deshalb die Betonung der ›absoluten Ver-

schiedenheit‹–, dasWie der Frage – deshalb die Betonung des ›Politischen‹– und dasWo, das

sich im Gespräch gründet – deshalb die Betonung der ›Öffentlichkeit‹.

Wäre die Pluralität einfach eine Vielheit, wäre die Rede von einer absoluten Ver-

schiedenheit unnötig und mit ihr die Geburt des Selbst, die nicht das einfache Gebo-

rensein meint. Loidolt stellt an späterer Stelle die These auf, dass »›die Öffentlichkeit‹

oder ›das Private‹ eine neue, eigenständige Logik, nämlich diejenige von Sichtbarkeit,

einleiten«190. Mir scheint es richtig, dass es nicht darum gehen kann, einen bestimm-

ten Ort – so zum Beispiel den Marktplatz – als politisch zu kennzeichnen, wohingegen

Orte, die uns als privat gelten, grundsätzlich aus diesem Raum auszuschließen wären.

Sichtbarkeit wäre somit ein richtiger Ansatz, um eine Unterscheidung vorzunehmen:

Ein Ort kann dann als politisch gelten, wenn er es ermöglicht, dass die Einzelnen sich

im Sprechen zur Erscheinung bringen, und dies können sie überall dort, wo ein Ge-

spräch möglich ist, das in Offenheit und Ziellosigkeit solche Fragen bespricht, die alle

betreffen. Es geht also nicht um die Möglichkeit, von irgendjemandem an irgendei-

nem Ort gesehen zu werden, sondern um die Erscheinung der absolut Verschiedenen.

Die Öffentlichkeit ist der Ort des Hellerleuchteten, hier erscheinen die Dinge nicht nur

im schwachen Licht der eigenen Meinung, sondern unter den strahlenden Flutern der

Gemeinschaft, der Vielseitigkeit. In dieser Weise spricht Jerome Kohn von seinen Ge-

sprächen mit Arendt: Nie sei es um den Ort gegangen, an dem das Gespräch stattfand,

sondern vielmehr um den Ort, der durch das Gespräch entstand: Ein offener Ort, der

verschiedene Sichtweisen zulasse und fordere und der aus einem ständigen »Weiter-

denken« bestehe. So sieht Kohn in Arendts Schriften »eine Ähnlichkeit zu den späten

Arbeiten von Cézanne«: »Wenn er aus seinen vielfältigen Wahrnehmungen eines ein-

zelnen Baumes oder Felsens ein Bild macht, lässt Cézanne die Betrachter unmittelbar

am Prozess des Malens – den er mit dem Denken verglich – teilhaben und öffnet ih-

nen auf diese Weise die Augen für seine verblüffende Sichtweise der überwältigenden

189 Rahel Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 62.

190 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 133. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 199

Mannigfaltigkeit dessen, was in der Wirklichkeit existiert. Auch wenn Schreiben und

Malen Tätigkeiten sind, die eine öffentliche Welt herstellen, kamen Hannah Arendts

sprühender Geist und die Geschwindigkeit, mit der sie jedes Thema aus unterschied-

lichen Perspektiven bedachte, auch in privaten Gesprächen zum Ausdruck. Der sprin-

gende Punkt an Konversationen mit Arendt war nicht, Resultate zu erzielen oder zu

Schlussfolgerungen zu gelangen, sondern weiterzusprechen.«191

Als Gegensatz zu diesem hellerleuchteten Ort, an dem die Sprechenden als sie selbst

in Erscheinung treten können, kommt dem Privaten und auf das Eigene beschränk-

ten Raum eine ebenso wichtige Bedeutung zu. Er ist nötig, damit die Menschen sich

zurückziehen und verbergen können, da niemand sich »dauernd in ihm [sc. der öffent-

liche Raum] aufhalten [kann], weil das überhelle Licht des Öffentlichen die Verborgen-

heit vernichtet, welche das Leben der Sterblichen, wie alles Lebendige, gerade für sein

Lebendigsein braucht«192. Im Hinblick auf unsere Gegenwart ist die Betonung des Pri-

vaten insofern wichtig, als dieses heute – obwohl es zugleich die Öffentlichkeit in ihrer

Fixierung auf Privatinteressen ganz eingenommen zu haben scheint – aufs Stärkste

bedroht ist. Soziale Medien ziehen das Private ins Überhelle und nehmen ihm so den

Schutz des dunklen Raums, der ein Unerkanntsein möglich macht. Es war im Kapitel

zumDenken bereits davon die Rede, dass einMensch, der sich »ständig in der Sichtbar-

keit hält«, die »Fähigkeit verliert, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt

aufzusteigen«, da er »die Dunkelheit und Verborgenheit ein[büße], die dem Leben in

einem sehr realen, nicht-subjektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben«193.

Obwohl demnach der Schutz des Privaten als grundlegend gelten muss, um Politik

in Arendts Sinne zuzulassen, ist es unmöglich, in diesem Raum Politik selbst zu grün-

den. Ein wirkliches Erscheinen des »Wer-einer-ist« kann es hier nicht geben, da dort

nicht die Freiheit herrscht, sondern die Unterworfenheit unter die Lebensnotwendig-

keiten. Ziehen die Menschen sich also ganz in diese Sphäre zurück, können sie nicht als

absolut Verschiedene in Erscheinung treten und sind so unfähig, einen neuen Anfang

zu stiften. Denn zwischen bloß Verschiedenen bildet sich kein Raum, Gleichheit ist im-

mer auch Einheit. Insofern braucht der »Rückzug aus der Welt […] den Menschen nicht

zu schaden. […] Nur tritt mit einem jeden solchen Rückzug ein beinahe nachweisbarer

Weltverlust ein; was verloren geht, ist der spezifische und meist unersetzliche Zwi-

schenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und seinen Mitmenschen ge-

bildet hätte.«194Was im Privaten verloren gehenmuss, ist dieWirklichkeit: »Menschlich

und politisch gesprochen sind Wirklichkeit und Erscheinung dasselbe, und ein Leben,

das sich, außerhalb des Raumes, in dem allein es in Erscheinung treten kann, vollzieht,

191 Jerome Kohn [2005]: Die geistsprühende Hannah Arendt. Erinnerungen. Übers. v. Thomas Wild/

Wolfgang Heurer. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005),

S. 19.

192 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 250.

193 Ebenda, S. 87.

194 Hannah Arendt [1959]: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede über Lessing. München 1960,

S. 6f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Vom Schweigen des Guten

ermangelt nicht des Lebensgefühls, wohl aber des Wirklichkeitsgefühls, das dem Men-

schen nur dort ersteht, wo dieWirklichkeit derWelt durch die Gegenwart einer Mitwelt

garantiert ist, in der eine und dieselbe Welt in den verschiedensten Perspektiven er-

scheint.«195 Wird das Private aber für das Politische gehalten, ist die Gefahr groß, dass

dieses sodann für das Wirkliche gehalten wird. Dort aber herrscht nicht Gleichheit als

Voraussetzung für absolute Verschiedenheit, sondern eine Gleichheit, die nur der Ver-

gleichbarkeit dienen soll. Doch auch in der Öffentlichkeit ist Gleichheit alles andere als

selbstverständlich.Hier zeigt sich das Handeln als ein auf das Herstellen Angewiesenes:

Es bedarf eines politischen Raumes, der qua Gesetz Gleichheit garantiert. »Die Gesetze

waren […] nicht Erzeugnisse des Handelns, sondern Produkte des Herstellens wie die

Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre physische Identität bestimmten, auch.

Bevor das Handeln überhaupt beginnen konnte, mußte ein begrenzter Raum fertig-

und sichergestellt werden, innerhalb dessen die Handelnden dann in Erscheinung tre-

ten konnten, der Raum des öffentlichen Bereichs der Polis, dessen innere Struktur das

Gesetz war; der Gesetzgeber und der Architekt gehörten in die gleiche Berufskatego-

rie.«196 Mit dem Hergestellten als Grund für das Gespräch werde ich mich im letzten

Kapitel noch einmal beschäftigen.

Diese Gesetze aber bringen – wenn sie auch als Voraussetzung gelten müssen – noch

keine Öffentlichkeit hervor. Von einem »Erscheinungsraum« kann erst die Rede sein,

wenn dort »Menschen handelnd und sprechendmiteinander umgehen« und ihn »unter-

scheidet von anderen Räumen, die wir durch Eingrenzung aller Art herstellen können,

daß er die Aktualität der Vorgänge, in denen er entstand, nicht überdauert, sondern

verschwindet, sich gleichsam in nichts auflöst, und zwar nicht erst, wenn die Men-

schen verschwunden sind […], sondern bereits, wenn die Tätigkeiten, in denen er ent-

stand, verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind«197. Das Erscheinen dieses

Raums ist also auf die Handlung insofern angewiesen, als er nicht bestehen kann, son-

dern nur im Moment der Handlung selbst entsteht, um dann mit ihr auch wieder zu

vergehen. Diesen Raum sieht Arendt in den modernen Gesellschaften schwinden und

gibt für diesen Verlust zwei Gründe an: zum einen die Vergesellschaftung des Öffent-

lichen, die sich darin zeigt, dass das Politische nur noch als Lösung sozialer Probleme

gedacht wird; dieser Umstand wurde weiter oben eingehend besprochen. Zum anderen

nennt sie den Aufstieg der Massengesellschaft und die daraus resultierende Selbst- und

Weltentfremdung des modernen Menschen – auch davon war bereits die Rede. In die-

sen vermassten Gesellschaften wurde Politik durch bürokratische Verwaltung ersetzt,

Handeln durch Verhalten, die Arbeit wurde in den öffentlichen Raum verschoben und

der Sinn von Politik ist nicht mehr Freiheit, sondern Selbsterhaltung.198 In den mo-

dernen Gemeinschaften hat sich – so Rainer Forst – eine »Sphäre der ›Gesellschaft‹«199

195 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251.

196 Ebenda, S. 244.

197 Ebenda, S. 251.

198 Vgl. Maike Weißpflug/Jürgen Förster [2011]: The Human Condition, S. 64.

199 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung. Zur Aktualität der politischen Theorie

Hannah Arendts. In: Heinrich Böll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktuali-

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 201

gebildet, die die frühere Aufteilung des Staates in polis und oikos, also den Stadtstaat

und die Hausgemeinschaft, den öffentlichen und den privaten Bereich ersetzt. Dass

diese Trennung aufgelöst worden ist, halte Arendt für fatal, denn der Einzug des Pri-

vaten in den politischen Bereich hat nicht nur die Aufteilung verschoben, sondern das

Politische fast vollkommen verdrängt. »In der nivellierten Arbeits- und Massengesell-

schaft gibt es keinen politischen Raum mehr […]; es herrscht vielmehr das ›Niemand‹

des sozialen Interesses, bürokratisch verwaltet. Ergebnis ist wiederum eine politische

Weltlosigkeit, sozusagen die verwaltete Nicht-Welt.«200 Der private Bereich des oikos

enthielt das Herrschen und das Beherrschtwerden. Dort war eine natürliche Ungleich-

heit anzutreffen, die Naturnotwendigkeiten geschahen im Privaten und die lebenser-

haltende Arbeit wurde dort verrichtet. Der öffentliche Bereich hingegen war ein vor der

Herrschaft – im Sinne der Ungleichheit – geschützter Raum. Dort ging es um Rech-

te und um Freiheit. Es war ein Dasein von Gleichen unter Gleichen, in dem es keine

Gewalt und keinen Zwang gab.201

Um aber nicht nur so die Verschiedenheit der Menschen zu schützen, sondern auch

ihre Absolutheit zu bewahren, mussten – wie ausführlich erläutert worden ist – soziale

Fragen aus diesemBereich ferngehalten werden.Weiterhin geht Arendt davon aus, dass

die Aufhebung einer strikten Trennung zur Entstehung totalitärer Systeme führe. Die

Aufhebung der Grenze verkenne den Sinn des Politischen; dieser liege im Zusammen-

sein der Verschiedenen. Die Vorstellung, dass die Menschen einer Nation eine große

Familie seien, verwischt diese Verschiedenheit und »bereitet den Boden […] für völki-

sches Denken, Identitätsdenken, totalitäres Denken, Gleichschaltung, Aussortierung,

Säuberung. Ein in die Politik getragenes Familienprinzip mit seiner Pluralitätsfeind-

lichkeit nach innen und seiner Gleichheitsfeindlichkeit nach außen negiert mit dem

Argument der Blutsbande und gemeinsamen Herkunft, der völkischen Verbundenheit

und natürlich-homogenenNation die Pluralität undGleichheit allerMenschen.«202 Das

»Sich-Verhalten«203, das Arendt der Handlung gegenüberstellt und der vermassten Ge-

sellschaft zurechnet,meint für sie ein Tätigsein, das absolut kalkulierbar ist und gerade

das absolut Verschiedene der Menschen zu verdecken sucht. »An seine Stelle [sc. die

des Handelns] ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die

Gesellschaft von allen ihren Gliedern erwartet und für welches sie zahllose Regeln vor-

schreibt, die alle darauf hinauslaufen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie

gesellschaftsfähig zu machen, und spontanes Handeln wie hervorragende Leistungen

zu verhindern.«204 Solches Verhalten ist immer an eine soziale Rolle geknüpft: man

verhält sich als Angestellte, als Mutter, als Akademikerin; es ist das Einfügen in eine

Form, das alles Eigene hinter sich lassen muss. Das Selbst, das »Wer-einer-ist«, bleibt

tät? Berlin 2007, S. 233. (Im Folgenden zitiert als: Rainer Forst: Republikanismus der Furcht und der

Rettung.)

200 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung, S. 233.

201 Vgl. Christina Thürmer-Rohr [2011]: Öffentlichkeit/Privatheit. In: Wolfgang Heurer/Bernd Heiter/

Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 302.

202 Ebenda, S. 303.

203 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

204 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Vom Schweigen des Guten

dabei immer hinter der sozialen Maske verborgen und ist alsdann innerhalb der Masse

sich verhaltender Individuen nicht mehr auszumachen.

Die Voraussetzung für menschliches Handeln, das gemeinsame Urteilen, das grund-

sätzliche Fragen aus verschiedenen Perspektiven betrachtet und sie in einerWeise stellt,

die sich diesen wirklich öffnet und zuhört, scheint mir nicht zu den politischen Idealen

unserer Zeit zu gehören. Dies zeigt sich unter anderem in der Programmierung der So-

zialen Medien, sind diese doch darauf ausgerichtet, der eigenen Meinung Rückhalt zu

geben, oder auch: sie aus der Frage herauszuzerren. Diese Programme erkennen zum

Beispiel durch wiederholte Sucheingaben Vorlieben für bestimmte Themen und Sei-

ten, auf denen bestimmte Haltungen vertreten werden und schlagen dementsprechend

beim nächsten Öffnen Seiten vor, die diesen ähnlich sind. So wird die eigene Meinung

ständig bestärkt und beschränkt und ein Ort geschaffen, an dem sie wachsen kann, oh-

ne dass sie je hinterfragt würde; dabei spielt sich all das in einem allem Anschein nach

öffentlichen Raum ab, dem Internet, jenem Ort, der allen offensteht, in dem sich die

Meinungen aller zu begegnen scheinen. Das Täuschende an dieser Art der begrenzten

Nachrichtenvermittlung und des umzäunten Gesprächs liegt meines Erachtens darin,

dass die so Sprechenden eben die Grenzen nicht nur nicht wahrnehmen, sondern sich

vielmehr in einem grenzenlosen Raum zu befinden meinen, in den unendlichen Wei-

ten eines weltweiten Netzes.205 Durch die beschriebenen Suchfunktionen aber sind die

Anderen denkbar wenig anders, da ja nur solche ›anderen Meinungen‹ angezeigt wer-

den, die die eigene Antwort nicht ins Wanken bringen und sie also kaum in eine Frage

verwandeln können. Wenn wir dann aber doch einmal auf wirklich andere Meinungen

stoßen, erscheinen diese so anders, dass es uns kaum mehr möglich ist, uns mit ih-

nen zu befassen: So wird die Andere zum Feind und der Unterschied zur »Frontlinie«.

Es gibt nur noch die eine eigene Richtung, in die es die Einzelnen durch ausgewählte

205 Kathrin Morgenstern weist auf die grundsätzlichen Möglichkeiten hin, die in solcher Vernetzung

liegen. Sie führt Arendts Briefwechsel an, die bewirkten, dass sich »Handlungsräume […] auf die

transatlantische Ebene ausdehnten« und außerdem dazu führten, dass »eine tatsächliche körper-

liche Ko-Präsenz in einem Raum« nicht mehr notwendig war. Dafür könnten heute auch die vir-

tuellen Räume sorgen, und so scheint Morgenstern die »Verbindung zu digitalen und virtuellen

Formen der Kommunikation und des storytelling augenfällig«. Dementsprechend spreche »aus

Arendts Theorie heraus […] nichts dagegen, sich solche virtuell und global erweiterten Versamm-

lungsorte vorzustellen – solange es noch eine Pluralität an Geschichten und Kanälen gibt. Das

Netz der Geschichten erfährt dann eine deutliche Erweiterung.« (Kathrin Morgenstern [2019]: ›Ei-
ne r wird im m e r b le ib e n u,m d ie Ge schichte zu e rzähle n‹, S..1.4  1 ) .
Ginge es in diesem Netz tatsächlich darum, einen Zwischenraum entstehen zu lassen, gemeinsa-

me Fragen zu durchdenken und von ganz anderen Standpunkten aus zu betrachten, könnte dies

tatsächlich als Ausweitung angesehen werden. Die Erfahrungen, die wir mit diesem Netz bereits

gemacht haben, scheinen mir solche Deutung aber nicht nahezulegen, vielmehr ist zu vermuten,

dass die Vermassung hier nur weiter fortschreitet. In diesem Sinne halte ich es für unangemessen,

hier eine Verbindung zu Arendts »storytelling« zu ziehen. Solche Vernetzung kann zwar politisch

durchaus wirksam sein, nicht aber durch die Erweiterung der Gesprächsräume, sondern dadurch,

dass Menschen mit derselben Perspektive sich finden und zu einer Gruppe verschmelzen können,

um zielführend tätig zu werden. So haben die Sozialen Medien zum Beispiel eine entscheidende

Rolle für dieMobilisierung undWirkkraft der Proteste während des Arabischen Frühlings gespielt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 203

Nachrichten umso heftiger treibt. Von einer Suche nach Pluralität, nach verschiedenen

Ansichten einer Sache kann hier dagegen nicht die Rede sein.

In diesemKlima einer Unerschütterlichkeit der eigenenMeinung ist Raum geschaf-

fen für all jene Parteien, die mit ihren einfachen Antworten und Selbstverständlichkei-

ten in diesen Chor bloß noch einzustimmen brauchen. Zugleich wird diese Situation,

die dringend des Urteils – nicht des Ab-urteils, sondern der Auseinandersetzung – be-

dürfte, oftmals nicht in ihren Hintergründen hinterfragt; stattdessen werden die An-

deren bloß als Andere, bald als Feinde, bald als Geisteskranke, abgetan. Die Reaktion

auf den neuerlichen Aufstieg populistischer Parteien scheint mir dies zu bezeugen: Fas-

sungslosigkeit, und dann: Abgrenzung, abschließende Bezeichnung, Verweigerung ei-

nes ernsten Urteils. Solche Verweigerung des Bedenkens aber macht Handlung unmög-

lich, belässt die Meinungsträger in ihrem Schlummer. Die zunehmenden Wahlerfolge

rechter Parteien aber sollten in die Frage treiben, sollten dazu führen, zu hinterfragen,

was zu diesen Entwicklungen geführt hat. Die Demokratie macht es sich zur Aufga-

be – innerhalb bestimmter gesetzlicher Grenzen – jedem Mitglied zuzuhören, jedem

das Recht auf seine eigene Stimme zu verbürgen. Wenn alles wirklich Andere aber als

Abnormales und Un-menschliches abgestempelt wird, verliert es immer sogleich das

Recht, überhaupt noch diskutiert zu werden. So werden gerade diejenigen Fragen, die

für die Gemeinschaft am relevantesten sind, einfach aus ihr ausgeschlossen.

Was sowohl die Zugehörigkeit zu einer solchen Gruppe als auch die Abgrenzung

von ihr bieten kann, ist Identität. Die Menschen identifizieren sich mit oder gegen sie,

um jemand zu sein.Was lange Zeit Religionen und Nationen geleistet haben, fällt heute

weg und hinterlässt eine Lücke, die sogleich gefüllt sein will. Die Suche geht also nach

solchen Zugehörigkeiten, die gerade nicht hinterfragen und plural sind, sondern Ein-

heit stiften. In einemGespräch sagt Arendt, dass sie »ganz sicher« sei, »daß diese ganze

totalitäre Katastrophe nicht eingetreten wäre, wenn die Leute noch an Gott oder viel-

mehr an die Hölle geglaubt hätten, das heißt, wenn es noch letzte Prinzipien gegeben

hätte«206. Die selbstverständlichen Regeln hätten also einen Rahmen bieten können,

der den Einschluss in diese neue Bewegung verhindert hätte. Zugleich aber konnte es

ein solch totales System nur geben, weil es in die Fußstapfen solcher Selbstverständ-

lichkeiten hat treten können.

Der Versuch der Einheitsstiftung geschieht sowohl in linken als auch in rechten poli-

tischen Bewegungen, wenn auch der Unterschied grundlegend ist: Wo rechte Gruppen

niemals wirklich fragen »Wer ist das Volk?« – die Antwort ist klar: es sind die Weißen,

206 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 88. Weiter heißt es dort,

dass »diejenigen, die noch sehr fest an die sogenannten alten Werte glaubten, am ehesten bereit

waren, ihre altenWerte gegen eine neueWertordnung auszutauschen, vorausgesetzt,man gab ih-

nen eine. Und ich fürchte mich davor, weil ich glaube, daß in demMoment, in dem Sie jemandem

eine neue Wertordnung – oder jenes berühmte »Geländer« – geben, dieses sofort ausgetauscht

werden kann.« (Ebenda.) Gerade der Zusammenbruch der Selbstverständlichkeiten ist es, der ei-

nen Neuanfang ermöglicht: »Wegen dieser Begebenheiten [sc. der Zusammenbruch der Werte]

beginnen wir mit dem Fragen.« (Ebenda.) Dieses Fragen kann sich aber nur dort ergeben, wo die

Lücke offengehalten wird und niemals dort, wo sie mit neuen unabänderlichen Überzeugungen

ausgefüllt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Vom Schweigen des Guten

Einheimischen, die Volksgemeinschaft – stellen linke Bewegungen diese Frage – solan-

ge sie tatsächlich linke Politik wollen – meines Erachtens wirklich. Durch solche Grup-

pen, die die Einzelnen vereinnahmen, können diese nicht mehr gesehen werden: Alles

andere ist feindlich, auch die in gleicher Weise Unterdrückten. Solche, die eigentlich in

den gemeinsamen Dialog miteinbezogen werden sollten, werden ausgegrenzt, einfach

um der Grenze willen: Geflüchtete von Sozialhilfeempfängern, Alte von Jungen. Die

Identifizierung mit diesen Gruppen kann nicht mehr auf gemeinsamem Gespräch und

Urteil gründen und so scheint es nur konsequent, Mouffes bereits erwähnte Schluss-

folgerung zu ziehen: Auch die linken Bewegungen müssen populistisch werden, auch

sie müssen das Urteil durch die Emotion ersetzen. Wenn sich die umgebende Welt zu

schnell, zu unüberschaubar verändert, zu groß und unübersichtlich wirkt, müssen die

Antworten umso einfacher werden. Arendt schreibt in diesem Sinne: »Da es den Men-

schen schwer fällt – und diesmit Recht –,mit etwas zu leben, das ihnen den Atem raubt

und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der offensichtlichen Versuchung nachgege-

ben, ihre Sprachlosigkeit in alle möglichen auf der Hand liegende Sprachgebilde, die,

immer natürlich unangemessen, gefühlsmäßige Erregung ausdrücken, zu übertragen.

Die Folge ist, daß heute die ganze Geschichte gewöhnlichmit Begriffen der Gefühlswelt,

die als solche nicht unbedingt kitschig sein müssen, erzählt wird, um sie zu sentimen-

talisieren und zu verkitschen. […] Die ganze Atmosphäre, in der die Dinge heutzutage

diskutiert werden, ist mit Gefühlen, oft nicht gerade großen Formats, aufgeladen, und

wer immer diese Fragen anspricht, muß damit rechnen, wenn überhaupt noch mög-

lich, auf ein Niveau heruntergezogen zu werden, auf dem ernsthaft nicht mehr disku-

tiert werden kann.«207 In der Sprachlosigkeit herrscht keine Stille. Die Sprachlosigkeit

ist laut, das Gerede schreit. Wenn niemand mehr sprechen kann, kann es auch keine

absolut Verschiedenen mehr geben, und so kann die Verkitschung Einheit zu stiften

vortäuschen, wo es schon längst nichts mehr gibt als Masse.

Solche Masse aber ist dann keine plurale Gemeinschaft, sondern – in der Unter-

scheidung Sophie Loidolts – ein Kollektiv. Loidolt spricht davon, dass Arendts Plurali-

tät, die sie als »aktualisierte«, als nur in ihrer Erneuerung Seiende begreift, eines »Wir«

bedarf; dieses könne weder allein noch gegen die Anderen realisiert werden. In die-

sem »Wir« nun zeige sich die Vielheit einer jeden Einzelnen, gleichzeitig aber müsse

jedem einzelnen »Ich« die Möglichkeit zur Entfaltung gegeben werden. Dementspre-

chend schlägt Loidolt vor, von »Intersubjektivität« und nicht einfach von »kollektiven

Formen« zu sprechen.208 Diese Unterscheidung ist für die Auseinandersetzung mit

Arendts Begriff der Pluralität grundlegend: Durch die Betonung der Pluralität soll nicht

bloß hervorgehobenwerden, dass dieMenschen sozialeWesen sind209 – in der erwähn-

207 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 19.

208 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 154f. Loidolt spricht hier in Anlehnung an

Husserl von Intersubjektivität. In ihrem Buch geht sie den phänomenologischen Spuren nach, die

in Arendts Denken zu Husserl und Heidegger führen. Siehe u.a. »[W]ir werden noch sehen, inwie-

fern Husserls Intersubjektivität und Heideggers Mit-Sein zweifelsfrei als ›Wegbereiter‹ für den

Entwurf von Pluralität verstanden werden können.« (Ebenda, S. 161f.) [Übersetzung der Autorin.]

209 Auch Sophie Loidolt betont diesen Punkt: »Mit ›Pluralität‹ meint Arendt weder eine bloß quanti-

tative Vielzahl noch eine quantitative oder qualitative Vielfalt innerhalb einer Vielzahl, die zum

Beispiel durch einzigartige genetische Codes, verschiedene Sozialisierungsprozesse oder multi-

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 205

ten anthropologischen Bestimmung als zoon politikon – vielmehr soll damit auf die

Existenz von etwas hingewiesen werden, das über alles Faktische hinausgeht, etwas,

das durch jeden einzelnen Menschen immer wieder absolut neu ist. Pluralität ist das

gemeinsame Gespräch der absolut Verschiedenen, es ist ein Zusammensein, das auf

den Einzelnen in diesem Zusammensein Erscheinenden beruht, das es nur dann geben

kann, wenn die Sprechenden sich selbst zeigen, wenn sie als sie selbst sprechen; nur dann,

wenn sie den je Anderen zuhören und diese so erkennen. Jedes Einfassen in ein Kollek-

tiv aber vernichtet genau dies, muss die Einzelnen vereinen, um sein Ziel erreichen zu

können.

Diese Vereindeutigung der Vielen bringt Arendt in einer Eintragung aus dem Denk-

tagebuch mit der Vielheit der Sprachen in Zusammenhang: »Pluralität der Sprachen:

Gäbe es nur eine Sprache, so wären wir vielleicht des Wesens der Dinge sicher. […]

Dadurch, dass der Gegenstand, der für das tragende Präsentieren von Dingen da ist,

sowohl Tisch wie ›table‹ heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-

sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht. Nicht die Sinne und die

in ihnen liegenden Täuschungsmöglichkeiten machen die Welt unsicher, auch nicht

einmal die ausgedachte Möglichkeit oder erlebte Panik, dass alles nur ein Traum sein

könnte, sondern die Vieldeutigkeit, diemit der Sprache und vor allemmit den Sprachen

gegeben ist. Innerhalb einer homogenen Menschengemeinschaft wird das Wesen des

Tisches durch dasWort Tisch vereindeutigt, um doch gleich an der Grenze der Gemein-

schaft ins Schwanken zu geraten. […] Daher der Unsinn der Weltsprache – gegen die

›condition humain‹, die künstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen.«210

Sich in Bewegungen zu integrieren, die eine gemeinsame Identität schaffen und das je

Eigene verschlucken und zum Verschwinden bringen, heißt, dem Urteil ein Ende set-

zen, heißt, die menschliche Fähigkeit des Neuanfangs abzuschaffen. Hannah Arendts

Verständnis des Guten bedeutet aber gerade dies: Es in der Frage erscheinen lassen, das

gemeinsame Gespräch, nicht Identität im Allgemeinen suchen, sondern das je Einzelne

erkennen und so den Anfang ermöglichen. Es heißt, nicht die Antwort zu kennen und

nicht durch Verkitschung in einen Strom sich mitreißen zu lassen, nein: »Die Frage ist

gerade, wie man das Schwimmen im Strom überhaupt vermeiden kann.«211

Was hat sich also bis hierhin in der Frage nach dem Guten gezeigt? Zunächst, dass

im Denken der Keim, die Voraussetzung des Urteilens liegt. Es ist folglich die Gedan-

kenlosigkeit des Bösen, die dann auch das Urteilen verwehrt – die in den »Unwillen

[führt], sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«212. Um dieser Willen-

losigkeit einen Willen entgegenzustellen, bedürfen die Menschen sowohl des Denkens

als auch des gemeinsamen Sprechens über das Gedachte – des Urteilens. Die Frage

kulturelle ›Diversität‹« erreicht werden könnten.« (Ebenda, S. 175.) [Übersetzung der Autorin.] Vgl.

außerdem: »Pluralität ist […] mehr als ein Fakt – sie ist eine Aktualisierung und nur als solche kann

sie als Bedingung fungieren.« (Sophie Loidolt:Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In:

Thomas Szanto and Dermot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ›We‹.

London/New York 2016, S. 43.) [Übersetzung der Autorin.]

210 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.

211 Ebenda, S. 45.

212 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Vom Schweigen des Guten

nach demUrteilen bringt der Frage nach demGuten in diesem Sinne ein weiteres Stück

näher.

Urteilen scheint zunächst zwei möglichen Ergebnissen zu dienen: Eine der Urteilspar-

teien wird von der anderen Seite überzeugt und wechselt alsdann die Seiten. Hier gilt

es, das eine Richtige ausmehrerenMöglichkeiten zu wählen, entweder die Anderen von

dem eigens Bezeugten zu über-zeugen oder ihre Zeugenschaft als verlässlich anzuer-

kennen. Das Urteilen wird hier als Mittel gesetzt, um die eigene Meinung durchzuset-

zen und ein Ziel zu erreichen; in dieserWeisemuss vomUrteilen gedacht werden,wenn

es einer sozialen Frage dienlich sein soll. Arendt geht es in ihrem Verständnis aber um

etwas anderes: Zunächst halte ich es für entscheidend, Arendts Beschreibung des Ur-

teilens – andere Perspektiven einzunehmen, »ohne die eigene Identität aufzugeben«213

– genauestens zu bedenken. Ihre Absicht liegt an dieser Stelle meines Erachtens darin,

sich von einer anmaßenden Einfühlung abzugrenzen und klarzumachen, dass es nicht

um ein individuelles, miteinzubeziehendes Gefühl geht, sondern um die Frage an sich,

die bedacht und beurteilt werden muss. Eine Einfühlung könnte bedeuten, den Stand-

punkt der Anderen bloß zu tolerieren, als sei dieser ein Geschmack, ›über den sich nicht

streiten lässt‹. Die angestrebte Betrachtung der Frage – aus anderer Perspektive und

doch zugleich als ich selbst – geht dagegen wesenhaft über eine solche Toleranz hinaus;

der Umstand, dass ich es bin, die fragt, dass ich als ich selbst urteile, impliziert eine echte

Fragestellung und das Übernehmen von Verantwortung.

Zudem geht Arendts Verständnis über einen bloßen Aus-gleich – also die Addition

von Stimmen – hinaus, weil es nicht nur die sprechenden Stimmen mitdenkt, sondern

zugleich das mögliche Urteil, das aus dem Zwischenraum der Sprechenden klingt. Das

Gute beschränkt sich nicht auf die Ermöglichung einer Pluralität als Vielstimmigkeit; an

dieser Stelle gilt es zu bedenken, dass Arendts Verständnis von Pluralität mehr meint,

nämlich nicht nur die je Einzelnen, sondern immer zugleich auch den Zwischenraum,

den diese bilden. Nur im Mitdenken dieses Raumes ist es möglich, einem Bösen ent-

gegenzustehen, das nicht mehr durch das Versprechen verführt, das Verlangen nach

Macht, Reichtum oder Rache zu stillen, sondern gerade ein Unwille ist, ein Mitschwim-

men, eine Selbstverständlichkeit. In diesem Zwischen erst, das jedes Sprechen er-öffnet,

wird der neue Anfang denkbar: ein Urteil, das nicht bloß das schon bestehende einer der

Sprechenden ist, sondern das erst im Gespräch zwischen den Einzelnen entsteht. Dieses

Neue und absolut Verschiedene ist es, das dem Gleichklang und Selbstverständlichen

entgegensteht, denn in ihm zeigt sich: dass es möglich ist.

Ein in gewöhnlicher Weise verstandenes Urteil kann somit nur überzeugen und

vereinen, so ver-eint dann kann es einen Kampf gewinnen lassen: Es kann be-freien.

Arendts Begriff aber hält ein Denken positiver Freiheit bereit, einer Freiheit zu handeln,

das Neue zu beginnen. Das Gute ist dementsprechend eine Weise zu sprechen, die nie

müde wird zu fragen, die das selbst Gedachte in die offene Frage der Gemeinschaft

bringt und es dort nicht nur ausspricht, sondern immer auch schweigt und in den

Zwischenraum hineinhört.

213 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 207

5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgräbt.«214

Die Über-setzung

Vielleicht ist das Unmögliche die einzige

Chance eines Neuen, einer neuen Philoso-

phie des Neuen. Vielleicht, und vielleicht

ist es in Wahrheit erneut das vielleicht, das

diese Chance nennt.

Jacques Derrida: Politik der Freundschaft

Ich möchte im Folgenden zwei Arendtʼschen Gedanken noch weiter in die Tiefe folgen:

der wunderlichen Betonung des Zwischenraums, in dem das Neue sich ankündigt, und

der Sprachlichkeit des Guten; beiden kann sich mit Walter Benjamin entscheidend an-

genähert werden, indem ihnen durch seine Betrachtung eine neue und grundlegende

Perspektive hinzugefügt wird. Dass Hannah Arendt in Bezug auf die Vereindeutigung

der Vielen, die das Gute verhindert und dem Bösen den Weg bereitet, gerade von der

Vielheit der Sprachen spricht, ist kein Zufall, denn diese absolute Verschiedenheit der

Stimmen ist als die Bedingung der Möglichkeit des Guten anzusehen. Diese Pluralität

bedeutet Öffnung für das Neue und ihr ist ein Ende bereitet durch jede Vereinheitli-

chung – unabhängig von der Güte ihrer Ziele. DieserMöglichkeit, die einzig in der Viel-

deutigkeit der Sprachen gegeben ist, denkt auch Walter Benjamin nach. Das seltsame

Verhältnis, in das das absolut Einzelne zur Vielheit tritt und die Möglichkeit, die allein

im gemeinsamenWeiterdenken liegt, findet sich auch hier: Im Verhältnis des einen, in-

terpretierbaren Textes zur Vielheit der Interpretationen. Wie Sophie Loidolt schreibt,

handelt es sich bei dem Zwischenraum, den die Pluralität bildet, um einen geschicht-

lichen Ort, an dem Menschen durch Geschichtenerzählen und gemeinsames Handeln

ein Netz weben, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch wei-

terweben, neu interpretieren oder eine Antwort auf das zu geben versuchen kann, das

dort zuvor ver-öffentlich-t worden ist.215 Das je Gesagte ist hier niemals nur einzeln,

sondern ermöglicht gerade in seiner absoluten Einzelheit die Frage, die Vieldeutigkeit,

das Nach-denken.

Walter Benjamins Verständnis der Übersetzung – des Über-setzens eines einzelnen

Textes hin zu einem neuen – soll zudem in engstem Verhältnis zu Arendts Verständnis

der absolut Verschiedenen gedacht werden, die erst sie selbst wird im Gesehen- und

Gehörtwerden durch die Anderen, nur das Jetzt bedenken kann im Zusammendenken

mit den anderen Sichtweisen. So zeigt sich der einzelne, deutbare und immer wieder

neu ins Licht gesetzte Text immer dann, wenn er aus einer Gegenwart heraus neu be-

trachtet und bedacht wird, wie sich die Einzelne immer dann als sie selbst zeigt, wenn

die Deutungen und Ansichten der Anderen sie als absolut Verschiedene erkennen. So

214 Vgl. Martin Heidegger [1951]Was heißt Denken?. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 8:Was heißt Den-

ken?. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. v. Paola-Ludivika Coriando. Frankfurt

a.M. 2002, S. 135.

215 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Vom Schweigen des Guten

scheint die Frage danach, wer da spricht und nach was da gefragt ist, in jedem gemein-

samen Gespräch neu auf, wie auch die Fragen des Urtextes sich in jeder Übersetzung

aufs Neue stellen. Diese Weiter-über-setzung also gleicht dem Weiter-weben des Net-

zes, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch weiter zu weben

und neu zu interpretieren versuchen kann.

Außerdem ist die Übersetzung – wie ich im Folgenden zeigen werde – ohne Nut-

zen, will nicht Werkzeug sein, um das Problem des Unverständnisses zu lösen, son-

dern einer wirklichen Frage – jetzt, zum Zeitpunkt des Über-setzens – sich aussetzen.

In dieser Weise ist auch das Gespräch zwischen den absolut Verschiedenen nur dann

wirkliches Gespräch, wenn es ernstlich fragt, anstatt das Sprechen selbst zumMittel zu

erniedrigen. Ist ein Sprechen der Einzelnen und Übersetzenden in dieser Weise offen,

macht es sich auf einen Weg ins Ungewisse, anstatt vom gewünschten Zielpunkt aus

den direktesten Pfad bloß noch zu errechnen. In Derridas Sinne denkt sie so immer

ein ›Vielleicht‹ mit: »[D]as kommende vielleicht wird der Frage stets zuvorgekommen

sein. Die Frage sekundiert, sie ist stets verspätet und sekundär. In dem Augenblick, da

sie Gestalt annimmt, wird ein vielleicht sie eröffnet haben, wird es sie offenhalten, wird

eben dort, wo sie zur Frage wird, ein vielleicht es ihr, vielleicht, stets verwehren, sich zu

schließen.«216

Um der Idee, dem je Einzelnen, sich anzunähern, müssen die Menschen sich in dessen

Darstellung üben, so ging oben die Rede; nicht das Einzelne in die allgemeine Masse

zwingen, indem es dem einen Begriff, der die Vielen meint, untergeordnet wird, son-

dern nach diesem einen da, nach seinem Namen fragen.Wie also – so möchte ich nicht

aufhören zu fragen – lässt sich das nicht Darstellbare zur Darstellung bringen,wie kann

sich das Unerhörte zeigen, wie kann Wahrheit in Erscheinung treten? Die Darstellung,

umdie es hier gehen soll, ist immer »Darstellung des Ursprünglichen« und erfüllt damit

stets »den Charakter der Entdeckung«217 – einer Ent-deckung des Alten im Jetzt, einer

Entdeckung des Einzelnen durch die Einzelne, einer Entdeckung des neuen Anfangs.

Es geht in diesem Sinne um das Alte, da nur von diesem aus der Anfang möglich ist;

zugleich aber geht dieser Anfang jederzeit über das Alte hinaus – und ist so Entdeckung

der Über-setzung, die von dort aus möglich wird: Dies Einzelne also ist es selbst erst in

seiner Herauslehnung. Bei Werner Hamacher heißt es dementsprechend: »Das Original

ist nur deshalb – und also nur halb – Original, weil es, ursprünglich über sich selbst

hinausdeutend, sich selbst schon verlassen hat. Es ist Original, und also ursprünglich,

nur weil es auf dem Sprung in seine Übersetzung ist.«218

Benjamins Übersetzer gräbt sich durch die Sprachschichten der alten Worte, über-

springt auf diesem Wege Jahrhunderte, um mit einem Augenblick der Vergangenheit

216 JacquesDerrida [1994]: Politik der Freundschaft. Übers. v. Stefan Lorenzer. Frankfurt a.M. 2000, S. 70.

217 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924. In: ders.: Gesammelte Schriften

I/3: Abhandlungen.Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 936.

(Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Trauerspielbuch-Manuskript.)

218 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Übersetzen:Wal-

ter Benjamin. Frankfurt a.M. 2001, S. 183. (Im Folgenden zitiert als: Werner Hamacher: Intensive

Sprachen.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 209

zusammenzutreffen, in dem die Sprache sich gewissermaßen wiedererkennt. Dieser

Augenblick dann kann nach Möglichkeit vollenden, was bis zu diesem Zeitpunkt uner-

füllt geblieben ist. »Einer Entdeckung aber, die in einzigartiger tiefster Weise sich ver-

bindetmit derWiedererkennung. Er ist dasWiedererkennen eines Unerhörten als eines

in uralten Zusammenhängen beheimateten. Die Entdeckung einer Aktualität des Phä-

nomens als eines Repräsentanten vergessener Zusammenhänge der Offenbarung.«219

Arendt spricht – ich wieder-hole – von dem »Währen des Kunstwerks«, das deshalb so

ergreifend sei, weil es »nicht eine sehnende Regung des Gemüts ist, sondern […] den

Sinnen gegenwärtig vorliegt, leuchtend, um gesehen zu werden, tönend, um gehört zu

werden, in die Welt noch hineinsprechend aus den Zeilen des gelesenen Buches«220.

Übersetzen heißt hier »Wiedererkennen eines Unerhörten« – Hören und Erschweigen

des Gesagten. Im Erschweigen kann in dieser Befragung dann dasjenige tönen, das nur

jetzt gehört werden kann: In der Stille des einen Augenblicks. Dieses absolut Einzelne

verbirgt sich ausschließlich in der Sprache, nicht aber in einem bezeichnenden, son-

dern in solchem Sprechen, das in seiner Darstellung öffnet. »So ist die Übersetzung

zuletzt zweckmäßig für den Ausdruck des innersten Verhältnisses der Sprachen zuein-

ander. Sie kann dieses verborgene Verhältnis selbst unmöglich offenbaren, unmöglich

herstellen; aber darstellen, indem sie es keimhaft verwirklicht, kann sie es.«221 So ist

auch hier das »verborgene Verhältnis« – die Pluralität – im Über-setzen, im Nachden-

ken und in die Gegenwart rufen, »wie im Keim gegeben«222.

5.3.1 »Solange die Stimme beim Reden ins Ohr steigt, wartet sie auf die

Wahrheit.«223 Das Übersetzen

1923 schreibt Benjamin in seinem Aufsatz Die Aufgabe des Übersetzers: »Nirgends erweist

sich einem Kunstwerk oder einer Kunstform gegenüber die Rücksicht auf den Aufneh-

menden für deren Erkenntnis fruchtbar. […] [K]ein Gedicht gilt dem Leser, kein Bild

dem Beschauer, keine Symphonie der Hörerschaft.«224 Dieser Gedanke muss zunächst

verwundern: Die Übersetzung scheint doch gerade diesen Zweck zu verfolgen. Dient

denn das Übersetzte nicht der Leserschaft und soll die Übersetzung nicht die Mauern

der Sprachgrenzen überwinden, indem sie den übersetzten Text einer größeren Zahl

von Menschen zugänglich macht? Gemeinhin ist es doch eben das, was unter der Tä-

tigkeit der Übersetzerin verstanden wird: Sie übersetzt »fremdsprachige Texte in die

eigene Sprache«, damit »die Differenz zwischen den Sprachen mit den Mitteln der ei-

genen Sprache ausgelöscht wird«225. Über dies gegensätzliche Verständnis Benjamins

heißt es bei Hamacher, Übersetzung sei »keine Setzung. Sie ist dasjenige, was jeder

Setzung und noch jedem Vermögen der Setzung, ob es als Verstand, Anschauungsform

219 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript, S. 936.

220 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 202.

221 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 12.

222 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 93.

223 Vgl. Herta Müller: Herztier. Frankfurt a.M. 2007, S. 15.

224 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 9.

225 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort. In: Alfred Hirsch (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt

a.M. 1997, S. 7. (Im Folgenden zitiert als: Alfred Hirsch: Vorwort.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Vom Schweigen des Guten

oder als produktive Einbildungskraft gedacht wird, vorausgehen muß. Übersetzung

setzt nicht, sie setzt über … und setzt über jede mögliche Bedeutung und ihren Grund

in den Formen der Anschauung und der Selbstbeziehung hinweg.«226

Eine bloß vermittelnde Übersetzung muss für Benjamin immer in den »Grenzen

der eigenen [Sprache]« verbleiben und »Fremdheit und Differenz« opfern, »um dann

mit […] der Zielsprache neu verkleidet zu werden«227. Sie sucht demnach nicht nach

dem Einzelnen, sondern gibt ihm bloß ein neues, allgemeines Gewand. Eben dieses,

das durch solches Übersetzen mitgeteilt werden könne, ist für Benjamin gerade das

Unwesentlichste eines jeden Textes. In diesem Sinne sei jede Wiedergabe in einer an-

deren Sprache, die sich auf den bloßen Inhalt des Originaltextes konzentriere, an sich

nicht hinreichend: Solch dienende Übersetzung ist ihm nur die »ungenaue Übermitt-

lung eines unwesentlichen Inhalts. […] Was ›sagt‹ denn eine Dichtung? Was teilt sie

mit? Sehr wenig dem, der sie versteht. Ihr Wesentliches ist nicht Mitteilung, nicht Aus-

sage.«228 Wenn nun also das Werk selbst nichts mitzuteilen habe, so könne auch das

Wesen der Übersetzung nicht in einer solchen Mitteilung bestehen.229 Jerome Kohn

deutet hier auf den Zusammenhang zwischen Arendt und Benjamin hin: »[G]enuine

Kunstwerke [sind] wie genuine Handlungen für die Welt und verheimlichen ihre Wahr-

heiten in der Welt.« Weiter spricht er von der »schwierigen und seltenen Freude, nicht

diese Wahrheiten festzustellen, sondern sie als kristallisierte Fragmente zurückzufor-

dern, die durch die Erleuchtung ihrer Tiefe die Möglichkeit der Gegenwart wieder bele-

ben«230. Es kann hier folglich nicht darum gehen, die intendierte Mitteilung des Textes

oder der Handelnden zu entschlüsseln; vielmehr geht es um ein Erkennen der Tiefe des

Einzelnen und eines Dritten, das sich in dieser Lücke – jetzt – zeigt. Nur dort liegt die

»Möglichkeit der Gegenwart«.

Was bedeutet das nun für den Baum, von dem nun schon mehrfach die Rede war:

Übersetzen wir seine Bezeichnung in die englische Sprache, haben wir dem ›Baum‹ ein

›tree‹ hinzugefügt. Was haben wir dadurch gewonnen? Nun, die Engländerin, der wir

womöglich von diesem Baum berichten mögen, versteht nun, um was es geht. Dass es

aber um diesen einen Baum geht, nicht um eine grundsätzliche Betrachtung des Bau-

mes, ist ihr wohl, trotz der sprachlichen Brücke, die nun gebaut dasteht, zu verstehen

kaum möglich. Was wir da übersetzen, ist das Unwesentlichste an diesem einen Baum.

Die Übersetzung einer Dichtung nun, die nicht weiter entfernt stehen könnte von den

Enzyklopädien des Wissens, deren Ziel es ist, bloße Eigenschaften um der Einordnung

willen aufzuzählen, kann sich niemals mit einer inhaltlichen Übertragung zufrieden-

geben. Ein Gedicht wie auch ein Stück Musik beschreiben niemals Allgemeinheiten,

sondern versuchen gerade von jeder Oberflächlichkeit den größtmöglichen Abstand zu

gewinnen. So würde solche Übertragung etwas in die Niederungen herabzerren, das

bereits in hohen Höhen sich aufhielt. Das Wesen der Dichtung und der Übersetzung

ist an sich grundverschieden: »Ihre Intention [sc. die der Übersetzung] geht nicht allein

226 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 227.

227 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort, S. 7.

228 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 9.

229 Vgl. ebenda.

230 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsameWelt, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 211

auf etwas anderes als die der Dichtung, nämlich auf eine Sprache im ganzen von einem

einzelnen Kunstwerk in einer fremden aus, sondern sie ist auch selbst eine andere: die

des Dichters ist naive, erste, anschauliche, die des Übersetzers abgeleitete, letzte, ide-

enhafte Intention.« Der Übersetzer spricht sich in Richtung der Ideen, lässt die Worte

des Originals »in einen gleichsam höheren und reineren Luftkreis der Sprache hin-

auf[wachsen]«, in dem sich dann dasjenige zeigen kann, »was an einer Übersetzung

mehr ist als Mitteilung«231. Benjamin spricht von dem, was über bloße Mitteilung hin-

ausgeht. Das Wesentliche, das Eigene des einzelnen Textes ist gerade dasjenige, von

dem sich in gewöhnlichem Sinne nichts sagen lässt.

Dieser Gedanke steht in engstem Verhältnis zu dem »Wer-einer-ist« Arendts, das sich

»jedem Versuch, es eindeutig in Worte zu fassen, [entzieht]. Sobald wir versuchen zu

sagen, wer jemand ist, beginnen wir Eigenschaften zu beschreiben, die dieser Jemand

mit anderen teilt und die ihm gerade nicht in seiner Einmaligkeit zugehören. Es stellt

sich heraus, daß die Sprache, wenn wir sie als Mittel der Beschreibung des Wer be-

nutzen wollen, sich versagt und an dem Was hängen bleibt, so daß wir schließlich

höchstens Charaktertypen hingestellt haben, die alles andere sind als Personen, hin-

ter denen vielmehr das eigentlich Personale sich […] verbirgt.«232 Das Ausdeuten des

absolut Verschiedenen, das Weiterdenken und Ins-Gespräch-Bringen des bereits Ge-

dachten sind für Arendt und Benjamin die einzigen Wege, die zur Einzelheit führen

können. Es geht nicht etwa darum, etwas Wesentliches zu bewahren und abzuschlie-

ßen, sondern darum, dieses immer wieder neu aufzuschließen und zu befragen, es in

die Welt zu bringen, ohne zu wissen, wer sich da zeigen wird. Die absolut Einzelne

Arendts kann sich nur den Anderen zeigen, ihr daimon wird nur dann sichtbar, wenn

sie sich selbst ausspricht. Über das Verhältnis der Sprachen zueinander heißt es bei

Hamacher: »Der Verweis auf eine andere Sprache ist also für jede einzelne wesentlich:

eine Sprache ist Sprache nur, sofern sie Sprache für eine andere Sprache ist – nicht

anstelle einer anderen Sprache, sondern im Hinblick auf sie.«233 Demnach geht es im

Dialog dieser verschiedenen Sprachen nicht etwa darum, das eine Richtige zu erreichen

– wie es bei Arendt nicht darum geht, die eine Meinung herauszufiltern –, sondern um

einen »Hinblick«, ein lautloses Ansehen des Anderen, das Zwischenraum zulässt.

In diesem Sinne kann der Übersetzung nicht die Aufgabe einer Vermittlung zu-

kommen, da sie das Berechenbare gerade nicht darstellt. In ihr aber zeigt sich »das in-

nerste […] Verhältnis […] der Sprachen zueinander«234, die absolute Verschiedenheit also,

ihrMenschensprache-Sein. Die Übersetzerin bringt das Stumme ins Lauthafte, indem sie

gerade nicht das sich ihr entgegenschreiende Offensichtliche, die Begriffe der Dinge, in

der anderen Sprache erneut zum Vorschein bringt, sondern auf dasjenige hört, das aus

diesem Text selbst – jetzt – sich ausspricht und – wenn es als Gegensatz zu den lauten,

231 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 14f.

232 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223. [Hervorhebung der Autorin.]

233 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 183.

234 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Vom Schweigen des Guten

zugreifenden Begriffen gedacht wird – sich ausspricht, indem es schweigt.235 Mithin

darf die Übersetzung deshalb nicht auf einenMenschen bezogen werden,weil es nicht um

das Verständnis des Inhaltes einer Schrift geht, sondern um dasjenige, was sich in ihr

ausspricht; dieses aber ist gerade dasjenige, das einer jeden, die nach Inhalten sucht,

entgehen muss. Sie wird auch nicht für den Ausgangstext geschrieben, vielmehr steht

sie mit ihm durch dessen Übersetzbarkeit in einem »Zusammenhang des Lebens«236 –

weil die Übersetzung aus dem Original hervorgeht, weil sich durch das Weitertragen

etwas Neues »aus dem Geformten […] erheben [kann]«237. Um sich aber aus der allzu

festen Form erheben zu können, muss es durch die Übersetzung erst befreit werden.

Der übersetzbare Text also bleibt erhalten, indem er immer wieder aus der Gegenwart

heraus und in absolut neuerWeise befragt wird: »[W]ährend das Dichterwort in der sei-

nigen [sc. die Muttersprache] überdauert, ist auch die größte Übersetzung bestimmt

in das Wachstum ihrer Sprache ein-, in der erneuten unterzugehen.«238

Der Text ist gewissermaßen nur in seiner Wandlung er selbst. »Denn wie Ton und

Bedeutung der großen Dichtungenmit den Jahrhunderten sich völlig wandeln, so wan-

delt sich auch die Muttersprache des Übersetzers«;239 innerhalb dieser immer neuen

Verwandlungen »erreicht das Leben des Originals seine stets erneute späteste und um-

fassendste Entfaltung«240. Indem die Übersetzung immer neue Fäden in das Netz der

Menschen-Geschichte schlägt, geht es nie darum, möglichst viel Ähnlichkeit mit dem

Original aufzuweisen, sondern um eine Deutung, die im Jetzt die Absolutheit des Ein-

zelnen – das »Echo des Originals«241 – und zugleich die »Verwandtschaft der Spra-

chen«242 zum Ausdruck bringt. »Jene reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der

eigenen zu erlösen«243 ist die Aufgabe jeder Übersetzung. Die reine Sprache, so meine

Annahme, meint das Bedenken des Neuanfangs, sie ist das weiße Blatt, das Bild einer

235 »Wenn anders es aber eine Sprache der Wahrheit gibt, in welcher die letzten Geheimnisse, um

die alles Denken sich müht, spannungslos und selbst schweigend aufbewahrt sind, so ist diese

Sprache der Wahrheit – die wahre Sprache. Und eben diese, in deren Ahnung und Beschreibung

die einzige Vollkommenheit liegt, welche der Philosoph sich erhoffen kann, sie ist intensiv in den

Übersetzungen verborgen.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 16.)

236 Ebenda, S. 10.

237 Ebenda, S. 13.

238 Ebenda.

239 Ebenda.

Wenn das Eine nur in der Wandlung es selbst ist, kann es hier schwerlich um eine Erkenntnis ge-

hen; an diesemPunkt zeigt sich noch einmal die Unterscheidung zwischenWahrheit und Sinn, von

der weiter oben die Redewar.Werner Hamacher sieht hier einen ausschlaggebenden Unterschied

zu Kant: »[S]o wenig das Sprachenverhältis ein Verhältnis der Herstellung eines ihm äußerlichen

Objekts sein kann, so sehr es ein intensives Verhältnis der Darstellung sein muß, so wenig ist es

für Benjamin – und darin liegt eine weitere entscheidende Differenz seiner Überlegungen zu den-

jenigen Kants –, so wenig ist es ein Verhältnis der bloßen Erkenntnis.« (Werner Hamacher [2001]:

Intensive Sprachen, S. 199.)

240 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 11.

241 Ebenda, S. 16.

242 Ebenda, S. 12.

243 Ebenda, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 213

Sprache, die Einzelheit meinen kann. Sie immer wieder anzurufen bedeutet, das Un-

mögliche als Möglichkeit und Chance denkbar werden zu lassen, das absolut Einzelne –

das sich auch Arendt in jedem Neuanfang ankündigt – wieder lebendig werden zu las-

sen. Für beide heißt dies nicht, sich von allem Gegenwärtigen abzuwenden und in ein

Nirwana zu entfliehen, sondern gerade das Jetzt denken. Es denken und hervorbringen

– weil vorstellbar werden lassen – als eine Zeit, die nicht einfach zweifach Gejagte ist,

nicht nur fast vergangen und fast schon vorbei ist, sondern die absolute Möglichkeit

bedeuten kann, wenn sie denn erkannt wird als reiner, absoluter Neuanfang.Wenn der

Zwischenraum zwischen allemGeschriebenen,Gedachten,Gesagten nicht übergangen,

sondern als möglicher Neuanfang angesehen wird.

Das ins Fremde Gebannte ist also nicht zu erlösen, indem es zur eigenen Sprache um-

gestaltet wird, sondern indem die Mauern der verschiedenen Sprachen überhaupt auf-

gebrochen werden – es sei hier erneut an Bachmanns Ausspruch erinnert: Es dürfe

nicht versucht werden »die Sprache an sich neu zu machen, […] [w]o nur mit ihr han-

tiert wird, damit sie sich neuartig anfühlt, rächt sie sich bald und entlarvt die Absicht.

Eine neue Sprache muß eine neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn

ein neuer Geist sie bewohnt«244. Dieses Fremde bleibt fremd und ist nur so – als es

selbst – der neue Geist. Es tritt hervor als das Echo, das bloß Hörbare des Textes, hör-

bar aber nur durch den Raum, der die fremde Sprache ist – denn niemals kann ein Echo

im Nichts entstehen. Der Raum aber, der dieses Echo birgt und wiedergibt, scheint mir

ein leerer zu sein, die Lücke zwischen dem Fremden und dem Eigenen, der geöffnet da-

steht, um das Zwischenzeilige zu beherbergen, solange bis es durch die nächste Über-

setzung in wieder neue Zusammenhänge gestellt wird. So setzt jedes Sprechen über

im Moment seines eigenen Schweigens, in dem das Fremde im Eigenen erhört wird,

in dem dasjenige, das in »fremde [Sprache] gebannt ist« in der Übersetzung zu Wort

kommt.

Solche Übersetzung muss sich außerhalb der Schrift halten, um ihr Echo verneh-

men zu können, sie »sieht sich nicht wie die Dichtung gleichsam im innern Bergwald

der Sprache selbst, sondern außerhalb desselben, ihm gegenüber und ohne ihn zu be-

treten ruft sie das Original hinein, an demjenigen einzigen Orte hinein, wo jeweils das

Echo in der eigenen den Widerhall eines Werkes der fremden Sprache zu geben ver-

mag«245. Die Dichterin mussWorte finden, die das ihr auszudrücken vermögen, was sie

244 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen, S. 19f.

245 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 16f.

Es geht der Rufenden hier also nicht darum, den Widerhall der eigenen Stimme so laut und oft

als möglich zu vernehmen (wie es mir solche Gruppierungen zu tun scheinen, die eine Gleich-

heit der Meinung voraussetzen); vielmehr ist ihr Rufen immer zugleich – vielleicht: vor allem – ein

Hineinhören und Zusammendenken.

Arendt denkt ebenfalls in einem Bild vom Wald, ich habe es weiter oben angeführt: »Bei allen

Dingen, die erscheinen, ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem

Phänomen befindet. Der Raum der Erscheinungen ist für Bäume nicht derselbe wie der Raum

der Erscheinung für den Wald. So lange man imWald ist, sieht man den Wald vor lauter Bäumen

nicht. Der Raum der Erscheinung für den Wald ist die baumlose Ebene.« (Hannah Arendt [1968]:

Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Frühjahr 1968). In: Wolfgang

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Vom Schweigen des Guten

zu beschreiben sucht. Die Übersetzerin hingegen muss nicht die richtigen Worte fin-

den, sie muss vielmehr hören, was das Echo des Originals ihr zuspricht, sie muss beider

Sprachen Eigenstes hören, den Sinn des Originals aber darf sie nur an einem kleinsten

Punkt berühren: »Wie die Tangente den Kreis flüchtig und nur in einem Punkte be-

rührt und wie ihr wohl diese Berührung, nicht aber der Punkt das Gesetz vorschreibt,

nachdem sie weiter ins Unendliche ihre gerade Bahn zieht, so berührt die Übersetzung

flüchtig und nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sinnes das Original […].«246 Das

je Eigene und Fremde der Schrift, die nicht zu Einem geformt, sondern als je Einzelne

übersetzt werden sollen, gleichen für Benjamin den Bruchstücken eines Gefäßes. Diese

Bruchstücke nun werden in der Übersetzung als Teile einer größeren Sprache ›erkenn-

bar‹. Diese Sprache ist jene reine Sprache, in der sich zeigt, dass jedes Sprechen in sei-

nem Ursprung das Neue und Einzelne meint, dass es durch die Sprachen denkbar ist.

Zeigen kann es sich aber weder in der einen noch der anderen Sprache allein, vielmehr

einzig in der Lücke, die zwischen den einzelnen Bruchstücken entsteht. Wären sie also

verschmolzen, wären sie durch die Übersetzung nur noch eine, ein Textkörper – »zu-

sammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches Einzelwesen«247 –würden sie gerade

den Zwischenraum verdecken und ausfüllen, in dem einzig das Neue entstehen kann.

Die Übersetzung muss demnach, wie Arendt über die Denk-übungen sagt, versuchen,

»das Problem der Wahrheit in der Schwebe [zu] halten« und sich darin üben, »sich in

dieser Lücke – der einzigen Sphäre, in der Wahrheit eventuell erscheinen mag«248 – zu

bewegen.

Durch die immer wiederholte Übersetzung können sich zwischen den vielen mög-

lichen Worten und dem einen In-Frage-Stehenden immer wieder Freiräume bilden,

die es ermöglichen, sich dem absolut Einzelnen immer wieder anzunähern. Benjamin

trennt zwischen dem Symbolisierenden und dem Symbolisierten, wobei die Annähe-

rung durch das immer neue Symbol zum Symbolisierten selbst führen soll. Dieser Weg

– dieses In-der-Schwebe-Halten der Wahrheit – ist es, den die Übersetzung und das

menschliche Gespräch in Arendts Sinne zu gehen versuchen; er ist ein nie endendes

Werden. »Es bleibt in aller Sprache und ihren Gebilden außer dem Mitteilbaren ein

Nicht-Mitteilbares, ein, je nach Zusammenhang, in dem es angetroffen wird, Symbo-

lisierendes oder Symbolisiertes; Symbolisierendes nur in den endlichen Gebilden der

Sprachen; Symbolisiertes aber imWerden der Sprachen selbst. Und was imWerden der

Sprachen sich darzustellen, ja herzustellen sucht, das ist jener Kern der reinen Sprache

selbst. Wenn aber dieser, ob verborgen und fragmentarisch, dennoch gegenwärtig im

Leben als das Symbolisierte selbst ist, so wohnt er nur symbolisierend in den Gebil-

den.«249

Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen

2007, S. 221.)

246 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19f.

247 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

248 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 18.

249 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19.

Auch Hamacher spricht vom Verhältnis der Sprachen als einem werdenden: »Die Sprache der

Übersetzung ist keine Sprache neben anderen, die nichts außer demVerhältnis der Sprachen, die-

ses Verhältnis aber wiederum nicht als gegebenes, sondern als werdendes ausspricht. Die Über-

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 215

Benjamin unterscheidet zudem verschiedene Arten des Meinens eines Textes. Was ist

darunter zu verstehen, dass die Übersetzung verschiedene Arten des Meinens zeigen

kann und was ist unter demjenigen zu verstehen, das von ihm als das eine Gemeinte be-

zeichnet wird? Die Eigenschaft des Tisches, ›aus Holz zu sein‹, macht dasjenige, was

in allen Sprachen das Gemeinte ist, nicht aus. Trotzdem gibt es aber etwas an diesem

Tisch, das allen Sprachen gemein ist: »Worin kann die Verwandtschaft zweier Sprachen,

abgesehen von der historischen, gesucht werden? In der Ähnlichkeit von Dichtung je-

denfalls ebensowenig wie in derjenigen ihrer Worte. Vielmehr beruht alle überhistori-

sche Verwandtschaft der Sprachen darin, daß in ihrer jeder als ganzer jeweils eines und

zwar dasselbe gemeint ist, das dennoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der

Allheit ihrer einander ergänzenden Intentionen erreichbar ist: die reine Sprache.«250

Erneut erhebt sich die Frage: Was ist an dieser Rose, dieser einen, die wir meinen, der

Gemeinten, in allen Sprachen gleich? Die Arten, sie zu meinen, die verschiedenen Aus-

drücke der verschiedenen Sprachen, sind es gerade nicht. Die Art des Meinens bedeu-

tet, dass zwei verschiedene Worte (Benjamin spricht von ›Brot‹ und ›pain‹) »dem Deut-

schen und dem Franzosen je etwas Verschiedenes bedeuten, daß sie für beide nicht ver-

tauschbar sind«251. In diesem Sprechen von ›Brot‹/›pain‹ kommt das Idiomatische der

Sprachen zum Ausdruck, die Tatsache, dass in verschiedenen Ländern, ja sogar Land-

strichen, verschiedene Bezeichnungen für einen Gegenstand Verschiedenes bedeuten.

Das Gemeinte hingegen zeigt sich darin, dass sie ›eigentlich‹ »das Selbe und Identische

bedeuten. […]Während dergestalt die Art des Meinens in diesen beidenWörtern einan-

der widerstrebt, ergänzt sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen.«252

Die beiden Wörter widerstreben sich, denn sie sagen Unterschiedliches; ihre Art, ›das

Eine‹ zu meinen, ist verschieden. Sie ergänzen sich aber in den Sprachen, denen sie

entstammen, weil das Sprechen selbst ihnen gemein ist; auf diese Weise »ergänzt sich

in ihnen die Art des Meinens zum Gemeinten«253.

Das könnte nun auch so klingen, als seien bloß die vielen Arten des Meinens, die

vielen Sprachen und Dialekte dafür verantwortlich, dass wir das Einzelne nicht anzu-

sprechen vermögen. In gewisser Weise kann die Verwirrung der Sprache in Sprachen,

von der die Bibel erzählt, als Ursprung der Unmöglichkeit verstanden werden, das Eine

zu meinen. Zugleich aber bildet sie – wie die Erzählung vom Sündenfall der Sprache –

gerade den Beginn der Möglichkeit, sich diesem Einen zu nähern, indem es die Men-

schen auf den Plan ruft: Einzig das gemeinsame Gespräch kann fortan den Verallgemei-

setzung spricht aus, was noch nicht da ist: insofern ist sie geschichtlich – auf eine geschichtliche

Ferne gerichtet –, insofern ist sie aber auch kein schlichtes Phänomen, sondern Phänomen eines

noch und vielleicht auf Dauer Verborgenen, Versagten, Aphänomenalen – der Sprache insgesamt

und als solcher.« (Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 233.)

An dieser Stelle ist abermals auf den Zusammenhangmit Kierkegaard hinzuweisen, von demwei-

ter oben bereits die Rede war: Die Einzelne ist nur imWerden, nicht aber in einemWerden um zu,

das verbessert und anstrebt, sondern in einemWerden für sich, das imWerden selbst ist, nicht zu

etwas erst wird.

250 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 13.

251 Ebenda, S. 14.

252 Ebenda.

253 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Vom Schweigen des Guten

nerungen der Sprachen sich zu entziehen versuchen, einzig das gemeinsame Deuten

des Einen kann als Versuch gelten, sich ihm verstehend zu nähern. Folglich kann es

Benjamin nicht etwa darum gehen, die Sprachen wieder zu vereinen, um dann, in der

einen Menschheitssprache, wirklich von den Dingen sprechen zu können. Vielmehr ist

es ihm darum zu tun, im Aussprechen dessen, das in unserer Sprache unmöglich ist,

zugleich dasjenige zu ent-decken, das möglich ist.

Es sei hier kurz an Arendt erinnert, die in der verschiedenen Benennung einen

Hinweis darauf sieht, dass dem begrifflichen Sprechen immer etwas entgehen muss:

»Dadurch, dass der Gegenstand, der für das tragende Präsentieren von Dingen da ist,

sowohl Tisch wie ›table‹ heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-

sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht.«254 In der Einzelheit der

verschiedenenWörter, die das Einemeinen, ist immer schon auf diese Lücke verwiesen,

die durch eine »künstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen«255 verdeckt

und vergessenwürde.Das Gemeinte ist nicht in demMoment erkannt, in dem alleMen-

schen die Rose nur noch einem gemeinsamen Begriff unterordnen. Das Gemeinte ist

– so wunderlich es klingen mag – die Rose selbst, ihre eigene Sprache. Die Übersetzung

dieser einzelnen Meinungen, ihre immer sich wiederholende Weiter-Übersetzung lässt

erahnen, dass sie nach etwas fragen, das in wesentlichem Sinn über sie hinausgeht.

Deshalb ist ein Text nur dann ein solcher, der dem Einzelnen sich entgegenspricht,

wenn er Übersetzung »fordert«256, wenn er danach verlangt, immer wieder befragt,

weitergetragen und übergesetzt zu werden. Hierfür darf er nicht in seiner Form fertig,

abgeschlossen sein; vielmehr muss er sich aus seiner Form zu winden suchen, muss

das Geschriebene zum Kommentar verlocken.

In dieser Weise sprechen sich solche Schriften nicht nur der Sprengung ihrer eigenen,

sondern zugleich auch derjenigen jener Mauern der Dinge entgegen, sodass sie sich

außerhalb dieser festen Begriffe auf den Weg begeben können, sich immer wieder aufs

Neue der Frage nach ihrer Deutung auszusetzen. Wenn aber nur noch eine Meinung –

oder die jeweils einseitige Meinung vereinzelter Gruppen – herrscht, ist jede Auslegung

und jedes Zusammendenken des Verschiedenen unmöglich geworden. Es gibt dann nur

eine schmale Linie, deren Übertritt zugleich eine Art Fahnenflucht und sofortiges Erset-

zen und Neubestimmen des eigenen Standpunktes bedeuten muss. Der Zwischenraum

ist hier ausgebessert und gefüllt, und so ist ein Gespräch zwischen den Einzelnen – ein

Meinungsaustausch – nicht mehr möglich, einzig ein Austausch der Meinung. Da oh-

ne Zwischenraum auch kein Gespräch einer Antwort näherbringen kann, müssen die

Zahlen entscheiden. Damit aber etwas Neues entstehen kann, bedarf es dieses Raumes,

der ein Echo im beschriebenen Sinn zu geben vermag: keines, das bloß das Eigene wie-

derholt, sondern eines, das das Fremde im Eigenen zu hören, den fremden Gedanken

selbst zu durchdenken sucht.

Das Gemeinte zeigt sich so in einem Zwischen. Dieser Raum entsteht zwischen

denWorten der verschiedenen Sprachen: zwischen ›Rose‹ und ›rose‹ wird etwas Festes,

254 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.

255 Ebenda.

256 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 217

Undurchsichtiges aufgebrochen, eine Lücke geschaffen, durch die sie ihr Wesen aus-

sprechen kann, das gerade in ihrer Übersetzbarkeit liegt, in ihrem »eigenen medialen

Charakter«, wie es bei Hamacher heißt: »Nur in ihrer Sprachlichkeit erschließen sich

Umfang und Struktur einer Erkenntnis und einer Erfahrung, die nicht in der Subjekt-

Objekt-Relation verarmt und nicht in einem transzendentalen Subjekt stillgelegt sind.

Nur in ihrer Medialität und also in einer Mitteilbarkeit, die jeder vermittelten Bedeutung

vorausgeht, eröffnen sich Dynamik und Horizont einer Sprache, die nicht instrumen-

telles Zeichen ist und nicht von einem unsprachlichen Bewußtsein manipuliert werden

kann.«257 In den Zwischenräumen der Übersetzung teilt sich die Rose selbst und legt so

einen Raum frei, in dem sie ihre eigene Mitteilbarkeit offenlegt. Diese aber geht »jeder

vermittelten Bedeutung voraus«, sie vermittelt nicht, sondern teilt, legt offen und er-

möglicht erst die Frage. »So weit ist sie [sc. die größte Übersetzung] entfernt, von zwei

erstorbenen Sprachen die taube Gleichung zu sein, daß gerade unter allen Formen ihr

als Eigenstes es zufällt, auf jene Nachreife des fremden Wortes, auf die Wehen des Ei-

genen zu merken.«258 Dieses Eigenste, diese absolute Verschiedenheit – die Freiheit,

die in der Fähigkeit zum Neuanfang liegt – kommt immer dann zum Vorschein, wenn

das Begriffliche nicht mehr nach ihm greift.

Nun sind die verschiedenen Sprachen »einander nicht fremd, sondern a priori und von

allen historischen Beziehungen abgesehen einander in dem verwandt […], was sie sa-

gen wollen«259. Sie sind einander in dem verwandt, was sie sagen wollen: Es geht also

nicht darum, was eine Sprechende durch sie ausdrücken möchte, sondern darum, was

sich in ihnen ausdrückt. Die Übersetzerin, die dieses Gemeinsame über-setzen möch-

te, die zu hören versucht, was in der fremden Sprache sich aussprechen möchte, muss

sich von ihrer eigenen Sprache entfernen, muss aus dieser heraustreten, um so zwi-

schen den Sprachen stehen zu können. »Nur in dem Maße, als sie ihre Vertrautheit

verliert, kann das Fremde in ihr erscheinen.«260 Am deutlichsten kann sich für Benja-

min diese Idee in der absolut wörtlichen Übersetzung zeigen, in der das Original durch

die Übersetzung hindurchzuscheinen vermag.261 Das einzelne Wort steht hier wie je-

ne sonnenhaften Ideen für sich, verweist nicht und teilt nicht mit. »Auch im Bereiche

der Übersetzung gilt: ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος, im Anfang war das Wort.«262 Nur das verein-

zelte Wort lässt Raum für etwas außer ihm Liegendes: »Denn der Satz ist die Mauer

vor der Sprache des Originals, Wörtlichkeit die Arkade.«263 Bei einer solchen Interli-

nearversion wird der übersetzte Text zwischen die Zeilen des Originals geschrieben.

Die Wortfolge bleibt unangetastet und beide Sprachen stehen nebeneinander und für

sich. Entscheidend scheint mir hier die räumliche Struktur dieser Form der Überset-

zung. Zwischen den Zeilen finden sich Räume von weißem Papier. Dies ist der Ort der

257 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 175f. [Hervorhebung der Autorin.]

258 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 13.

259 Ebenda, S. 12.

260 Alfred Hirsch [2011]:Die Aufgabe des Übersetzers. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch:

Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 613.

261 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

262 Ebenda.

263 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Vom Schweigen des Guten

»reinen Sprache, die nichts mehr meint und nichts mehr ausdrückt, sondern als aus-

drucksloses und schöpferischesWort das in allen Sprachen Gemeinte ist«264. In diesem

freien Raum zwischen den Zeilen treffen »alle Mitteilung, aller Sinn und alle Intention

auf eine Schicht, in der sie zu erlöschen bestimmt sind«265.

Dieses Stück weißes Papier ist der Ort, an dem die Übersetzerin den Versuch wa-

gen sollte, jene »reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der eigenen zu erlösen, die

imWerk gefangene in der Umdichtung zu befreien«266. Die strenge Wörtlichkeit führt

nicht allein dazu, dass die einzelnen Bruchstücke hervortreten und sich zeigen, sondern

in gewisser Weise führt sie auch zur Ausdruckslosigkeit des Textes selbst. Durch eine

dem einzelnen Wort verhaftete Übersetzung der Worte nämlich, die die sinnstiftende

Satzstruktur ignoriert, wird die Übermittlung eines zusammenhängenden, offensicht-

lichen Sinns unmöglich. Die Interlinearversion und alle Übersetzung, die sich an diese

Art des Dialoges zwischen den Sprachen anzunähern versucht, muss zum Zusammen-

bruch der Arten des Meinens führen, die sich als das Gemeinte auszugeben versuchen.

Das Gesagte wird unverständlich und führt gerade auf diesem Weg – über das for-

male Erkennen hinaus – zur Wahrheit. »Durch die Hingabe an die Einzigartigkeit des

Urtextes erreicht die Interlinearversion eine Intensität der Versenkung in das fremde

Original, die den Eindruck erweckt, als gehe ihre Sprache […] zwanglos aus der fremden

Sprache selbst hervor. Sie vermag buchstäblich in die Fugen und Zwischenräume eines

Textes einzudringen, ihn zwischen seinen Zeilen neu zu beschriften«267. Eine solche

Übersetzung versucht, den unbeschriebenen Zwischenraum zu durchwandern, zu fra-

gen, was zwischen Original und Übersetzung sich aussprechen könnte, was über beide

hinausgeht und erprobt so das Neue.

Von solcher Hingabe an das Einzelne und einem Erhören des Fremden, das dieses nicht

in das Eigene umzuformen strebt, spricht der folgende kurze Text Benjamins aus dem

Jahr 1932, sein Denkbild In der Sonne. »Siebzehn Arten von Feigen gibt es, wie es heißt,

auf der Insel. Ihre Namen – sagt sich der Mann, der in der Sonne seinen Weg macht –

müßte man kennen. Ja manmüßte die Gräser und die Tiere nicht allein gesehen haben,

die der Insel Gesicht, Laut und Geruch geben, die Schichtungen des Gebirges und die

Arten des Bodens […] – sondern vor allem ihre Namen müßte man wissen.«268 Nicht

das Sehen der Gräser und Tiere ist hier entscheidend, denn sehen kann das durch Be-

griffe erzogene Auge doch nur Eigenschaften; die Kategorien flirren vor den Augen,

machen fast blind – nein: »vor allem ihre Namen müsste man wissen« – man müss-

te sie gar hören können. Und wer sie hörte, dem wäre der Mund verschlossen, denn

die Worte, die der Mund formt, lassen das Ohr nur weniger hören, weniger erkennen:

»Aber der Bauer hat ja den Schlüssel zur Chiffreschrift. Er kennt die Namen. Dennoch

ist es ihm nicht gegeben, über seinen Sitz etwas auszusagen. Sollten die Namen ihn

264 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19.

265 Ebenda.

266 Ebenda.

267 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur HermeneutikWalter Benjamins.

Tübingen 1987, S. 75.

268 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 219

wortkarg machen? Dann fällt die Fülle des Wortes nur dem zu, der das Wissen ohne

die Namen hat, die Fülle des Schweigens aber dem, der nichts hat als sie?«269 Der Bauer

also kennt die Namen der Dinge, erkennt diese in jenen. Gerade deshalb aber kann er

nicht von ihnen sprechen. Er kann nicht, einem Botaniker gleich, über die Eigenschaften

der verschiedenen Arten sprechen, sie als solche oder solche einordnen. Er kennt nicht

die siebzehn ›Namen‹ der Feigen-Arten, vielmehr kennt er die Namen aller Feigen, die

ihn umgeben, er hört sie. Man könnte dieses Er-hören mit seinem von Tradition ge-

prägten Leben in Verbindung bringen. Seine Erfahrung, seine Handlungen innerhalb

einer solchen Tradition, könnten ihn die »Welt auf eineWeise« erschließen lassen, »wie

dies weder das momentane Erleben noch der Verstand vermögen. Was aus Übung und

Tradition geschieht, wird nicht reflektiert und vom Bewusstsein geleitet. […] Solche

Erfahrung lässt sich nicht in Form einer Aussage festhalten.«270 Die Erkenntnis des

Bauern ist nicht auf einer schulischen Lehre erbaut, er hat nicht die Arten der Feigen

und deren Eigenschaften auswendig gelernt, vielmehr ist er in die Lehre der Dinge ge-

gangen: »Der Tag, da er mit einem Baum gefühlt hat, kommt ihm in den Sinn. […] Da

lehnte er den Rücken gegen einen Stamm, und nun nahm der sein Fühlen in die Lehre.

Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken anfing, Luft zu schöpfen und auszuatmen,

wenn der Stamm zurückschwang.«271

Zu einem solchen Er-sinnen kann nun die Übersetzung führen, indem sie die einzelnen

Sprachen als Fragmente darstellt. In dieser Weise tritt auch die Interlinearversion vor

Augen: Die übersetzten Worte werden einzelnen Scherben gleich in die Zwischenräu-

me der Ausgangssprache gestellt und bleiben dort unverwandt und einzeln stehen. In

dieser Weise versuchen sie nicht eine Ganzheit zu behaupten, die den Ursprung ver-

schweigt, sondern erscheinen als Scherben, als Teile eines möglichen Ganzen. Indem

sie als bloße Fragmente sichtbar gemacht werden, verliert sich die Art des Meinens im

einzelnen Satz. Es zeigt sich so, dass Rose und rose zwar die eine Rose meinen wollen,

dass die Sprachen also durch verschiedene Worte ein Ding zu fassen suchen, sie aber

durch ihre Bruchstückhaftigkeit niemals wirklich bedeuten können. Es zeigt sich folg-

lich in dieser Lückenhaftigkeit, dass sie nie die eine Rose greifen können. Die Aufgabe

der Übersetzerin ist es nun, dieses Fragmentarische der Sprachen selbst hervorzuholen

und die Lücke, die zwischen den Scherben bestehen bleibt, offenzulegen.272

Die Fragmenthaftigkeit führt Benjamin in seiner Erkenntniskritischen Vorrede in ei-

ner Aufzählung vierer Postulate des philosophischen Stils an, die er als Bedingung einer

Darstellung der Idee betrachtet: »die Kunst des Absetzens im Gegensatz zur Kette der

Deduktion; die Ausdauer der Abhandlung im Gegensatz zur Geste des Fragments; die

269 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

270 Michael Bröcker [2000]: Sprache. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe,

Zweiter Band, Frankfurt a.M. 2000, S. 768.

271 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418. [Hervorhebung der Autorin.]

272 Derrida spricht in diesem Sinne von der Öffnung eines Kruges: »Wie der Krug, von Hölderlin bis

zu Rilke und Heidegger dichterischer Topos des Nachdenkens über Ding und Sprache, ist das Ge-

fäß mit sich eins und zugleich nach außen offen: diese Öffnung (er)öffnet die Einheit, sie ist die

Möglichkeit und verbietet, daß sie zur Ganzheit wird. Sie erlaubt ihr zu empfangen und zu geben«.

(Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 147.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Vom Schweigen des Guten

Wiederholung der Motive im Gegensatz zum flachen Universalismus; die Fülle der ge-

drängten Positivität im Gegensatz zu negierender Polemik.«273 Dieses Absetzen meint

den offenen Raum, um den meine Überlegungen kreisen, es legt die Fragment- und

Lückenhaftigkeit eines jeden Sprechens offen. Es macht den bruchlosen Übergang un-

möglich, unterbricht das logische Gefüge, das als solches kein Innehalten zulässt. In

diesem Sinne zeigt sich in Benjamins zwischenliniger Übersetzung, dass ein bruchlo-

ser Übergang von einem Wort zum anderen wesenhaft unmöglich ist: sie stehen weit

auseinander, einzelnen Sonnen gleich. »In der Versenkung in das Einzelwort, die es aus

seinem Kontext herausbricht, wird es – wie die Bresche in einer Mauer – als dasjenige

fragmentarische Sprachelement erkennbar, an dem das Kontinuum des sprachlichen

Gewaltzusammenhangs, der alle einzelnen Wörter zu fungiblen Mitteln der Aussage

erniedrigt, durchstoßen werden kann.«274 An anderer Stelle vergleicht Benjamin die

philosophische Abhandlung, das Traktat, mit einemMosaik.275 Ein Mosaik besteht aus

Bruchstücken, die in einen Zusammenhang treten, einen gebrochenen Zusammenhang

allerdings. Gestiftet wird dieser Zusammenhang im Traktat durch einen – wenngleich

notwendig dunkel bleibenden – Bezug zu den Ideen. »Wie nämlich Scherben eines Ge-

fäßes, um sich zusammenfügen zu lassen, in den kleinsten Einzelheiten einander fol-

gen, doch nicht so zu gleichen haben, so muß, anstatt dem Sinn des Originals sich

ähnlich zu machen, die Übersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein des-

sen Art des Meinens in der eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben

als Bruchstücke eines Gefäßes, als Bruchstücke einer größeren Sprache erkennbar zu

machen.«276

Der Verlust der reinen Sprache – der Bruch der Tradition277 – ihr Zerbrochen-Sein soll

also nicht verdeckt, durch Fugenabdichtungen scheinbar verbunden, sondern vielmehr

hell erleuchtet werden. Die zerbrochene Sprache soll in der Übersetzung als Zerbrochene

dargestellt werden. Dieses Zerbrechen in die unendliche Anzahl der Nationalsprachen

ereignet sich in der biblischen Erzählung mit dem Turmbau zu Babel. Dieser Bau ist

dort aufs Innigste mit dem Streben der Menschen verbunden, »sich einen Namen zu

machen«, besser und – abermals – Gott gleich zu werden. Das Ende einer Erkenntnis

der Einzeldinge in ihrem Namen tritt – wie sich in den Ausführungen zum Sündenfall

273 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 212.

274 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur HermeneutikWalter Benjamins.

Tübingen 1987, S. 77.

In seiner Einbahnstraße schreibt Benjamin: »So fällt durch eine kleine Bresche in der Mauer ein

Lichtstrahl in die Stube des Alchimisten und läßt Kristalle, Kugeln und Triangeln aufblitzen.« (Wal-

ter Benjamin [1928]: Einbahnstraße, S. 105.)

275 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

276 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

277 Die reine Sprache ist hier zugleich als Neuanfang zu denken, als noch Unbeschriebenes undMög-

liches; zugleich ist Tradition als dasjenige zu denken, das aus diesem Neuen entstand, das sich

formte und wuchs und dann – sowohl durch die Entwicklungen der Neuzeit als auch durch die

Schrecken der Totalitarismen – zerbrach und so wieder das Denken eines reinen Anfangs möglich

werden lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 221

gezeigt hat – genau in dem Moment ein, in dem der Mensch erstmals von dem Wil-

len ergriffen wird, besser zu werden: Da er meint, sich durch die Erkenntnis, die die

Äpfel des Paradieses zu geben versprechen, selbst göttlich machen zu können. Der Ver-

lust des Alten also treibt in dessen Ersatz, das Selbstverständliche soll durch ein neues

unhinterfragbares Ziel ausgetauscht werden: das der Besserung. In diesemZusammen-

hang schreibt Thomas Gutschker, Hannah Arendt habe »die Gefahr, die jeder Kritik der

Tradition innewohnt, deutlich gesehen. Die Tradition habe seit den Römern die Funk-

tion eines Ariadnefadens gehabt, der durch die Vergangenheit führte, auswählte und

bewahrte. Wenn dieser Faden gerissen ist, wie Arendt annimmt, droht die Flucht aus

dem Extrem der Traditionsgläubigkeit in das der Fortschrittsgläubigkeit, mithin der

Verlust der gesamten Vergangenheit. Dann jedoch würde die menschliche Existenz ih-

rer ›Tiefendimension‹ beraubt werden und müßte unweigerlich verflachen. Die Kritik

der Tradition darf daher nicht auf Kosten der Vergangenheit gehen, vielmehr soll sie

diese Vergangenheit in ihrer Fülle überhaupt erst zugänglich machen.«278 Demnach

birgt der Abbruch des Alten die Gefahr eines bloßen Austauschs durch neue Allgemein-

heiten, ebenso aber liegt nur hier die Möglichkeit des Neuen.

Ich möchte an dieser Stelle erneut an Benjamins Engel der Geschichte erinnern, der

meines Erachtens in einem engen Zusammenhang mit diesem Gedanken steht: »Aber

ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln verfangen hat, und so

stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm treibt ihn unauf-

haltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der Trümmerhaufen vor ihm

zumHimmel wächst.«279 Der Engel geht rückwärts, es kann hier also nicht um ein ein-

faches Weiterkommen gehen – das gerade nicht. Zugleich aber geht es um genau dies,

um ein Weiterkommen, bloßes Weiterkommen, bloßes Besser-werden. Was sich dem

Engel hier zeigt, ist ein Aufscheinen des Ursprungs, ein Aufscheinen des Ur-sprungs,

der sich zeigt im ewig Werdenden.280 Der Sturm, der vom Paradies her weht, ist der

Sturm, den dieser Ursprung, dieser ursprüngliche, allererste Sprung aufkommen lässt:

der Sprung in das Begriffliche. Die Türme bilden sich aus den immer zahlreicher wer-

denden Begriffen, die immer weiter wegbringen von den Dingen, die immer weiter

und schneller wegtreiben von deren Einzelheit. Auch diese Begriffe wollen etwas besser

machen, sie wollen das Ding besser, näher, detaillierter beschreiben, es noch genau-

er einteilen und unterscheiden von den anderen. Sie legen Maske über Maske, türmen

Form über Form, in der ewig währenden Hoffnung, eine von ihnen möge letztendlich

die passende sein, die richtige und allerbeste.

Es gibt eine Stelle in NietzschesÜberWahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne, die

ich mit diesem Bild zusammenstellen möchte: »Er [sc. der durch Begriffe sich beherr-

278 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 132.

279 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte, S. 697f.

280 Vgl. Bernd Witte [1984]: Ursprung ist das Ziel. In: ders.: Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte

des neunzehnten Jahrhunderts. Hg. v. Bernd Witte et al. München 1984, S. 17.

»Ursprung, wiewohl durchaus historische Kategorie, hat mit Entstehung dennoch nichts gemein.

Im Ursprung wird kein Werden des Entsprungenen, vielmehr dem Werden und Vergehen Ent-

springendes gemeint.« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 226.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Vom Schweigen des Guten

schende Mensch], der sonst nur Aufrichtigkeit, Wahrheit, Freiheit von Täuschungen

und Schutz vor berückenden Überfällen sucht, legt jetzt, im Unglück, das Meisterstück

der Verstellung ab, wie jener im Glück; er trägt kein zuckendes und bewegliches Men-

schengesicht, sondern gleichsam eine Maske mit würdigem Gleichmaße der Züge«281.

Maske über Maske, unter deren Verstellung nichts zu finden ist als – eine weitere Ver-

stellung, »gleichsam eine Maske«. Im alles entscheidenden Unterschied zu diesem Bild

aber findet sich bei Benjamin unter der allerletzten Maske, die über den Dingen liegt,

nicht, wie bei Nietzsche, wieder Maske, sondern das absolut Verschiedene. Wie wei-

ter oben bereits erläutert aber kein letztlich allgemeiner Wesenskern, sondern das je

Einzelne, das sich nur durch die vielen Blicke und Deutungen zu zeigen vermag, die

es auslegen und betrachten. Beachtenswert scheint mir in diesem Zusammenhang an

Benjamins Bild vomEngel der Geschichte auch die räumliche Struktur der Trümmer. So

ist die Rede von einer »Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft«282.

Die Trümmer türmen sich also zumHimmel ähnlich demTurm zu Babel, auf dessen Er-

bauung gen Himmel die unendliche Vielzahl der Menschensprachen folgte. Der Turm,

der sich im Blickfeld des Engels zeigt, ist erbaut durch die menschlichen Begriffe, die es

besser machen wollen. Die Erbauer des babylonischen Turmes verfolgen gleichfalls die-

ses Ziel: Sie wollen »sich einen Namenmachen«, sie wollen sich auszeichnen, sie wollen

besser werden, besonders gute, ausgezeichnete Erbauer wollen sie genannt werden.

Es soll folgend noch einmal genauer in den Blick genommenwerden, was die Bibel über

den Turmbau sagt. Vor dem Turmbau gibt es auf der Erde nur »einerlei Sprachen und

Redensarten«283, eine schuldige, abgefallene und urteilende Sprache zwar, zunächst

aber eine einzige.Da beschließen die Menschen: »[L]asst uns eine Stadt bauen und einen

Turm, dessen Spitze an den Himmel reicht, damit wir uns einen Namen machen und

verhüten, dass wir nicht auf der ganzen Erde verstreut werden.«284 Nachdem sie ihr

Werk verrichtet haben, beschließt Gott, sie dafür zu bestrafen und spricht: »Nun ist es

ein einziges Volk und haben alle einerlei Sprache, und dies ist ihre erste Unternehmung.

Soll ihnen nun nichts fehlschlagen, was sie sich vorgenommen?Wohlan, wir wollen uns

herablassen und ihre Sprache daselbst verwirren, damit einer die Sprache der ande-

ren nicht verstehe.«285 Nach Benjamin folgt die Vielzahl der Sprachen unausweichlich

auf die neue Ausrichtung der Sprache, die im Sündenfall begründet liegt.286 Durch

den »Sündenfall des Sprachgeistes«287 ist die Sprache zum Mittel einer der Einzelheit

281 Friedrich Nietzsche [1873]: Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne. In: ders.: Über Wahr-

heit und Lüge. Ein Essay, Aphorismen und Briefe. Hg. v. Steffen Dietzsch. Frankfurt a.M./Leipzig

2000, S. 27.

282 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte, S. 697.

283 Die Tora, S. 47.

284 Ebenda.

285 Ebenda.

286 »Da die Menschen die Reinheit des Namens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von je-

nem Anschauen der Dinge, in dem deren Sprache demMenschen eingeht, sich vollziehen, um die

gemeinsameGrundlage des schon erschütterten Sprachgeistes denMenschen zu rauben.« (Walter

Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 154.)

287 Ebenda, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 223

der Menschen unangemessenen Erkenntnis geworden. Alle seine Urteile kommen nach

Benjamins Worten fortan bloßem Geschwätz gleich. »Nach dem Sündenfall, der in der

Mittelbarmachung der Sprache den Grund zu ihrer Vielheit gelegt hatte, konnte es bis

zur Sprachverwirrung nur noch ein Schritt sein. Da die Menschen die Reinheit des Na-

mens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von jenem Anschauen der Dinge,

in dem deren Sprache dem Menschen eingeht, sich zu vollziehen, um die gemeinsame

Grundlage des schon erschütterten Sprachgeistes den Menschen zu rauben. Zeichen

müssen sich verwirren, wo sich die Dinge verwickeln. Zur Verknechtung der Sprache

im Geschwätz tritt die Verknechtung der Dinge in der Narretei fast als deren unaus-

bleibliche Folge. In dieser Abkehr von den Dingen, die die Verknechtung war, entstand

der Plan des Turmbaus und die Sprachverwirrung mit ihm.«288

In dieser Zeit ohne Namen aber, in der ein Hören der Einzeldinge ausgeschlossen

scheint, ist die Vielheit der Sprachen gerade dasjenige, das Möglichkeit birgt. Denn

dieses Ungefähre, das die Dinge nur in Ähnlichkeiten fassen kann, können nun einzig

verschiedene Worte ausdrücken, da ein Name, der das Eine meint, verwehrt bleiben

muss. Um einen Zugang zur Wahrheit – ein Verstehen von Sinn – überhaupt noch zu

ermöglichen, braucht es also diese verschiedenen Sprachen, Deutungen und Zugänge,

da sich nur zwischen ihnen das Gemeinte zeigen kann. Nur durch ein Schaffen dieses

Zwischen lässt sich verhindern, »daß jede Sprache in ihrer Einsamkeit gleichsam ver-

kümmert: sie ist mager und gebrechlich, sie wächst nicht mehr. Dank der Übersetzung

oder, anders gewendet, der sprachlichen Ergänzung, durch die die eine Sprache der

anderen das gibt, was ihr fehlt […], sichert die Kreuzung der Sprachen deren Wachs-

tum«289. In dieser Weise liegt auch für Arendt die Möglichkeit, die je Einzelne in Er-

scheinung treten zu lassen, einzig im Gespräch, das einen Zwischenraum schafft und

offenhält. Dies Einzelne, das nur der Mensch ersinnen kann, ist also als das Gute die

Gegenkraft zum Bösen, das Selbstverständliches verkündet, die Lücke verleugnet und

die eintönige, gleichmachende Übersetzung zu setzen versucht.

Einen Weg durch diese Trümmer zu finden, könnte so als die Aufgabe der Überset-

zerin angesehen werden. Durch die Lücke, die sich zwischen den Texten auftut, kann

ein Weg entstehen, der sich als Raum für die Frage erweisen kann. Der destruktive Cha-

rakter, eine Schrift Benjamins aus den 30er Jahren, vermag solche Wege zu schaffen.

Die dort entworfene Figur sieht »überall Wege. Wo andere auf Mauern oder Gebirge

stoßen, auch da sieht er einen Weg. Weil er aber überall einen Weg sieht, hat er auch

überall aus dem Weg zu räumen. […] Das Bestehende legt er in Trümmer, nicht um

der Trümmer, sondern um des Weges willen, der sich durch sie hindurchzieht.«290 Er

legt in Trümmer um des Weges willen, nur dort im Zwischen des Bruchs ist auch Weg.

Dieser Weg ist nicht Ziel, sondern absolute Möglichkeit, offener Raum, in dem etwas

288 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 154.

289 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 160.

290 Walter Benjamin [1931]: Der destruktive Charakter. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Pro-

sa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 398; zitiert nach:

Werner Hamacher: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Vom Schweigen des Guten

erscheinen kann: »Dem destruktiven Charakter schwebt kein Bild vor. Er hat wenig Be-

dürfnisse, und das wäre sein geringstes: zu wissen, was an Stelle des Zerstörten tritt.

Zunächst, für einen Augenblick zumindest, der leere Raum, der Platz, wo das Ding

gestanden, das Opfer gelebt hat. Es wird sich schon einer finden, der ihn braucht, oh-

ne ihn einzunehmen.«291 So bildet jede neue Deutung einen Teil der Mauer, die nicht

verstellt, sondern eröffnet. Dieser immer neuerliche Versuch zu verstehen ist das Ver-

mögen der Sprachen: durch verschiedene Bezeichnungen sich dem Einen anzunähern,

ohne es jemals treffen zu können – so wird in gewissem Sinne eine Mauer errichtet,

um gerade ihre Lücken, die Öffnungen zwischen den Worten, offenzulegen.

Hannah Arendt findet ein Bild für das Denken, das mit Benjamins Figur verwandt

scheint: »[Die Lücke] mag sehr wohl das Reich des Geistes oder, besser, der vomDenken

gezogene Pfad sein – dieser schmaleWeg der Nicht-Zeit, den die Tätigkeit des Denkens

in den Zeit-Raum der sterblichen Menschen schlägt und in den hinein Denken, Erinne-

rung, Antizipation aus dem Trümmerhaufen der geschichtlichen und biographischen

Zeit das rettet, was immer sie auf ihrem Gang berühren. Auf diesen kleinen Nicht-Zeit-

Raum im eigentlichen Herzen der Zeit kann nur hingewiesen werden, er kann nicht,

wie die Welt und die Kultur, in die wir hineingeboren werden, von der Vergangenheit

ererbt und kann auch nicht überliefert werden. Jede neue Generation, ja jedes neue

menschliche Wesen muß ihn entdecken und unverdrossen den Weg neu bahnen, wenn

es sich in die Lücke zwischen einer unendlichen Vergangenheit und einer unendlichen

Zukunft einfügt.«292 Jeder Mensch schafft die Lücke des Jetzt aufs Neue, indem er ist.

Durch seine ganz eigene, absolut verschiedene Deutung fügt er den anderen eine neue

Perspektive hinzu und bietet so – zwischen seiner und jeder anderen Auslegung – die

Möglichkeit eines neuen Zwischenraums, einer neuen Lücke, die Möglichkeit des Mög-

lichen selbst.

Benjamin widmet sich in seiner Lehre vom Ähnlichen einem solchen Umstellen und im-

mer wieder neu zu benennen Versuchen, allerdings geht es hier um die Wörter ver-

schiedener Sprachen: »Ordnet man Wörter der verschiedenen Sprachen, die ein glei-

ches bedeuten, um jenes Bedeutete als ihren Mittelpunkt, so wäre zu erforschen, wie

sie alle – die miteinander oft nicht die geringste Ähnlichkeit besitzen – ähnlich jenem

Bedeuteten in ihrer Mitte sind.«293 In dieser Weise umstellen auch die verschiedenen

Meinungen der Menschen die gemeinsame Frage, auf die sie weder eine letztgültige

Antwort kennen, noch sie als je Gleiche von einem Standpunkt aus betrachten: Nur

die unterschiedlichen Zugänge schaffen Öffnungen im Mauerwerk der Meinungen, die

ein gemeinsames Ansehen erlauben. Die vielen einzelnen Wörter stellt Benjamin so als

einzelne Arkaden vor, die nicht verdecken, sondern durch ihre Zwischenräume einen

291 Werner Hamacher [2011]: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.):

Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 192.

292 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 17.

293 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ähnlichen. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Es-

says, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 207. (Im

Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Die Lehre vom Ähnlichen.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 225

Blick erhaschen lassen: »[D]er Satz ist die Mauer vor der Sprache des Originals, Wört-

lichkeit die Arkade.«294 So zeige sich die Magie der Sprache dort am deutlichsten, wo

die Mehrdeutigkeit der Wörter offengelegt wird. Der leere Raum zwischen dem Wort

der Originalsprache und dem Wort der Sprache der Übersetzung muss leer bleiben,

darf nicht durch eine allzu passende Beschreibung gefüllt werden, muss Raum lassen,

dem Angesprochenen sich schweigend anzunähern. Benjamin spricht hier von einer

»unsinnlichen Ähnlichkeit«, es gibt also eine Ähnlichkeit der Worte, die nicht auf sinn-

lich Wahrnehmbarem beruht. Sie beruht nicht auf Feststellbarem und kann so niemals

»zum Abschluß und zum Stillstand kommen, sondern stellt sich in jedem Akt der Lek-

türe und des Schreibens immer wieder neu und anders her«295. Es ist hier eine Ähn-

lichkeit gemeint, die »sich immer nur im Blick auf die ganze, ihrerseits undarstellbare

Konstellation« neu ergibt. »Wie für die Sternkonstellation gilt auch für die sprachliche,

daß solche Ähnlichkeiten nicht von Dauer sind, sondern nur momenthaft und flüchtig

sichtbar werden, um gleich darauf wieder in der Kette der Bedeutungen zu verschwin-

den.«296 Diese zeigt sich sodann in einem »Doppelsinn«, der die »magische Bedeutung«

offenlegen kann: »Der Schüler liest das Abcbuch und der Astrolog die Zukunft in den

Sternen. Im ersten Satze tritt das Wort nicht in seinen beiden Komponenten auseinan-

der. Dagegen wohl im zweiten, der den Vorgang nach seinen beiden Schichten deutlich

macht: der Astrolog liest den Gestirnstand von den Sternen am Himmel ab; er liest

zugleich aus ihm die Zukunft oder das Geschick heraus.«297

Die Wahrnehmung der Ähnlichkeit ist immer nur ein Aufleuchten, Aufflackern,

Erscheinen, niemals kann sie festgehalten oder hervorgerufen werden. »Ihre Wahr-

nehmung [sc. diejenige der Ähnlichkeit] ist in jedem Fall an ein Aufblitzen gebunden.

Sie huscht vorbei, ist vielleicht wiederzugewinnen, aber kann nicht eigentlich wie an-

dere Wahrnehmungen festgehalten werden. Sie bietet sich dem Auge ebenso flüch-

tig, vorübergehend wie eine Gestirnkonstellation.«298 Dieses »Aufblitzen«, dieses »Hu-

schen« also wahrzunehmen, könnte hier Aufgabe sein. Demnach ginge es nicht um

die Wiederherstellung einer Eindeutigkeit, sondern um ein Wiedererkennen der Sich-

Erinnernden. Die Menschen müssten alsdann wandeln, da nur durch Wandlung und

Um-Formung die Schrift lebendig bleiben kann und so wachsen, der Reinheit und Ur-

sprünglichkeit des Namens sich entgegensprechen; Jacques Derrida schreibt in diesem

Sinn, die Forderung der Übersetzung verpflichte »nicht dazu, ein Abbild oder ein rich-

tiges Bild wiederzugeben und eine treue Darstellung des Originals zurückzuerstatten:

das Original selbst, ein Überlebendes, ist in einen Prozeß der Veränderung einbegrif-

fen. Gegeben ist es in der Veränderung; es gibt sich hin, indem es sich verändert, so daß

die Gabe nicht die eines vorgegebenen Gegenstandes ist. Das Original lebt und überlebt

in der Wandlung.«299

294 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

295 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ähnlichen, S. 207.

296 Anja Lemke [2011]: Zur späteren Sprachphilosophie. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 650.

297 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ähnlichen, S. 209.

298 Ebenda, S. 206.

299 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 138f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Vom Schweigen des Guten

Das »innerste Verhältnis der Sprachen«300, von dem bereits die Rede war, soll dar-

gestellt werden und also »versucht die Übersetzung nicht« – so Derrida weiter –, »die-

ses oder jenes auszudrücken, diesen oder jenen Inhalt zu vermitteln, diese oder jene

Sinnlast mitteilend abzuladen, sie versucht vielmehr, die Affinität zwischen den Spra-

chen bemerkbar zu machen, auszuzeichnen, ihre Markierung zu markieren; sie versucht ihre

eigeneMöglichkeit auszustellen.«301 Sie zeigt alleMenschensprachen als Fragmente, als

Bruchstücke, sie zeigt das Idiomatische der Sprachen auf und somit sowohl ihre Un-

möglichkeit, dass nämlich keine der Sprachen es vermag, das eine Ding zu treffen, als

auch die absolute Möglichkeit, die sich im Zwischen der vielen Sprachen eröffnen kann:

In der Übersetzung der einen in die andere Sprache, in der Übersetzung aber auch von

einer Zeit in die andere liegt das große Vermögen, dem Einzelnen zu begegnen: Indem

sich alle möglichen Namen der Rose – oder auch: alle möglichen Antworten auf die

Frage nach Gerechtigkeit – formieren und so der einen Rose Form zu geben versuchen,

kann sich ein Raum auftun, der zwischen ihnen liegt und in seiner Leere die eine Rose

nicht zu fassen sucht, sondern sie als Unbezeichnete und Unbezeichenbare vielmehr

»aus-zeichnet«, und sie somit gewissermaßen aus dem Zeichenhaften herausweist.

So wird die Rede zur Ruine, zum Fragment. Das Fragmenthafte darf hier aber nicht ge-

dacht werden als Teil eines Ganzen, der selbst wiederum als ein Ganzes gefasst werden

könnte. Das Fragment ist überhaupt in keiner Weise als ein Teil zu fassen. Es ist viel-

mehr Bruchstück und als solches amorph. Diese Formlosigkeit entspringt der Heraus-

lösung aus dem jeweiligen Zusammenhang. Form kann etwas nur haben mit Bezug auf

anderes, aber die Fragmente, um die es Benjamin geht, stehen, vergleichbar seinen Ide-

en, in gar keinem Bezug – in der Weise, wie Arendt die absolute Verschiedenheit denkt.

Solche Formlosigkeitmuss jederDarstellung derWahrheit zukommen.Das heißt nichts

anderes als: Es ist kein Zufall, dass alle Darstellungsweisen der Wahrheit, die Benjamin

betrachtet, alle ›Ausdrucksformen‹, zum Fragmentarischen neigen. Nur im Fragment

ist jene Formlosigkeit gegeben, jene Nicht-Ganzheit, jene Abwesenheit von Totalität,

auf die die Darstellung der Wahrheit angewiesen ist, da nur im Fragmentarischen das

Begriffliche zum Aussetzen gebracht werden kann. »Worauf sie in der Übersetzung zie-

len, jede einzelne Sprache und alle Sprachen gemeinsam mit ihren Meinungen, ist die

Sprache selber als babylonisches Ereignis. Sie zielen auf eine Sprache, die weder eine

Universalsprache […] noch gar die natürliche Sprache einer einzelnen, abgesonderten,

für sich genommenen Sprache [ist]; sie zielen auf die Sprachlichkeit der Sprache, auf

die Sprache als solche, sie zielen auf jene Einheit ohne Selbst-Identität, die bewirkt oder

bedingt, daß es Sprachen gibt und daß jenes, was es gibt, eine Vielfalt von Sprachen

ist.«302

Diese Sprachlichkeit der Sprachen, das Faktum, dass es Sprachen gibt, ist es, was

die Übersetzung durch ihr Nebeneinandersetzen der verschiedenen Sprachen und ih-

rer Arten des Meinens zeigt, ausstellt. Nur in dieser Weise ist es möglich, sich dem

Gemeinten zu nähern, in einem ständigen In-Frage-Stellen der einen Art des Meinens

300 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 11.

301 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 143.

302 Ebenda, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 227

durch eine andere, sei es, dass sie aus einem anderen Sprach- oder aus einem anderen

Zeitraum stamme. So wie hier eine Pluralität der Sprachen miteinander ins Gespräch

gebracht wird, um ein Drittes – das Jetzt – entstehen zu lassen, so versammeln sich

auch die Menschen im Gespräch, setzen ihre Meinungen frei und bringen so stets ein

Neues, sich selbst, in die Welt. Fragen, die in Arendts Sinne wirkliche, politische Fra-

gen, sind, können nur in solcher Vielheit, die sowohl dasMenschsein als solchesmeint als

auch immer wieder zeigt, dass es Menschen sind, die »die Erde bewohnen«303, gefragt

und – vielleicht – beantwortet werden.

5.3.2 »Als ob die Welt mit ihm neu entstünde.«304 Das Kommentieren

Benjamins Übersetzungsbegriff meint, das dürfte aus dem bereits Gesagten hervorge-

gangen sein, nicht bloß die Über-setzung zwischen den verschiedenen Nationalspra-

chen, sondern auch jene zwischen den Sprachen der verschiedenen Zeiten; in Bezug

darauf spricht er auch vom Kommentar. Die Aufgabe einer jeden Übersetzung ist es,

dem immer sich entziehenden Einzelding eine Sprache zurückzugeben, indem sie ver-

sucht, diese erneut zu erhören. Ein Text also ist immer verstanden als geteilt in die

immer sich entziehende Schrift und deren Auslegung, die versucht, auf sie zu hören

und ihr zugleich eine Stimme zu verleihen, indem sie sie immer weiter deutet, immer

mehr in ihre Richtung sich erzählt. In diesem Sinne ist die Schrift als Ganzheit nur dem

Anschein nach vorhanden, inWahrheit aber je schon ein Entzogenes. »Kommentar und

Übersetzung verhalten sich zum Text wie Stil und Mimesis zur Natur: dasselbe Phä-

nomen unter verschiedenen Betrachtungsweisen. Am Baum des heiligen Textes sind

beide nur die ewig rauschenden Blätter, am Baume des profanen die rechtzeitig fallen-

den Früchte.«305 So bleiben die ewig rauschenden Blätter, die den heiligen Text kom-

mentieren, uneindeutig und zeigen doch das Wachstum des Baumes, das Wachstum

der Wahrheit an sich. Die Früchte des profanen Textes hingegen sind verständlich, sie

fallen rechtzeitig zu Boden und können von all jenen geerntet werden, die ihn zu ver-

stehen gewillt sind. Sie sind aber als Früchte, was sie sind, gehen nach der Ernte in

einen Kreislauf ein und verschwinden; sie sind so nicht auslegbar sondern immer schon

ausgelegt.

Der Kommentar als Weg hin zu einem Erkennen des Einzelnen spielt im Judentum

eine zentrale Rolle. So hat jede Torastelle mindestens neunundvierzig Sinnstufen306;

sie ist demnach in mindestens neunundvierzig Weisen zu verstehen.307 Jede Stelle be-

darf der ständigen Neuübersetzung und des Kommentars, beziehungsweise der neuen

303 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

304 Vgl. Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 175.

305 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstraße, S. 92.

306 Vgl. Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

307 In diesen Zusammenhang könnte man auch Benjamins Verständnis des ›Aufbaus‹ eines Wortes

stellen, das sich demzufolge aus unterschiedlichen Elementen, vielleicht könnte man aber auch

Stufen sagen, zusammensetzt: »Mitteilung, Symbol, Zeichen und Name imWort. Aus diesen vier

Elementen ist das Wort zu konstruieren.« (Walter Benjamin [1916-17]: Lösungsversuch des Russell-

schen Paradoxons, S. 14.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Vom Schweigen des Guten

Über-setzung durch den Kommentar. Die erwähnten Sinnstufen können auch in ei-

nem Zusammenhang mit Benjamins Überlegungen zur philosophischen Darstellung

gelesen werden. Das wiederholte Absetzen308 führt von einer Sinnstufe zur nächsten:

»Ich habe nie anders denken und forschen können als in einem, wenn ich so sagen darf,

theologischen Sinn – nämlich in Gemäßheit der talmudischen Lehre von den neunund-

vierzig Sinnstufen jeder Thorastelle.«309 Die Sinnstufen der Tora sind versammelt im

Talmud, der »mündlich geoffenbarte[n] Lehre«310 des Judentums, der wiederum aus

Mischna und Gemara besteht. Die Mischna vereinigt die jüdischen Regeln und Geset-

ze, die Gemara erklärt und kommentiert diese durch Geschichten. Jede Geschichte gibt

der Regel einen neuen Sinn und eine neue Auslegung durch den neuen Zusammen-

hang, in den sie gestellt wird. In dieser Weise ist eine jede solche Sammlung immer

schon unvollständig und also immer entzogen: Niemals ist sie ganz, niemals fertig –

sie besteht gerade in ihrer Unvollständigkeit, in ihrer Fragmenthaftigkeit, soll niemals

als Ganzheit begriffen werden.

Diese Erscheinungsweise gleicht jener der Sprache, die nicht als Ganzes begriffen

werden und auch die Dinge niemals als solche begreifen kann. Nun zeigt sich uns aber

diese eine Rose als diese eine: Es muss ein Wort Rose geben, ein Sein, das der Begriff

Rose, das Begriffs-Wort, nicht einmal erahnen kann. Dieses Sein der einzelnen Rose ist

mit dem Auge nicht zu erkennen, das richtige, passende, vielleicht reineWort für sie ist

nicht auszumachen, es ist nur eines: hörbar. Die Rose spricht sich aus und trotzt ihrer

Stummheit, denn trotzdem sie nicht in unserenWorten zu uns spricht, erscheint sie uns

als diese einzelne Rose, wir nehmen sie als Einzelne wahr. DieseWahrheit der Dinge er-

scheinen zu lassen vermag der Kommentar nun durch seine Unabgeschlossenheit: Jede

Übersetzung, jede Erzählung, jedes Weiter-tragen der ›alten‹ Texte kommentiert und

lässt sie wachsen, lässt so in ihnen Raum entstehen für das Einzelne. Die Tora ist durch

ihre Uneindeutigkeit wieder und wieder übersetzbar, von Kommentar zu Kommentar.

»Wahrheit erweist sich […] als geschichtliche Erfahrung dessen, was im Ursprungstext

gegeben, aber nicht vorhanden ist. Der Ort ihrer Entfaltung ist das Kontinuum der

jeweils individuellen Kommentare.«311 Benjamin spricht in diesem Sinne im Trauer-

spielbuch von den eingangs erwähnten Sinnstufen der Tora: »Indem die Kontemplation

diesen Stufen in der Auffassung der Dinge nachgeht, empfängt sie den Antrieb ihres

unablässigen Ausholens gleicherweise wie die Rechtfertigung ihrer intermittierenden

Rhythmik. Denn es gibt keine Übergänge zwischen den Sinnstufen. Was sie trennt, ist

die zunehmende Verflüchtigung der Sachgehalte (der Fakten und Worte), in welchen

eine interpretierende Betrachtung das Gefäß des Wahrheitsgehaltes zu erblicken hat.

Dieses Gefäß, je gläserner (um im Bilde fortzufahren) seine Wände sich zeigen, des-

308 Bei Benjamin heißt es, wie im vorigen Kapitel bereits angeführt: »die Kunst des Absetzens im

Gegensatz zur Kette der Deduktion« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels,

S. 212.)

309 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

310 Bernd Witte [2007]: Jüdische Tradition und literarische Moderne.München 2007, S. 270.

311 Bernd Witte [1993]: Das Gericht, das Gesetz, die Schrift. Über die Grenzen der Hermeneutik an Beispielen

von Kafkas Türhüter-Legende. In: K. M. Bogdal (Hg.): Neue Literaturtheorien in der Praxis. Textana-

lysen von Kafkas ›Vor dem Gesetz‹. Opladen 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 229

to sichtbarer [wird] der in ihm verschlossene Wahrheitsgehalt.«312 Dementsprechend

kann es auch bei einer Übersetzung niemals um eine Vermittlung gehen, die durch eine

möglichst großeNähe zumOriginal entstünde; eine solche würde nur eine neue Schicht

über dies Einzelne legen, sie würde sich eng an das Original schmiegen und dort, wo

das gläserne Gefäß helles Licht auf das Darunterliegende scheinen ließe, dieses in un-

durchdringlicher Dunkelheit verbergen. Vielmehr muss sie versuchen, die Worte »in

einen höheren und reineren Luftkreis«313 der Sprache hinaufwachsen zu lassen, indem

sie schweigend Wege schafft, wo »andere auf Mauern oder Gebirge stoßen«.

Im Jahr 1919, vier Jahre vor der Veröffentlichung des Übersetzer-Aufsatzes, äußert sich

Benjamin in seiner Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik in

ähnlicher Weise zum Begriff der Kritik: »Denn damit die Kritik Aufhebung aller Be-

grenzung sein könne, muß das Werk auf dieser beruhen. Ihre Aufgabe erfüllt die Kri-

tik, indem sie, je geschlossener die Reflexion, je strenger die Form desWerkes ist, desto

vielfacher und intensiver diese aus sich heraustreibt, die ursprüngliche Reflexion in ei-

ner höheren auflöst und so fortfährt.«314 Kritik ist gemeinhin dasjenige Sprechen, das

am eindeutigsten dem abschließenden Urteilen zugeordnet wird: Der Kritiker kommt,

um ein Urteil zu fällen. In Benjamins Denkgerüst ist er aber – ganz dem Arendt’schen

Verständnis der Urteilenden entsprechend, die sich im Gespräch begegnen – als Kom-

mentator zu verstehen, der vor und auch nach Anderen eine Sache kommentierend

ergänzt: »Kritik ist also, ganz im Gegenteil zur heutigen Auffassung ihres Wesens, in

ihrer zentralen Absicht nicht Beurteilung, sondern einerseits Vollendung, Ergänzung,

Systematisierung des Werkes, andrerseits seine Auflösung im Absoluten.«315

Benjamin meint hier also keinesfalls einen gewöhnlichen Kunstrichter, sondern ei-

nen Kommentierenden, der nicht in Gut und Schlecht aufteilt, sondern demnur ein sol-

ches Kunstwerk kritisierbar, kommentierbar erscheint, dem sein »positive[s] Wertur-

teil« bereits innewohnt. Auf diesemWeg stellt sich heraus, ob es sich umKunst handelt;

diese ist wesentlich kritisierbar: »Ist ein Werk kritisierbar, so ist es ein Kunstwerk.«316

Von einem Richter im gewöhnlichen Sinne dieses aber auszusagen, dass er nur dort

richten kann, wo er freispricht, ist völlig sinnlos. So ist dieser Kritiker einer, der die

Kunst kommentiert, sie hinterfragt, sie gewissermaßen in die eigene Zeit hineinfragt.

Dementsprechend ist das Kunstwerk sowohl, was es war, als auch, was es durch ihn erst

wurde; es ist beides zugleich, schneidet nicht gleich einem Urteil den einen Teil einfach

weg. Diese Gedanken möchte ich zusammenbringen mit Arendts Trennung der sozia-

len und politischen Fragen: Eine wirkliche Frage ist nur eine solche, die nicht schon

abgeschlossen und in der Folge zu lösen ist, sondern die wirklich »kritisierbar«, wirk-

lich hinterfragbar ist.

312 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924, S. 927.

313 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 14.

314 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesammelte

Schriften I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 73. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen

Romantik.)

315 Ebenda, S. 78.

316 Ebenda, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Vom Schweigen des Guten

Wie im Teil zur Übersetzung bereits angesprochen, soll diese nicht den Gehalt des

Originals in einen anderen Text übertragen, sondern in gewisser Weise eins mit ihm

werden, da sie ihn immer weiterentwickelt, gewissermaßen an ihm wächst, und ihn

so zum Wachsenden macht. Auch die Kritik als Kunst nennt Benjamin eine »frucht-

bare Entfaltung«317, und die Kunst selbst, wie die Übersetzung, entscheidet über ihre

Fruchtbarkeit, indem »sie entweder im Medium der Kritik das Werk in sich aufnimmt

oder es von sich abweist und eben dadurch unter aller Kritik schätzt«318. Und so ist die

Kritik wie die Übersetzung Darstellung eines größeren Zusammenhangs; von der Kri-

tik schreibt Benjamin, sie löse »unwiderruflich und ernsthaft die Form« auf, »um das

einzelne Werk ins absolute Kunstwerk zu verwandeln«319. Diese Verwandlung bringt

der Kommentar in Bewegung, indem er die Heilige Schrift liest und hört, indem er

versucht zu hören, was da nicht geschrieben steht: »Dieses Wort [sc. das göttliche] teilt

sich ursprünglich in seiner unendlichen Fülle mit, aber diese Mitteilung […] ist un-

verständlich. […] Die Anstrengung des Wahrheit Suchenden besteht nicht darin, sich

etwas auszudenken, sondern vielmehr darin, sich in die Kontinuität der Tradition des

göttlichen Wortes einzuschalten und das, was ihm von dorther zukommt, in seiner Be-

ziehung auf sein Zeitalter zu entfalten […]. Mit anderenWorten: nicht das System, son-

dern der Kommentar ist die legitime Form, unter der die Wahrheit entwickelt werden

kann.«320 Das je Einzelne, das Wesenhafte eines Textes, soll erhört und so zur Erschei-

nung gebracht werden. Es ist aber verborgen, wird verdeckt durch die Sprache, die es

be-schreibt, gewissermaßen umschreibt, sie beschreibend umgibt.

Im Übersetzer-Aufsatz verbildlicht Benjamin dieses Verhältnis von Gehalt und Sprache

eines Textes durch dasjenige von Frucht und Schale.321 Das Wesentliche ist die Frucht,

das Innere, in gewissem Sinne der Leib. So kann sich Schale um Schale um sie legen,

Maske um Maske sich auftürmen, trotzdem aber bilden sie eine »gewisse Einheit«322.

Das Weitertragen des Textes hingegen, sei es nun Übersetzung oder Kommentar, soll

sein wie der Mantel des Königs: »wie ein Königsmantel in weiten Falten«323. Dieser

Mantel lässt eine Lücke zwischenGehalt und Sprache, zwischen Leib und Zeichen.Doch

ein König – diese Bezeichnung ist wohl nicht umsonst gewählt, es könnte ja auch nur

317 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, S. 73.

318 Ebenda, S. 80.

319 Ebenda, S. 84.

320 Gershom Scholem [1970]: Grundbegriffe des Judentums; zitiert nach: Hans Heinz Holz: Idee. In: Mi-

chael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe. Zweiter Band. Frankfurt 2000, S. 450.

321 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 15.

Die Fruchtmuss erinnern an jene Frucht, von der die erstenMenschen essen; zudem an Benjamins

Rede von der Fruchtbarkeit der Sprache. »Mandeln sind der Reichtum des Landes. Keine Frucht

erhält der Bauer besser bezahlt. Um diese Zeit ist es die einzig reife und angenehm im Schreiten,

nach denZweigen auszugreifen. DieHand trennt sich nur schwer auch von entkernten Schalen. Sie

führt sie eine Zeitlang mit, läßt sie in einer Strömung treiben, die sie selbst dahin reißt.« (Walter

Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.)

322 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 15.

323 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 231

von einem Mantel die Rede sein – setzt, regelt, bestimmt. Der Königsmantel, so könn-

te man weiterdenken, ist es, der den König als König auszeichnet. Er ist in gewissem

Sinne höher und mächtiger als der Königskörper, sehr wahrscheinlich unsterblich, zu-

mindest seiner ›Form‹ nach. So ist die Sprache das ewig auf die Reinheit Hindeutende,

der Königskörper hingegen der Gehalt, der sich Wandelnde, der die »menschliche Ver-

gänglichkeit«324 anzeigt. Jene Schale vermag sich nicht von ihrer Frucht zu lösen, ist

sie doch für immer aufs Engste mit ihr verbunden – ja eins mit ihr. In der Weise des

Mantels aber, in der auch der Tora-Kommentar sich gibt, ist es ihm möglich, sich zu

entfernen; auch er ist mantelartige Hülle, die zugleich umhüllt und entblößt. Königs-

herz. Kern eines hohen/Herrscherbaums. Balsamfrucht./Goldene Herznuß. Urnen-Mohn/mitten

im Mittelbau,/wo der Widerhall abspringt,/wie ein Splitter der Stille,/wenn du dich rührst,/weil

es dir scheint,/daß diese vorige/Haltung zu laut war…/Völkern entzogenes,/sterngesinnt,/im un-

sichtbaren Kreisen/kreisendes Königsherz.325

Ein einzelner Passus der Tora, ein solcher Textteil ist uns nun die feste Schale der

Frucht, die nicht auszumachen ist. Der Kommentar, der wallende Königsmantel, der

sich an sie schmiegt, ohne alsgleich mit ihr zu verwachsen, vermag sie zu erwecken,

vermag das Vereinzelte ins Leben zu bringen, vermag die Frucht erscheinen zu lassen.

Diese Frucht ist dasjenige an einem Text, das sein Wesen ausdrückt, das nicht Mittei-

lung von ihm, sondern es selbst ist, sie ist es, die sein Leben bedeutet – die Schale aber

sichert sein Über-leben. »In völlig unmetaphorischer Sachlichkeit ist der Gedanke vom

Leben und Fortleben der Kunstwerke zu erfassen. Daßman nicht der organischen Leib-

lichkeit allein Leben zusprechen dürfe, ist selbst in Zeiten des befangensten Denkens

vermutet worden. […] Vielmehr nur wenn allem demjenigen, wovon es Geschichte gibt

und was nicht allein ihr Schauplatz ist, Leben zuerkannt wird, kommt dessen Begriff

zu seinem Recht. […] Und ist nicht wenigstens das Fortleben der Werke unvergleich-

lich viel leichter zu erkennen als dasjenige der Geschöpfe? Die Geschichte der großen

Kunstwerke kennt ihre Deszendenz aus den Quellen, ihre Gestaltung im Zeitalter des

Künstlers und die Periode ihres grundsätzlich ewigen Fortlebens bei den nachfolgenden

Generationen.«326 Die Übersetzung der Wörter eines Textes nun setzt Schale um Scha-

le, sodass auch dort, zwischen den einzelnen Schalen, ein Zwischenraum leer bleibt.

Eine derart schalenhafte Übersetzung ist nicht zu sehr an den Inhalt fest- oder in ihn

eingewachsen, sodass an den Stellen jener Leerräume wie zwischen den Bruchstücken

einer Ruine ein Durchscheinen möglich wird. Der Kommentar und die kommentie-

rende Übersetzung schmiegen sich gleich dem Königsmantel an, nur eine recht kleine

Bewegung des Körpers aber lässt ihn schwingen und gibt so einen, wenn auch nur kur-

zen, Blick auf das Nicht-Fassbare frei.

Die Tora ist der Urtext, der immer wieder gedeutet wird, der Talmud versammelt so-

wohl die Gesetze als auch ihre Interpretationen. Wären die Gesetze als Ergebnisse also

324 Anja Hallacker [1999]: Grundlagen der Übersetzungstheorie. In: Sabine Eickenrodt et al. (Hg.): Über-

setzen, Übertragen, Überreden. Würzburg 1999, S. 30.

325 Rainer Maria Rilke [1924]:Mausoleum. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M./Leipzig 2006, S. 827.

326 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Vom Schweigen des Guten

festgesetzt und eindeutig, würden sie als undurchdringbare Schalen die Frucht ver-

decken und ein Hinterfragen unmöglich machen. Sie stehen aber ganz im Gegenteil

gleich schon zusammen mit ihren möglichen, verschiedenen Deutungen und können so

durch ihre Fragmenthaftigkeit niemals ins Selbstverständliche gerinnen, bleiben ewig

als Fragliche bestehen. Jede neue Deutung entzieht sich einer klaren Antwort, stellt das

in Frage Stehende erneut in Frage, umweht das Innere nur und lässt es offen. Wie

wunderlich, ein Werk der Regelsetzung, das nicht Regeln setzt, sondern in Frage stellt,

das Möglichkeiten aufzählt, keine davon aber wählt, da dadurch die anderen unmög-

lich gemacht würden. Liest man darauf folgend die Gemara, die auch »Ergänzung«327

genannt wird, strömen unendliche Erweiterungen und Fragen einem entgegen, geht

das In-die-Frage-Stellen weiter seinen Weg:Was steht da eigentlich? Was könnte es be-

deuten? Die Gemara, die die Tora kommentiert und weiterträgt, ist offensichtlich kein

Band der Erklärungen einer Lehre, die leicht zu verstehen und nicht zu hinterfragen

sein soll – mehr noch: Sie stellt im eigenen Ausspruch schon in Frage. Eine Passage soll

hier als Beispiel dienen. Hier ist die Frage danach, was folgende Stelle bedeutet: »und

wenn die Sonne untergegangen, so ist er rein«328. Der Versuch einer Deutung lautet,

dass ein Zeichen für das Untergehen der Sonne das »Hervortreten der Sterne« sei, wor-

aus wiederum zu schließen sei, dass »der (völlige) Untergang der Sonne und (was heißt:

er ist rein?) das Reinsein des Tages zu verstehen ist«329. Kaum also ist die Deutung des

»Reinseins« ausgesprochen, wird sie auch schon wieder in Frage gestellt – was heißt:

er ist rein?

Lazarus Goldschmidt, dessen Übersetzung hier zugrunde liegt, leitet den Talmud

mit folgendenWorten ein: »Kein System, keine Melodie: ein Durcheinander von Lehren

und Belehrungen, Sprüchen und Sentenzen, Schnurren und Anekdoten. Neben einer

haarspaltigen Deduktion einer Fabel, eine harmlose Zote an eine Rechtsfrage anschlie-

ßend. Scholastische Hermeneutik und metaphysische Spekulation durcheinander, ge-

mengt der historische Bericht mit der Himmelskunde. Wie die Materie, so auch die

Sprache: ein Gewirr verschiedener Zungen, ein Jargon ohne Zügel.«330 Das Deuten der

Tora, das zunächst eine Lehre für die Lesenden bedeutet, vermag diese so am Ende

nicht zu belehren – wie es eindeutige und anwendbare Regeln wollten – sondern ver-

wandelt sie, indem es die Möglichkeit selbst entdeckt: denn in Ansehung dieses ewig

Auslegbaren liegt alsgleich ihre eigeneMöglichkeit, ihr eigener Neuanfang. Benjamin spricht

von der zerbrochenen Tradition als einer, die den Lernenden »kontinuierlich […] in den

Lehrenden verwandelt«331. Jeder Kommentar, jede Auslegung steht schon in einer Ge-

schichte, ist niemals Anfang oder Ende. »Wer sein Wissen als überliefertes begriffen

hat, in dem allein wird es überlieferbar, er wird in unerhörter Weise frei. […] Die Leh-

re ist wie ein wogendes Meer, für die Welle aber (wenn wir sie als Bild des Menschen

327 Der Babylonische Talmud (Band I). Hg. v. Jüdischen Verlag. Übers. v. Lazarus Goldschmidt. Frank-

furt a.M. 1996, S. 1. (Im Folgenden zitiert als: Der Babylonische Talmud.)

328 Ebenda, S. 2.

329 Ebenda.

330 Lazarus Goldschmidt [1930]: Vorwort. In: Der Babylonische Talmud, S. IX.

331 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gers-

hom Scholem und TheodorW. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 145. (Im Folgenden zitiert als:Walter

Benjamin: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 233

nehmen) kommt alles darauf an, sich seiner Bewegung so hinzugeben, daß sie bis zum

Kamme wächst und überstürzt mit Schäumen. Diese ungeheure Freiheit des Überstur-

zes ist die Erziehung, im eigentlichen: der Unterricht, das Sichtbar- und Freiwerden

der Tradition, ihr Überstürzen aus lebendiger Fülle.«332

Dieses Bild muss zunächst verwundern: Die eigene Geschichte, die eigene Deutung der

Geschichte(n) innerhalb einer großen Geschichte zu denken – sie mit Arendt als Fä-

den in einer großen Erzählung zu verstehen – bedeutet hier nicht Beschränkung oder

Festsetzen: es bedeutet Freiheit, »Überstürzen aus lebendiger Fülle.« Arendt spricht von

dem »Netz der Beziehungen«, in das wir unseren Fäden schlagen. Auch dies aber setzt

nicht fest, es ist kein abschließendes Einsetzen, es ist der Anfang, der gemeinsame:

»Wir fangen etwas an«. Dieser Anfang bedeutet Freiheit, weil er nicht ein gemeinsa-

mes Hinarbeiten meint, einen Einsatz für ein berechenbares Ziel. Er bedeutet – weil er

gemeinsam ist, wie auch die einzelne Auslegung bei Benjamin – das Unkalkulierbare zu

beginnen, denn was die gemeinsame Deutung, die gemeinsame Geschichte sein mag,

ist nicht vorherzusehen, es ist ein Übersturz ins Leere: »Was daraus wird, wissen wir

nie. […] Das ist ein Wagnis. Und nun würde ich sagen, daß dieses Wagnis nur möglich

ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heißt, in einem – schwer genau zu fassenden,

aber grundsätzlichen – Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen. Anders könnte

man es nicht.«333

Übersetzung als Freilegung des Guten bedeutet also nicht, die eine sich verbergende

Wahrheit offenzulegen; vielmehr besteht sie in dem Versuch, das absolut Verschiede-

ne herauszuhören, das die Schrift dem Heute sagt. Aus diesem Grund halte ich ein

Zusammendenken von Arendt und Benjamin für so fruchtbar, denn hier öffnet sich

eine neue Perspektive auf das Verstehen-Wollen, das gemeinsame Bedenken und Ur-

teilen: Es geht nicht darum, eine endgültige, anwendbare Antwort zu finden, Andere

zu überzeugen, um sie in der eigenen Ansicht festzusetzen. Es geht um die Offenheit

der Deutung, die sehr wohl Wahrheit und Sinn im je Einzelnen vermutet und nicht zu

relativieren sucht, sie aber einzig aus den vielen Perspektiven heraus für erkennbar hält,

die zugleich immer an ihre Zeit gebunden bleiben, weil sie auf die Deutung der abso-

lut Verschiedenen angewiesen sind. In diesem Sinne bedarf es hier des Vertrauens und

nicht der Vernunft, der Freiheit und nicht der Gesetze. Es geht nicht um die eine Be-

deutung, sondern um die immer neuerliche Deutung, den immer neuen Versuch zu ver-

stehen. Ist es nicht diese Freiheit und Offenheit, die uns Fragen als drängend erkennen

und uns selbst als diejenigen ansprechen lässt, die fähig sind, sich diesem Übersturz

zu übergeben? Ist es nicht diese Offenheit der Frage, durch die ein politischer Raum,

ein Raum, in dem Menschenwelt denkbar wird, entstehen kann, weil wir uns weder

dem Fortschritt ausgeliefert sehen – anstatt ihn für uns zu nutzen – noch uns Sachver-

ständigen oder Maschinen unterlegen fühlen? Bei Arendt heißt es dementsprechend,

Verstehen sei »nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervorbringen; es

ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein«334. Benjamin spricht von einem

332 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917, S. 146.

333 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 72.

334 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Vom Schweigen des Guten

»Zusammenhang des Lebens«335, in den die Übersetzung dasjenige des Textes stellt,

das jetzt spricht, sodass etwas Neues sich »aus dem Geformten […] erheben [kann].«336

Es ist dies Menschliche, das Gute, das uns – offen fragend – Welt gründen lässt. Und

so liegt in Arendts Anrufung des absoluten Neuanfangs, in Benjamins Erzählung einer

reinen Sprache nicht Abwertung des Vorhandenen und Sehnsucht nach einem fernen

Paradies, sondern ein Hinweis auf den jederzeit möglichen Zwischen-Raum, der nichts

weiter bedarf als der offen(haltend)en Deutung.

335 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 10.

336 Ebenda S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005 - am 14.02.2026, 07:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

