V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.«
Das Urteilen

Mit einer neuen Sprache wird der Wirk-
lichkeit immer dort begegnet, wo ein mo-
ralischer, erkenntnishafter Ruck geschieht,
und nicht, wo man versucht, die Sprache an
sich neu zu machen, als konnte die Sprache
selber die Erkenntnis eintreiben. Wo nur
mit ihr hantiert wird, damit sie sich neuartig
anfiihlt, richt sie sich bald und entlarvt die
Absicht. Eine neue Sprache muf eine neue
Gangart haben, und diese Gangart hat sie
nur, wenn ein neuer Geist sie bewohnt.
Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen

Im Denken also ist der Mensch er selbst nur im Moment seiner Zweiheit, in dem Mo-
ment, in dem er sich selbst als Frage und in der Frage begegnet. Dementsprechend
kann Arendt in ihrer Vorlesung zu Fragen der Ethik sagen, dass die »Pluralitit [im
Denkprozess] wie im Keim gegeben«® ist — hier schon kiindigt sie sich an, denn die
absolute Verschiedenheit der Einzelnen ist nur in ihrer Zweiheit gegeben, die absolute
Verschiedenheit jedes Menschen kann sich nur zeigen in der Pluralitit, der Einzelheit
eines jeden Menschen. Um in die Gemeinschaft treten und als ich selbst erscheinen zu
konnen, muss ich mir im Denken erst selbst begegnen. In diesem Sinne heif3t es bei
Arendt, dass die »Grundsitze, nach denen wir handeln, und die Kriterien, nach denen
wir urteilen und unser Leben fiithren, [...] letzten Endes vom Leben des Geistes ab[hin-
gen]«®. Im Denktagebuch formuliert sie den Zusammenhang so: »Handeln ist >prakti-

1 Vgl. Friedrich Nietzsche [1885]: Jenseits von Gut und Bdse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. In:
ders.: KSA s: Jenseits von Gut und Bose, Zur Genealogie der Moral. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino
Montinari. Miinchen/Berlin/New York 19933, S.12.

2 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 93.

3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 77.

Zugleich aber sind sie nicht nur nicht dasselbe, vielmehr gibt es »in unserer Welt [...] keinen kla-
reren oder radikaleren Gegensatz als den zwischen dem Denken und dem Tun« (ebenda.). Und

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Vom Schweigen des Guten

sches< Denken, Denken ist >svernehmende« (Vernunft), nimlich »>Sinn vernehmendes«
oder sinnendes Handeln.«* Das Urteilen ist also im Denken — in unserer Geistesti-
tigkeit — gegriindet, das Denken aber bedarf genauso des Urteilens und Aussprechens,
um nicht zu »verschwinden«’: »Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch
mit mir sprechen, d.h. denken.«® Im Sprechen kann das Neue nicht gemacht werden
— »als konnte die Sprache selber die Erkenntnis eintreiben, als wiirde es reichen, dass
sie sich blo} »neuartig anfithlt«, nein: um eine wirklich »neue Gangart, einen neu-
en Weg hin zum Einzelnen zu finden, muss solchem Gehen ein Denken vorausgehen,
muss diese neue Sprache — dieses Aussprechen des Neuen — ein wirklich »neuer Geist«
bewohnen?.

in einem Gesprach heifdt es: »Das Denken in seiner Reinheit [..] unterscheidet sich davon [sc. das
Handeln] —indieser Hinsicht hatte Aristoteles recht. ... Sie wissen, dafd bei all den modernen Philo-
sophen irgendwo in ihrem Werk ein ziemlich apologetischer Satz steht: Denken ist auch Handeln.
Oh nein, das ist es eben nicht!« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in To-
ronto, S. 76.)

4 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 283f.

5 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner.

Miinchen/Zirich 2012, S. 64. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Das Urteilen.)
Bei Opstaele heifst es in diesem Sinne: »Die Urteilskraft erfiillt in Arendts Werk eine [...] verbin-
dende Funktion: Sie Gberbriickt die Kluft zwischen dem reinen Denken (dem Bereich des Geistes)
und der Wirklichkeit (dem Bereich der empirischen Erscheinungen) und verbindet auf diese Weise
Arendts Uberlegungen iiber das Vermdgen des Denkens mit ihrer Theorie des >politischen Han-
delns<[..]. Ohne diese verbindende Funktion der Urteilskraft bleibe das Denken von der Erschei-
nungswelt getrennt und hitte folglich keine Bedeutung fiir die Welt des menschlichen Miteinan-
der«. (Dag Javier Opstaele: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah
Arendts Philosophiebegriff. Wiirzburg 1999, S.116.)

6 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 688.

7 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgendssischer Dichtung. Min-
chen/Ziirich 2011, S.19f. (Im Folgenden zitiert als: Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen.)
[Hervorhebungen der Autorin.]

Hannah Arendt versuchte Ingeborg Bachmann 1962 »als Ubersetzerin fiir Eichmann in Jerusalem
zu gewinnen.« (Thomas Wild [2011]: Uwe Johnson. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Ro-
senmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S.167.) Im selben Jahr
schrieb sie an Piper, sie »brauche jemanden, der schreiben kann. Sonst hatte ich lhnen nicht Inge-
borg Bachmann vorgeschlagen. Es st ein grofier Unterschied, eine Erzberger-Biographie halbwegs
korrekt ins Deutsche zu (ibersetzen oder fiir diese Art der Reportage den geeigneten Ton zu fin-
den. Das kann nur jemand, der entweder selbst ein Schriftsteller ist oder doch zumindest hitte
werden konnen.« (Hannah Arendt [1962]: Arendt an Piper. Unveroffentlichter Nachlass, Library of
Congress, Washinghton D. C., ohne Blattnummer; zitiert nach: Anne Bertheau: »Das Madchen aus
der Fremdec, S.127f)

Einige Jahre spater wird sie iiber eine Bachmann’sche Erzahlung schreiben: »Ich habe zufillig hier
Simultan von ihr aufgestobert. Was fir eine reine Erzahlerbegabung!« (Hannah Arendt [1974]: Brief
an Uwe Johnson. In: dies.: Johnson-Briefwechsel, Brief 44: Arendt an Johnson, Tegna, August 1974,
S.132; zitiert nach: ebenda, S. 127.) Die Zusammenarbeit kam nicht zustande, wenn die Zuneigung
auch beidseitig war; Bachmann schreibt Arendt im August desselben Jahres: »Die grofRe Sommer-
apathie ist schuld daran, dass ich noch gar nicht dazu gekommen bin, Briefe zu schreiben, und
doch habe ich, in Gedanken, Gber den Atlantik oft ein Blatt zu lhnen geschickt, auf dem so viel
gar nicht steht, aber auf dem zumindest stehen sollte: dass ich so sehr froh war, Sie zu treffen und
zu lhnen kommen zu dirfen. Ich habe nie daran gezweifelt, dass es jemanden geben msse, der

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Nachdem ich mich im letzten Kapitel eingehend mit dem Denken befasst habe, mochte
ich im Folgenden versuchen, mich Arendts Verstindnis des Urteils zu nihern. Urteilen
heifdtin ihrem Sinne weder, eine eigene, abgeschlossene Meinung zu prisentieren, noch
heifdt es, diejenige eines anderen Sprechenden einfachhin zu itbernehmen. In Wahrheit
und Politik ist zu lesen: »Eine Meinung bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sa-
che von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachte, indem ich mir die Standpunkte
der Abwesenden vergegenwirtige und sie so mit reprisentiere. Dieser Vergegenwirti-
gungsprozess akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertrete-
ne Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfithlung noch darum, mit Hilfe der
Vorstellungskraft irgendeine Majoritit zu ermitteln und sich ihr dann anzuschliefen.
Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzu-
geben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun
von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«® Was Arendt dem Bésen zu-
schreibt ist demnach gerade das Gegenteil, nimlich der Unwille, »vom Gesichtspunkt
eines anderen Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen<®. In diesem Sinne bedeu-
ten die folgenden Versuche einer Anniherung an das Urteilen zugleich eine Anniherung
an die Frage nach dem Guten. Urteilen heifdt den Ausfithrungen zufolge also weder, sich
in einen anderen Menschen hineinzufiithlen, noch heifit es, aus den Meinungen Ande-
rer einen Wert zu errechnen. Es bedeutet, als ich selbst einen Standort einzunehmen,
der nicht der meinige ist.

Dass es hier um Meinungen geht, die — im ernstesten Sinne — ausgetauscht werden
sollen, muss zunichst stutzig machen, denn, so formuliert Ernst Vollrath, »wie kann
sich auf Meinungshaft-Ansinnbares ein Urteil im politischen Bereich so griinden, daf3
aus ihm eine Verpflichtung zu erwachsen vermdchte, die anderen zugemutet werden
kann?«*® Die blofle Meinung hat keinen guten Ruf, Vollrath spricht gar von ihrer »me-
taphysischen Leidensgeschichte«*. An anderer Stelle betont er aber, dass es gerade um
diese Frage gehen miisse, dass bei Arendt »der politische Bereich vor allem auf dem Be-
zug von Meinung und Urteilskraft« beruhe und es dementsprechend »dieses Verhiltnis
[sei], das den Kern des politischen Denkens von Hannah Arendt ausmacht«**. Vollrath
denkt dieses nun folgendermafien: »Die Urteilskraft ist die Anwendung der Vernunft
auf Meinungen, in denen stets Besonderes, also Sichtbares, Einzelnes und Tatsichli-
ches unter die Regel eines angenommenen Allgemeinen gestellt wird.«"> Dies muss zu-
nichst logisch scheinen, Meinungen sind in ihrer Einzelheit unberechenbar und halten
sich nicht zwingend an Argumentationen oder die Vernunft; das Urteil konnte so als
der finale Richterspruch gelten, der diesen eine Form verleiht und der Verwirrung ein

ist, wie Sie sind, aber nun gibt es Sie wirklich, und meine auflerordentliche Freude dariber wird
immer anhalten.« (Ingeborg Bachmann [1962]: Bachmann an Arendt. Unveroffentlichter Nachlass,
Library of Congress, Washinghton D. C., Blatt 005049; zitiert nach: ebenda, S.126.)

8 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

9 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 125f.

10 Ernst Vollrath [1977]: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977, S. 50.

1 Ebenda, S. 32.

12 Ernst Vollrath [1972]: Hannah Arendt iiber Meinung und Urteilskraft. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah
Arendt. Materialien zu ihrem Werk. Wien 1979, S. 85.

13 Ebenda, S.95.

14.02.2026, 07:53:33. -

151


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Vom Schweigen des Guten

beruhigendes Ende setzt. Es wird sich im Folgenden zeigen, dass es Arendt vielmehr
um das Gegenteil zu tun ist: eine Ermichtigung der einzelnen Stimme, die unter keine
allgemeine Regel zu bringen ist. Das Einzelne von verschiedenen Standpunkten aus zu
betrachten heifdt gerade, es nicht zu subsumieren; vielmehr ist mit diesem Anspruch
der Versuch verbunden, diesem Einen da sprechend zu begegnen. Dementsprechend ist
unter einer Meinung dasjenige zu verstehen, das aus dem Denken, dem Zwiegesprich
kommend im Gesprich unter Vielen dann zur Ausbildung gelangt.

Linda Zerilli spricht in Bezug auf das Urteilen von einer »Praxis des Zahlens«: »Politi-
sches Denken erfordert, dass wir der Pluralitit Rechnung tragen, dass wir die verschie-
denen Standpunkte und Meinungen, die [..] als eine Bedingung fiir einen erweiterten
Begriff von Objektivitit oder innerweltlicher Realitit beschrieben wurden, zihlen [...],
und damit ist méglicherweise eine Infragestellung oder Verinderung unserer Kriterien
verbunden.«** Alle im letzten Kapitel angefithrten Positionen, die gerade den sozialen
Fragen die zentrale Bedeutung fiir jede politische Gemeinschaft zuschreiben, miissen
einzig fir ausschlaggebend halten, dass jede Stimme in gleicher Weise gezihlt wird
— deshalb, weil es dort nicht um offene Fragen geht, sondern um die Durchsetzung
von festgesetzten Zielen. Zerilli bleibt allerdings nicht dort stehen, sondern zieht zu-
sitzlich in Betracht, dass die eigenen Kriterien durch solche Abzihlung (und vielleicht
Uberstimmung) verindert werden kénnten. An anderer Stelle schreibt sie, es kénne
nicht darum gehen, »lediglich mehr und mehr Perspektiven auf die Welt anzuhiufen,
vielmehr geht es darum, wie man lernen kann, diese anderen Perspektiven als solche
zu zihlen, die etwas iiber die Welt offenbaren.«*> Demnach geht es niemals nur um die
eine zihlbare Stimme, sondern dariiber hinaus immer auch um die Welt, die sich durch

14 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.196f.

15 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016, S.39. (Im Folgenden
zitiert als: Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment.) [Ubersetzung der Autorin.]
Ihre Uberlegungen gehen auf diesem Weg in eine dhnliche Richtung, wie sie viele Kritikerinnen
an Arendts Trennung sozialer und politischer Fragen eingeschlagen haben: Beim Urteilen gehe es
nicht um den »Inhalt eines Urteils, sondern seinen Modus« (Ebenda, S. 81). Diese Betrachtungswei-
se ermogliche es, Arendts besonderes Verstandnis des Urteilens besser zu verstehen: »Wenn man
[..] denkt, dass der angemessene Sinn des politischen Urteilens das Beurteilen von Objekten ist,
die schon vor der Tatigkeit des Urteilens bestehen und ihr zudem duferlich sind, muss es in der Tat
verwirrend scheinen, die erkenntnismafige Dimension des Urteilens auszuschlieRen. Was sonst
konnte die Urteilsfahigkeit beurteilen, wenn nicht die Bedeutung dieser Objekte? Wenn aber—wie
fiir Arendt—die Frage ist, was das Politische des Urteilens als dessen Modus (Form) ist, anstattes an
derjeweiligen Sorte von Objekt (Referent) zu messen, auf das sich das Urteil bezieht, ist Erkenntnis
nur ein Weg, auf dem ein Urteil vor sich gehen kann.« (Ebenda, S. 9.)
Meiner Ansicht nach reicht eine solche Sichtweise —ich habe es wiederholt betont — nicht aus, um
das Urteilen in Arendts Sinne zu verstehen: Zwar geht es ihr um die Art und Weise, in der sich die
Urteilenden einer Frage nahern, jedoch kann sich nicht jeder Frage in dieser Weise angendhert
werden, der Inhalt ist demnach nie unerheblich. Um sich in der von mir beschriebenen Weise
offen einer Frage zu ndhern, wodurch alsdann ein Zwischenraum erméglicht wird, muss es sich
um eine Frage handeln, deren Antwort nicht errechenbar ist; eine solche kénnte—in Anlehnung an
Arendts Beispiel, in welcher Weise wir uns zu den Fortschritten der Technik positionieren wollen—,
danach fragen, inwiefern es fiir die Menschenwelt sinnvoll ist, Formen der kiinstlichen Intelligenz
zu entwickeln.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

diese in besonderer Weise zeigt. Dennoch ist die Betonung des Zihlens zunichst nicht
weiter verwunderlich; vielmehr handelt es sich dabei um das Prinzip der Demokratie:
Ein Mensch — eine Stimme. Diese Gleichheit vor dem Gesetz, die gleiche Gewichtung
der je eigenen Stimme ist keineswegs selbstverstindlich und in diesem Sinne kann sie
auch im Urteil angedacht werden: Das Urteil jeder Urteilenden ist gleich zu bewerten,
jede hat dasselbe Recht zur Teilnahme am Gesprich. Auf die Bedeutung, die Arendt der
Gleichheit fiir ein Gesprich beimisst, bin ich weiter oben schon eingegangen.
Dennoch ist es dies meines Erachtens gerade nicht, was Arendt mit dem »erweiter-
ten Denken« meint: Gemafd dem obigen Zitat geht es dabei weder um Einfithlung noch
um die Ermittlung einer Mehrheit; vielmehr geht es darum, als ich selbst vom Stand-
punkt einer Anderen aus zu denken. Anhand einer Stelle aus Arendts Totalitarismus-
Buch lisst sich dies weiter verdeutlichen; dort weist sie auf den Unterschied zwischen
den vielen »Privatinteressen« und dem gemeinsamen Fragen im politischen Raum hin:
»Man hat hiufig bemerkt, dal, wenn privates und offentliches Interesse wirklich iden-
tisch wiren, menschliches Zusammenleben mit nichts mehr Ahnlichkeit haben wiirde
als mit einem Ameisenhaufen. In Wahrheit entsteht der Schein einer Identitit von Pri-
vatinteresse und Gemeinwohl dadurch, daff man sich einbildet, man kénne durch blof3e
Addition von Privatinteressen eine neue Qualitit, das Gesamtinteresse erzeugen.«16 Es
geht nicht darum, das richtige Urteil zu berechnen, indem so viele Meinungen als még-
lich zusammengenommen werden; die Moglichkeit der Menschen geht gerade iiber das
blof3e Abzihlen hinaus und liegt nicht bloR in einer Entscheidung, sondern in einem
Weiterdenken, das das eigene Eine-Stimme-Sein tibersteigt und in dem erst absolute
Verschiedenheit im Gegensatz zu blof3 zahlbarer Unterschiedenheit moglich ist.
Urteilen in Arendts Sinne bedeutet also nicht ein Zusammenwerfen der verschie-
denen Standpunkte all jener, die zufillig in einer Diskussion anwesend sind, um dann
ein daraus resultierendes, berechenbares Endergebnis zu erhalten; vielmehr geht es um
die Eroftnung einer Zwischenwelt, in der das Neue, nicht Zihlbare moglich wird. So-
phie Loidolt schreibt in diesem Sinne, dass die Tatigkeit des Urteilens einen Vorgang
meine, bei dem die Urteilende sich von einem Standpunkt entferne, der nur von ihren
privaten Interessen gestaltet sei; dieser wiirde erweitert, indem sie andere Sichtweisen
in Betracht zoge: »Dies aber liuft nicht auf die Addition verschiedener Privatinteressen
hinaus, sondern auf eine Reinigung und Generalisierung meines Urteils, das dadurch
umso mitteilbarer wird. Reflektierendes Urteilen will in die Offentlichkeit — es bené-
tigt die Vorstellung anderer Perspektiven, um gebildet zu werden, und die Gegebenheit
von Anderen, um gehort zu werden. Urteilen ist demnach immer autonomes Urtei-
len innerhalb einer Gemeinschaft.<!” Es geht folglich weder um ein Zusammenrechnen

16  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 329.
Gutschker sieht Arendts Gedanken zur Pluralitit in einem engen Verhiltnis zu Aristoteles’ Idee
der Freundschaft. Solche bestehe dann zwischen Biirgern, wenn diese (iber »gemeinsame Inter-
essen (peri ton sympheronton) eines Sinnes sind«. Er verstehe unter diesen »etwas anderes als die
Summe je verschiedener Privatinteressen; sie miissten vielmehr »die Polis im ganzen« betref-
fen. Aristoteles scheint also, so Gutschker weiter, mit der »homonoia«, der Freundschaft zwischen
Biirgern, Arendts »Verstandnis von Pluralitat im 6ffentlichen Raum gerecht zu werden.« (Thomas
Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.154.)

17 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 217. [Ubersetzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -

153


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Vom Schweigen des Guten
der verschiedenen Meinungen oder eine bloRe »Ausschaltung des eigenen Interesses«'8,
sondern um eine Ausweitung des eigenen Standpunktes.

In Was ist Politik? spricht Arendt von der »Fihigkeit, dieselbe Sache aus den verschie-
densten Gesichtspunkten zu erblicken«. Die Betrachtende »verbleibt in der Menschen-
welt, tauscht nur den eigenen natiirlich vorgegebenen Standort gegen den der Anderen,
mit denen man in der gleichen Welt zusammen weilt, ein und erzielt so eine wahre Be-
wegungsfreiheit in der Welt des Geistigen, die der Bewegungsfreiheit im Physischen
genau parallel liuft«®®. Urteilen bedeutet nicht nur die eigene Meinung aussprechen,
sondern das selbst Gedachte in die Welt bringen als etwas, das zuvor schon im Geis-
te von anderen Standpunkten aus betrachtet worden ist. Es bedeutet demnach nicht
blof3 aussprechen, sondern immer auch aufthorchen und so einen Raum schaffen, in
dem ein Neudenken stattfinden kann. Dieses Zuhéren und Schweigen ist es, das in je-
dem Verstindnis des Urteilens als eines Berechnens unbedacht bleibt. Nur durch dieses
schweigende Bedenken der Anderen aber bildet sich jener Zwischenraum, den Arendt
Welt nennt. Die Urteilende also kann urteilen einzig unter den Vielen, in und zwischen
denen sie sich gewissermafen bewegt, zugleich aber kann es Pluralitit und gemeinsa-
mes Urteilen nur geben, wenn die Vielheit aus absolut Verschiedenen besteht, die als sie
selbst in die Welt treten. Damit Vielheit sich bilden kann, muss es die Einzelnen geben;
um als Einzelne aber in der Welt erscheinen zu kénnen, brauchen wir die Anderen.
Diesem paradoxen Verhiltnis von absoluter Verschiedenheit und Pluralitit soll im
Folgenden weiter nachgegangen werden. Die Denkende strebt im Denken schon der
Vielheit entgegen, nicht aber der willkiirlichen Masse, sondern den vielen Einzelnen;
im Denken schon méochte sie sich mitteilen und teilt sich so selbst entzwei. Fiir bemer-
kenswert halte ich, dass nicht nur das Urteil erst in der Mitteilung ist — das scheint
offensichtlich —, sondern auch das Denken selbst nur in dieser Teilung moglich ist; es
teilt und setzt so in der Mitte die Liicke, die als Welt fir die Sprechenden erscheint:
»Denken und Handeln: Mitteilung ist die erste und darum entscheidende Realitits-
gewinnung des rein Gedachten. Mitteilung steht in der Mitte zwischen Denken und
Handeln, weil beides ohne sie nicht wire. Sie weist sofort nach beiden Seiten.«*° Das
Urteilen ist so auf zweierlei angewiesen: auf die Pluralitit und die Ziellosigkeit seiner

18 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 97. [Hervorhebung der Autorin.]

19  Ebenda.
Sophie Loidolt findet ein sehr passendes Bild fiir diese Bewegung: »Wollte man es in einer Meta-
pher ausdriicken, kénnte man die Erweiterung einer Denkungsart mit dem vergleichen, was pas-
siert, wenn jemand durch eine Landschaft oder eine Stadt wandert; indem er das tut, erlangt er
durch die Verdnderung seiner Perspektive ein Bild und einen Eindruck seiner Umgebung. Das ist
etwas anderes, als die Stadt oder die Landschaft einfach aus dem Fenster meines Hauses zu sehen
(das ware eine private, subjektive Perspektive), oder sie auf einer Karte zu begutachten (das wire
eine objektive, neutrale Perspektive, eine Betrachtung aus der>Vogelperspektiveq). Es ist aufRer-
dem etwas anderes, als nurzu verstehen, wie es anderen Menschen erscheint (das ware Empathie).
Hier bin immer ich es, der urteilt — aber ich bewege mich.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of
Plurality, S. 220.) [Ubersetzung der Autorin.]

20  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 67.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen 155

Aussprache, denn die Liicke, in der das Urteil moglich wird, muss offen sein und be-
darf der Vielen, die sie zwischen sich erst bilden. Was ein Urteil der Vielheit und ein
zielloses Tun in Arendts Sinne bedeutet, soll im Folgenden gefragt werden.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Vom Schweigen des Guten

5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.«? Das Urteil als Plurales

Der Zuspruch iiber das Wesen einer Sache
kommt zu uns aus der Sprache, vorausge-
setzt, dafd wir deren eigenes Wesen achten.
Der Mensch gebardet sich, als sei er Bildner
und Meister der Sprache, wihrend sie doch
die Herrin des Menschen bleibt.

Martin Heidegger: Bauen Wohnen Denken

Urteilen bedeutet, so kénnte man sagen, sich aus sich selbst herauslehnen — nicht nur
aber, um die Anderen sehen, horen, ansprechen zu kénnen, sondern zugleich um - an-
dernorts - als man selbst zu erscheinen. Ich bin nur in dieser Herauslehnung, in dem
Moment, in dem die Anderen mich dort drauflen sehen, horen, ansprechen. Zugleich
aber kann ich nur erscheinen, wenn ich mich als die absolut Verschiedene in mir zur
Welt gebracht habe, nicht also als blof3 in der Vielheit Erscheinende. Arendt spricht in
der Vita activa vom daimon der Griechen, der auf der Schulter eines jeden Menschen
sitze, von ihm selbst jedoch nie erblickt werden konne: »[D]ies Wer, das fiir die Mitwelt
so unmiflverstindlich und eindeutig sich zeigt, [bleibt] dem Zeigenden selbst gerade
und immer verborgen [..], als sei es jener daimon der Griechen, der den Menschen zwar
sein Leben lang begleitet, ihm aber immer nur von hinten tiber die Schulter blickt und
daher nur denen sichtbar wird, denen der Betreffende begegnet, niemals ihm selbst.«**
Dieser daimon steht gerade im Unterschied zu demjenigen, »was einer ist, im Unter-
schied zu den Eigenschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so
weit zum mindesten in der Hand und unter Kontrolle haben, daf es uns freisteht, sie zu
zeigen oder zu verbergen«. Dem gegeniiber steht das einzelne »Wer-jemand-jeweilig-
ist« und dieses ist »unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich unwillkiirlich in
allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun«*3. Es zeigt sich im daimon demnach ge-
rade nicht, dass diese Bestimmte so und so zu beschreiben und dadurch erkennbar ist
- von diesen Eigenschaften konnte sie auch selbst berichten, sie konnte sich als eine
zeigen, die durch diese Eigenschaften alsgleich mit den Zuhérenden im Vergleich stiin-
de. Das Selbst, das der daimon offenlegt, ist demnach keinesfalls das »Besonderte« von
dem Reckwitz spricht, »das Singulire, das »ein aufiergewohnliches >Profil [zu] entwi-
ckeln«®* bestrebt ist. Der »Mafstab« — »wie man wohnt, was man isst, wohin und wie
man reist, wie man den eigenen Kérper oder den Freundeskreis gestaltet« — ist eben
gerade nicht den Einzelnen zugeh6rig, nimmt sie nicht als absolut Verschiedene aus
dem Vergleich heraus, sondern soll »gestalten«, um etwas aus ihnen zu machen, sie zu

21 Vgl. Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 56.

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 219f.
Vgl. auRRerdem eine etwas frithere Stelle, an der Arendt vom »8aipwv [daimon] [spricht], der die
Menschen jeweils durchs Leben geleitet und ihre eindeutige Identitit fiir andere ausmacht, aber
von ihnen selbst gerade nicht erblickt wird.« (Ebenda, S.185.)

23 Ebenda, S.220. [Hervorhebung der Autorin.]

24  Andreas Reckwitz [2017]: Die Cesellschaft der Singularititen, S. 7.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

»besondern<®. Zwar geht es darum, »den Durchschnitt hinter sich«?® zu lassen, nicht
aber darum, die durchgeschnittene Masse selbst zu verlassen. Solche >Besonderten« be-
schreiben also im Gegensatz zum Wer der Einzelnen eine Auswahl aus dem Was-jeder-
allgemein-sein-kann. Das »Wer-jemand-jeweilig-ist« zeigt sich aber gerade in demjeni-
gen, das uber diese Eigenschaften hinausgeht, das nicht einfach nur anders, sondern
absolut in seiner Eigenart ist.

Urteilen in Arendts Sinne kénnen nur solch absolut Verschiedene, die durch ihre
eigene auch die Absolutheit der anderen Denkenden voraussetzen. Schon das einsa-
me Denken ist auf die Einbildungskraft angewiesen, da die Einzelne hier als Zweiheit
vorstellig wird. Um sich und Andere aber erkennen und sich so andere Denkweisen vor-
stellen zu konnen, ist zugleich immer auch das Gesprich nétig, in dem das je Gedachte
mitgeteilt wird. Was aber bedeutet dies Urteilen, dies Sich-Mitteilen der Einzelnen in
der Vielheit? Hannah Arendt schreibt 1961, das Urteilen sei »die bedeutendste Tatigkeit«
des Menschen durch die erst ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen«*’ erméglicht wiirde.
Dies bedeutet zweierlei: Zunichst, dass die Sprechenden keine Verlassenen sind, dass
sie mit Anderen die Welt bewohnen; auflerdem, dass sie in der Mit-teilung die Welt in
Arendts Sinne erst schaffen, als diejenige Zwischen-Welt, die sich nur im Gesprich bil-
den kann. Die Zeit, in der Arendt dies niederschrieb, hielt von beidem wenig bereit, sie
war durch den Totalitarismus in allen ihren Grundwerten und Traditionen erschiittert
worden: Die totale Herrschaft, so schreibt sie in Verstehen und Politik, hatte den »Ruin
unserer Denkkategorien und UrteilsmafRstibe ans Licht gebracht«?®.

Ein weiterer Grund fiir einen Verlust des gemeinsamen Urteils ist der Fortschritts-
glaube. Wie sich in den Erliuterungen zu Arendts Auseinandersetzung mit Marx’ Fort-
schrittsbegriff gezeigt hat, begreift dieser das Weltgeschehen als Wirbel, »die sich bil-
den je nach den [...] Aspekten, die sich gerade dem ohnehin Schwindelnden in schwin-
delnder Geschwindigkeit nacheinander und iibereinander darbieten«*®. Im Denktage-
buch heiflt es dazu: »[D]ie Moglichkeit zu urteilen ohne den Anspruch, das Ganze in der
Hand zu haben, und sogar ohne etwas Dahinter-stehendes, Verborgenes zu verurtei-
len. [...] Gibt man die Urteilskraft aus der Hand, wird in der Tat alles Schwindel.<*® Der
Glaube an einen unhinterfragbaren Fortschritt muss ein Urteil unméglich machen, weil
er keine Gegenwart zulisst, in der die Urteilende stehenbleiben, nachdenken und sich
im Gesprich zum Ausdruck bringen konnte. Er kann als eine Folge des Totalitarismus
betrachtet werden, der traditionelle Urteilsmaf3stibe durch die Unvergleichbarkeit der
Geschehnisse fiir ungiiltig erklirte und so den Wunsch nach einfachen Antworten laut
werden lieR. So stand Arendt vor der dringlichen Frage nach dem Urteil, nach der Beur-
teilbarkeit des Weltgeschehens angesichts solcher Ereignisse, die auRerhalb alles je Da-
gewesenen stehen und so aus dem Nichts tiberfallen, die in ihrer Unfassbarkeit schein-

25  Vgl. Andreas Reckwitz [2017]: Die Cesellschaft der Singularititen, S. 9.
26 Ebenda,S. 8.

27  Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 221.

28  Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.122.

29  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 58.

30 Ebenda.

14.02.2026, 07:53:33. -

157


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Vom Schweigen des Guten

bar auerhalb des Urteils stehen miissen. In diesem Auflerhalb-des-Urteils-Stehen liegt
nun vielleicht auch, dass der Mensch nicht mehr in der Welt sein kann, weil auch sie als
Welt nicht mehr ist. >Welt< meint fiir Arendt nicht die Erde als Planeten unter anderen,
sondern den Raum, der zwischen den Menschen ist, wenn sie als Menschen miteinander
sprechen. In diesem Sinne ist Ur-teilen gleich einem »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« —
diese Welt nimlich ist nur als Geteilte, als solche zwischen Zweien sowohl der Einen als
auch der Anderen zugehorig. Dieses Zwischen, diese Welt nun ist der Ort, von dem aus
geurteilt werden kann — ohne diese geteilte Welt kann es ein Urteil nicht geben. Urteilen
muss also als Gesprich verstanden werden, wenn auch als bloR gedankliches, das ein
Zwischen herstellt.

Einzig das Gesprich bringt die Menschen zusammen, schafft Austausch, sodass ein
Verhaltnis zutage tritt, das ihnen durch ihre Geburt gegeben ist: Das Mensch-Sein zeigt
sich, die Fihigkeit zum Neuanfang, der einzig im leeren Raum des Zwischen stattfin-
den kann. Diese Freiheit des Anfangens kann es fiir Arendt nur im 6ffentlichen Raum
geben. Thr berithmter Ausruf »Der Sinn von Politik ist Freiheit<*' meint genau das: Der
Mensch in seiner Pluralitit braucht andere Menschen, um handeln zu kénnen, um frei
zu sein, Freiheit liegt nur im Politischen, im Gemeinsamen. Die Natalitit der Men-
schen, das Faktum also, dass jeder Mensch als absolut Verschiedener existiert, ist auf
das Urteilen, das Gesprich zwischen den Menschen angewiesen, denn nur dieses lisst
die Selbst-Werdung zu, die dem Menschen durch seine Gebiirtlichkeit offen steht. Nur
in der gemeinsamen Beurteilung offener Fragen, die leicht als solche erscheinen kén-
nen, die nicht angehen, die nicht betreffen, liegt die Freiheit der Wahl verborgen. Erst
im Urteil zeigt sich durch die anderen Perspektiven die je andere Moglichkeit, hier wird
die Selbstverstindlichkeit aufgehoben und das Andere denkbar, die Einbildungskraft
erprobt. Allein diese »befihigt uns, Dinge in ihrer richtigen Perspektive zu sehen, das,
was nahe ist, in eine gewisse Distanz zu riicken, so dafd wir es ohne vorgefafite Mei-
nung und Vorurteil sehen und verstehen kénnen, als ob es unsere eigene Angelegenheit
wire. Dieses Distanzieren bestimmter Dinge und das Uberbriicken der Abgriinde zu
anderen ist Teil des Verstehensdialogs, fiir dessen Zwecke die direkte Erfahrung einen
zu nahen Kontakt herstellt und das blofRe Wissen kiinstliche Barrieren errichtet. Ohne
diese Art von Einbildungskraft, die tatsichlich Verstehen ist, wiren wir niemals in der
Lage, uns in der Welt zu orientieren. Sie ist der einzige innere Kompaf}, den wir haben.
[...] Wenn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, miissen wir sogar selbst um den
Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen Dia-
log mit seinem Wesen teilzunehmen.«3? Die Einbildungskraft ist es, die ein Zwischen,
die Welt ermoglicht, weil sie das Selbstverstandliche in Frage stellt. In dieser Moglich-
keit besteht die Freiheit des Menschen, hier liegt die Leerstelle, in der der Anfang sich
ausspricht. Diese Kraft ist nicht einfachhin gegeben, sondern ein Zusammenspiel der
Ausbildung der Zweiheit, die dann absolute Verschiedenheit bedeutet, und des in ein
Gesprich Tragens dieser Einzelheit der Person: durch ein In-die-Welt-Ragen-Lassen
ihrer Gedanken.

31 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 28.
32 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.127.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Hannah Arendt befasst sich mit dem Urteil als der dritten Geistestitigkeit der Men-
schen im Rahmen der von ihr geplanten Trilogie zum Leben des Geistes. Sie behandelt
dort: Das Denken, das Wollen und eben — das Urteilen. Diese letzte Schrift zum Urteil
konnte sie nicht mehr zu Ende bringen und so besteht sie aus Fragmenten, die sich zum
grofdten Teil aus den Niederschriften ihrer Vorlesungen zu Kants Kritik der Urteilskraft
zusammensetzen; laut Ronald Beiner, dem Herausgeber der Textsammlung, sind hier

»die wesentlichen Texte von Arendt, die zu diesem wichtigen Thema existieren«*?

, ver-
sammelt. Jerome Kohn merkt an, dass wir in »Ermangelung des niedergeschriebenen
Werkes« kaum sagen konnen, »was ihre Ausfithrungen wohl beinhaltet hitten — man
kann aber festhalten, dass Urteilskraft das weltentriickte dialogische Denken meint,
das in die Welt zuriickgekehrt ist; eine gliicklichere Version von Orpheus und Eurydi-
ke sozusagen«<**. Seyla Behabib spricht in Bezug auf Arendts »unvollendete Gedanken«
zum Urteilen von einem »hermeneutischen Ritsel«. Sie geht davon aus, »dafd zwischen
dem Anfangspunkt ihrer Uberlegungen zum Problem der Urteilskraft und dem Weni-
gen uns Uberlieferten, das dem Druck itbergeben wurde, ein Bruch [stattfindet], ein
roter Faden zerschnitten zu sein scheint«®®. An spaterer Stelle fithrt sie aus, dass dieses
Ritsel darin bestehe, wie Arendts Ubergang vom Fragen nach dem »Verbindungsglied
zwischen Denken, Urteilen und moralischem Uberlegen« zu Kants Kritik der Urteilskraft
zu verstehen sei. Dieser Schritt scheint ihr unméglich »ohne eine umfangreiche Ana-
lyse oder einen entsprechenden Kommentar zu Kants Moralphilosophie«?® zu leisten,
definiere Arendt doch das Urteilen als Fahigkeit zur Trennung von Richtigem und Fal-
schem, Kant hingegen gehe es um diejenige zwischen Schénem und Nicht-Schénem.3”

Ich komme gleich darauf zuriick.

Was verstehen wir unter dem Urteilen im Allgemeinen? Unter einem Urteil versteht
die Logik zunichst jedes Aussagen von etwas als etwas; Urteilen in diesem weitesten Sinne
bedeutet also, den Dingen etwas zuzuschreiben. Hannah Arendt nun geht es in ihrem
Fragen nach dem Urteilen um das politische Urteil, dasjenige, das alle Menschen in ih-
rem Zusammenleben betrifft. Unter einem solchen Urteil verstehen wir gewohnlich ein
Beurteilen bestimmter Dinge innerhalb bestimmter Bereiche, die dort von Personen
vorgenommen werden, die als besonders befihigt gelten: Sachverstindige des Rechts,

33  Ronald Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philo-
sophie. Hg. v. Ronald Beiner. Ubers. v. Ursula Ludz. Miinchen/Ziirich 2012, S. 7.
Eva von Redecker merkt kritisch an, es habe sich »der Konsens eingebiirgert, davon auszugehen,
dass im GrofRen und Ganzen vorliegt, was Arendt zum Urteilen zu sagen hatte.« (Eva von Redecker
[2013]: Gravitation zum Guten, S. 84f.)
Linda Zerilli hilt es fiir sinnvoller — und dem mochte ich mich anschliefien — zu fragen, »welche
Rolle das Urteilen in ihrer [sc. Arendts] vorliegenden politischen Theorie spielt«, anstatt ihre Hal-
tung auf dasjenige zu beschranken, das in Das Urteilen zusammengestellt ist. (Linda M. G. Zerilli:
A Democratic Theory of Judgment, S. xi.) [Ubersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

34  Jerome Kohn [2020]: Die Urteilskraft. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah
Arendt und das 20. Jahrhundert. Miinchen 2020, S. 136.

35  SeylaBenhabib [1987]: Urteilskraft und die moralischen Grundlagen der Politik im Werk Hannah Arendts.
In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 41/4, S. 521.

36 Ebenda, S.524.

37 Vgl ebenda.

14.02.2026, 07:53:33. -

159


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Vom Schweigen des Guten

der Wirtschaft, der Kunst. Fiir Arendt geht es hier allerdings gerade nicht um solche
Vereinzelten, die dann allein iber etwas zu urteilen befihigt wiren, das die meisten
Anderen nicht verstiinden, sondern darum, zu zeigen, dass Politik gerade heift, die
Menschen als Menschen dazu befihigt zu sehen, sich eine Meinung zu bilden. Auch Ze-
rilli weist auf die »auffallende Originalitit« hin, die in Arendts Vorstellung liegt, dass
»jeder gewohnliche demokratische Biirger«<*® politische Urteilsfihigkeit besitze. Zudem
beschrankt sie sich als politische auf Fragen, die nicht die Notwendigkeiten, das reine
Uberleben betreffen; vielmehr geht es hier um Fragen, die nicht technisch 16sbar sind
und somit des gemeinsamen Gesprichs bediirfen. Urteile in dem engen Sinne, den
Hannah Arendt damit verbindet, beruhen weder auf Induktion noch Deduktion, sie
kommen also niemals durch logische Operationen zustande, da sie sich eben auf Ein-
zelnes, absolut Verschiedenes beziehen, das nicht durch etwas erfasst werden kann, das
auf Ubereinstimmung in bestimmten Merkmalen beruht. Ein Urteil miindet nicht in
einer logischen Schlussfolgerung, sondern vielmehr in einer nur ihm zuginglichen Of-
fenbarung des »stummen Sinns«*°. Die Antwort auf die Frage nach Richtig oder Falsch
wird gerne als durch Gesetze und Regeln feststellbar oder aber logisch nachpriifbar
angesehen, da sie immer auf rationalen Argumentationsketten beruhen miisse. Das
Urteilen in Arendts Sinne aber tritt gerade dort auf den Plan, wo das blof3e Verglei-
chen endet, dort, wo die Frage wirklich Frage ist: Das Urteil betrifft so das Besondere
in seiner Besonderheit.

Aus diesem Grund gibt Arendt ihrem Verstindnis des Urteilens dasjenige Urteil
Kants zum Vorbild, das man am allerwenigsten vermuten wiirde: das Geschmacks-
urteil. Uber die Kritik der Urteilskraft sagt Arendt, diese sei »die einzige seiner groflen
Schriften, in der sein Ausgangspunkt die Welt und die Sinne und Fahigkeiten sind, wel-
che die Menschen im Plural zu geeigneten Bewohnern dieser Welt machen«*°. Arendt
erliutert ihre Wahl in einem Vortrag folgendermafen: »Wenn Sie sagen: >Was fiir eine
schone Rose¢, so kommen sie zu diesem Urteil nicht, indem Sie zunichst einmal sa-
gen: Alle Rosen sind schén, diese Blume ist eine Rose, deshalb ist die Rose schén.«*
Was hier also entgegentritt, ist nicht der allgemeine Begriff der Rose, sondern diese eine
Rose selbst. Die Urteilende bestimmt eine Rose als schon, nicht weil alle Rosen schén
und folglich diesem Begriff unterzuordnen wiren, sondern weil es diese eine ist. So kann
jeder Mensch ein einzelnes Urteil iiber eine bestimmte Sache treffen und gerade darin
liegt das Hervorragende der Urteilskraft: Dort, wo das bestimmende Urteil, das Urteil,
das den Begriffen unterworfen ist, nicht mehr zu urteilen fihig ist, kann dieses Urteil
frei und spontan handeln.

38 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xi. [Ubersetzung der Autorin.]

39  Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 211.

40 Hannah Arendt [1964]: Kant's Political Philosophy. Unveréffentlichter Nachlass, Library of Congress,
Washinghton D. C., Blatt 032259; zitiert nach: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsame Welt.
Ubers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken.
Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen 2007, S. 140. [Ubersetzung der Autorin.]

41 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 26.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Das politische Urteilen dient demnach nicht dazu, die Geltung der zusammenkommen-
den Einzelurteile zu tiberpriifen; nur wenn sich ein Fragen aller Zielsetzung entschligt,
kann es seine Offenheit bewahren. Es steht aufderhalb der Niitzlichkeit und ist nicht
notwendig, sondern ein »Ausdruck unserer Freiheit«, wie Linda Zerilli treffend sagt. Sie
weist darauf hin, dass »Arendts Beharren darauf, dass politische Urteile keine Wahr-
heitsbehauptungen sein kénnen, [...] selbst sonst wohlwollende Leser verwirrt« habe.
Als den berithmtesten unter ihnen macht sie Habermas aus, der Arendt »mehr oder
weniger beschuldigt habe, [...] die Politik zu dsthetisieren, indem sie diesen Bereich als
durch Meinungen ausgezeichnet sah, die genauso wenig rationalen Bewertungsprozes-
sen unterzogen werden kénnten wie Geschmacksurteile«*”. Habermas hilt es fiir nétig,
»der Argumentation [zuzumuten] [...], die Verallgemeinerungsfihigkeit von Interessen
zu priifen, statt vor einem undurchdringlichen Pluralismus scheinbar letzter Wertori-
entierungen [..] zu resignieren«®*. An anderer Stelle spricht er davon, dass Arendt von
einem »heute iiberholten Begriff von theoretischer Erkenntnis, der aufletzte Evidenzen
baut«, abgehalten werde, »die Verstindigung tiber praktische Fragen als rationale Wil-
lensbildung aufzufassen«. Dadurch sehe sie »zwischen Erkenntnis und Meinung einen
Abgrund klaffen, der durch Argumente nicht geschlossen werden«** kénne. Auch Seyla
Benhabib meint hier eine »normative Liicke« in Arendts Denken zu entdecken. Diese
»widersetz[e] sich dem rechtfertigenden politischen Diskurs, [...] dem Versuch eines
Nachweises der Rationalitit und Giiltigkeit fiir unseren Glauben an die Universalitit
der Menschenrechte, an die Gleichheit der Menschen und an die Verpflichtung, ande-
re respektvoll zu behandeln«. Durch ihre Trennung stifte sie »Verwirrung«, da ihr eine
»Rechtfertigung der normativen Dimension des Politischen [fehle]«**. Albrecht Well-
mers Kritik geht in ebendiese Richtung, wenn er sagt, Arendt sehe nicht, »dass ihre
negativen Charakterisierungen des Denkens und Urteilens« — niamlich, dass diese kei-
ne definitiven Ergebnisse hervorbrichten, eher destruktiv wirkten und dass ein Urteil
weder zwingend noch berechenbar sei — diese »nicht nur von wissenschaftlicher und
instrumenteller Rationalitit abgrenzten, sondern das gesamte Feld der Begriffe, auf die
wir angewiesen sind, sobald wir eine Idee diskursiver Vernunft artikulieren méchten,
der Wissenschaft und Technologie iiberlieRen«*®.

Das Bestehen auf einer Anwendbarkeit der Ergebnisse von politischen Gespri-
chen muss den Versuch eines Andersdenkens, den Arendt in ihrem Urteilsbegriff

42 Linda M. G. Zerilli [2005]: >We Feel Our Freedom«: Imagination and Judgement in the Thought of Hannah
Arendt. In: Political Theory (33/2/2015), S.159. (Im Folgenden zitiert als: Linda M. G. Zerilli: >We Feel
Our Freedomc) [Ubersetzung der Autorin.]

43 Jirgen Habermas [1973]: Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus. Frankfurt a.M. 1973, S.149.

44 Jirgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: ders.: Politik, Kunst, Religion. Essays
liber zeitgendssische Philosophen. Stuttgart 2011, S.122. (Im Folgenden zitiert als: Jiirgen Haber-
mas: Hannah Arendts Begriff der Macht.)

45  Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne. Ubers. v. Karin Wér-
demann. Hamburg 1998, S. 302f. (Im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib: Hannah Arendt. Die me-
lancholische Denkerin der Moderne.)

46  Albrecht Wellmer [1996]: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry
May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 42ff. [Uber-
setzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -

161


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Vom Schweigen des Guten

unternimmt, vollig verfehlen: Ihr geht es gerade nicht darum, aus den verschiedenen
Urteilen ein Verallgemeinerbares zu formen, das dann in der Folge auf sich dhnelnde
Einzelfille anwendbar wire, sondern jedes Zu-Beurteilende als Einzelnes, also immer
wieder Neues, zu befragen. Deshalb wihlt sie das dsthetische Urteil, das das je Einzelne
bespricht und gerade nicht zu verallgemeinern sucht. In diesem Sinne hebt Kohn
hervor, dass Arendts »Uberlegungen iiber die Urteilsfihigkeit nicht politische Urteile
[dsthetisieren], wie oft behauptet wurde, sondern [..] im Gegenteil dsthetische Urteile
[politisieren] — etwas, das sie in Kants Werk fir implizit vorhanden hielt. Es ist nicht
so, dass sie dsthetisches Urteilen in den Dienst politischer Zwecke stellte und es dazu
aus dem einen Bereich herausnahm und in einen véllig anderen transferierte; vielmehr
hielt sie dsthetische Urteile, wenn sie nach Kantischen Prinzipien gefillt werden, fiir in
sich politisch.«*” Hannah Arendt wihlt das isthetische Urteil aus diesem einen Grund:
dass es hier um das Einzelne, das absolut Verschiedene geht. Allgemeine Regeln, »ethi-
sche Normen, Sitten und Gebriuche« bergen immer die Gefahr, einfach ausgetauscht
werden zu konnen, so »wie der Wandel in den Tischsitten eines ganzen Volkes«*3;
ist man einmal bereit, etwas fiir selbstverstindlich zu nehmen, kann dieses Fiir-
selbstverstindlich-Nehmen selbst selbstverstindlich werden, sodass es auch zukiinftig
fraglos hingenommen wird.

Meines Erachtens geht es hier — ebenso wie in der oben gefiihrten Diskussion um die
Trennung sozialer und politischer Fragen — nicht darum, verallgemeinerungsfihige Ur-
teile auszuschlieRen, sondern darum, sie nicht fiir die einzig mégliche oder einzig ent-
scheidende Form zu halten. Verallgemeinerte Urteile, Urteile, von denen angenommen
wird, dass jedes Mitglied einer Gemeinschaft ihnen zustimmen wiirde, und die in ih-
rer Form festgesetzt und dann auch befolgt werden miissen, sind grundlegend; solche
allgemeinen Urteile bilden unsere staatlichen Gesetze. Auch um ein Verstindnis dieser
Gesetze zu dndern, kann es lohnen, Arendts Gedanken zu folgen, weshalb mir dieser
Ansatz keinesfalls sinnlos erscheint: Denn auch Gesetze sollten — wenn sie Vielen auch
unverinderbar erscheinen — immer verstanden werden als auf gemeinsamen Urteilen
basierend und also auch durch gemeinsames Urteilen wieder verinderbar. Ein Beispiel
wire das Frauenwahlrecht, das nur deshalb gesetzlich eingefithrt worden ist, weil der
Allgemeingiiltigkeit des geltenden Gesetzes widersprochen wurde. Benhabib wihlt ein
anderes Beispiel; sie spricht von der »Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungs-
betrieben, die Frage etwa, wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat«
— auch dies konne »eine Angelegenheit von 6ffentlicher Bedeutung werden, wenn die
Legitimitit jener, die diese Normen festlegen, ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.
Ahnlich kann die Offentlichkeit (oder ein Teil der Offentlichkeit) [...] selbst komplizier-
te technische Fragen wie die Anzahl von Sprengkopfen auf Raketen, deren Ziinddauer

47  Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt. Ubers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang
Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Géttingen
2007, S.139. (Im Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsame Welt.)

48  Hannah Arendt [1964-65]: Was heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur?, S. 44.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

und ihnliches unter den Bedingungen demokratischer Legitimitit fir sich >reklamie-
ren< und so zu unserer res publica machen.«*’

Wenn aber alles gemeinsame, politische Sprechen darauf beschrankt wird, solcher-
lei zu bewiltigen, muss eine Gemeinschaft fiir Arendt dasjenige verlieren, das ihre
einzelnen Mitglieder erst zu Menschen und die Gemeinschaft erst zu Menschenwelt
macht: die Freiheit des Neuanfangs. Die heutige Abgewandtheit von allem Politischen
wird nicht durch eine Beschrankung der negativen Freiheit hervorgerufen: Wir kinnen
handeln, tun es aber selten. Dies scheint mir ein zentrales Problem der Gegenwart und
die Frage ist, wo die Griinde hierfir liegen. Im Versuch einer Antwort auf diese Frage
sind Arendts Gedanken wegweisend: In der Politik muss es um mehr gehen als blof}
um die Erreichung kurzfristiger Ziele und die Abschaffung von Schlechtem, es muss
auch darum gehen, der Gemeinsambkeit der Menschen wieder Raum zu geben, die dar-
in liegt, dass ein jeder absolut verschieden und so fihig ist, eine Sache auf ganz neue
Weise zu betrachten. Dieses Neue anders als eben als >Neues< zu beschreiben ist deshalb
nicht moglich, weil es dann gerade neu nicht mehr wire. Aus diesem Grund spricht
Arendt von Wunder und Vertrauen — denn dasjenige, in dem Freiheit liegt, zu katego-
risieren zu suchen, heif3t immer auch, das Freie der Freiheit abzuschaffen. Durch diese
Bodenlosigkeit ist Arendts Anndherung leicht angreifbar, zudem ist es grundsitzlich
immer leichter, sich an Felsenfestem und Berechenbarem festzuhalten, als sich auf et-
was so Luftiges wie die Freiheit zu berufen.5° Der feste Grund aber, den die Menschen
unter grofRer Anstrengung schaffen, der Kampf um Gerechtigkeit und Gleichheit — was
ist er wert, wenn das menschliche Handeln, um dessentwillen all dies erkimpft wird,
ginzlich in Vergessenheit gerit?

Ein Verstindnis des Urteilens, das dieses fiir verallgemeinerbar hilt und es als etwas
denkt, bei dem es nur zu entscheiden gilt, welches Argument Uberhand gewinnt, iiber-
geht den Zwischenraum, der fir Arendt zentral ist: Im Sprechen werden nicht nur die
Meinungen einander gegeniibergestellt, um am Ende dann eine unter ihnen auszuwih-
len, sondern in diesem Zusammenstellen von Standpunkten ergibt sich ein Drittes, das
im Weiterdenken des Gesprichs entsteht. Dies ist die Moglichkeit des Neuanfangs, der
durch ein bloRRes Errechnen von Uberzeugungskraft gerade verunméglicht wird. Ur-
teilen heifst iber etwas sprechen, das nicht berechnet oder abgeglichen werden kann;
dementsprechend sagt Zerilli, Arendt sei der Ansicht, »dass gerade dasjenige, das kein
Gegenstand der Erkenntnis ist, eine Moglichkeit dazu bietet, die kritischen Aspekte der
Urteilskraft zu entwickeln. Dies ist dort der Fall, wo dasjenige, was Kant bestimmendes

49  Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >dffentlichen Raumss, S.103f.

50  Vgl. hierzu auch: »[Eline Politik als Praxis der Uberpriifung von Geltungsanspriichen, wie Haber-
mas sie versteht, erfordert nicht irgendeine Geltungstheorie, sondern eine Theorie objektiver Gel-
tung. Auch wenn sich Arendts Kritiker strikt gegen das philosophische Erbe des Objektivismus
oder eines metaphysischen Wahrheitsbegriffs verwahren, ziehen sie niemals die von Arendt anvi-
sierte Moglichkeit in Betracht, dass es eine fir demokratische Politik spezifische Form der Geltung
oder Objektivitit geben konnte, die nicht in der Anwendung von Regeln auf Einzelfille besteht.
Dies verstelltihnen den Blick dafiir, dass Arendt tatsachlich eine Antwort auf die Geltungsfrage be-
reithdlt—mit einem wesentlichen Vorbehalt allerdings: Fiir Arendt ist nicht Geltung die vordring-
liche Frage oder Aufgabe politischen Urteilens, sondern die Bejahung der menschlichen Freiheit.«
(Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.179.)

14.02.2026, 07:53:33. -

163


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Vom Schweigen des Guten

Urteilen nennt, iiberfordert ist oder versagt: Erst dort beginnt das wahre Urteilen.«*!
Arendt weigere sich aus diesem Grund, das Urteilen »in Begriffen der Produktion ei-
ner normativen Grundlage fiir politisches Handeln zu definieren. Zuschauer produzie-
ren keine Urteile, die dann als Prinzipien fir Handlung oder fiir andere Urteile dienen
konnten; sie schaffen den Raum, in dem die Objekte des politischen Urteilens, die Han-
delnden und die Handlungen selbst, erscheinen kénnen, und verindern auf diese Weise
unseren Sinn dafiir, was zur gemeinsamen Welt gehort. <>

Bernard Williams Kritik an einem in dieser Weise rechnenden Verstindnis von Moral
geht in ebendiese Richtung, wenn er »die Wissenschaft oder das Tatsachenwissen« als
Gegensatz zur Moral setzt: »Bei der Moral kommt es nicht darauf an, die Welt wider-
zuspiegeln, sondern sie zu verindern; es geht bei ihr um Grundsitze des Handelns,
um Entscheidungen und Verantwortlichkeit. Die Tatsache, daf} gleich intelligente und
gleich gutinformierte Menschen in der gleichen Situation moralisch verschieden ur-
teilen konnen, besagt etwas iiber das Wesen der Moral — ndmlich, dafy man hier nicht
einfach alles der Verfassung der Welt in die Schuhe schieben kann.«** Das absolut Neue,
dasbegegnet und zum Urteil aufruft, das die absolut Verschiedenen versammelt und ins
Gesprich dringt, ist also nicht nutzbar, indem seine Beurteilung nachfolgend anwend-
und brauchbar wire — denn das miisste heifien, dass es ein solches Neues zukiinftig
nicht mehr gebe, nur noch Ahnliches und Gleichartiges. Arendt sagt in diesem Sinne
an einer Stelle: »[W]ann immer wir mit etwas beingstigend Neuem konfrontiert wer-
den, ist unser erster Impuls, es in einer blinden und unkontrollierten Reaktion als stark
genug zu betrachten, um ein neues Wort zu prigen; unser zweiter Impuls scheint es
zu sein, die Kontrolle wiedererlangen zu wollen, indem wir leugnen, tiberhaupt etwas
Neues gesehen zu haben, indem wir so tun, als sei uns etwas Ahnliches schon begeg-
net; nur ein dritter Impuls kann uns wieder zu dem zuriickfithren, was wir am Anfang
gesehen und gewusst haben. Dort ist es, wo die Anstrengung des echten Verstehens
beginnt.<**

Wenn das Urteil in Arendts Sinne auch keine Anspriiche auf Geltung erhebt, so be-
ruht es trotzdem nicht in einer Weise auf Geschmack, wie es das gewohnliche Begriffs-
verstindnis vermuten liefie. Dieses wiirde bedeuten, jeder Mensch beurteile das sich
ihm Zeigende in einer Weise, die nur ihm verstindlich sei und eines Weiterbedenkens
nicht bediirfe, da sich iiber Geschmack bekanntlich nicht streiten lisst. Von solch einer
Betrachtung des Urteils aber grenzt Arendt ihren Begriff des Urteils gerade ab. In The
Modern Concept of History spricht sie davon, dass in der Neuzeit die eine »Auflenwelt, die
der menschlichen Wahrnehmung »objektiv« als ein unverindertes und unverinderbares
Objekt gegeben ist« zugunsten einer »Betonung des Sinnlichen als Sinnlichem« infrage

51 Linda M. G. Zerilli [2005]: >We Feel Our Freedom, S.163. [Ubersetzung der Autorin.]

52 Ebenda, S.179. [Ubersetzung der Autorin.]

53 Bernard Williams [1972]: Der Begriffder Moral. Eine Einfiihrung in die Ethik. Ubers. v. Eberhard Bubser.
Stuttgart 1978, S. 42.

54  Hannah Arendt [1953]: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: Essays in Un-
derstanding. (1930-1954) Formation, Exile, and Totalitarianism. Hg. v.Jerome Kohn. New York 1994,
S.325. [Dieser Abschnitt ist nur in der englischen Version enthalten; Ubersetzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

gestellt werde, das als realer gelte »als das sinnlich wahrgenommene Objekt selbst«.
Weiter heif3t es: »Gegen diese Subjektivierung, die nur ein Aspekt der weiterhin wach-
senden Weltentfremdung der Menschen der Neuzeit ist, konnten keine Urteile stand-
halten: sie wurden allesamt auf die Ebene der Empfindungen herabgesetzt und ende-
ten auf der Ebene der niedersten aller Empfindungen, der Geschmacksempfindung.
Unser Wortschatz ist ein sprechendes Zeugnis dieser Herabsetzung. Alle Urteile, die
nicht durch Moralprinzipien [..] oder durch Eigennutz angeregt sind, werden als Ge-
schmackssachen betrachtet, und das ist kaum in einem anderen Sinn gemeint als wenn
wir sagen, die Bevorzugung von Muschel- oder Erbsensuppe sei eine Geschmackssa-
che.« Das eigene Urteil ist also immer der Versuch einer Antwort und Frage zugleich:
Esistals es selbst ganz iberzeugt und in sich einig, gleichzeitig ist es sich aber seiner ei-
genen Pluralitit bewusst und so offen fiir die erneute Infragestellung; die Sprechenden
miissen es in einer Weise fiir besprechenswert erachten, die eine Frage iiberhaupt mig-
lich macht. Der eigene Standpunkt wird zwar klar ausgesprochen, aber verschlief3t sich
nicht der Umdeutung. Nur diejenige, die ihre Meinung offen und deutlich zum Aus-
druck bringt, stellt sie auch zur Diskussion. Wire diese Meinung eine unbestreitbare
Tatsache, wiirde sie nicht Anlass fiir ein Gesprich sein kénnen; ebenso verhielte es sich,
wenn sie blo beliebig wire. Oliver Marchart spricht in Bezug auf Arendts eigenes Spre-
chen von einem »Ethos des Klarsprechens«. Damit meine er ein »Sprechen, das grofite
Deutlichkeit sucht. Deutlichkeit durchaus im Sinne begrifflicher Unterscheidung und
denkerischer Unterscheidungsfihigkeit, aber nicht etwa mit dem kartesianischen Ziel
einer Erkenntnis clare et distince, sondern mit dem Ziel méglichst deutlicher Positio-
nierung. Eine Positionierung, die nicht nur notwendigerweise die Bekimpfung alles
Schwammigen und Verwaschenen impliziert, sondern zugleich auch eine Angriffsfli-
che erdffnet.«*®

Maike Weipflug zufolge geht es in Arendts Urteilsverstindnis nicht darum, ob ein Ur-
teil richtig sei, sondern um den »Kommunikations- und Austauschprozess«<*’, den es
ermoglicht, und so schligt sie vor, Urteile »an ihrer Responsivitit zu messen, an der
Moglichkeit und Bereitwilligkeit, sich auf die Perspektive der Anderen einzulassen<®.

Dem Urteil jeden Bezug zum Richtigen abzusprechen scheint mir unangemessen: Muss

55 Hannah Arendt [1957]: The Modern Concept of History: Ancient and Modern. In: dies.: Between Past
and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 53. [Ubersetzung der Autorin.]
Hier sei noch einmal auf eine Aussage John Lockes verwiesen, die zu Anfang bereits zur Sprache
kam: »Der Geschmack des Ceistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wire ein ebenso
vergebliches Bemiihen, alle Menschen durch Kase und Hummern stillen zu wollen; beides kann
wohl diesen und jenen eine sehr bekdémmliche Kost sein, andern aber kann es hochst zuwider
und unzutraglich sein. [..] Das diirfte auch der Grund sein, warum die Philosophen des Altertums
vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im sinnlichen Genuf3, in der
Tugend oder in der Kontemplation bestehe [..].« John Locke [1690]: Versuch iiber den menschlichen
Verstand. In vier Biichern: Erster Band (1 & 11). Ubers. v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.)

56  Oliver Marchart [2008]: Klarsprechen, Wahrsprechen, Widersprechen. Hannah Arendts pluraler Univer-
salismus und seine Grenze. In: Antonia Grunenberg et al. (Hg.): Perspektiven politischen Denkens.
Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Hannah Arendt-Studien 4. Frankfurt a.M. 2008, S.189.

57  Maike WeifSpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

58 Ebenda,S. 86.

14.02.2026, 07:53:33. -

165


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Vom Schweigen des Guten

diese Haltung nicht auf eine Relativierung aller méglichen Meinungen hinauslaufen?
Weifdpflug begegnet diesem Einwand, indem sie sagt, ein solches Plidoyer klinge »nur
auf den ersten Blick nach postmoderner Beliebigkeit, die auf Wahrheit vollstindig ver-
zichtet.« Zur Bekriftigung weist sie auf eine Anmerkung hin, die Arendt in Bezug auf
Lessing anbringt; was bleibe, sei seine Aufforderung: »Ein jeder sagt, nicht was ihm
gerade einfillt, sondern was ihm >Wahrheit diinkt«. Die eigene Perspektive ergibt sich
aus dem Unverinderlichen, das jeder Mensch mitbringt: seine Geschichte. Das bedeutet
eben nur, dass wir uns im Bereich des Politischen nicht auf zeitlose Wahrheiten stiitzen
konnen, sondern immer wieder neu beginnen miissen, dariiber nachzudenken, was uns
als Wahrheit erscheint, und es bedeutet auch, die Giiltigkeit unserer Uberzeugungen
und die Grundlagen gesellschaftlichen Handelns stets aufs Neue zu iiberpriifen, zu hin-
terfragen und zu interpretieren.«*® Diesem Verstindnis wiirde ich zustimmen, wenn
es mir auch falsch scheint, das eigene Urteil ausschliefllich an seiner Empfinglichkeit
fiir andere Perspektiven zu messen. Die Offenheit fiir die Perspektiven der Anderen
bedeutet nicht, die eigene nicht ernst zu nehmen - es bedeutet die Erkenntnis, dass
das Einzelne nur durch die Sichtweisen der Vielen als es selbst erscheinen und erkannt
werden kann. Trotzdem aber geht es um dieses Eine und nicht um ein Verstindnis unter
vielen, vielmehr eines, das der Urteilenden Wahrheit diinkt. Bei Zerilli heif’t es dem-
entsprechend, dass das Urteilen — wenn es auch nicht zum Ziel hat, das Verallgemeine-
rungsfihige hervorzubringen, doch »die Frage nach demjenigen, das als wirklich oder
objektiv gilt — vielleicht als wahr — nicht ginzlich umgehen kann«®°. Es ist schwer, die
Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur eine; aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig
wechselndes Gesicht.®* Es geht hier um eine Wahrheit, die sich nur im Gemeinsamen, die
sich nur zwischen den Vielen zeigt, die aus der Vielstimmigkeit derjenigen sich erhebt,
die miteinander sprechen.

Um einem solchen Diinken niherzukommen, muss die Urteilende zunichst Abstand
gewinnen. Dass sie zugleich titig sein — innerhalb der Vielen ihre Meinung aussprechen
sowie die Standpunkte der Anderen einnehmen - und von aufden zuschauen muss, hat
zu einigem Missverstindnis gefiihrt. So gibt es eine breite Debatte dariiber, ob Arendts
Verstindnis des Urteilens zweigeteilt sei, nimlich in fritheren Schriften eine Hand-
lung meine, die in der Offentlichkeit stattfinde, spiter aber die rein geistige Titigkeit
der Zuschauenden.®? Einer der Vertreter dieser Ansicht ist Richard Bernstein, bei dem
es heifdt, Arendt entwickle zum Urteilen zwei verschiedene Konzepte, eines »aus der
Perspektive der vita activa, vor allem aus der Perspektive der hochsten aller menschli-
chen Tatigkeiten — der Handlung. Zum anderen vom Standpunkt der vita contemplativa

59  Maike Weiflpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 99.

60 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xiii. [Ubersetzung der Autorin.]

61 Franz Kafka [1920]: Brief an Milena (Meran, 23. Juni 1920). In: ders.: Briefe an Milena. Hg. v. Jiirgen
Born/Michael Miiller. Frankfurt a.M. 1983, S. 73.
Arendt zitiert diese Stelle mehrfach. (Vgl. Hannah Arendt [1959]: Cedanken zu Lessing: Von der
Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Miinchen 1960, S. 39./Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik,
S.110.)

62  Vgl. u.a.Richard ). Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles.
Cambridge 1986, S. 234.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

aus, indem sie sich sowohl auf dessen Unabhingigkeit als auch inniges Verhiltnis zum
Denken konzentriert.«®> Auch Ernst Vollrath spricht in diesem Sinne davon, dass in
Arendts Theorie »Briiche und Unklarheiten vorhanden [seien], die sich nicht beseitigen
lassen«®. Leah Bradshaw spricht gar davon, Arendts Vom Leben des Geistes sei »unbe-
streitbar eine implizite Widerlegung des allermeisten dessen [..], was sie in der Vita
activa gesagt hat«®.

Meines Erachtens ist es hingegen so, dass Arendt ihr Verstindnis des Urteilens hier
lediglich weiterentwickelt und keinesfalls widerlegt: Das Urteil erschopft sich fir sie
weder im eigenen Denken, das in eine Meinung, noch in seinem Ausspruch, das in
ein gemeinsames Urteil fithren kann, sondern ist auf beides in seiner Einzelheit ange-
wiesen. Eine Stelle aus ihren Vorlesungen zum Urteilen mag dies verdeutlichen: »Der
Sffentliche Bereich wird durch den Kritiker und Zuschauer konstituiert, nicht durch die
Akteure oder die schépferisch Titigen. Und dieser Kritiker und Zuschauer befindet sich in je-
dem Akteur und Hersteller<%®. Die Urteilenden miissen immer auch Zuschauende sein,
Abstand gewinnen, sich die Meinungen der Anderen vergegenwirtigen: Um gemein-
schaftlich handeln zu kénnen, muss immer wieder ein Schritt zuriick, ein Schritt aus
der Arena heraus getan werden, um nicht nur noch das Eigene wahrzunehmen. Dag
Javier Opstaele denkt in eine dhnliche Richtung, wenn er sagt, Arendts »theoretischer
Philosophiebegriff« sei die »notwendige und konsequente Fortsetzung [fiir ihre Handlungs-
theorie]«®7. Dementsprechend sagt auch Frank Hermenau, »daR fiir das Urteil der Zu-
schauer [zwar] den Vorzug der Unparteiischkeit, der Distanz und des Uberblicks« habe,
es Arendt aber dabei weiterhin »um die Urteilskraft als das politische Vermogen«®® ge-
he. Alle Handelnden schauen auch zu, alle Zuschauenden sind zugleich titig, indem sie
— die Perspektiven wechselnd — um die Frage herumgehen, das Eine von allen Seiten
betrachten, zwischen den Standpunkten eine neue Perspektive suchend.

Diese Suche — mal sprechend, mal schweigend — beruht, im Gegensatz zum Ge-
schmack, der das Gegenwirtige, das ihm in einem Moment gegeniibersteht, bewertet
oder einordnet, auf der Reflexion. »Erst dann spricht man vom Urteil und nicht mehr
vom Geschmack, weil man nun, obwohl noch wie von einer Angelegenheit des Ge-
schmacks affiziert, mittels der Vorstellung den angemessenen Abstand hergestellt hat
— jene Zuriickgezogenheit, Teilnahmslosigkeit oder Uninteressiertheit, die nétig ist fiir
den Beifall oder das Mififallen, fiir die Einschitzung von etwas entsprechend dem ihm

63  Richard ). Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles. Cam-
bridge 1986, S. 221.

64  ErnstVollrath [1992]: Handeln und Urteilen: Zur Problematik von Hannah Arendts Lektiire von Kants>Kri-
tik der Urteilskraft< unter einer politischen Perspektive. In: Filosofski Vestnik (Slowenische Akademie
der Wissenschaften) (2/1992), S.195.

65 Ebenda.
Eine ausfiihrlichere Darstellung der Diskussion findet sich ebenda, S. 18ff.

66  Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 98. [Hervorhebung der Autorin.]

67  DagJavier Opstaele [1999]: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah
Arendts Philosophiebegriff. Wiirzburg 1999, S. 21.

68  Frank Hermenau [1999]: Urteilskraft als politisches Vermagen. Zu Hannah Arendts Theorie der Urteils-
kraft. Liineburg 1999, S. 68. (Im Folgenden zitiert als: Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches
Vermagen.)

14.02.2026, 07:53:33. -

167


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Vom Schweigen des Guten

eigenen Wert.«%? Diese Reflexion iitber den Gegenstand ist méglich mit Hilfe der Ein-
bildungskraft, denn diese ist dazu in der Lage, Abwesendes anwesend zu machen. Fir
Arendt kann man ein Urteil nur als Aufienstehende fillen, da ein Involviert-Sein jedes
Urteil verhindert; ein solches darf nicht einseitig und einstimmig sein, es muss fra-
gend und offen bleiben ohne doch der Beliebigkeit zu erliegen. Die Urteilende muss
un-interessiert sein, sie darf nicht interessiert an dem Gegenstand sein, verstanden als
inter-esse; sie darf also nicht zwischen den Dingen stehen, da sie sonst nicht das Ganze
sehen konnte. Solches Von-auflen-Betrachten bedeutet fiir Arendt jedoch keineswegs,
das Eigene hinter sich zu lassen —; vielmehr geht es darum, »mit Hilfe der Einbildungs-
kraft, aber ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen,
der nicht der meinige ist«’°. Diese Betonung unterscheidet Arendts Verstindnis ent-
schieden von demjenigen Kants.

Bernard Williams spricht in Bezug auf Kants unparteiisches Urteilsverstindnis von ei-
ner Charakterlosigkeit der Urteilenden, die er entschieden in Frage stellt. Da Arendts
Vorstellungen zum Urteilen von Kants Begriffen ausgehen, kénnte man zunichst an-
nehmen, Williams’ Kritik treffe ihr Verstindnis in gleichem Mafe; weil Arendt aber
gerade diesen Punkt anders denkt, trifft seine Kritik auf ihr Weiterdenken nicht zu,
vielmehr gehen beide in eine dhnliche Richtung. Williams spricht von der »Gewohn-
heit der Moralphilosophie, zumal in ihrer kantianischen Form, Personen unter Abs-
traktion des Charakters zu behandeln«”. Diese »Darstellung des Individuums« — die
»Forderungen der unparteiischen Moralitit« — hilt er fiir »unzulinglich«’%, da er den
Charakter als ausschlaggebenden Antrieb fiir jede Handlung ansieht. In seinem Text
Personen, Charakter und Moralitit beginnt er in diesem Sinne mit der Frage, warum wir
leben wollen, »warum wir den Tod fiir ein Ubel halten sollten«”®. Er begriindet diese
grundsitzliche Bindung an das eigene Leben mit der Vorstellung, jeder Mensch ha-
be »Grundvorhaben«, »die mit seiner Existenz eng verflochten sind und seinem Leben
in einem relevanten Ausmaf einen Sinn verleihen.« Wenn es nun aber »wirklich zum
Konflikt kommt, konne Kant fir seine auf Unparteilichkeit basierende Moral »nichts
anderes als den Sieg verlangen; und fiir den Handelnden kann das nicht notwendig eine
verniinftige Forderung sein. Es kann zu dem Punkt kommen, wo es fiir einen Menschen
ganz unverniinftig ist, um der guten, unparteiischen Ordnung willen etwas preiszuge-
ben, das eine Bedingung dessen darstellt, daf} er iiberhaupt daran interessiert ist, sich
in dieser Welt aufzuhalten.«”*

Und eben dies ist gerade der Punkt, an dem sich Arendts Verstindnis grundlegend
von demjenigen Kants unterscheidet, da es ihr gerade um das absolut Einzelne geht:

69 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.104.

70  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

71 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralitit. Ubers. v. André Linden. In: Robin Celika-
tes/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin 20195,
S.365. (Im Folgenden zitiert als: Bernard Williams: Personen, Charakter und Moralitit.)

72 Ebenda, S. 361.

73 Ebenda, S.357.

74  Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralitit, S. 361.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Dies zeigt sich zunichst dadurch, dass sie es — wie eben ausgefithrt — an dessen dsthe-
tischem Urteil anlehnt, das vom Unvergleichbaren handelt, sich auf allgemeine Regeln
nicht verlassen kann und will, sondern die je einzelnen Meinungen zu dem je einzelnen
Gegenstand miteinander ins Gesprich bringt. Auch die Formulierung einer Urteilen-
den, die »ohne die eigene Identitit aufzugeben«’®, kraft ihrer Einbildungskraft einen
anderen Standort ins Bild setzt, mochte der Einzelheit Raum schaffen: keine allgemei-
ne, blof duferliche, sondern eine ganz einzelne Sicht, eine aber, die einen Abstand
zu dem Betrachteten findet, so dass auch dieses selbst als so Einzelnes — als Ganzes
— erkennbar ist. Um Arendts Verstindnis von Kants Unparteilichkeit zu unterschei-
den, spricht Lisa J. Disch von einer »verorteten Unparteilichkeit« [»situated impartiali-
ty«], der Unvoreingenommenheit der Einzelnen, auf einem Standpunkt Stehenden also.
Damit meint sie »eine kritische Entscheidung, die nicht durch ihren Bezug zu einer
abstrakten Norm des Richtigen gerechtfertigt wird, sondern durch die Ansehung einer
Vielfalt divergierender, 6ffentlicher Standpunkte«?®. Es handele sich hier — so heifit es
spiter — um einen »Geltungsbegriff, der einem Prozess offentlicher Entscheidungsfin-
dung innerhalb einer antagonistischen [»adversarial«] Offentlichkeit unterliegt. Solch
eine Offentlichkeit muss von der Annahme ausgehen, dass die an einer Entscheidung
beteiligten Gruppen in Bezug auf ihre soziale Macht nicht gleich sind, dass sie mogli-
cherweise keine gemeinsamen kulturellen oder normativen Rahmenbedingungen teilen,
dass keine einzelne Entscheidung ihre Meinungsverschiedenheiten in Einklang bringen
kann.«””

Arendt formuliert in einigen Seminarnotizen so: »Bei allen Dingen, die erscheinen,
ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem Phinomen be-
findet. Der Raum der Erscheinungen ist fir Biume nicht derselbe wie der Raum der
Erscheinung fiir den Wald. So lange man im Wald ist, sieht man den Wald vor lauter
Biumen nicht. Der Raum der Erscheinung fiir den Wald ist die baumlose Ebene.«’® Um
das Eine als Eines wahrzunehmen, muss es aus verschiedenen Perspektiven betrachtet
werden, sodass ein Anblicken erméglicht wird, das nicht vom nur einzelnen Blick ver-
stellt ist, das durch die vielen Ansichten ebenso viele Liicken schafft, das — selbst baum-
los — auf die Baume blicken kann. Wie schon in Bezug auf Benjamins Bild der Arkaden
angemerkt, die ein »Dahinterliegendes« umstellen’?, scheint mir auch hier der Hinweis
wichtig, dass es nicht um einen essentiellen Wesenskern geht, sondern darum, weder
ausschliefllich die einzelnen Standpunkte noch einzig das Sichtbare, begrifflich Fassba-
re zu betonen, sondern dasjenige, das zwischen den Standpunkten — den Biumen und

75  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

76  Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Ithaca/London 1994, S.162. (Im
Folgenden zitiert als: Lisa Jane Disch: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy.) [Ubersetzung der
Autorin.]

Im Denktagebuch heif’t es dazu: »This >impartiality< (not being part) is perhapssinhuman<.« (Han-
nah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 796.)

77 Ebenda, S. 220. [Ubersetzung der Autorin.]

78  Hannah Arendt [1968]: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Friih-
jahr1968). In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und
die Kiinste. Gottingen 2007, S. 221.

79 Vgl Kap. IV/Fufdnote 238.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Vom Schweigen des Guten

Arkaden - sichtbar wird, das nur sichtbar werden kann durch die Vielzahl der Perspek-
tiven und in gewissem Sinne sogar erst durch diese Blicke zu sich selbst kommt. Mit Ben-
jamin konnte man sagen, der Name zeige sich dort — hinter den Begriffen — an einem
Ort, zu dem nur der Zwischenraum Zugang gewihrt. Dementsprechend kénnte eine
Eintragung aus dem Denktagebuch Arendts zu verstehen sein, in der sie sagt: »Kenntlich
sind wir nur im Zwischen der Welt, der Name haftet uns im Zwischen an.«8°

Nur als Einzelne konnen wir die einzelne Frage bedenken und in gewissem Sin-
ne ist dieses Selbstsein als eine >Bedingung« firr das Interesse zu begreifen, »sich in
dieser Welt aufzuhalten<®'. Im Anblick der ganz einzelnen Frage aber geht es nicht
darum, private Interessen abzuwigen, sondern darum, das menschlichste aller Inter-
essen — den Ort nimlich, an dem es Menschen tiberhaupt nur geben kann -: die Welt
zu ermoglichen. Und diese Welt ist eben nicht Umwelt, sondern »sowohl ein Gebilde
von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Ange-
legenheiten«®?. Arendt geht hier also noch einen Schritt weiter als Williams, indem
sie sagt, die Welt existiert itberhaupt nur dann, wenn wir als wir selbst tiber sie spre-
chen, wenn wir die Fragen der Menschenwelt als absolut Verschiedene verstehen und
nicht glauben, sie anhand von Allgemeinheiten beantworten zu kénnen. Man selbst zu
sein, absolut verschieden, nicht seines eigenen Charakters entledigt, ist demnach fir
Arendt nicht nur die Voraussetzung des Interesses in Williams Sinne, »sich in dieser
Welt aufzuhalten«, sondern von Welt an sich. Welt ist nur dann maglich, wenn die Ein-
zelnen einzeln bleiben, weder als Interesselose allgemein, noch in einem »Gruppenin-

teresse«®3

vereinigt; denn Welt ist der Raum, in dem Freiheit erméglicht wird, in dem
eine Handlung niemals zielgerichtet, ergebnisorientiert ist, sondern offen. In diesem
leeren Raum liegt die Moglichkeit eines neuen Anfangs, die Moglichkeit von Freiheit.
Linda Zerilli beschreibt es so: »Der Zuschauer ist jemand, der — mithilfe seiner Ein-
bildungskraft — das ganze in einer uninteressierten Weise reflektieren kann, das heif3t
in einer Weise, die nicht nur frei ist von privaten Interessen, sondern frei ist von In-
teressen iiberhaupt, folglich von jedem Mafstab der Niitzlichkeit.«®* Die Freiheit des
Urteilens beginnt dort, wo dieses nicht mehr Mittel ist, sondern Zweck an sich. Es geht
beim Urteilen also nicht um ein be-urteilen, das dem Gesehenen einen Wert zuschrei-
ben wollte. Dementsprechend geht es auch nicht um ein bloRes Gefallen, sondern um
ein Vorstellen; ein Ansehen, das das Zwischen, das Andere mitbedenkt: »Unwichtig ist,
ob etwas in der Wahrnehmung gefillt oder nicht: was nur in der Wahrnehmung gefillt,

80 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 663.
Arendt ist an vielen Stellen darauf bedacht, sich von der Betonung einer Innerlichkeit, die das
wahre Wesen beherberge, von der die Psychologie ausgehe, abzugrenzen; so heifdt es an einer
Stelle: »Innerlich<sind alle Menschen gleich, ndmlich so anndhernd identisch wie das Innere ih-
rer Korper. Nur das, was zur Erscheinung dringt, also gerade das Aussere, unterscheidet sich, ist
einmalig«. (Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 663.) Es zeige sich vielmehr ge-
rade, dass diese »bei Allen das gleiche zutage fordert«. (Ebenda, S. 720f.; vgl. auflerdem: Hannah
Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 38f.)

81 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralitdt, S. 361.

82  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

83  Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 342f.

84 Linda M. G. Zerilli [2005]: >We Feel Our Freedoms, S.177. [Ubersetzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

ist gefillig, aber nicht schon. Etwas gefillt vielmehr in der Vorstellung; denn nun hat

die Einbildungskraft es so zubereitet, daf ich dariiber nachdenken kann.<®

Auch wenn es gewichtige Unterschiede zu Kants Begriffsverstindnis gibt, ist Arendts
Ausgang von diesem durchaus grundlegend. Es ist also sinnvoll, die Unterschiede und
Gemeinsamkeiten noch einmal genauer zu betrachten. Das Nachdenken, von dem ge-
rade die Rede war, geht dem Urteil voraus, es ist ein ausgeweitetes Denken, das nicht
auf den eigenen Standpunkt beschrinkt bleibt. Kant spricht hier von einer erweiterten
Denkungsart, anhand derer mit den anderen Mitgliedern der Gemeinschaft das eige-
ne Urteil hinterfragt werden soll. Arendt zufolge war die Frage nach der Urteilskraft
fiir Kant deshalb so wichtig, weil sie die Giiltigkeit von Urteilen insgesamt betrifft, die
Moglichkeit solcher Urteile, die fiir alle gelten konnen, ohne objektive Urteile zu sein.
Kant bezeichnet die Geselligkeit als das »eigentliche Wesen der Menschen«3¢. Auch der
Kategorische Imperativ kann in diesem Sinne verstanden werden; bekanntlich ist es die
Forderung dieses Imperativs, dass die Einzelne ihr Handeln auf eine Weise einrichte,
dass die dabei befolgte Maxime zu einem allgemeinen Gesetz werden kénnte®”; dem-
nach bezieht sich die Handlung immer auf den allgemeinen Menschen. Wenn solche Ge-
meinschaft, die auf einem Allgemeinen beruht, das Wesen der Menschen ausmacht, ist
die Frage nach fir alle gilltigen Urteilen natiirlich grundlegend — Arendt aber geht da-
von aus, dass es Pluralitit nur geben kann, wenn die Einzelnen als absolut Verschiedene
und nicht einfach als Vielheit gedacht werden. Fiir Kant versetzen sich also alle Urtei-
lenden in die Lage der Anderen, um so zu einem Urteil gelangen zu kdnnen, das fortan
fiir alle gilt. Diese Fahigkeit eines erweiterten Denkens beruht auf dem Gemeinsinn der
Menschen; in der Kritik der Urteilskraft heifdt es: »Unter dem sensus communis aber muss
man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermogens verste-
hen, welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a
priori) Riicksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil
zu halten, und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingun-
gen, welche leicht fiir objektiv gehalten werden konnten, auf das Urteil nachteiligen
Einflufy haben wiirde. Dieses geschieht nun dadurch, dafd man sein Urteil an anderer,
nicht sowohl wirkliche, als vielmehr blofd mégliche Urteile hilt, und sich in die Stelle
jedes andern versetzt, indem man blofd von den Beschrinkungen, die unserer eigenen
Beurteilung zufilliger Weise anhingen, abstrahiert«®®. Die Urteilende soll ihre »Emp-

85 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.104.

86 Ebenda, S.114.

87  Der Kategorische Imperativ stellt in gewisser Weise einen Zusammenhang her zwischen dem Ur-
teil der Einzelnen und der Gemeinschaft, da ich mein Urteil gedanklich auf seine Allgemeingiil-
tigkeit hin befrage. Arendt selbst benennt in Was ist Politik? den entscheidenden Unterschied: Fiir
Kants »eigene politische Philosophie, der Entwicklung des kategorischen Imperativs« habe diese
»politische Fahigkeit par excellence [...] kaum eine Rolle gespielt«, da dieser sich darauf stiitze, in-
wiefern der Einzelne mit sich selbst im Denken (ibereinstimme, nicht aber auf den Austausch mit
Anderen. (Vgl. Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 98.)

88 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Werke in sechs Banden, Fiinfter Band: Kritik
der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1957,
S.389/B157/A155. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft).

14.02.2026, 07:53:33. -

7


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Vom Schweigen des Guten

findung« so weit als moglich ignorieren »und lediglich auf die formalen Eigentiimlich-
keiten«®® achten. Das ist darum notig, weil Kant ein Urteil zu erreichen sucht, »welches
zur allgemeinen Regel dienen soll«<°°. Dies also unterscheidet seine Idee grundlegend
von derjenigen Arendts, da sie zwar ein gemeinsames Urteil anstrebt, dies aber nur fiir
die je Urteilenden als giiltig und so als immer wieder neu Diskutier- und Durchdenk-
bares begreift. Hannah Arendt schreibt in diesem Sinn, dass Kommunikation, die eine
Bedingung dieser Denkungsart darstellt, nur moglich ist, »wenn man fihig ist, vom
Standpunkt einer anderen Person aus zu denken; andernfalls wird man sie niemals
erreichen, niemals so sprechen, daf} sie einen versteht«”".

Fiir Kant bildet die realweltliche Kommunikation keine zwingende Voraussetzung
fiir die Urteilsbildung. Vielmehr erméglicht es die erweiterte Denkungsart, auf die jedes
Urteil angewiesen ist, den Menschen, mdgliche andere Urteile mit in die Uberlegungen
einzuschliefRen, ohne dass hierfiir ein Gesprich mit einer >swirklichen< anderen Person
notig wére. In diesem Sinne ist es zu verstehen, dass die Urteilende bei Kant ihr Urteil
mit anderen, »nicht sowohl wirklichen, als vielmehr blofs miglichen Urteilen<®* abgleicht.
Beziiglich der Trennung von Einsamkeit und Verlassenheit habe ich oben bereits dar-
auf hingewiesen, dass ein einsames Bedenken nicht bedeutet, die Anderen unbedacht
zu lassen. Auch Bernstein kam zu Wort, der zwar davon ausgeht, dass Meinungen »nur
dort iberpriift und ausgebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte be-
gegnenc, es aber zunichst nicht fiir entscheidend hilt, ob diese »reale Begegnungen
[seien] oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen«®3. Lisa J. Disch
und Ronald Beiner teilen diese Ansicht nicht. Disch wendet ein, dass Arendt anneh-
men miisse, eine einzelne Person sei in der Lage, kraft ihrer Vorstellung alle fir ei-
ne Situation relevanten Perspektiven einzunehmen. Es sei, so folgert sie, gerade diese
Annahme, die einen Aspekt der Empathie reproduziere — den nimlich, Unterschiede
auszuloschen.®* Linda Zerilli folgert, fiir Disch miisse also eine »Aneignung der Idee
der erweiterten Denkungsart auf einem wirklichen, nicht einem eingebildeten Dialog
basieren«”. Auch Ronald Beiner geht davon aus, dass es auf den tatsichlichen Dia-
log zwischen »reflektierenden Gesprichspartnern<®® ankommt. Benhabib bezeichnet
einen geistigen Dialog als blof3es »Gedankenexperiment«; urteilendes Sprechen aber
miisse wihrend »der faktischen Konfrontation im 6ffentlichen Leben mit dem Stand-
punkt derer, die uns ansonsten fremd sind, uns aber durch ihre 6ffentliche Prisenz als
Stimmen und Meinungen bekannt werden«®” abgeglichen werden.

89  Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 390/B 158, 159/A 156, 157.

90 Ebenda.

91 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.114.

92 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 389/B 157/A 155. [Hervorhebung der Autorin.]

93 Richard ]. Bernstein [2018]: Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Ubersetzung der Autorin.]

94  Vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, S.168. [Ubersetzung der Au-
torin.]

95  Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 202.

96  Ronald Beiner [1997]: Rereading Hannah Arendt’s Kant Lectures. In: Philosophy & Social Criticism, Vol
23,No1,S.31.

97  SeylaBenhabib [1987]: Urteilskraft und die moralischen Grundlagen der Politik im Werk Hannah Arendts.
In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 41/4, S. 546.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Arendts Miteinbeziehung nicht anwesender Standpunkte halte ich deshalb fiir so wich-
tig, weil sie zu verhindern sucht, nur diejenigen Meinungen zu beriicksichtigen, die am
Ort des Gesprichs gerade zufillig vorherrschen. Dies wiirde wieder zu einem blofRen
Zihlen fithren, das in Gefahr stiinde, sehr einseitig zu sein. Wenn auch bereits Ge-
hortes oder Gelesenes sowie Vorgestelltes mitbedacht wird, ist das Gesprich sogleich
ausgeweitet. Es ginge hier also um ein »Denken in Beispielen [...], in Beispielen von
toten oder lebenden wirklichen oder fiktiven Personen und in Beispielen von vergange-
nen oder gegenwirtigen Ereignissen«<®®. Jerome Kohn spricht dementsprechend davon,
dass das Urteil »von der Anwesenheit anderer ab[hinge], seien sie Mitglied [»mem-
ber«] einer existierenden Gemeinschaft oder einer wieder-erinnerten [»re-membered«]
Gemeinschaft, die den Sinnen nicht mehr zur Verfiigung steht, aber in der Vorstel-
lung re-prasentiert wird«®?. Mir scheint die Auflosung von Beschrinkungen hier die
grundlegendste Voraussetzung zu sein, um ein Gesprich weitestgehend auszuschlie-
Ren, das nicht in Frage stellt, sondern blof wiederholt und nachsagt. Dieses Problem
ist heute durch Filterblasen und dhnliche Phinomene dringender denn je und wird —
wie ich in der Auseinandersetzung mit Mouffe und Latour beispielhaft gezeigt habe -
durch Lagerbildung gleich welcher politischen Gruppierung nur verstirkt. Der Rahmen
urteilsbildender Diskussionen sollte der gemeinsame Wunsch sein, eine Frage in Of-
fenheit zu stellen. Dies mag naiv oder weltfremd anmuten, ist aber doch der einzige
Weg, der eine Menschenwelt in Arendts Sinne er6ffnen kann. Der Wunsch nach einer
solchen gemeinsamen Welt ist meines Erachtens verbreiteter, als es scheinen mag, die
Frage nach Identitit und Lebenssinn ist in vielen gegensitzlichen politischen Positio-
nen die treibende Kraft und es sollte dementsprechend als erstrebenswert gelten, diese
in einem gemeinsamen Gesprich zu biindeln: einem Gesprich, in dem es nicht um die
vereinzelten Bediirfnisse der Sprechenden geht, sondern das nach der Welt fragt und
sie auf diesem Wege erst erbaut. Arendts Forderung, dass die Politik nicht die Sorge
um die Menschen, sondern die Sorge um die Welt betreffen sollte’®®, mag zunichst
leblos, gar lebensfeindlich klingen, scheint es doch da um einen leeren Raum zu gehen,
um eine Arena, in die solche Menschen treten kénnen, die frei sind von menschlichen
Sorgen und Noten. Fithrt man sich aber vor Augen, was Arendt mit Welt meint, wird
klar, dass es sich hier um das schiere Gegenteil handelt: Welt ist ihr »sowohl ein Gebilde
von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Angele-
genheiten«'°"; sie bildet sich nur dort, wo Menschen miteinander sprechen, sie ist nur
mit und durch die Menschen. Sorge um die Welt heif3t also Sorge um den menschlichen
Lebensraum, in dem es um menschliches Leben im Einzelnen, nicht um ein Uber-leben
im Allgemeinen geht. Es ist eine Abwendung vom Menschen als Singular, als Vereinzel-
tem oder in der Masse Vereinnahmtem; diese Abwendung erméglicht eine Hinwendung

98  Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 149

99  Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt, S.145.

100 »[IJm Mittelpunkt der Politik steht immer die Sorge um die Welt und nicht um den Menschen —
und zwar die Sorge um eine so oder anders beschaffene Welt, ohne welche diejenigen, welche
sich sorgen und politisch sind, das Leben nicht wert diinkt, gelebt zu werden.« (Hannah Arendt
[1956-57]: Was ist Politik?, S. 24.)

101 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

14.02.2026, 07:53:33. -

173


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Vom Schweigen des Guten

zu den Menschen im Plural, die als Menschen und absolut Verschiedene in der ihnen
gemeinsamen Welt erscheinen und handeln.

In einer Diskussion erwiderte Arendt auf den angefiithrten Vorwurf: »Ich habe die
Welt dem Leben entgegengesetzt, und da wir in einer Zeit leben, in welcher eine unge-
heure Uberschitzung des Lebens gang und gibe ist, habe ich die Weltliebe, die zu aller
Kultur gehort, vielleicht tibertrieben. Ich glaube nicht, daf ich lebensfeindlich bin, das
Leben ist etwas Herrliches, aber es ist nicht der Giiter hochstes. Wenn das Leben als Gii-
ter hochstes angesetzt wird, ist es sogar gerade mit dem Leben immer schon vorbei.«'°
Die Gefahr, von der Arendt 1965 spricht und die ich heute fiir nicht im mindesten weni-
ger aktuell halte, besteht nicht etwa darin, dass die Anzahl der Urteilenden nicht hoch
genug wire oder diese nicht tatsichlich anwesend wiren, sondern darin, dass es den
Einzelnen »egal«ist, wo sie leben oder was fiir ein Urteil angemessen sein konnte: »Diese
Indifferenz stellt, moralisch und politisch gesprochen, die grofite Gefahr dar [...].«'*
Solche Indifferenz kann entstehen aus der Uberzeugung, Urteile seien grundsitzlich
besonders Befihigten zu tiberlassen, ebenso kann sie auf der Annahme beruhen, das
Gute bestehe in der Einhaltung allgemeiner Regeln — immer ist sie dort, wo Selbstver-
stindlichkeit am Werk ist. Arendts Ubersetzung des isthetischen — absolut einzelnen
— Urteils in die Politik erklirt diese Ausreden fir hinfillig und hilt Politik erst dann fir
verwirklicht, wenn das Urteil jedes Menschen in gleicher Weise als bedenkenswert gilt.

Das Urteil — heif3t es in einer Vorlesung — macht gegenwirtig, »dafy wir mit der
Vergangenheit nur fertig werden konnen, wenn wir anfangen zu urteilen«, denn das
Urteil kann uns »helfen, den Ereignissen, die sich sonst der Sinngebung und Einsicht
entziehen wiirden, Sinn zu verleihen und sie menschlich begreifbar zu machen«!*.
Dieses Fertig-Werden meint aber nicht etwa ein Abschliefien; vielmehr geht es darum,
das Geschehene als Geschichte zuginglich und so auslegbar zu machen, es erzihlbar
zu machen und in gewisser Weise zu befestigen, damit von hier aus ein Ausgang, ein
Anfang moglich sei. So gilt es, das Vergangene als Vergangenes zu beurteilen und es
auf diese Weise in die Gegenwart zu holen, auf dass es im Jetzt befragt und in ein ge-
meinsames Gesprich verwandelt werden kann. Dieses Gesprich jetzt gemeinsam fiih-
ren heifdt Welt schaffen und ohne Angst demjenigen ins Auge sehen, das sich da zeigt;
denn »[w]enn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, miissen wir sogar selbst um
den Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen
Dialog mit seinem Wesen teilzunehmen«*®*. Urteilen heif3t also, ein Ereignis als eines
zu setzen, das als Tatsache unverinderlich ist, es zugleich aber im Jetzt zu durchdenken
und als eines zu verstehen, das niemals abgeschlossen sein wird, sondern als Schicht in
die zu besprechende Geschichte der Menschen eintritt und so Teil des »nicht endenden

102 Hannah Arendt [1958]: Kultur und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen
im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 2016%, S. 303.

103 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.150.

104 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.146.

105 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.127.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Dialogs mit dem Dasein« wird. Die Urteilskraft steht im »Dienste des menschlichen

Verstehens, und in der Sinngebung liegt die Bedeutung der Politik«*®®.

Um einen solchen Dialog zu erméglichen, muss durch die Darstellung eines Ereignis-
ses der Versuch unternommen werden, ein gemeinsames Bedenken und Beurteilen zu
ermoglichen. In diesem Sinne verstehe ich Arendts Versuch, dem Bosen etwas entge-
genzusetzen: das Bose in einer Weise darzustellen, dass sich dariiber sprechen lisst. Es
ist der Versuch, dem Bosen das Gute entgegenzustellen, das immer fragt und niemals
mitlduft, das unaufhérlich versucht, zu verstehen. Ein Beispiel dafiir, dass ein gemein-
sames politisches Urteilen auch heute keinesfalls fiir selbstverstindlich gehalten wird,
zeigt sich meines Erachtens in der Art und Weise, in der in vielen Gedenkstitten an den
Holocaust erinnert wird. Die Art der Darstellung scheint mir oftmals ein solches gera-
dezu ausschlieflen zu wollen: In grofier Zahl werden den Menschen dort Bilder entge-
gengeschleudert, auf denen Leichenberge und Leid in so unvorstellbarem Mafe gezeigt
werden, dass die Ereignisse in absolute Entfernung riicken miissen; was hier hervorge-
rufen werden soll, ist Schock, Angst, Verzweiflung. Diese Reaktion ist angemessen im
Hinblick auf die Unvorstellbarkeit der Verbrechen dieser Zeit, die hier in keiner Weise
relativiert werden sollen. Eine solche Darstellungsweise verfolgt das Ziel, eine Wieder-
holung fir immer unméglich zu machen: eine eigene Beurteilung, ein wirkliches Nach-
denken ist hier kaum das Ziel, jedes Denken scheint angesichts des gezeigten Grauens
vielmehr ausgeschlossen; die Bilder schreiben sich in die Betrachtenden ein und ver-
bleiben dort zur Mahnung. In Anschauung solcher Bilder kann und soll sich niemand
zum einzelnen Urteil berufen fithlen, vielmehr soll hier ein allgemeines Nie wieder ent-
stehen. An dieser Stelle wird die Ahnlichkeit zu den Reaktionen deutlich, die Arendt
auf ihren Prozess-Bericht erhielt: Eichmann sollte als unmenschliches Ungeheuer dar-
gestellt und so in weite Distanz geriickt werden; auf diesem Wege aber wurde auch
jedes Urteil iiber ihn aus der Hand gegeben: »Uber dieses furchtbare Kapitel moralisch
zu urteilen, steht denen nicht zu, die nicht dabei gewesen sind.«*°7

Miisste es aber nicht vielmehr darum gehen, klarzumachen, dass die Umstinde,
die diese Verbrechen erméglicht haben, keinesfalls unvorstellbar sind — wenn auch
die Taten selbst es durchaus sind — dass sie vielmehr hervorgehen aus der unsicht-
baren Selbstverstindlichkeit, die den totalitiren Systemen zugrunde liegt? Wiirde es
hier nicht weiter gelten, die Formen aufzuzeigen, die diese Selbstverstindlichkeiten
angenommen haben - in Arendts Betrachtungen der Mangel von Denken, Urteilen und
Erzihlen — und hervorzuheben, dass diesen nur durch ein genaues Betrachten entge-
gengewirkt werden kann? Wenn es darum gehen soll, diese Ereignisse un-wiederholt zu
lassen, miissen sie zugleich als wiederhol-bar aufgezeigt und ausgesprochen werden.
Eine Kontextualisierung und umfassende Betrachtung der Geschehnisse ist nétig, um
einen Grund zu schaffen, der totalitiren Systemen keinen Boden bietet. Wenn auch die

106 Ronald Beiner in seinem Essay zu Hannah Arendt in: Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte
zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner. Miinchen/Ziirich 2012, S. 146.

107 Council of Jews from Germany [1963]: Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung der Nazizeit. In: Ursula
Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empérender Dumm-
heit. Gesprache und Briefe. Miinchen 2013, S. 111.

14.02.2026, 07:53:33. -

175


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Vom Schweigen des Guten

Mahnung richtig und die Verzweiflung angemessen sind, so ist doch ein distanzierter
Blick zu gewinnen, um Handlungsfihigkeit zu schaffen. In der offenen Auseinanderset-
zung wilrde zutage treten, was gefehlt, was den Aufbau eines totalitiren Systems — und
den Abbau eines gerade davor schiitzenden Staates — ermdglicht hat. Im Versuch einer
beurteilbaren Darstellung ginge es natiirlich nicht darum, die Ungeheuerlichkeiten zu
relativieren, schon gar nicht darum, zu sagen, dies alles sei eben menschlich, in jedem
sitze die drohende Gefahr. In diesem Sinne ist auch Arendts harsche Abweisung ei-
nes »Eichmannism«*®® zu horen: »Ich habe keineswegs gemeint: Der Eichmann sitzt in
uns, jeder von uns hat den Eichmann und weif der Deibel was. Nichts dergleichen!«'®?
Der Gefahr eines die Einzelnen vereinnahmenden Systems aber entgegenstehen kann
eine Gesellschaft nur dann, wenn sie sich ein Urteil zutraut, wenn sie sich denkend
eine Meinung bildet, wenn sie nicht glaubt, das Richtige sei errechenbar oder die Sa-
che von Sachverstindigen. Genauso wenig kann der Ausdruck von Gefithlen - seien
diese auch angemessen - zu einem souverinen und Handlungsfihigkeit erteilenden
Urteil fithren: »Da es den Menschen schwer fillt — und dies mit Recht —, mit etwas zu
leben, das ihnen den Atem raubt und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der of-
fensichtlichen Versuchung nachgegeben, ihre Sprachlosigkeit in alle méglichen auf der
Hand liegende Sprachgebilde, die, immer natiirlich unangemessen, gefithlsmafiige Er-
regung ausdriicken, zu iibertragen.«"*° Vielleicht wire es méglich zu sagen: Dasjenige,
das sprachlos und also ohnmichtig macht, soll der Mahnung und Erinnerung dienen.
Dasjenige aber, das beurteilbar und besprechbar ist und sein muss, sollte ergriindet und
beurteilt, besprochen und durchdacht werden, sodass aus diesem gemeinsamen Spre-
chen Menschen hervorgehen konnen, die sich ein eigenes Urteil nicht nur erlauben,
sondern es — in Arendts Sinne — sogar als Voraussetzung ansehen fiir ein menschliches
Leben.

Die Aufgabe, die den Menschen dementsprechend aus der Last ihrer Geschichte er-
wichst, ist — selbst hier noch — der Versuch zu verstehen, ein Versuch also, der niemals
blof3 abgleicht, sondern Mut und Verantwortung erfordert: »Verstehen heifdt aber nicht,
das Emporende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen ableiten
oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erkliren, daf} der
Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fithlbar sind. Ver-
stehen heif’t vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, untersuchen
und bewuf3t tragen — und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz leugnet noch
sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heifdt unvoreingenommen und
aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht sehen und
ihr widerstehen.«'™ Um einer Bewegung, einem System entgegenstehen zu kénnen,
miissen wir also lernen, »der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht [zu]

108 Michael W.Jackson [1989]: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T. Kaplan/
Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt — Thinking, Judging, Freedom. Sydney 1989, S. 42f. [Uberset-
zung der Autorin.]

109 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von emporender Dummbeit, S. 43.

110 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bdse, S.19.

111 Hannah Arendt [1951-1953]: Uber den Totalitarismus, S. 12f.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

sehen« — das gemeinsame Urteilen, Sprechen, Durchdenken erst schafft die menschli-
che Gemeinschaft, die Welt, die ein verwiistendes, pilzartiges Wachsen des Bosen ver-
hindern kann. Urteilen als ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« heifit eben: Diese Welt
erst schaffen, und zwar immer aufs Neue, denn bestehen kann sie nicht fiir sich, son-
dern kann sie nur auf die wundersame Weise, in der das gemeinsame Gesprich sie
erschafft.

Das eigene Urteil ist demnach Urteil erst dann, wenn es in die Welt getragen wurde,
die es hervorbringt. Der Versuch zu verstehen ist immer ein gemeinsamer Versuch; der
eigene Standpunkt wird also nicht als Unverdnderbarer in die Welt getragen, es geht
nicht um einen einfachen Meinungsaustausch. Vielmehr soll das eigene Urteil durch
das In-Erscheinung-Treten des anderen in Frage gestellt — nicht relativiert, sondern in
die Frage zuriickgestellt — werden, um so das Wesen der Menschen, ihre Pluralitit, zu
verwirklichen. Entscheidend fiir das Gute — so muss immer wieder betont werden —
ist der Zwischenraum, das Unvorhersehbare, das in jedem Gesprich mitgedacht wer-
den muss, wenn es ein offenes sein will. Insofern sagt Arendt in Revolution und Freiheit,
dass »Gedankenfreiheit ohne Redefreiheit [...] eine Illusion«!? sei. Freies Denken heif3t
immer auch, das Gedachte aussprechen und in ein Gesprich treten zu konnen. Rede-
freiheit ist hier aber nicht im gewdhnlichen Sinne gemeint, verstanden als das Recht
einer Person »zu sagen, was immer sie will«. Arendt geht es vielmehr darum, »dass
wir aus Erfahrung wissen, dass niemand alleine in angemessener Weise die objektive
Welt in ihrer vollen Wirklichkeit zu erfassen imstande ist, da diese sich ihm immer nur
aus einer Perspektive zeigt und offenbart, die auf seinen Standpunkt in der Welt be-
schrinkt ist«*3. Die Freiheit also liegt in der Moglichkeit, im Sprechen dem Einzelnen
niherzukommen, das Besondere als Besonderes zu erkennen. Dieses Besondere, das
jedes Urteil meint und ist, bildet so zugleich eine neue Moglichkeit des Verstehens der
Welt und der Sinnstiftung. Dieses Verstehen wird moglich durch die Einbildungskraft,
die uns in einen »Dialog mit dem Dasein« treten lisst, einen Dialog, der uns die Er-
de zu unserer Welt macht. Und noch etwas tritt in Erscheinung in diesem Dialog: der
Mensch selbst. Erst im gemeinsamen Sprechen, das Hannah Arendt Handlung nennt,
zeigt sich der Mensch als Mensch, als Wesen des Neuanfangs: »Der Neubeginn, der mit
jeder Geburt in die Welt kommt, kann sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen,
weil dem Neuankémmling die Fihigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu ma-
chen, d.h. zu handeln.«"™* Einen Anfang in diesem Sinne machen, etwas absolut Neues
beginnen, muss fir das Urteil immer heiflen: aus dem Nichts und in ein Nichts an-
fangen, ohne vorgefertigte Meinung der einzelnen Frage nachdenken, die da begegnet;
diese eine Rose meinen so wie diese eine Frage der Politik, die es zu durchdenken gilt. Erst
in dieser Einzelheit der Denkenden und der Frage kann der Mensch Mensch sein; so
heif3t es in Was ist Politik?: »Menschen im eigentlichen Sinne kann es [...] nur geben, wo
es Welt gibt, und Welt im eigentlichen Sinn kann es nur geben, wo die Pluralitit des

112 Hannah Arendt [1961]: Revolution und Freiheit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 20164, S. 248.

113 Hannah Arendt [1958-59]: Introduction into Politics. In: dies.: The Promise of Politics. Hg. v. Jerome
Kohn. New York 2005, S.128. [Ubersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

114 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.18.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Vom Schweigen des Guten

Menschengeschlechts mehr ist als die einfache Multiplikation von Exemplaren einer

Gattung.«"

Dementsprechend ist es zu verstehen, wenn Arendt in Bezug auf Eichmann sagt, dieser
brauche nicht, »wie es im Urteil hief3, >sein Ohr der Stimme des Gewissens zu verschlie-
Reng; nicht, weil er keins gehabt hitte, sondern weil die Stimme des Gewissens in ihm
genauso sprach wie die Stimme der Gesellschaft, die ihn umgab«!*. Sowohl sein eige-
nes als auch das Gewissen »der Gesellschaft« sind hier eins, nicht zu unterscheiden. Die
Gesellschaft ist in Arendts Sinne gerade keine Vielheit, sondern die Vergesellschaftung
des Privaten, wo die Menschen gerade nicht einzeln, sondern in ihren Notwendigkeiten
gleich und vermasst sind. Diese Gleichheit besteht nicht zwingendermafien darin, dass
das Gleiche fur richtig erachtet wird, sondern in der selbstverstindlichen Austausch-
barkeit der Werte, die notwendigerweise gesetzt sein muss, wenn nicht mehr absolut
Verschiedene, sondern bloR Vergleichbare den Erdball bevélkern. Christian Volk sagt
in diesem Zusammenhang, »die Stimme des Gewissens [ist] subjektiv: Was der eine
Mensch moralisch vertreten kann, ist fiir den anderen absolut unakzeptabel«"’. Wire
dieses Zusammenwerfen von Ahnlichen Politik, wire sie wirklich der »Ameisenhaufen,
von dem oben die Rede war, ein »Gesamtinteresse«, das durch »blofSe Addition von Pri-

vatinteressen«8

errechnet wiirde. Dann ginge es nur noch um Zahlen und es herrschte
ewig das Immer-Gleiche oder Etwas-Andere; eine Ansammlung von Menschenartigen,
die sich im Exemplarischen bereits verloren hitten. In einer solchen Gesellschaft ist
der Grund fiir die Eingleisigkeit des Bosen gelegt, die oberflichliche Selbstverstind-
lichkeit, die — da sie in Aberkennung der absoluten Verschiedenheit jeden Neuanfang
negiert — keinem Bosen widerstehen konnte. Das Gute setzt die Liicke, sprengt durch
jedes Urteil immer neue Abgriinde in die glatte Oberfliche, auf der alsdann kein Gleis
bestehen kann. Hier zeigt sich also, warum das wunderliche Verhiltnis der absoluten
Verschiedenheit zur Vielheit so genau in den Blick genommen werden muss: Nur so
entgeht das Sprechen der Beliebigkeit, nur so ist es moglich, »ohne die eigene Identitit

aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist«'.

115 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S.106.

116 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 220.

117  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S.125.
Eva von Redecker geht davon aus, dass Arendt aus diesem Grund die Urteilskraft an die Stelle
des Cewissens setzt: »Arendt sieht in der Urteilskraft eine mégliche Kompensation fiir die von ihr
konstatierte Unfahigkeit des Gewissens, zuverldssig zwischen Recht und Unrecht unterscheiden
zu konnen, also so zu funktionieren, wie ihm traditionell zugeschrieben wurde. Die Urteilskraft
verspricht nicht nur, einen solchen Kompass zu ersetzen, sondern hat auch den grofien Vorzug,
dass die beiden Verdachtsmomente, die sich gegen das Gewissen richten, die Urteilskraft nicht
treffen. Sie ist weder von géttlichen Eingaben noch von Bestrafung abhingig, sie spricht nicht
in Imperativen und vor allem richtet sie sich nicht nach vorgefertigten Regeln, die an neuen und
unvorhergesehenen Phanomenen scheitern miissten.« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum
Guten, S. 86.)

118  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 329.

119  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Sich auf ein solches Gesprich einzulassen, in dem sich die Sprechende als sie selbst
auf den Standpunkt der Anderen stellt — deren Lage also nicht blof3 nachempfindet als
sei sie eben diese oder vom eigenen Standpunkt aus blof3 hiniiberschaut —, in dem sie sich
aus sich selbst hinauslehnt und zuhért, alsgleich sich selbst, den daimon, den Anderen
zeigt und sie auf dem eigenen Standpunkt zum Stehen kommen lisst, bedeutet im-
mer Gefahr und Wagnis, insofern es die Pfade der Berechenbarkeiten verlisst und sich
auf unsicheren, unbekannten Boden begibt. Dies aber ist der Boden des Urteils — oder:
die Bodenlosigkeit, aus der ein Urteil erwichst. Arendt spricht vom »Wagnis der Of-
fentlichkeit«, das zum einen darin bestehe, dass man sich »im Lichte der Offentlichkeit
[exponiere]«, zum anderen in der Gefahr, die in jedem Neuanfang liege: »Wir fangen
etwas an; wir schlagen unseren Faden in ein Netz der Beziehungen. Was daraus wird,
wissen wir nie. [..] Das ist ein Wagnis. Und nun wiirde ich sagen, daf dieses Wagnis
nur moglich ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heifit, in einem - schwer genau
zu fassenden, aber grundsitzlichen — Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.

Anders konnte man es nicht.«2°

120 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 72.

14.02.2026, 07:53:33. -

179


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Vom Schweigen des Guten

5.2 »lch werde mich entschlossen verirren.«” Die Handlung

Unentrinnbar, Tod, nur wenn wir zukunfts-
gierig eines Augenblickes reines Bleiben
nicht ertragen. Steh und bleibe. Warte, dass
die Ankunft unentrinnbar zukommt aus
dem Zuwurf eines Augenblicks.

Hannah Arendt: Ohne Titel

Das Urteilen in Arendts Sinne ist — so hat sich gezeigt — auf die Pluralitit der Men-
schen angewiesen, auf die Anerkennung des Faktums, dass wir alle, in unserer je eige-
nen Sprache, absolut Verschiedene sind. Zudem ist es durch eine Ziellosigkeit ausge-
zeichnet, die ihrerseits in der Pluralitit griindet: Im Gesprich erproben die Vielen die
Standpunkte aller Anderen, sodass notwendig ungewiss bleibt, wohin der gemeinsame
Gedankengang fithren wird; setzt sich eine Gruppe hingegen ein Ziel, verschmelzen die
Einzelnen zu einem blofSen Mittel, das dazu bestimmt ist, dieses Ziel zu erreichen.
Das Verhiltnis zwischen Urteil und Handlung stellt sich mir so dar: Handeln kann
eine Gemeinschaft nur dann, wenn sie in der Weise zu urteilen fihig ist, die auf den
vorigen Seiten besprochen wurde.'** Handeln ist auf jenen Zwischenraum angewiesen,
den das Urteilen schafft, da Handeln nicht Verbesserung, sondern Neuanfang meint. In
diesem Zusammenhang erweist es sich als interessant, einen kurzen Blick auf Arendts
Trennung von Macht und Gewalt zu werfen und sodann das Verhiltnis des Guten zur
Macht zu betrachten. Das Gute, das in der Handlung erméglicht wird, steht in engstem

121 Vgl. Peter Handke: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt a.M. 1983, S. 99.

122 Uber den Zusammenhang von Urteilen und Handeln ist ein breiter Diskurs gefiihrt worden. Ei-

ne Seite betont die Unvereinbarkeit, die andere ist um eine Verséhnung bemiiht. So betont etwa
Wellmer den uniiberbriickbaren Gegensatz der Positionierung der Tatigen: die Handelnden seien
Teil des Geschehens, wohingegen die Urteilenden grundsatzlich Aufienstehende reprisentierten.
(Vgl. Albrecht Wellmer [1996]: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry
May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 33.) [Uberset-
zung der Autorin.] In diese Richtung gehen auch die Beitridge von Beiner und Benhabib (Ronald
Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie.
Hg. v. Ronald Beiner. Ubers. v. Ursula Ludz. Miinchen/Ziirich 2012./Seyla Benhabib [1996]: Hannah
Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne.) [Ubersetzung der Autorin.]
Die Verbindung betonen dagegen u.a. Heuer und d’Entreves (Maurizio Passerin d’Entreves [1994]:
The Political Philosophy of Hannah Arendt. London/New York 1994./Wolfgang Heuer [1992]: Citizen.
Persinliche Integritdt und politisches Handeln. Eine Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah
Arendts. Berlin 1992.) sowie von Redecker. Letztere sieht den Zusammenhang besonders in Vom
Leben des Geistes beleuchtet: »Arendt adndert im Laufe ihrer Uberlegungen nicht ihren Begriff des
Urteilens, sondern den Untersuchungsgegenstand. Stand in Vita activa die Funktion des im 6ffentli-
chen Raum geduflerten Urteils als Inbegriff des Arendt’schen Politikverstandnisses und als Selbst-
offenbarung der Person im Sprachhandeln im Mittelpunkt, konzentriert sich die Kant-Vorlesung
auf die Urteilskraft, also auf das geistige Vermogen, das zur Urteilsfindung befahigt. [..] Ob das
Urteil selbst zur Handlung wird, hangt ganz davon ab, ob es im 6ffentlichen Raum unter Menschen
geduflert wird oder nicht. [..] Dass das Urteil (iber eine Handlung insofern selbst eine Handlung
darstellen kann, macht gerade den Kern von Arendts Politikverstandnis aus.« (Eva von Redecker
[2013]: Gravitation zum Guten, S. 90f.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Verhiltnis zu Arendts Begriff der Macht, wenn diese auch nicht an sich gut ist. Macht
kann entstehen, sobald Vielheit gegeben ist; der Gewalt ist sie zunichst insofern entge-
gensetzt, als diese die Vielheit durch Gewaltmittel ersetzt und so das Zusammentreten
der Menge unnotig macht. Einen Neuanfang ermdglicht Macht nur dann, wenn sie auf
dem gemeinsamen Urteilen der Vielen griindet; dagegen bleibt ein solcher Neuanfang
aus, wenn sie aus einer Masse hervorgeht, die ein Ziel ver-korpert.

Martin Saar schreibt zu Arendts Verstindnis von Politik, diese griinde sich auf
»kommunikativer, im intersubjektiven Handeln entstehender Macht, und sie richtet

3 _ sie schafft Raum, versucht nicht, ein

sich auf die zwanglose, Raum gebende Praxis«'>
bestimmtes Ziel zu erreichen. Diese Macht ermichtigt dann zum Neuanfang: »Macht
ist, was den offentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwischen Han-
delnden und Sprechenden iiberhaupt ins Dasein ruft und am Dasein erhilt. [...] Macht
ist immer ein Machtpotential, und nicht etwas Unverinderliches, MefRbares, Verlif3li-
ches wie Kraft oder Stirke [...]. Macht [...] besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwi-
schen Menschen, wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich
wieder zerstreuen.«?* Diese Macht kann nicht gebraucht werden, um ein bestimmtes
Ziel zu erreichen, da sie nicht lenkbar, sondern immer nur als sie selbst erméglichbar
ist. Was sich in diesem Zwischenraum bildet, in dem sie entsteht, kann nicht vorherge-
sagt werden, weshalb sie sich fiir die totalitire Herrschaft als unbrauchbar erweist. Um
solcher Vereinheitlichung entgegentreten zu kénnen, muss die potentielle Macht realisiert
werden. Dieser »Vorgang selbst ist ungreifbar, weil das Machtpotential, im Unterschied
zu den Mitteln der Gewalt, die aufgespeichert werden konnen, um dann im Notfall in-
takt eingesetzt zu werden, iitberhaupt nur in dem Maf3e existiert, als es realisiert wird.
Wo Macht nicht realisiert, sondern als etwas behandelt wird, auf das man im Notfall
zuriickgreifen kann, geht sie zugrunde, und die Geschichte ist voll von Beispielen, die
zeigen, dafd kein materiell greifbarer Reichtum der Welt diesen Machtverlust auszu-
gleichen vermag.«!?5

Arendt grenzt sich in ihrer Unterscheidung von Max Webers Definition des Staates
ab, der diesen als »ein auf das Mittel der legitimen (das heif3t: als legitim angesehe-
nen) Gewaltsamkeit gestiitztes Herrschaftsverhiltnis von Menschen iiber Menschen«!2
begreife. Der Staat sei — so zitiert Arendt aus Webers Politik als Beruf — »das Monopol
legitimer physischer Gewaltsambkeit. [...] Wenn nur soziale Gebilde bestinden, denen
die Gewaltsamkeit als Mittel unbekannt wire, dann wiirde der Begriff >Staat< fortge-
fallen sein, dann wire [Anarchie] eingetreten<**’. Die »Gleichsetzung von Macht und
Gewalt« schiene ihr allerdings nur dann sinnvoll, »wenn man wie Marx den Staat als ein
Instrument der Unterdriickung in der Hand der herrschenden Klasse sieht«. Erstaun-
licherweise finde sich dieses Verstindnis jedoch auch bei »nahezu allen Autoren, die

123 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 393.

124 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.194. [Hervorhebung der Autorin.]

125 Ebenda, S.18.

126 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 36f.

127 Ebenda.
Zum Verhiltnis von Arendt und Weber siehe auch: Martin Saar [2009]: Macht und Kritik. In: ders.
etal. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frankfurt a.M. 2009, S. 575ff.

14.02.2026, 07:53:33. -

181


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Vom Schweigen des Guten

weit davon entfernt sind, den Bereich des eigentlich Politischen, den Staat mit seinen
Gesetzen und Institutionen, als blofRen Uberbau anzusehen«?8.

Arendts »Exklusivitit der Definition« hilt auch Martin Saar — zumindest in ihrer
Schirfe — fir »fragwiirdig: [...] sMacht« kann auch etwas anderes sein, aber sie ist si-
cher unter anderem das von Arendt benannte Phinomen: kollektiv handeln zu kénnen,
das Zusammengehen von individuellen Kriften in einem Vorgang, der interindividuel-
len Koordination. Aber dies, die Verstirkung, ist nur ein Fall der Macht, unterschieden
von dem der Schwichung, der in Arendts Terminologie >instrumentellc zu verstehen
ist. Dass >Macht und Gewalt [..] Gegensitze sind, verdeckt die Tatsache, dass auch
das Phinomen der >Gewalt« ein Wirken von Kriften ist, die Akteuren in einer Bezie-
hung zugeschrieben werden kénnen.«**° Auch Habermas bringt eine Kritik gegeniiber
diesem Konzept an: »Diese grundbegriffliche Einengung des Politischen auf das Prakti-
sche erlaubt leuchtende Kontrasteffekte zu der heute sichtbaren Eliminierung wesent-
lich praktischer Gehalte aus dem politischen Prozef3.« Dafiir aber entrichte Arendt den
Preis, dass sie »alle strategischen Elemente als >Gewalt« aus der Politik ausblendex, die-
se aullerdem »aus den Beziigen zu ihrer 6konomischen und gesellschaftlichen Umwelt,
in die sie iber das administrative System eingebettet ist, heraus[nehme]« und schluss-
endlich auch »Erscheinungen struktureller Gewalt nicht fassen«>° konne.

Auch bei dieser Begriffstrennung Arendts geht es meines Erachtens nicht darum, ande-
re Deutungen oder Formen auszuschlieRen, sondern eine Besonderheit hervorzuheben
und die Aufmerksamkeit auf die Méglichkeit zu richten, die in dieser Betrachtungswei-
se liegt. Denn es stimmt: Auch Gewalt kann in der Hand mehrerer Menschen liegen, die
itber diese Uber-hand dann verfiigen; dennoch ist sie »bis zu einem gewissen Grade von
Zahlen unabhingig [..], weil sie sich auf Werkzeuge verlidft. [...] [D]er Extremfall der
Gewalt [ist gegeben] in der Konstellation: Einer gegen Alle.«*3!
beider Begriffe zeigt sich fir Arendt nur, »dafd man das, was die Sprache eigentlich sagt,

Im synonymen Gebrauch

nicht mehr horen kanng; zudem entspreche ihm die »Unfihigkeit, die Wirklichkeit zu
sehen und zu erfassen, auf die die Worte urspriinglich hinweisen.« Dies zeige die Uber-
zeugung, dass solche Unterscheidungen »von bestenfalls sekundirer Bedeutung« seien,
da »es in der Politik immer nur eine entscheidende Frage gibe, die Frage: Wer herrscht

itber wen?«!32

Um den Blick auf das Phinomen der Macht freizulegen, reiche es nicht
aus, zu sagen, »dafd Macht und Gewalt nicht dasselbe sind.« Sie seien vielmehr »Gegen-
sitze: wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht vorhanden. Gewalt tritt auf den
Plan, wo Macht in Gefahr ist; iiberlafdt man sie den ihr selbst innewohnenden Geset-
zen, so ist das Endziel, ihr Ziel und Ende, das Verschwinden von Macht.« Diese Zu-
spitzung ist deshalb entscheidend, weil hierdurch gezeigt wird, dass Einseitigkeit und
Pluralitit nicht nur verschieden sind, sondern sich gegenseitig ausschlieflen: Wenn die

Einstimmigkeit der Gewalt herrscht, die sich nicht auf die vielen Stimmen einzulassen

128 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 36f.

129 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 164.
130 Jiirgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht, S. 114f.

131 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 43.

132 Ebenda, S. 44f.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

braucht, weil ihre Gewaltmittel sie zum Verstummen zu bringen imstande sind, gibt es
keine Pluralitit mehr. Wenn die vielen Stimmen aber sprechen, wenn sie die Macht von
der Strafle autheben, indem sie sich in ein Gesprach begeben, ist der Gewalt ein Ende
gesetzt. Arendt wendet sich hier konkret gegen »Hegels und Marx’ groRes Vertrauen in
die dialektische sMacht der Negations, kraft derer Gegensitze einander nicht zerstoren,
sondern bruchlos ineinander tibergehen, weil Widerspriiche die Entwicklung vorantrei-
ben und nicht lihmen«. Dies beruhe »auf einem viel ilteren philosophischen Vorurteil,
namlich dem, daf$ das Bose nichts anderes sei als die Privation des Guten und daf Gu-
tes aus Bosem entstehen konne, als sei das Bose nur die vorliufige Manifestation eines
noch verborgenen Guten. Solche traditionellen Denkwege sind gefihrlich geworden.
Sie werden von vielen geteilt [..] — aus dem einfachen Grund, weil sie Hoffnung we-
cken und Furcht vertreiben: eine triigerische Hoffnung dient dazu, begriindete Furcht
zu beruhigen.«!33 Macht und Gewalt aber seien niemals auseinander ableitbar.’>*

An dieser Stelle ist zweierlei zu betonen: Zunichst, dass die Macht immer ergreif-
bar ist und dies unabhingig von der Gewalt der Herrschenden. Macht ist auf nichts
angewiesen als auf eine Gruppe Menschen, die gemeinsam fiir etwas einzutreten bereit
sind. Sie ist — ganz im Gegensatz zu Gewalt — nicht auf Mittel angewiesen, sondern liegt
im Menschsein selbst. Die Trennung also verhindert, dass diese Moglichkeit in Verges-
senheit gerit. In diesem Sinne spricht Arendt in ihrer Sonning-Preis-Rede von der »ganz
besonderen Art, in der das dinische Volk und seine Regierung die in hochstem Maf3e
explosiven Probleme angepackt und geldst haben, die sich aus der Eroberung Europas
durch die Nazis ergaben [...]. Oft habe ich gedacht, diese auflergewdhnliche Geschichte
[...] sollte Pflichtlektiire werden in all jenen Kursen der politischen Wissenschaft, die
die Beziehung zwischen Macht und Gewalt behandeln; denn die hiufige Gleichsetzung
von Macht und Gewalt gehort zu den elementaren Fallstricken nicht nur der politi-
schen Theorie, sondern auch der aktuellen politischen Praxis. Dieser Abschnitt in ihrer
Geschichte bietet ein hdchst lehrreiches Beispiel fiir das groRe Potential an Macht, das
in der gewaltlosen Aktion und im Widerstand gegen einen Gegner mit weit itberlegenen
Gewaltmitteln liegt.«!?

Auflerdem - und das halte ich fiir noch entscheidender - liegt einzig im Phinomen
der Macht die Moglichkeit eines Zwischen, da diese nur zwischen den Menschen entsteht,
wohingegen die Gewalt auch in der einzelnen Hand nicht an Stirke verlieren wiirde.
In der Betonung dieses Zwischenraums, in dem Macht entsteht, liegt zugleich wieder
das Neue, das Ungeplante, das aller Gewalt notwendig abgeht. Diese Macht besteht nur
gerade so lange, wie sie diesen Zwischenraum erhilt und ihn nicht erstickt, um das eine
Ziel zu erreichen. Das machtvolle gemeinsame Gesprich, in dem die Einzelnen als ab-
solut Verschiedene in Erscheinung treten, bietet zugleich die Méglichkeit zu freiem und
spontanem Handeln und verwehrt sich so der Vereindeutigung, birgt aber immer auch
die Gefahr, zur Erreichung eines Ziels doch die Vielen zu verschmelzen, um sie als Ge-
waltmittel nutzen zu kénnen. Eine solche Verwandlung setzt die dann geformten, uni-

133 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 57.
134 Vgl. ebenda, S. 58.
135 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede, S. 5.

14.02.2026, 07:53:33. -

183


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Vom Schweigen des Guten

formen Menschen fortan der Gefahr aus, dass die Gewalt von solchen Herrschaftsfor-
men an sich gerissen wird, die auf eine lenkbare Masse angewiesen sind, da Macht, die
nur als zur Verfiigung stehendes Mittel aufgefasst wird, den Zwischenraum verdecken
und so zu »Machtverlust und schliefdlich Ohnmacht« fithren muss. Eine »politische Ge-
meinschaft« kann demnach nur durch ihr »jeweiliges Machtpotential« handlungsfihig
werden. Dieses Potential liegt allein in der Sprache, denn Macht bildet sich immer dort,
wo »Worte und Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte
nicht leer und Taten nicht gewalttitig stumm sind, wo Worte nicht mif8braucht werden,
um Absichten zu verschleiern, sondern gesprochen sind, um Wirklichkeiten zu enthiil-
len, und wo Taten nicht mifibraucht werden, um zu vergewaltigen und zu zerstoren,
sondern um neue Beziige zu etablieren und zu festigen, und damit neue Realititen zu
schaffen«3.

Demnach liegt das Gute nicht einfach in der Verwirklichung von Macht, in der For-
mung von Interessengruppen, die dann einer Gewalt entgegenstehen konnen. Dieser
Punkt ist interessant im Hinblick auf meine Ausfithrungen zu Ideen wie einem lin-
ken Populismus und der Vorstellung, das Politische basiere geradezu auf der Formung
eines Feindbildes. Wenn das Bose, wie Arendt es vorstellt, aus Gedankenlosigkeit, Ur-
teilslosigkeit und einem Sprechen erwichst, das nicht mehr fragt, sondern nur noch
mitmacht und Eindeutigkeit behauptet, kann das Gute — das Menschliche, das Politik
in die Welt ruft — nicht in einer ebensolchen Losigkeit bestehen, sondern muss dem ein
Denken, ein Urteilen, ein Aussprechen und Ansehen des je Einzelnen entgegensetzen.
Macht verweist auf die Méglichkeit, die im Sprechen liegt, darauf, dass ein gemeinsa-
mes Gesprach Welt schafft. Sobald diese Macht nur noch unisono schreit, vernichtet
sie die Einzelnen, treibt sie in die eine Richtung, formt sie zu einem »einzigen, durch
die Strafen sich wilzenden Leib«*?”. Erringt ein solcher Kérper den Sieg, verbleibt er
ein Korper; damit hat er zwar den Feind besiegt, aber weder Freiheit noch Menschsein
gewonnen. Sich in diesem Moment dann dieser »Verpackung entledigen [..] wie die
Schlange ihrer Haut«®®, wie es weiter oben hief3, ist dann nicht mehr moglich, da der
Sieg auf einer Vereinheitlichung beruht und nicht einfach ausgetauscht werden kann.
Aus eben diesem Grund beharrt Arendt so unermiidlich auf ihrer Unterscheidung der
Revolutionen. Um Freiheit und Neuanfang griinden zu kénnen, muss die Macht not-
wendig liickenhaft verbleiben und darf es nicht zu einer Verschmelzung kommen; die
absolute Verschiedenheit muss in ihrer Absolutheit bewahrt werden.

Diesem Gedanken mochte ich mich im Folgenden anhand der Arendt’schen Trennung
menschlicher Tatigkeiten weiter annihern: Inwiefern ist die Handlung dasjenige, das
als leerer Raum {iibrigbleibt, wenn die Fragen nach dem Arbeiten und dem Herstel-
len beantwortet sind? Was aber kann Handlung noch sein, wenn sie weder Arbeit fir
das Uberleben noch ein kunstvolles Herstellen von Dingen bedeutet? Was heift dann
noch Titig-Sein? Der Begriff der Handlung ist vor allem dadurch geliufig, dass er zur
Bezeichnung desjenigen benutzt wird, das sich — wie auch in Werken der Literatur

136 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 252.
137 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.120.
138 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 24.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

— zwischen einem Anfang und einem Ende zutrigt. Sie ist das zwischen den beiden
Punkten sich Ereignende und strebt in diesem Sinne immer ihrem eigenen Ende zu.
Dementsprechend versteht sie auch die Handlungstheorie als eine Tat, die auf einer
Absicht und nicht auf Zufall beruht. Die Handlung wird hier dadurch von allgemeinem
Titigsein unterschieden, dass sie nicht blof geschieht, sondern absichtsvoll getan, ange-
strebt und geplant wird. Als Beispiele fiir blofies Tun gelten hier Niesen oder Blinzeln,
die zwar getan werden, aber weder Wiinschen noch Absichten folgen. Demzufolge geht
jede Handlung auf einen Grund zuriick, wihrend sich das blofRe Tun unter Verweis auf
eine Ursache erkliren lisst. Diese Unterscheidung macht besonders Elisabeth Anscom-
be stark: Gibt es eine Handlungsursache, steht diese in unmittelbarem, absichtslosem
Zusammenhang mit ihrer Wirkung und erklirt diese folglich kausal. Sprechen wir da-
gegen von einem Handlungsgrund, beschreiben wir damit ein teleologisches Moment.
In ihrer Schrift Absicht geht sie der Frage nach, was »Handlungen, die absichtlich sind,
von solchen, die es nicht sind, [unterscheidet]«. Ihre Annahme ist, dass der Unterschied
in der »Anwendung der Frage sWarum?« liegen muss. Handele es sich um Griinde und
nicht um Ursachen, seien sie auf dieses Warum »in einem bestimmten Sinne zugelas-
sen [...]; der Sinn ist natiirlich derjenige, in dem die Antwort, wenn sie bejahend ausfillt,
einen Grund zum Handeln angibt.«*** Donald Davidson hingegen geht davon aus, dass
Griinde nur als bestimmte Fille von Ursachen zu verstehen seien. In Handlung und Er-
eignis heifdt es, dass »der gewohnliche Begriff der Kausalitit, der in den Erliuterungen
nichtpsychologischer Dinge von Seiten der Wissenschaft oder des gesunden Menschen-
verstands eine Rolle spielt, auch fiir das Verstindnis dessen wesentlich ist, was es heif3t,
aus einem Grund zu handeln, beim Handeln eine bestimmte Absicht zu haben, eine
handelnde Person zu sein, dem bestmdglichen eigenen Urteil zuwiderzuhandeln oder
frei zu handeln. Kausalitit ist der Mortel des Universums. Es ist der Kausalititsbegriff,
der unser Weltbild zusammenhilt, ein Bild, das sich andernfalls in ein Diptychon des
Geistigen und des Korperlichen zerspalten wiirde.«'*° Anscombes Unterscheidung hal-
te ich vor allem wegen der Richtung der Frage fiir wichtig: Nach einer Ursache wird
immer nur in Bezug auf die Wirkung gefragt, sie ist also immer untergeordnet. Uber
einen Grund l4sst sich hingegen schon vor der eigentlichen Handlung sprechen, da eine
Absicht als Absicht nicht von ihren Folgen abhingig ist.

Trotz dieses Unterschieds wird die Handlung selbst in beiden Fillen durch ihre Ab-
sicht definiert und gerade so von allem anderen Tun geschieden. Auch wenn im Alltig-
lichen die Rede einmal auf die Handlung eines Menschen kommt, wird diese immer
als etwas Zweckhaftes begriffen — denn wir tun etwas und sind dann erst gewillt es als
Tatigkeit zu benennen, wenn es zu efwas gut ist, wenn es etwas anstrebt. Dies zeigt sich
auch in der rechtlichen Trennung zwischen Fahrlissigkeit und Vorsatz: Die Handlung
setzt etwas vor, sie zielt auf etwas ab. Wenn iiber das Handeln gesprochen wird, ist
es als Begreifbares und Beschrinktes gedacht, werden entweder Handlungsmuster be-
schrieben oder vorgeschlagen; im Falle einer ethischen Handlungstheorie geht es sogar
darum, ein richtiges Handeln festzulegen und fiir geboten zu erkliren. Hier zeigt sich

139 G.E.M. Anscombe [1957]: Absicht. Ubers./hg.v. John M. Connolly/Thomas Keuter. Freiburg/
Miinchen 1986, S. 16.
140 Donald Davidson [1963]: Handlung und Ereignis. Frankfurt a.M. 20154, S. 7.

14.02.2026, 07:53:33. -

185


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Vom Schweigen des Guten

bereits die Gefahr: Einer Handlung eine Absicht zugrunde zu legen, scheint zunichst
Freiheit zu verheifden, insofern hierbei von der Vorstellung eines freien Willens ausge-
gangen wird — mein Handeln folgt aus meinem Wollen. Wenn sich die Handlung aber
an Mustern oder Geboten orientiert, kann sie frei gerade nicht mehr sein — der Ansatz
einer Zweck-Mittel-Beziehung hebt die Moglichkeit der Freiheit gerade auf. Aus diesem
Grunde bemiiht sich Arendt bei ihrer Anniherung an diesen Begriff, ihn aus aller Mus-
terhaftigkeit hervorzuholen und die Freiheit zu betonen, die nur im Handeln méglich
ist — sie geht hier wie in den meisten ihrer Versuche ganz neue Wege, die sich nicht
einfachhin in eine Geschichte eingliedern lassen, sondern vielmehr je eine eigene Er-
zihlung beginnen. Wichtig im Verstindnis der Handlung ist fiir sie demzufolge nicht,
dass diese absichtlich erfolgt, sondern gerade, dass sie nicht blofies Mittel zum Zweck
ist. Arendts Verstindnis der Handlung zeichnet diese gerade als dasjenige Tun unter
allem Titigsein aus, das kein Ziel, kein Ende hat. Handeln ist das nicht zweckhafte, son-
dern offene Tun, das Raum fir die Freiheit schafft — eine Freiheit aber, die eben nicht
in der Moglichkeit liegt, selbst bestimmte Ziele zu erreichen, sondern »gleichbedeu-
tend [ist] mit dem Einen-Anfang-Setzen-und-etwas-Beginnen<**'. Handeln bedeutet
fiir Arendt Freiheit und kann so niemals als Ziel gesetzt werden, weil sie kein Zustand
ist, der hergestellt werden konnte; der politische Handlungs-Raum besteht immer nur
gerade so lange, wie die Handlung andauert. Arendts berithmter Ausspruch »Der Sinn

142

von Politik ist Freiheit«** ist in dieser Weise zu verstehen: Politik heif3t Frei-Sein, ihr

Sinn ist die Freiheit - sie ist Anfang, nicht Ziel.

In der Vita activa stellt Arendt den Begriff der Handlung zunichst durch eine negative
Betrachtung heraus - sie beschreibt, was Handlung nicht ist, indem sie dieser zwei an-
dere Arten des Titigseins entgegenstellt: das Arbeiten und das Herstellen. Eine Tren-
nung zwischen zweckorientiertem Titigsein und einem freien, von Notwendigkeiten
unabhingigem Tun kannten schon die Griechen.*® Aristoteles unterschied zwischen
solchen Titigkeiten, die der »Erhaltung dienten« oder »auf Erwerb gerichtet« waren und

»Lebensweisen der Freiheit«!**: »Im Sinne der Griechen konnten weder Arbeiten noch

141 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 49.

142 Ebenda, S. 28.

143 Ineinem Gesprich sagt Arendt, ihr Ausgehen von Unterscheidungen habe Aristotelische Wurzeln:
»lch beginne immer alles—ich will nicht allzu genau wissen, was ich tue —, ich beginne also immer
alles, indem ich sage: A und B sind nicht dasselbe. Und dies kommt natiirlich direkt von Aristote-
les.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.114.)

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

Gleichzeitig habe es aber fiir Aristoteles auch eine grundlegende Gemeinsamkeit zwischen Han-
deln und Herstellen gegeben: »So wie der Dichter seine Gedichte liebt, liebt der Wohltéter das Re-
sultat seiner Wohltat, als z.B. das Leben, das er gerettet hat, und Aristoteles erinnert ausdriicklich,
dafd die Dichter, denen er die Wohltater vergleicht, ja bekanntlich ihre Gedichte genau so leiden-
schaftlich lieben wie eine Mutter die Kinder, die sie geboren hat. Dies Beispiel, zumal in den zu
seinen Erorterungen herangezogenen lllustrationen, zeigt deutlich, wie sehr hier die Vorstellung
vom Handeln von den Erfahrungen beeinflusst ist, die dem Herstellen eigentimlich sind, und
wie selbstverstiandlich es daher scheint, daf} der Handelnde sich zum Resultat seines Handelns
verhalten wird wie der Herstellende zum Werk seiner Hiande. Dies ist umso auffallender und be-
zeichnender, als ja gerade Aristoteles an anderer Stelle so nachdricklich auf einer Unterscheidung

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Herstellen itberhaupt einen Plog bilden, das heifdt eine Lebensweise, die eines freien
Mannes wiitrdig ist und in der sich Freiheit manifestiert; da sie dazu dienten, das Not-
wendige herbeizuschaffen und das Nittzliche zu produzieren, waren sie unfrei, nimlich
gezwungen von den Noten und Wiinschen der Menschen.«** Diese Arbeiten unterla-
gen einem »doppelten Zwang, [...] dem Gezwungenwerden durch das Leben selbst und
durch die Befehle des Herrn«*® und wurden den Unfreien der Gesellschaft aufgebiir-
det: den Frauen, Sklaven und Kindern. Dies ermdglichte es den freien Minnern, sich
den gesellschaftlichen Fragen zuzuwenden und gemiR dieser Definition als freie Men-
schen zu leben: »Da die Menschen der Notdurft des Lebens unterworfen sind, konnen
sie nur frei werden, indem sie andere unterwerfen und mit Gewalt zwingen, die Not-

147 Denn nur im Handeln ohne Zwecke und ohne

durft des Lebens fiir sie zu tragen.«
Angst um das alltigliche Uberleben konnte ein Mensch diesem Verstindnis nach frei
sein.

Von solchem unfreien Tun ist also eines zu scheiden, das keinen Zweck verfolgt.
Aristoteles teilt das nicht-niitzliche Titigsein noch einmal ein, in »das Leben, das im
Genuf} und Verzehr des korperlich Schénen dahingeht; das Leben, das innerhalb der
Polis schone Taten erzeugt; und das Leben des Philosophen, der durch Erforschen und
Schauen dessen, was nie vergeht, sich in einem Bereich immerwihrender Schonheit
aufhilt«4®

sind ihm die Erscheinungen der Welt nichts mehr als Schattenbilder; es war weiter oben

. Fiir Platon ist nur das Fragen nach dem Ewigen wirklich wertvoll und so

bereits davon die Rede. Arendt schreibt zu Platons Gleichnis, es berichte davon, »wie der
Philosoph sich von den Ketten befreien muf, die ihn an seine Mitmenschen fesseln, um
dann in vollkommener Vereinzelung die Hohle zu verlassen, von seinen Mitmenschen
weder begleitet noch gefolgt«*°. Das Denken und Erkennen der Wahrheit ist hier also
eine Abwendung von der blofien Erscheinungswelt wie auch den anderen Menschen.
In der Folge wendet sich Aristoteles sowohl gegen die Vorstellung der einsamen
Schau als auch einer Ideenwelt, siedelt er das hochste Gut doch in der Politik an; diese
sei diejenige »Disziplin [...], die am meisten leitet und anordnet. [...] Da nun die Politik
sich die tbrigen praktischen Wissenschaften zunutze macht und aulerdem Gesetze
dariiber erlisst, was man tun und was man unterlassen soll, wird ihr Ziel das der ande-
ren Kenntnisse mit umfassen, sodass dieses das Gut fiir den Menschen (to anthropinon
agathon) sein wird. Denn auch wenn das Ziel dasselbe fiir den Einzelnen und den Staat

zwischen Handeln und Herstellen — [prattein] und [poiein] — besteht.« (Hannah Arendt [1958]:
Vita activa, S. 245f.)

145 Ebenda, S. 23.
Thomas Gutschker bezieht sich auf eine Stelle in der Vita activa — »Handeln allein ist das aus-
schlieiliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch Gott sind des Handelns fahig, und nur das
handeln kann als Tatigkeit iberhaupt nicht zum Zuge kommen, ohne die stindige Anwesenheit
einer Mitwelt« (Ebenda, S. 33f.) —und schreibt, es handele sich hier vermutlich um die »Paraphra-
se« einer Stelle aus Aristoteles’ Politik (1.1, 1253a26-29), an der es heifle, »wer der politischen Ge-
meinschaft, d.h. ihrer Autarkie, nicht bediirfe [..], sei entweder ein Tier oder ein Gott«. (Thomas
Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.155.)

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

147 Ebenda, S.101.

148 Ebenda, S. 23.

149 Ebenda, S.31.

14.02.2026, 07:53:33. -

187


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Vom Schweigen des Guten

ist, scheint gréfer und vollkommener doch das Gut des Staates, was das Erreichen

ebenso wie das Bewahren betrifft.«'5°

Innerhalb dieser Lebensweise in der Polis gelten
Aristoteles »die lebendige Tat und das gesprochene Wort« als die gréf8ten menschlichen
Fihigkeiten. Dies seien Titigkeiten, »die keinen Zweck verfolgen [...] und kein Endre-
sultat auferhalb ihrer selbst hinterlassen [..], deren volle Bedeutung sich vielmehr im
Vollzug selbst erschépft.«*>*

Diese Ergebnislosigkeit sei deshalb so grundlegend, weil sich durch eine Zielset-
zung auch immer der Mensch selbst verdndere, er sich selbst zum Mittel mache, dies
Ziel zu erreichen: »Wie sehr sie [sc. die Griechen] sich der Folgen einer Gesinnung be-
wufdt waren, die in Homo faber die hochste Moglichkeit des Menschen ansetzt, 143t
sich vielleicht am besten an Platos berithmtem Streit mit Protagoras exemplifizieren,
der die anscheinend selbstverstindliche Feststellung gemacht hatte, daf’ »der Mensch
das Maf} aller Gebrauchsdinge (xpripota) ist, derer, die sind, und derer, die nicht sindx.
Denn Protagoras hat offenbar niemals gesagt, dafl der Mensch das Maf3 aller Dinge
schlechthin sei, wie die Uberlieferung und die Standardiibersetzungen es ihm unter-
schieben. Aber — und dies, scheint mir, ist der entscheidende Punkt — Plato hat, obwohl
Protagoras nur von Gebrauchsdingen spricht, die sich ja selbstverstindlich in ihrem
Vorhanden- oder Nicht-Vorhandensein nach den sie brauchenden Menschen richten,
sofort gesehen, daf dies auf Grund der Eigentiimlichkeiten menschlicher Bediirfnisse
dazu fithren muf3, dafd nun der Mensch in der Tat das Maf aller Dinge wird. Denn wenn
man vom Menschen als dem Mafd der Gebrauchsdinge spricht, so meint man ja den
Menschen, der braucht, benutzt und als Mittel verwendet, und nicht den Menschen,
insofern er spricht und handelt und denkt; macht man ihn zum Maf} der Gebrauchs-
dinge, so wird er sich schwerlich davon abhalten lassen, alle Dinge fiir seinen Gebrauch
zu reklamieren, das heifit, alles als ein Mittel fiir einen moglichen Zweck zu betrachten,
in jedem Baum schon das Holz zu sehen, und sich so zum Mafstab nicht nur der Din-
ge zu machen, deren Sein oder Nichtsein in der Tat von ihm anhingen, sondern von

152

allem Vorhandenen tiberhaupt.«>* Sich ein Ziel setzen muss immer auch heiflen: Die

Offenheit der Frage beenden, der Antwort zuarbeiten, die Gegenwart zum Mittel nehmen.

Dieses Verstindnis der Handlung entspricht dem Arendt’schen vollkommen; allerdings
geht Arendt davon aus, dass sowohl Platon als auch Aristoteles letztlich die Vita con-
templativa der Vita activa vorziehen. So sieht Arendt den Ursprung der Vorstellung,
»die Kontemplation« besif3e einen »auflerordentlichen Vorrang [...] vor Titigkeiten aller
Art, auch der politischen des Handelns« bei den Griechen: Bereits bei Platon werde »die

150 Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Ubers. und hg.v. Ursula Wolf. Hamburg 2006,
S. 44f.1094a.

151 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 261.
Grit StraRenberger betont, dass Arendt »in Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Hervorbringen
(poiesis) und Tun (praxis) [...] vor allem die Ausbildung eines nicht-herrschaftlichen Politikbegriffs«
erkenne: »Im Gegensatz zum instrumentellen Charakter des Herstellens, das auf ein vorher festge-
legtes Ziel hin einen Realisierungsprozess ins Werk setzt, an dessen Ende eben ein Produkt steht,
das als Entwurf den Herstellungsprozess leitete, geht politische Praxis bei Aristoteles im Tun und
Handeln selbst auf.« (Grit Strafenberger: Hannah Arendt zur Einfiihrung. Hamburg 2015, S. 60.)

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 187f.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

utopische Ordnung der Polis von der iiberlegenen Einsicht der Philosophen geleitet;
ebenso sei »Aristoteles’ Aufzihlung der freien Lebensweisen deutlich geleitet von dem
Ideal der Kontemplation«'>3. Beide sihen »das dialogische Denken nur fiir den Weg
an [...], auf dem Seele und Geist sich fiir das Anschauen einer Wahrheit vorbereiteten,
die selbst jenseits alles denkenden Sprechens oder sprechenden Denkens liegt und da-
her auch in Worten nicht mehr gefallt werden kann. Worte sind, wie Plato meint, zu
sschwachc« fiir das Wahre, das daher itberhaupt in der Rede nicht gefait werden kann,
und Aristoteles bestimmte das hochste Vermdgen der Menschen, den vofs, als eine Fi-
higkeit, der sich das zeigt, >von dem es einen Adyog nicht gibt«.«'>* Arendt iibersetzt
>16gos« als »redendes Argumentierenc, snousc« als »Fahigkeit der Kontemplation, die ge-
rade dadurch ausgezeichnet ist, daf ihr kein Reden oder Sprechen entspricht«*>>. Beide
seien »bei allen anderen tiefgreifenden Unterschieden« darin einig, »daf? das Ende und
Ziel allen Philosophierens [...] in einem Zustand der Sprachlosigkeit, einer Anschauung,
die sich in Worten nicht mitteilen 1it, bestehen soll«'5®.

Arendt teilt mit beiden eine grundsitzliche Skepsis gegeniiber einem Sprechen, das
in seiner Benennung verallgemeinert, was nicht allgemein zu fassen ist. Wahrend die
Griechen die grofRen Fragen als Konsequenz aber aus dem politischen Leben heraus-
16sen wollen, sieht Arendt die einzige Moglichkeit, um dem Einzelnen und Echten ni-
herzukommen, einzig zwischen den Menschen, einzig im Sprechen selbst, das sich —
sprechend — aus seinen eigenen Beschrinkungen befreien und ermichtigen muss. Folg-
lich entwickelt Arendt ihren eigenen Handlungsbegriff in Abgrenzung zu diesem grie-
chischen Verstindnis und beendet ihre Einleitung der Vita activa mit den folgenden
Worten: »Wenn [..] meine Aneignung des Begriffs der Vita activa in offenkundigem
Widerspruch zur Tradition steht, so nicht, weil ich die Giiltigkeit der Erfahrungen, die
zu der Unterscheidung zwischen einer Vita activa und einer Vita contemplativa fithr-
ten, bezweifle; woran ich zweifle, ist vielmehr lediglich die hierarchische Ordnung, die
dieser Unterscheidung von Anfang an anhaftete. Das heifst nicht, daf ich den tiberlie-
ferten Begriff von Wahrheit als etwas, was dem Menschen wesentlich immer gegeben
ist [...] bestreiten oder auch nur zur Diskussion stellen méchte, oder dafd ich mich dem
neuzeitlichen, pragmatischen Wahrheitsbegriffe, demzufolge der Mensch nur wissen
kann, was von Menschen gemacht ist oder im Prinzip auch von ihnen gemacht werden
kann, etwa verpflichtet fithlte. Mein Einwand gegen die Tradition besteht wesentlich
darin, daf durch das in der tberlieferten Hierarchie der Kontemplation zuerkannte
Primat die Gliederungen und Unterschiede innerhalb der Vita activa verwischt oder

nicht beachtet worden sind«*>7.

Zuriick zu Arendts Unterscheidung: Gleich sind sich Arbeiten und Herstellen darin, dass
sie einem Zweck dienen; sie haben ein klares Ende und Ziel, auf das sie hinauslaufen,
nimlich den hergestellten oder erarbeiteten Gegenstand. Unterscheiden aber tun sie sich

153 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 24.
154 Ebenda, S. 370.

155 Ebenda, S.37.

156 Ebenda, S.385.

157 Ebenda, S. 26f.

14.02.2026, 07:53:33. -

189


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Vom Schweigen des Guten

grundlegend durch das, was sie hervorbringen'>®: Das Arbeiten ist fiir das Uberleben
der Menschen zustindig. Hierunter fallen all solche Tatigkeiten, die das Sorgen um den
Korper und seine Umgebung betreffen, so zum Beispiel die Beschaffung von Nahrung
und Bekleidung. Hervorbringen tut die Arbeit demnach Lebens-Mittel im weitesten
Sinne, die zum direkten Verzehr oder sonstigen Gebrauch dienen und sich also stin-
dig im »Kreislauf von Produktion und Konsumption«'>® befinden. Sie stehen darin in
absolutem Gegensatz zu den Friichten des Herstellens: Dieses umfasst in Arendts Ter-
minologie die Erschaffung von Gebiuden, Denkmailern und Kunstwerken. Herstellen
meint in diesem Sinne das zweckvolle Hervorbringen von etwas, das als solches Bestand
hat. Die Haltbarkeit dieser Gegenstinde »verleiht der Welt als Gebilde von Menschen-
hand die Dauerhaftigkeit und Bestindigkeit, ohne die sich das sterblich-unbestindige
Wesen der Menschen auf der Erde nicht einzurichten wiifite; sie sind die eigentlich
menschliche Heimat des Menschen.«®° Die Produkte des Herstellens sind zwar mit
der gemeinsamen Welt der Menschen verbunden, da sie oftmals fiir diese hergestellt
wurden und zum Bestehen der Welt beitragen sollen; trotzdem kann das Herstellen von
einzelnen Menschen vollzogen werden, sodass es nicht auf die Pluralitit der Menschen
angewiesen ist. Wihrend das Arbeiten dem biologischen Prozess des Korpers entspricht
und also in keiner Weise iiber die Natur hinauskommt, zeigt sich im Herstellen nach
Arendt das Widernatiirliche des Menschen, der ansonsten in erheblichem MafSe von der
Natur abhingig ist. Das Herstellen produziert eine kiinstliche Welt von Dingen, die der
Natur widerstehen und ein Leben iiberdauern kénnen. So steht das Herstellen in be-
sonderer Weise im Gegensatz zum Handeln, weil jenes der Welt ihre Bestindigkeit gibt,
dieses aber gerade das Unbestindige und Momenthafte darstellt. Nach Arendt haben
die Menschen ein gleichzeitiges Bediirfnis nach Bestindigkeit wie auch nach Verin-
derung; so kommt den hergestellten Dingen die Aufgabe zu, »menschliches Leben zu
stabilisieren, und ihre Objektivitit liegt darin, daf sie der reifenden Verinderung des
natiirlichen Lebens [...] eine menschliche Selbigkeit darbieten, eine Identitit, die sich

158 »Dafd die klassische Antike den Unterschied zwischen Arbeiten und Herstellen ignoriert hat,
scheint Arendt »nicht iiberraschend«, da die »eigentlich politischen Unterscheidungen zwischen
privat und 6ffentlich, zwischen dem Haushaltsbezirk und dem 6ffentlichen Bereich, den Sklaven,
die Haushaltsinsassen waren, und ihrem Herrn, der sich frei auf der Agora bewegte, zwischen Ta-
tigkeiten, die im Verborgenen geiibt, und solchen, die wert waren, gesehen, gehért und erinnert
zu werden, [..] alle sonstigen Unterschiede [(berschattete]«. (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,
S.102.)

159  Maike Weifdpflug/Jiirgen Forster [2011]: The Human Condition/Vita Activa oder Vom titigen Leben. In:
Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wir-
kung. Stuttgart 2011, S. 65. (Im Folgenden zitiert als: Maike Weifspflug/Jiirgen Forster: The Human
Condition.)

160 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.161.

»Das Herstellen erzeugt einen dauerhaften Lebensraum und eine Umwelt, vermittels deren sich
die Menschen die Erde bewohnbar machen. Alles menschliche Leben entfaltet sich in einem sol-
chen Lebensraum und einer solchen Umwelt. Ohne eine Welt mehr oder minder bestindiger
Gegenstiande, Gebdude, Artefakte und Strukturen, die die blofie Lebensspanne eines einzelnen
Sterblichen tiberdauern, wiirde das menschliche Leben den Schatten in Platons Hohlengleichnis
dhneln. Es wirde kommen und gehen, ohne irgendeine Spur zu hinterlassen.« (Seyla Benhabib
[1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 212.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

daraus herleitet, daf der gleiche Stuhl und der gleiche Tisch den jeden Tag verinderten
Menschen mit gleichbleibender Vertrautheit entgegenstehen«'®!,

So liegt der mafRgebliche Unterschied in der Bestindigkeit ihrer Produkte: Die Ar-
beit bringt Dinge zum Vorschein, die nach kurzem Aufenthalt in der Welt in den »Schof’
der Natur«*? zuriickkehren, »die sie hervorgebracht hat, sei es, dafy der Prozess des
menschlichen Lebewesens sie verzehrt hat oder daf sie ohne dieses Zwischenstadium
in das Wesen und Verwesen der Natur zuriickfallen. In der ihnen vom Menschen verlie-
henen Gestalt, durch die sie in der vom Menschen hergestellten Dingwelt fiir einen kur-
zen Moment erscheinen, als gehorten auch sie dazu, verschwinden sie schneller als ein
anderes Ding.«'®3 Skulpturen aber, die ein Beispiel fiir das Produkt eines Herstellungs-
prozesses darstellen, werden gerade auch wegen ihrer Bestindigkeit hervorgebracht,
um kommenden Generationen Geschichten weiterzutragen. Die Arbeit dient den >pri-
vaten< Menschen, das Herstellen der >Welt«. »Was die Verbrauchsgiiter fiir das Leben
des Menschen bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstinde fiir seine Welt.«'%* Und
spiter: »Das Werk unserer Hinde, und nicht die Arbeit unseres Kérpers, Homo faber,
der vorgegebenes Material bearbeitet zum Zwecke der Herstellung, und nicht des Ani-
mal laborans, das sich korperlich mit dem Material seiner Arbeit >vermischt« und ihr
Resultat sich einverleibt, verfertigt die schier endlose Vielfalt von Dingen, deren Ge-
samtsumme sich zu der vom Menschen erbauten Welt zusammenfiigt.«®® Trotz dieses
Unterschiedes gehoren beide Tdtigkeiten dadurch zusammen, dass sie in ihrem Wesen
unfrei sind; beide verfolgen sie einen klaren Zweck, nimlich den je herzustellenden oder
zu erarbeitenden Gegenstand. Beide also sind auf ihre Weise berechenbar und scheinen
soverlockend ungefihrlich. In diesem Sinne spricht Arendt davon, »wie schwerwiegend
und scheinbar unlésbar die Problematik des Handelns« sei, mit dem es sich nicht in
dieser Weise verhilt: »[W]ie grof [ist] daher die Versuchung, die ihm eigenen Risiken
und Gefahren dadurch zu beseitigen, da3 man das allzu zerbrechliche Bezugsgewe-
be, in dem die Angelegenheiten der Menschen untereinander sich verstricken, durch
die so viel verlafilicheren und solideren Titigkeiten, mit denen wir der Natur entge-
gentreten und die Welt der Dinge errichten, stittzt und verstirke, bis es zerreifdt.«'%°
Menschliches aber ist gerade dort nicht zu finden, sondern nur in der gefihrlichen
Unberechenbarkeit des Handelns. Diese verlisslichen Titigkeiten bringen im hier dar-
gestellten Sinn die Gefahr mit sich, durch ihre Allgemeinheit dasjenige zu verdecken,
das den Menschen zum Menschen macht: seine absolute Verschiedenheit. Demnach
handelt es sich bei der Frage nach dem Guten immer auch um eine Suche nach der
menschlichen Handlung, einem Tun, das die Menschen in ihrer Freiheit zeigt, das dem
Verlisslichen seine Verlassenheit vor Augen fithrt.

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.162.
162 Ebenda, S.115.

163 Ebenda.

164 Ebenda, S.112.

165 Ebenda, S.161.

166 Ebenda, S.293.

14.02.2026, 07:53:33. -

191


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Vom Schweigen des Guten

Einzig in der ziellosen Handlung kénnen die Menschen als sie selbst und so als zwei-
same Einsame erscheinen, denn das Handeln ist die einzige Titigkeit, die sich direkt
zwischen den Menschen vollzieht. Im Gegensatz zum Arbeiten und Herstellen, die in
keinem Bezug zu den Menschen stehen, ist das Handeln auf die Pluralitit der Men-
schen angewiesen: »Das Handeln bedarf einer Pluralitit, in der zwar alle dasselbe sind,
nimlich Menschen, aber dies auf die merkwiirdige Art und Weise, dafl keiner dieser
Menschen je einem anderen gleicht, der einmal gelebt hat oder lebt oder leben wird.«*¢7
Dass die Menschen solche Wesen sind, die nur in der Gemeinschaft wirklich sind, die
erst in der Gemeinschaft zu Jemanden werden, klingt zunichst nach einer blofien Wie-
derholung der hergebrachten Vorstellung: dass der Mensch allein nicht sein konne, dass
er wesentlich als ein >zoon politikon« zu begreifen sei. Der Gedanke muss aber in aller
Drastik verstanden werden: Der Mensch ist nur dann Mensch, wenn er mit Anderen zu-
sammen ist, wenn er mit ihnen spricht. Dies aber sei, so Arendt — ganz entgegen dem
Glauben der Philosophie —, alles andere als natiirlich; aus eben diesem Missverstindnis
heraus kénne diese »niemals auch nur den Ort finden, an dem Politik entsteht«. Der
philosophische Glaube, dass es »im Menschen etwas Politisches gibe, das zu seiner Es-
senz gehore, fithrt also notwendig in die Irre. »Dies gerade stimmt nicht; der Mensch
ist a-politisch: Politik entsteht im Zwischen-den-Menschen.«'%® Innerhalb solcher Ge-
spriche in Pluralitit kann der Mensch ein »Wer-er-ist«!®® sein, ein Unvergleichbarer,
denn unvergleichbar ist er in seinem Sprechen, seinen offengelegten Gedanken. Insofern
ist jede Handlung auf die Sprache angewiesen; nur im Ausspruch zeigen wir uns als
wir selbst, geben wir uns den Anderen zu erkennen: und in dieser Griindung erst wird
die Politik gegriindet, um dann zu bestehen, solange wir handeln - sie ist nicht immer
schon natiirlich verfigbar.

167 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.17.

168 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik?, S.11.
In der Vita activa schreibt Arendt, das bloRe Zusammenleben der Menschen sei fiir Platon und
Aristoteles gerade die Eigenschaft des Menschen, die ihn nicht ausmache; zwar hitten beide »ge-
wufdt, dafd der Mensch nicht auRerhalb der Menschengesellschaft leben kann, aber dies gerade
galt ihnen nicht als eine spezifisch menschliche Eigentimlichkeit, sondern im Gegenteil als et-
was, was menschliches und tierisches Leben miteinander gemein haben und was daher unter kei-
nen Umstidnden zu den eigentiimlichen Grundbedingungen des Menschlichen gerechnet werden
kann. Das natrliche, gesellschaftliche Zusammenleben des Menschengeschlechts galt als eine
dem Menschen durch die Notwendigkeiten seines biologischen Lebendigseins auferlegte Begren-
zung, gerade weil diese Notwendigkeiten ja offenbar fiir das menschliche Leben die gleichen sind
wie flir andere Formen organischen Lebens.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 35)
Ausgezeichnet aber werde er durch das politische Zusammenleben, das keineswegs eine Selbst-
verstandlichkeit sei, wie es die gewohnliche Auslegung oftmals darstelle. Dieses Verstindnis des
Aristotelischen Begriffs beruhe allerdings auf einem »postklassischen MifRverstandnis«: »Aristo-
teles, fiir den das Wort»>politikon<durchaus ein Adjektiv der Polis-Organisation und nicht eine be-
liebige Bezeichnung fiir menschliches Zusammenleben tiberhaupt war, meinte keineswegs, dafy
alle Menschen politisch seien oder daf? es Politik, ndmlich eine Polis, iiberall gdbe, wo Menschen
lebten. [..] Was er meinte, war lediglich, daf$ es eine Eigentiimlichkeit des Menschen ist, dafS erin
einer Polis leben kann und dafd diese Polis-Organisation die hochste Form menschlichen Zusam-
menlebens darstellt«. (Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S.37.)

169 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Zunichst zeigt sich die Handlung als auf die Sprache angewiesen, insofern sie sich
erst durch das gesprochene Wort in einen Bedeutungszusammenhang einfiigt. Solches
einfiigendes Sprechen aber soll die Handlung nicht erkliren, vielmehr zeigt es die Ti-
tige, es zeigt, dass sie es ist, die handelt. Gleichzeitig beruft diese sich im Sprechen auf
andere Taten: Der Mensch, der in der Geschichte und den Geschichten steht, fiigt diesen
im Sprechen immer zugleich etwas hinzu, denkt sie weiter, denkt so gleichzeitig das
absolut Neue und doch in einem Zusammenhang mit den anderen Gedanken - sowohl
alten als auch gegenwirtigen. »Erst durch das gesprochene Wort fiigt sich die Tat in
einen Bedeutungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa
die ist, zu erkliren, was getan wurde, sondern das Wort vielmehr den Titer identifiziert
und verkiindet, dafd er es ist, der handelt, nimlich jemand, der sich auf andere Taten
und Entschliisse berufen kann und sagen, was er weiterhin zu tun beabsichtigt.«'7°
Einzig das »Gesehen- und Gehértwerden«!”! kann die Existenz einer Handlung bezeu-
gen, da sie, im Gegensatz zum Herstellen und Arbeiten, keine Produkte hervorbringt:
Die Handlung lisst sich niemals festsetzen. Das gemeinsame Gesprich verfolgt also
niemals einen Nutzen und darf so nicht der Informationsweitergabe oder Vermittlung
dienen; solches Sprechen nennt Arendt blofies Gerede: »Wenn Sprechen >Mittel zum
Zweck<« wird, ist es in der Tat >bloRes Geredes, weil es iiberhaupt iitber nichts mehr Auf-
schluf? gibt, also dem eigentlichen Sinn des Sprechens geradezu zuwiderliuft.«!”* Auf-
schluss bedeutet nicht Einordnung im Sinne eines begrifflichen Erkennens, sondern
ein AufschliefSen und Erscheinen von Einzelheit. Und diese bedarf eines Wesens, das
durch seine eigene absolute Verschiedenheit fihig ist, diese zu denken. Es geht dar-
um, eine Frage aus verschiedenen Blickpunkten zu betrachten, die Sache selbst und
die Sprechenden so in gewissem Sinne aufzuschlieRen, immer anders nach einer Sa-
che zu fragen und so gemeinsam zu sprechen: Folglich geht es nicht darum, gegen-
oder fireinander zu antworten, sondern miteinander zu fragen. Solange sich mein T4-
tigsein auf Nicht-Menschliches bezieht, bin auch ich selbst im Grunde nicht mehr als
ein Ding: eine Kraft, ein Wirkendes.

In diesem Sinne ist das Verhiltnis zwischen Urteil und Handlung noch einmal ver-
deutlicht, auf das ich zu Anfang hingewiesen habe: Die Handlung ist nur Handlung,
wenn sie auf einem gemeinsamen Urteilen beruht, einem Gesprich, das von verschie-
denen Standpunkten aus die eine Sache betrachtet, das erst im Zwischenraum der Spre-
chenden die Sache als sie selbst neu entdeckt und so einen Blick auf sie wirft, der des
»Augenblickes reines Bleiben« ertragen kann, der im »Zuwurf eines Augenblicks« auf
dessen »Ankunft«'”> wartet. Wenn nun das Urteil eine Titigkeit ist, die auf der erwei-
terten Denkungsart beruht, also auf jenem Sich-in-andere-Hineinversetzen-und-von-
deren-Standpunkt-aus-Denken, dann muss die Handlung noch in anderer Weise auf
der Sprache — namlich auf einer Art Verstindigung mit Anderen — beruhen, auf einer

170 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 218.

171 Ebenda, S. 73.

172 Ebenda, S. 221.

173 Hannah Arendt [1951]: Ohne Titel. In: dies.: Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte. Miinchen/Berlin
2015, S. 49f.

14.02.2026, 07:53:33. -

193


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Vom Schweigen des Guten

Art von Kommunikation. Und diese Kommunikation ist es, die Arendt das Wesen des
Menschseins nennt, dieses besteht darin: »anderen in der Welt zu erscheinen, von ih-
nen wahrgenommen zu werden, sich mit ihnen zu verstindigen«'74. In der Welt als ich
selbst zu erscheinen, heifdt also, mich auszusprechen und mich dadurch als ich selbst zu
zeigen — meinen daimon erscheinen zu lassen, wie es oben hieR. Dementsprechend ist
kein Handeln denkbar, das sich ohne Worte vollzoge: »Gibe es [...] wirklich ein prinzipi-
ell wortloses Handeln, so wire es, als hitten die aus ihm resultierenden Taten auch das
Subjekt des Handelns, den Handelnden selbst, verloren; nicht handelnde Menschen,
sondern Roboter wiirden vollziehen, was fiir Menschen grundsitzlich unverstindlich
bleiben miisste. [...] Wortloses Handeln gibt es strenggenommen iitberhaupt nicht, weil
es ein Handeln ohne Handelnden wire.«!”> Die Pluralitit als solche — so ist bei Seyla

176 Wenn die Menschen in dieser

Benhabib zu lesen — driickt sich im Sprechen selbst aus.
Weise als sie selbst erscheinen, machen sie einen neuen Anfang, ein neues Denken und
Verstehen insofern méglich, als sie eine Weise sich auszusprechen in die Welt bringen,
die es vorher noch nie gegeben haben kann, weil es sie selbst nicht gab. Demnach ist
Handeln fiir Arendt die einzige Titigkeit, in der sich die Gebiirtlichkeit der Menschen
zeigt, von der bereits die Rede war. »Was den Menschen zu einem politischen Wesen
macht, ist seine Fahigkeit zu handeln; sie befihigt ihn, sich [...] Unternehmungen zu-
zuwenden, die ihm nie in den Sinn hitten kommen kénnen, wire ihm nicht diese Gabe
zuteil geworden: etwas Neues zu beginnen.«!”” Anfangen bedeutet also Handeln und
so handelnd einen Anfang in der Welt zu setzen.

In einem Gesprich betont Arendt die »aufschliefende Qualitit« des gesprochenen
Wortes; diese trennt sie von seinem blofR skommunikativen Wert«: »Wir alle wachsen
mit einem gewissen ererbten Wortschatz auf. Wir miissen dann diesen Wortschatz
tiberpriifen. Und dies nicht nur, indem wir herausfinden, wie dieses oder jenes Wort ge-
wohnlich gebraucht wird, woraus sich eine gewisse Anzahl von Verwendungen ergibt.
Diese Verwendungsweisen sind dann legitim. Meiner Meinung nach hat ein Wort viel-
mehr eine viel engere Beziehung zu dem, was es ausdriickt oder was es ist, als nur die
Art und Weise, in der es zwischen Ihnen und mir gebraucht wird. Das heif3t, Sie schau-
en nur auf den kommunikativen Wert des Wortes. Ich schaue auf die aufschlief}ende
Qualitit. Und diese aufschlieflende Qualitit hat natiirlich immer einen geschichtlichen

Hintergrund.«!”®

Es geht weder beim Urteilen noch beim Handeln darum, die eigene
Meinung blof kommunizieren zu kdnnen, wie oben bereits in Bezug auf Weif3pflugs
Annahme bemerkt, Urteile seien fiir Arendt einzig an ihrem »Kommunikations- und

Austauschprozess [...] zu messen.«'”’

Das gesprochene Wort als AufschlieRendes zu ho-
ren bedeutet, auf das Wort selbst zu horen, es zu deuten, die Deutung der je Anderen
zu héren, durch den Zwischenraum zwischen all diesen Positionen zu versuchen, dem

Wort selbst eine Stimme zu geben. Dementsprechend geht es nicht allein darum, was

174 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.113.

175 Ebenda, S. 218.

176  Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 99.
177 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 81.

178 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 98.

179 Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

ein Wort fiir die jeweils Sprechenden meint, sondern auch - oder vor allem — darum,
was es selbst meint: nicht aber im Allgemeinen, sondern jetzt. Dieses Einzelne, das es al-
so jetzt meint, kann weder die eine noch die andere Sprechende allein schon meinen, es
kann nicht von einer Seite gemeint und dann so iiberzeugend vorgebracht werden, dass
die Gegenseite irgendwann {iberliuft und so ein Ubergewicht — oder eine Fliefirichtung
— erzeugt wird. Vielmehr kann es einzig als es selbst gemeint sein im Zwischenraum,
der im Gesprich entsteht; es zeigt sich jetzt in der Betrachtung und Beurteilung durch
die Verschiedenen. Im Gesprich iiber diese verschiedenen Auslegungen zeigt sich dann
nicht, welche besonders iiberzeugend ist oder sich besonders gut mitteilen liefle — es
zeigt sich vielmehr zwischen allen Auslegungen eine andere, eine, die das absolut Ver-
schiedene meint, es vielleicht auf -sagt.

Ein handelndes Sprechen ist fiir Arendt nicht nur auf die Offenheit der Sprechenden,
sondern in gewissem Sinne auch auf die Offenheit des Ortes angewiesen: Es ist ein-
zig moglich in der Offentlichkeit. Meines Erachtens geht es hier aber nicht um einen
bestimmten Ort, sondern vielmehr darum, wer dort erscheinen kann. Ein solches Spre-
chen kann nur zwischen Gleichen stattfinden, weil sich allein zwischen diesen ein Zwi-
schen auftun kann, das nicht durch Hierarchie bereits bewertet — und folglich benannt,
ausgefiillt — ist. Im Privaten herrscht fiir Arendt immer Ungleichheit, hier sind die Men-
schen der Notwendigkeit unterworfen und in stetem Kampf. Inwiefern muss also das
Gesprich in der Offentlichkeit stattfinden, wo genau lisst sich die Grenze zwischen pri-
vat und offentlich ziehen? Sophie Loidolts Thesen zu Arendts Erscheinungsbegriff legen
die Vermutung nahe, Erscheinen wire eine Art Selbstverstindlichkeit, etwas, das ein-
tritt, sobald die Menschen ihre privaten Riume verlassen. Sie schreibt: »Arendt wiirde
entgegen Husserl und Heidegger sagen:>Ich bin nicht erst in der Welt und dann erschei-
ne ich manchmal und manchmal nicht¢, sondern In-der-Welt-Sein heifdt wesentlich in
die Welt eintreten, indem ich in ihr erscheine [»appear«] und sie zu verlassen, indem ich
aus ihr verschwinde [»disappear«]. In Bezug auf das Erscheinen vor Anderen in der Welt
konnte man es so formulieren: >Ich bin nicht erst mit Anderen und dann erscheine ich
manchmal vor ihnen und manchmal nicht, sondern Mit-Anderen-Sein heif$t wesentlich
vor ihnen zu erscheinen.«8°

Dies wiirde bedeuten, dass sWelt¢, die Arendt als den Raum begreift, der zwischen
den Sprechenden entsteht, einfachhin da ist, sobald ich mich aulerhalb des Priva-
ten befinde. Weiterhin geht Loidolt davon aus, dass Arendt weder eine sprachphilo-
sophische noch eine konstruktivistische Haltung gegeniiber der Frage nach Realitit
einnehme; vielmehr basierten Wahrnehmung, Erfahrung und Erscheinung auf sinn-
lichen Empfindungen: »Reflexion oder Auslegung kommt definitionsgemif immer zu
spit, um die Faktizitit des Realen rerkliren< zu kénnen.«'®" Bedeutet das also, dass die
Menschen, sobald sie in die Auflenwelt treten, sobald sie rein sinnlich ihre Umgebung
wahrnehmen, als sie selbst erscheinen? Wire dem so, schiene mir Arendts Warnung
vor einem Schwinden der Offentlichkeit und einer Ausbreitung des Gesellschaftlichen
sinnlos; so auch die eben erwihnte Trennung zwischen Sprechen und blofRem Gerede.

180 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.75. [Ubersetzung der Autorin.]
181 Ebenda, S. 72. [Ubersetzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -

195


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Vom Schweigen des Guten

Als-ich-selbst-Erscheinen, als absolut Verschiedene, ist immer nur potentiell méglich,
keinesfalls natiirlich gegeben.

Die Frage ist, in welchem Verhaltnis >Realitit< und >Welt< hier zueinander stehen.
Loidolt definiert sWelt< in Arendts Sinne so: »Arendt entwickelt drei miteinander ver-
bundene Begriffe von sWelt¢, welche nicht als abgetrennte Bereiche gedacht werden sol-
len: Erstens, die >Erscheinungswelt< als grundlegender Bereich der Erscheinungen, in
dem Erscheinen gleichzeitig Sein bedeutet; zweitens, die Welt der Objekte und der Ob-
jektivitit, die Dingwelt; und drittens die Mitwelt oder das >zweite Zwischens, das durch
unsere intersubjektiven Beziehungen entsteht und das all diese Bedeutungen in der
einen Welt, in der wir als Menschen existieren kénnen, zusammenhilt.«'%* Meines Er-
achtens ist das einzige Erscheinen der Menschen, das keiner Voraussetzung bedarf, das
durch die Geburt gegebene. Loidolt weist darauf hin, dass Arendt »Erscheinung« inner-
halb ihrer Schriften unterschiedlich definiere. Wihrend der Erscheinungsraum in Vita
activa ein Produkt menschlicher Sprache und Handlung beschreibe, sei in Vom Leben des
Geistes die Erscheinung selbst dessen ontologische Vorbedingung. Zu den letztgenann-
ten Ausfithrungen heifst es dann weiter, Arendt entwickle dort eine »phinomenologi-
sche Theorie des Lebens«!®3. Loidolt bezieht sich hier auf die folgende Stelle: »[J]lede
Spezies lebt in ihrer eigenen Welt. Doch allen mit Sinnen begabten Geschépfen ist die
Erscheinung als solche gemeinsam: erstens eine erscheinende Welt, und zweitens die
- womdglich noch wichtigere — Tatsache, daR sie selbst erscheinende und verschwin-
dende Wesen sind, daf es vor ihrer Ankunft schon immer eine Welt gegeben hat und
nach ihrem Abtreten immer eine geben wird. Leben heif3t in einer Welt leben, die schon
vor einem da war und nachher weiter da sein wird.«'®* Loidolt entnimmt dem, dass es
zwei Weisen der Erscheinung gebe, von denen die weltbildende als die grundlegendere
zu begreifen sei.

Dem stimme ich insofern zu, als Arendt tatsichlich in zweifacher Weise von Er-
scheinung spricht: zum einen im Sinne eines Sich-in-die-Welt-Bringens, das bedeutet,
den Anderen als Selbst zu erscheinen — dies ist nur in der Pluralitit moglich —, zum
anderen im Sinne eines In-die-Welt-Kommens, das jedes Geborensein an sich bedeu-
tet. In diesem singuliren Erscheinen zeigt sich bereits die absolute Verschiedenheit
der je Geborenen und so ist immer auch die Méglichkeit geboren, als ein Jemand zu
erscheinen. In diesem Sinne heifSt es bei Arendt, dass Geborenwerden ein Erscheinen,

182 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 93. [Ubersetzung der Autorin.]

183 Ebenda [Ubersetzung der Autorin.]; vgl. auflerdem: ebenda, S.102.

184 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 30.
In der englischen Fassung heifst es: »[E]very animal species lives in a world of its own. Still, all sen-
se-endowed creatures have appearance as such in common, first an appearing world and second,
and perhaps even more important, the fact that they themselves are appearing and disappearing
creatures, that there always was a world before their arrival and there always will be a world af-
ter their departure. To be alive means to live in a world that preceded one’s own arrival and will
survive one’s own departure. On this level of sheer being alive, appearance and disappearance, as
they follow upon each other, are the primordial events, which as such mark out time, the time
span between birth and death.« (Hannah Arendt: The Life of the Mind. Vol. 1: Thinking. New York
1977, S. 20; zitiert nach: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political
Intersubjectivity. London/New York 2018, S.102.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Sterben ein Verschwinden — appear/dis-appear — bedeutet. In der Gebiirtlichkeit an
sich ist angelegt, dass der Mensch sich durch eine zweite Geburt in die Welt bringen
kann, indem er als ein Jemand — als er selbst — erscheint. In dieser Weise erscheinen und
so zugleich einen Erscheinungsraum schaffen ist also nicht konsekutiv, sondern immer
konditional zu denken. In Vita activa schreibt Arendt, ein Erscheinungsraum bilde sich
iiberall dort, »wo Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen«. Dieser
Raum iiberdaure niemals »die Aktualitit der Vorginge, in denen er entstand« und lése
sich nicht erst dann auf, »wenn die Menschen verschwunden sind [...], sondern bereits,
wenn die Tatigkeiten [...] verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind. Er liegt in
jeder Ansammlung von Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell; er ist in ihr we-
der notwendigerweise aktualisiert, noch fir immer oder auch nur fir eine bestimmte
Zeitspanne gesichert.«*¥> Potentialitit liegt demnach in jedem Schritt in die Offent-
lichkeit — wer da aber schreitet, wohin er geht, und was er dort tut, ist ausschlaggebend
und nicht natiirlicherweise gegeben. Es ist entscheidend, ob dort eine Einzelne spricht,
wovon gesprochen wird — daher die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Poli-
tischen — und auch, wo das Sprechen stattfindet — daher die Trennung zwischen dem
privaten und dem &ffentlichen Raum.

Sowohl die Pluralitit als auch das Handeln sind also mafgeblich von dem Bestehen
einer Offentlichkeit abhingig. Nur in der Offentlichkeit besteht die Méglichkeit, ge-
meinsam handelnd einen Anfang zu setzen. Offentlichkeit ist aber nicht — wie bereits
angesprochen — einfach der Ort, der nicht den privaten, den hiuslichen Bereich meint,
ein Drauflen im Gegensatz zum Drinnen; Offentlichkeit ist der Raum, der zwischen
den Menschen sich bildet, die sich als Gleiche im Gesprich begegnen. Das im Priva-
ten Gedachte wird in der Offentlichkeit wirklich dadurch, dass es dort mit Anderen
besprochen und so hinterfragt und von verschiedenen Standpunkten aus betrachtet
wird. Seyla Benhabib geht davon aus, dass in Zeiten von »totalitiren Regimen [...] die
Offentlichkeit, so paradox das klingen mag, sehr oft in die Privatsphire ab[wandert].
Die offentliche Welt wird nun in Kirchen und Gemeindesitzungen angesiedelt, wird in
die Wohnzimmer von Privatleuten, in halbéffentliche Treffen von Kiinstlern und In-
tellektuellen, in politische Kabaretts verlegt.«!3¢ Auch Sophie Loidolt hilt es fiir még-
lich, dass Handeln und Sprechen im Privaten stattfinden: »Arbeitende und herstellende
Menschen verstehen sich [...] immer schon als Menschen unter Menschen, also inmit-
ten der Pluralitit.«®7 Dies aber wiirde bedeuten, dass Pluralitit automatisch entstiin-
de, sobald es Vielheit gibt und das ist in Arendts Sinne zuriickzuweisen. Loidolt sagt an
spiterer Stelle selbst, dass Pluralitit nicht »einfach »da< oder vorhanden sei«!88 den-
noch scheint es mir falsch, von einem grundlegenden Selbstverstindnis der Pluralitit
zu sprechen, weil es um ein Bewusstsein dessen, dass wir »Menschen unter Menschen«
in diesem gattungsmifiigen Sinne sind, hier nicht gehen kann: Von Pluralitit kann man
kein Verstindnis haben, weil sie nicht einfach ein Zustand ist — wie eben an Arendts

185 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251. [Hervorhebung der Autorin.]

186 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 206f.
187 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.119. [Ubersetzung der Autorin.]
188 Ebenda, S.175. [Ubersetzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -

197


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Vom Schweigen des Guten

Ausfithrungen zum zoon politikon gezeigt wurde —, sondern eine Moglichkeit, die nur
im Moment ihrer Verwirklichung ernsthaft denkbar wird.

Damit die Masse sich als Gemeinschaft erkennt und sowohl je Einzelne in die Welt
als auch die Zwischen-Welt als solche erst hervorbringt, muss sie sich im Gesprich erst
wandeln. Aus diesem Grund muss meines Erachtens ebenso Jaeggis Verstindnis der
auf dem gemeinsamen Gesprich gegriindeten Zwischenwelt zuriickgewiesen werden.
In Welt und Person heifdt es: »Ich kann gar nicht feststellen, ob ich mit jemandem eine
Welt gemeinsam habe, wenn ich nicht mit ihm spreche bzw. mich irgendwie — sei es
durch Gesten - verstindige. Die blofie Anwesenheit am selben Ort ist kein ausreichen-
des Indiz dafiir. [...] Daf$ wir eine Welt miteinander teilen, stellen wir dadurch fest, da®
wir uns — auf welche Weise auch immer - iiber sie verstindigen. Wir tauschen Beob-
achtungen aus, [...] wir charakterisieren und bewerten gemeinsam, was wir sehen. Wir
erschaffen eine gemeinsame Welt, indem wir sie mit Bedeutungen »aufladenc.«*3° Mei-
nem Verstindnis nach kann es nicht darum gehen, sich »irgendwie«, »auf welche Weise
auch immer« zu verstindigen, es geht nicht einzig um die Offentlichkeit des Gesprichs,
sondern sowohl um das Wer der Sprechenden — deshalb die Betonung der sabsoluten Ver-
schiedenheit« —, das Wie der Frage — deshalb die Betonung des >Politischen< — und das Wo, das
sich im Gesprich griindet — deshalb die Betonung der >Offentlichkeit..

Wire die Pluralitit einfach eine Vielheit, wire die Rede von einer absoluten Ver-
schiedenheit unndétig und mit ihr die Geburt des Selbst, die nicht das einfache Gebo-
rensein meint. Loidolt stellt an spiterer Stelle die These auf, dass »die Offentlichkeit:
oder »das Private« eine neue, eigenstindige Logik, nimlich diejenige von Sichtbarkeit,
einleiten«®®. Mir scheint es richtig, dass es nicht darum gehen kann, einen bestimm-
ten Ort — so zum Beispiel den Marktplatz — als politisch zu kennzeichnen, wohingegen
Orte, die uns als privat gelten, grundsitzlich aus diesem Raum auszuschliefen wiren.
Sichtbarkeit wire somit ein richtiger Ansatz, um eine Unterscheidung vorzunehmen:
Ein Ort kann dann als politisch gelten, wenn er es ermdoglicht, dass die Einzelnen sich
im Sprechen zur Erscheinung bringen, und dies kénnen sie iiberall dort, wo ein Ge-
sprach moglich ist, das in Offenheit und Ziellosigkeit solche Fragen bespricht, die alle
betreffen. Es geht also nicht um die Méglichkeit, von irgendjemandem an irgendei-
nem Ort gesehen zu werden, sondern um die Erscheinung der absolut Verschiedenen.
Die Offentlichkeit ist der Ort des Hellerleuchteten, hier erscheinen die Dinge nicht nur
im schwachen Licht der eigenen Meinung, sondern unter den strahlenden Flutern der
Gemeinschaft, der Vielseitigkeit. In dieser Weise spricht Jerome Kohn von seinen Ge-
sprichen mit Arendt: Nie sei es um den Ort gegangen, an dem das Gesprich stattfand,
sondern vielmehr um den Ort, der durch das Gesprich entstand: Ein offener Ort, der
verschiedene Sichtweisen zulasse und fordere und der aus einem stindigen »Weiter-
denken« bestehe. So sieht Kohn in Arendts Schriften »eine Ahnlichkeit zu den spiten
Arbeiten von Cézanne«: »Wenn er aus seinen vielfiltigen Wahrnehmungen eines ein-
zelnen Baumes oder Felsens ein Bild macht, lisst Cézanne die Betrachter unmittelbar
am Prozess des Malens — den er mit dem Denken verglich — teilhaben und 6ffnet ih-
nen auf diese Weise die Augen fiir seine verbliiffende Sichtweise der iiberwiltigenden

189 Rahel Jaeggi [1997]: Welt und Person, S. 62.
190 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.133. [Ubersetzung der Autorin.]

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Mannigfaltigkeit dessen, was in der Wirklichkeit existiert. Auch wenn Schreiben und
Malen Titigkeiten sind, die eine 6ffentliche Welt herstellen, kamen Hannah Arendts
sprithender Geist und die Geschwindigkeit, mit der sie jedes Thema aus unterschied-
lichen Perspektiven bedachte, auch in privaten Gesprichen zum Ausdruck. Der sprin-
gende Punkt an Konversationen mit Arendt war nicht, Resultate zu erzielen oder zu

Schlussfolgerungen zu gelangen, sondern weiterzusprechen.«***

Als Gegensatz zu diesem hellerleuchteten Ort, an dem die Sprechenden als sie selbst
in Erscheinung treten konnen, kommt dem Privaten und auf das Eigene beschrink-
ten Raum eine ebenso wichtige Bedeutung zu. Er ist nétig, damit die Menschen sich
zuriickziehen und verbergen kénnen, da niemand sich »dauernd in ihm [sc. der 6ffent-
liche Raum] aufhalten [kann], weil das iiberhelle Licht des Offentlichen die Verborgen-
heit vernichtet, welche das Leben der Sterblichen, wie alles Lebendige, gerade fiir sein

Lebendigsein braucht«***

. Im Hinblick auf unsere Gegenwart ist die Betonung des Pri-
vaten insofern wichtig, als dieses heute — obwohl es zugleich die Offentlichkeit in ihrer
Fixierung auf Privatinteressen ganz eingenommen zu haben scheint — aufs Stirkste
bedroht ist. Soziale Medien ziehen das Private ins Uberhelle und nehmen ihm so den
Schutz des dunklen Raums, der ein Unerkanntsein moglich macht. Es war im Kapitel
zum Denken bereits davon die Rede, dass ein Mensch, der sich »stindig in der Sichtbar-
keit hilt«, die »Fihigkeit verliert, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt
aufzusteigens, da er »die Dunkelheit und Verborgenheit ein[biifie], die dem Leben in
einem sehr realen, nicht-subjektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben«'*3.
Obwohl demnach der Schutz des Privaten als grundlegend gelten muss, um Politik
in Arendts Sinne zuzulassen, ist es unmdoglich, in diesem Raum Politik selbst zu griin-
den. Ein wirkliches Erscheinen des »Wer-einer-ist« kann es hier nicht geben, da dort
nicht die Freiheit herrscht, sondern die Unterworfenheit unter die Lebensnotwendig-
keiten. Ziehen die Menschen sich also ganz in diese Sphire zuriick, konnen sie nicht als
absolut Verschiedene in Erscheinung treten und sind so unfihig, einen neuen Anfang
zu stiften. Denn zwischen blof8 Verschiedenen bildet sich kein Raum, Gleichheit ist im-
mer auch Einheit. Insofern braucht der »Riickzug aus der Welt [...] den Menschen nicht
zu schaden. [...] Nur tritt mit einem jeden solchen Riickzug ein beinahe nachweisbarer
Weltverlust ein; was verloren geht, ist der spezifische und meist unersetzliche Zwi-
schenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und seinen Mitmenschen ge-
bildet hitte.«*** Was im Privaten verloren gehen muss, ist die Wirklichkeit: »Menschlich
und politisch gesprochen sind Wirklichkeit und Erscheinung dasselbe, und ein Leben,
das sich, auflerhalb des Raumes, in dem allein es in Erscheinung treten kann, vollzieht,

191 Jerome Kohn [2005]: Die geistspriihende Hannah Arendt. Erinnerungen. Ubers. v. Thomas Wild/
Wolfgang Heurer. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005),
S.19.

192 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 250.

193 Ebenda, S. 87.

194 Hannah Arendt [1959]: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede iiber Lessing. Miinchen 1960,
S. 6f.

14.02.2026, 07:53:33. -

199


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Vom Schweigen des Guten

ermangelt nicht des Lebensgefiihls, wohl aber des Wirklichkeitsgefiihls, das dem Men-
schen nur dort ersteht, wo die Wirklichkeit der Welt durch die Gegenwart einer Mitwelt
garantiert ist, in der eine und dieselbe Welt in den verschiedensten Perspektiven er-
scheint.«'®> Wird das Private aber fiir das Politische gehalten, ist die Gefahr grof3, dass
dieses sodann fiir das Wirkliche gehalten wird. Dort aber herrscht nicht Gleichheit als
Voraussetzung fiir absolute Verschiedenheit, sondern eine Gleichheit, die nur der Ver-
gleichbarkeit dienen soll. Doch auch in der Offentlichkeit ist Gleichheit alles andere als
selbstverstindlich. Hier zeigt sich das Handeln als ein auf das Herstellen Angewiesenes:
Es bedarf eines politischen Raumes, der qua Gesetz Gleichheit garantiert. »Die Gesetze
waren [...] nicht Erzeugnisse des Handelns, sondern Produkte des Herstellens wie die
Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre physische Identitit bestimmten, auch.
Bevor das Handeln iiberhaupt beginnen konnte, mufite ein begrenzter Raum fertig-
und sichergestellt werden, innerhalb dessen die Handelnden dann in Erscheinung tre-
ten konnten, der Raum des 6ffentlichen Bereichs der Polis, dessen innere Struktur das
Gesetz war; der Gesetzgeber und der Architekt gehorten in die gleiche Berufskatego-

196

rie.«'”® Mit dem Hergestellten als Grund fiir das Gesprich werde ich mich im letzten

Kapitel noch einmal beschiftigen.

Diese Gesetze aber bringen — wenn sie auch als Voraussetzung gelten miissen — noch
keine Offentlichkeit hervor. Von einem »Erscheinungsraum« kann erst die Rede sein,
wenn dort »Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen«und ihn »unter-
scheidet von anderen Riumen, die wir durch Eingrenzung aller Art herstellen kénnen,
dafd er die Aktualitit der Vorginge, in denen er entstand, nicht iiberdauert, sondern
verschwindet, sich gleichsam in nichts auflost, und zwar nicht erst, wenn die Men-
schen verschwunden sind [...], sondern bereits, wenn die Titigkeiten, in denen er ent-

197 Das Erscheinen dieses

stand, verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind«
Raums ist also auf die Handlung insofern angewiesen, als er nicht bestehen kann, son-
dern nur im Moment der Handlung selbst entsteht, um dann mit ihr auch wieder zu
vergehen. Diesen Raum sieht Arendt in den modernen Gesellschaften schwinden und
gibt fiir diesen Verlust zwei Griinde an: zum einen die Vergesellschaftung des Offent-
lichen, die sich darin zeigt, dass das Politische nur noch als Losung sozialer Probleme
gedacht wird; dieser Umstand wurde weiter oben eingehend besprochen. Zum anderen
nennt sie den Aufstieg der Massengesellschaft und die daraus resultierende Selbst- und
Weltentfremdung des modernen Menschen — auch davon war bereits die Rede. In die-
sen vermassten Gesellschaften wurde Politik durch biirokratische Verwaltung ersetzt,
Handeln durch Verhalten, die Arbeit wurde in den éffentlichen Raum verschoben und

198 117 den mo-

199

der Sinn von Politik ist nicht mehr Freiheit, sondern Selbsterhaltung.
dernen Gemeinschaften hat sich — so Rainer Forst — eine »Sphire der >Gesellschaft«

195 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251.

196 Ebenda, S.244.

197 Ebenda, S. 251.

198 Vgl. Maike Weipflug/Jiirgen Forster [2011]: The Human Condition, S. 64.

199 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung. Zur Aktualitdt der politischen Theorie
Hannah Arendts. In: Heinrich Boll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition — Unzeitgemafie Aktuali-

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

gebildet, die die frithere Aufteilung des Staates in polis und oikos, also den Stadtstaat
und die Hausgemeinschaft, den 6ffentlichen und den privaten Bereich ersetzt. Dass
diese Trennung aufgeldst worden ist, halte Arendt fir fatal, denn der Einzug des Pri-
vaten in den politischen Bereich hat nicht nur die Aufteilung verschoben, sondern das
Politische fast vollkommen verdringt. »In der nivellierten Arbeits- und Massengesell-
schaft gibt es keinen politischen Raum mebhr [...]; es herrscht vielmehr das >Niemands
des sozialen Interesses, biirokratisch verwaltet. Ergebnis ist wiederum eine politische
Weltlosigkeit, sozusagen die verwaltete Nicht-Welt.«*°° Der private Bereich des oikos
enthielt das Herrschen und das Beherrschtwerden. Dort war eine natiirliche Ungleich-
heit anzutreffen, die Naturnotwendigkeiten geschahen im Privaten und die lebenser-
haltende Arbeit wurde dort verrichtet. Der 6ffentliche Bereich hingegen war ein vor der
Herrschaft — im Sinne der Ungleichheit — geschiitzter Raum. Dort ging es um Rech-
te und um Freiheit. Es war ein Dasein von Gleichen unter Gleichen, in dem es keine
Gewalt und keinen Zwang gab.>*

Um aber nicht nur so die Verschiedenheit der Menschen zu schiitzen, sondern auch
ihre Absolutheit zu bewahren, mussten — wie ausfiihrlich erliutert worden ist — soziale
Fragen aus diesem Bereich ferngehalten werden. Weiterhin geht Arendt davon aus, dass
die Aufhebung einer strikten Trennung zur Entstehung totalitirer Systeme fithre. Die
Aufhebung der Grenze verkenne den Sinn des Politischen; dieser liege im Zusammen-
sein der Verschiedenen. Die Vorstellung, dass die Menschen einer Nation eine grof3e
Familie seien, verwischt diese Verschiedenheit und »bereitet den Boden [...] fiir volki-
sches Denken, Identititsdenken, totalitires Denken, Gleichschaltung, Aussortierung,
Sauberung. Ein in die Politik getragenes Familienprinzip mit seiner Pluralititsfeind-
lichkeit nach innen und seiner Gleichheitsfeindlichkeit nach auflen negiert mit dem
Argument der Blutsbande und gemeinsamen Herkunft, der vélkischen Verbundenheit
und natiirlich-homogenen Nation die Pluralitit und Gleichheit aller Menschen.«*°* Das
»Sich-Verhalten«*3, das Arendt der Handlung gegeniiberstellt und der vermassten Ge-
sellschaft zurechnet, meint fiir sie ein Titigsein, das absolut kalkulierbar ist und gerade
das absolut Verschiedene der Menschen zu verdecken sucht. »An seine Stelle [sc. die
des Handelns] ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die
Gesellschaft von allen ihren Gliedern erwartet und fiir welches sie zahllose Regeln vor-
schreibt, die alle darauf hinauslaufen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie
gesellschaftsfihig zu machen, und spontanes Handeln wie hervorragende Leistungen
zu verhindern.«*®* Solches Verhalten ist immer an eine soziale Rolle gekniipft: man
verhilt sich als Angestellte, als Mutter, als Akademikerin; es ist das Einfiigen in eine
Form, das alles Eigene hinter sich lassen muss. Das Selbst, das »Wer-einer-ist, bleibt

tat? Berlin 2007, S. 233. (Im Folgenden zitiert als: Rainer Forst: Republikanismus der Furcht und der
Rettung.)

200 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung, S. 233.

201 Vgl. Christina Thirmer-Rohr [2011]: Offentlichkeit/Privatheit. In: Wolfgang Heurer/Bernd Heiter/
Stefanie Rosenmuiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 302.

202 Ebenda, S.303.

203 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

204 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 61.

14.02.2026, 07:53:33. -

201


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Vom Schweigen des Guten

dabei immer hinter der sozialen Maske verborgen und ist alsdann innerhalb der Masse
sich verhaltender Individuen nicht mehr auszumachen.

Die Voraussetzung fiir menschliches Handeln, das gemeinsame Urteilen, das grund-
satzliche Fragen aus verschiedenen Perspektiven betrachtet und sie in einer Weise stellt,
die sich diesen wirklich 6ffnet und zuhort, scheint mir nicht zu den politischen Idealen
unserer Zeit zu gehéren. Dies zeigt sich unter anderem in der Programmierung der So-
zialen Medien, sind diese doch darauf ausgerichtet, der eigenen Meinung Riickhalt zu
geben, oder auch: sie aus der Frage herauszuzerren. Diese Programme erkennen zum
Beispiel durch wiederholte Sucheingaben Vorlieben fir bestimmte Themen und Sei-
ten, auf denen bestimmte Haltungen vertreten werden und schlagen dementsprechend
beim nichsten Offnen Seiten vor, die diesen Zhnlich sind. So wird die eigene Meinung
stindig bestirkt und beschrinkt und ein Ort geschaffen, an dem sie wachsen kann, oh-
ne dass sie je hinterfragt wiirde; dabei spielt sich all das in einem allem Anschein nach
offentlichen Raum ab, dem Internet, jenem Ort, der allen offensteht, in dem sich die
Meinungen aller zu begegnen scheinen. Das Tiuschende an dieser Art der begrenzten
Nachrichtenvermittlung und des umziunten Gesprichs liegt meines Erachtens darin,
dass die so Sprechenden eben die Grenzen nicht nur nicht wahrnehmen, sondern sich
vielmehr in einem grenzenlosen Raum zu befinden meinen, in den unendlichen Wei-
ten eines weltweiten Netzes.”®> Durch die beschriebenen Suchfunktionen aber sind die
Anderen denkbar wenig anders, da ja nur solche >anderen Meinungen« angezeigt wer-
den, die die eigene Antwort nicht ins Wanken bringen und sie also kaum in eine Frage
verwandeln kénnen. Wenn wir dann aber doch einmal auf wirklich andere Meinungen
stoRen, erscheinen diese so anders, dass es uns kaum mehr méglich ist, uns mit ih-
nen zu befassen: So wird die Andere zum Feind und der Unterschied zur »Frontlinie.
Es gibt nur noch die eine eigene Richtung, in die es die Einzelnen durch ausgewihlte

205 Kathrin Morgenstern weist auf die grundsatzlichen Moglichkeiten hin, die in solcher Vernetzung
liegen. Sie fithrt Arendts Briefwechsel an, die bewirkten, dass sich »Handlungsraume [..] auf die
transatlantische Ebene ausdehnten«und aufRerdem dazu fithrten, dass »eine tatsachliche korper-
liche Ko-Prasenz in einem Raum« nicht mehr notwendig war. Dafiir konnten heute auch die vir-
tuellen Raume sorgen, und so scheint Morgenstern die »Verbindung zu digitalen und virtuellen
Formen der Kommunikation und des storytelling augenfillig«. Dementsprechend spreche »aus
Arendts Theorie heraus [..] nichts dagegen, sich solche virtuell und global erweiterten Versamm-
lungsorte vorzustellen — solange es noch eine Pluralitdt an Geschichten und Kanilen gibt. Das
Netz der Geschichten erfihrt dann eine deutliche Erweiterung.« (Kathrin Morgenstern [2019]: >Ei-
ner wird immer bleiben ym die Geschichte zu erzihlen<, S.141).

Ginge es in diesem Netz tatsichlich darum, einen Zwischenraum entstehen zu lassen, gemeinsa-
me Fragen zu durchdenken und von ganz anderen Standpunkten aus zu betrachten, kénnte dies
tatsdchlich als Ausweitung angesehen werden. Die Erfahrungen, die wir mit diesem Netz bereits
gemacht haben, scheinen mir solche Deutung aber nicht nahezulegen, vielmehr ist zu vermuten,
dass die Vermassung hier nur weiter fortschreitet. In diesem Sinne halte ich es fiir unangemessen,
hier eine Verbindung zu Arendts »storytelling« zu ziehen. Solche Vernetzung kann zwar politisch
durchaus wirksam sein, nicht aber durch die Erweiterung der Gesprachsraume, sondern dadurch,
dass Menschen mit derselben Perspektive sich finden und zu einer Gruppe verschmelzen kénnen,
um zielfiihrend tatig zu werden. So haben die Sozialen Medien zum Beispiel eine entscheidende
Rolle fiir die Mobilisierung und Wirkkraft der Proteste wahrend des Arabischen Frithlings gespielt.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Nachrichten umso heftiger treibt. Von einer Suche nach Pluralitit, nach verschiedenen
Ansichten einer Sache kann hier dagegen nicht die Rede sein.

In diesem Klima einer Unerschiitterlichkeit der eigenen Meinung ist Raum geschaf-
fen fur all jene Parteien, die mit ihren einfachen Antworten und Selbstverstindlichkei-
ten in diesen Chor blofR noch einzustimmen brauchen. Zugleich wird diese Situation,
die dringend des Urteils — nicht des Ab-urteils, sondern der Auseinandersetzung — be-
diirfte, oftmals nicht in ihren Hintergriinden hinterfragt; stattdessen werden die An-
deren blof3 als Andere, bald als Feinde, bald als Geisteskranke, abgetan. Die Reaktion
auf den neuerlichen Aufstieg populistischer Parteien scheint mir dies zu bezeugen: Fas-
sungslosigkeit, und dann: Abgrenzung, abschliefRende Bezeichnung, Verweigerung ei-
nes ernsten Urteils. Solche Verweigerung des Bedenkens aber macht Handlung unmog-
lich, beldsst die Meinungstriger in ihrem Schlummer. Die zunehmenden Wahlerfolge
rechter Parteien aber sollten in die Frage treiben, sollten dazu fithren, zu hinterfragen,
was zu diesen Entwicklungen gefiithrt hat. Die Demokratie macht es sich zur Aufga-
be - innerhalb bestimmter gesetzlicher Grenzen - jedem Mitglied zuzuhoren, jedem
das Recht auf seine eigene Stimme zu verbiirgen. Wenn alles wirklich Andere aber als
Abnormales und Un-menschliches abgestempelt wird, verliert es immer sogleich das
Recht, iiberhaupt noch diskutiert zu werden. So werden gerade diejenigen Fragen, die
fiir die Gemeinschaft am relevantesten sind, einfach aus ihr ausgeschlossen.

Was sowohl die Zugehorigkeit zu einer solchen Gruppe als auch die Abgrenzung
von ihr bieten kann, ist Identitit. Die Menschen identifizieren sich mit oder gegen sie,
um jemand zu sein. Was lange Zeit Religionen und Nationen geleistet haben, fillt heute
weg und hinterlisst eine Liicke, die sogleich gefiillt sein will. Die Suche geht also nach
solchen Zugehorigkeiten, die gerade nicht hinterfragen und plural sind, sondern Ein-
heit stiften. In einem Gesprich sagt Arendt, dass sie »ganz sicher« sei, »daf} diese ganze
totalitire Katastrophe nicht eingetreten wire, wenn die Leute noch an Gott oder viel-
mehr an die Holle geglaubt hitten, das heiflt, wenn es noch letzte Prinzipien gegeben
hitte«?°®. Die selbstverstindlichen Regeln hitten also einen Rahmen bieten kénnen,
der den Einschluss in diese neue Bewegung verhindert hitte. Zugleich aber konnte es
ein solch totales System nur geben, weil es in die Fulstapfen solcher Selbstverstind-
lichkeiten hat treten kénnen.

Der Versuch der Einheitsstiftung geschieht sowohl in linken als auch in rechten poli-
tischen Bewegungen, wenn auch der Unterschied grundlegend ist: Wo rechte Gruppen
niemals wirklich fragen »Wer ist das Volk?« — die Antwort ist klar: es sind die Weif3en,

206 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 88. Weiter heifst es dort,
dass »diejenigen, die noch sehr fest an die sogenannten alten Werte glaubten, am ehesten bereit
waren, ihre alten Werte gegen eine neue Wertordnung auszutauschen, vorausgesetzt, man gab ih-
nen eine. Und ich fiirchte mich davor, weil ich glaube, daf in dem Moment, in dem Sie jemandem
eine neue Wertordnung — oder jenes berithmte »Gelander« — geben, dieses sofort ausgetauscht
werden kann.« (Ebenda.) Gerade der Zusammenbruch der Selbstverstandlichkeiten ist es, der ei-
nen Neuanfang ermoglicht: »Wegen dieser Begebenheiten [sc. der Zusammenbruch der Werte]
beginnen wir mit dem Fragen.« (Ebenda.) Dieses Fragen kann sich aber nur dort ergeben, wo die
Liicke offengehalten wird und niemals dort, wo sie mit neuen unabinderlichen Uberzeugungen
ausgefillt wird.

14.02.2026, 07:53:33. -

203


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Vom Schweigen des Guten

Einheimischen, die Volksgemeinschaft — stellen linke Bewegungen diese Frage — solan-
ge sie tatsichlich linke Politik wollen — meines Erachtens wirklich. Durch solche Grup-
pen, die die Einzelnen vereinnahmen, konnen diese nicht mehr gesehen werden: Alles
andere ist feindlich, auch die in gleicher Weise Unterdriickten. Solche, die eigentlich in
den gemeinsamen Dialog miteinbezogen werden sollten, werden ausgegrenzt, einfach
um der Grenze willen: Gefliichtete von Sozialhilfeempfingern, Alte von Jungen. Die
Identifizierung mit diesen Gruppen kann nicht mehr auf gemeinsamem Gesprich und
Urteil griilnden und so scheint es nur konsequent, Mouffes bereits erwihnte Schluss-
folgerung zu ziehen: Auch die linken Bewegungen miissen populistisch werden, auch
sie miissen das Urteil durch die Emotion ersetzen. Wenn sich die umgebende Welt zu
schnell, zu uniiberschaubar verindert, zu grof? und uniibersichtlich wirkt, miissen die
Antworten umso einfacher werden. Arendt schreibt in diesem Sinne: »Da es den Men-
schen schwer fillt — und dies mit Recht —, mit etwas zu leben, das ihnen den Atem raubt
und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der offensichtlichen Versuchung nachgege-
ben, ihre Sprachlosigkeit in alle méglichen auf der Hand liegende Sprachgebilde, die,
immer natiirlich unangemessen, gefithlsmiRige Erregung ausdriicken, zu iibertragen.
Die Folge ist, dal heute die ganze Geschichte gewdhnlich mit Begriffen der Gefithlswelt,
die als solche nicht unbedingt kitschig sein miissen, erzihlt wird, um sie zu sentimen-
talisieren und zu verkitschen. [...] Die ganze Atmosphire, in der die Dinge heutzutage
diskutiert werden, ist mit Gefiihlen, oft nicht gerade grofRen Formats, aufgeladen, und
wer immer diese Fragen anspricht, mufl damit rechnen, wenn tiberhaupt noch mog-
lich, auf ein Niveau heruntergezogen zu werden, auf dem ernsthaft nicht mehr disku-
tiert werden kann.«*°7 In der Sprachlosigkeit herrscht keine Stille. Die Sprachlosigkeit
ist laut, das Gerede schreit. Wenn niemand mehr sprechen kann, kann es auch keine
absolut Verschiedenen mehr geben, und so kann die Verkitschung Einheit zu stiften
vortiuschen, wo es schon lingst nichts mehr gibt als Masse.

Solche Masse aber ist dann keine plurale Gemeinschaft, sondern - in der Unter-
scheidung Sophie Loidolts — ein Kollektiv. Loidolt spricht davon, dass Arendts Plurali-
tit, die sie als »aktualisierte«, als nur in ihrer Erneuerung Seiende begreift, eines »Wir«
bedarf; dieses konne weder allein noch gegen die Anderen realisiert werden. In die-
sem »Wir« nun zeige sich die Vielheit einer jeden Einzelnen, gleichzeitig aber miisse
jedem einzelnen »Ich« die Moglichkeit zur Entfaltung gegeben werden. Dementspre-
chend schligt Loidolt vor, von »Intersubjektivitit« und nicht einfach von »kollektiven
Formen« zu sprechen.?°® Diese Unterscheidung ist fiir die Auseinandersetzung mit
Arendts Begriff der Pluralitit grundlegend: Durch die Betonung der Pluralitit soll nicht
bloR hervorgehoben werden, dass die Menschen soziale Wesen sind*®® — in der erwihn-

207 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.19.

208 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.154f. Loidolt spricht hier in Anlehnung an
Husserl von Intersubjektivitit. In ihrem Buch geht sie den phdnomenologischen Spuren nach, die
in Arendts Denken zu Husserl und Heidegger fiihren. Siehe u.a. »[W]ir werden noch sehen, inwie-
fern Husserls Intersubjektivitit und Heideggers Mit-Sein zweifelsfrei als »Wegbereiter« fir den
Entwurf von Pluralitit verstanden werden kénnen.« (Ebenda, S.161f) [Ubersetzung der Autorin.]

209 Auch Sophie Loidolt betont diesen Punkt: »Mit >Pluralitit« meint Arendt weder eine blof} quanti-
tative Vielzahl noch eine quantitative oder qualitative Vielfalt innerhalb einer Vielzahl, die zum
Beispiel durch einzigartige genetische Codes, verschiedene Sozialisierungsprozesse oder multi-

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

ten anthropologischen Bestimmung als zoon politikon — vielmehr soll damit auf die
Existenz von etwas hingewiesen werden, das iiber alles Faktische hinausgeht, etwas,
das durch jeden einzelnen Menschen immer wieder absolut neu ist. Pluralitit ist das
gemeinsame Gesprich der absolut Verschiedenen, es ist ein Zusammensein, das auf
den Einzelnen in diesem Zusammensein Erscheinenden beruht, das es nur dann geben
kann, wenn die Sprechenden sich selbst zeigen, wenn sie als sie selbst sprechen; nur dann,
wenn sie den je Anderen zuhiren und diese so erkennen. Jedes Einfassen in ein Kollek-
tiv aber vernichtet genau dies, muss die Einzelnen vereinen, um sein Ziel erreichen zu
konnen.

Diese Vereindeutigung der Vielen bringt Arendt in einer Eintragung aus dem Denk-
tagebuch mit der Vielheit der Sprachen in Zusammenhang: »Pluralitit der Sprachen:
Gibe es nur eine Sprache, so wiren wir vielleicht des Wesens der Dinge sicher. [...]
Dadurch, dass der Gegenstand, der fiir das tragende Prisentieren von Dingen da ist,
sowohl Tisch wie >table< heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-
sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht. Nicht die Sinne und die
in ihnen liegenden Tiuschungsmoglichkeiten machen die Welt unsicher, auch nicht
einmal die ausgedachte Moglichkeit oder erlebte Panik, dass alles nur ein Traum sein
konnte, sondern die Vieldeutigkeit, die mit der Sprache und vor allem mit den Sprachen
gegeben ist. Innerhalb einer homogenen Menschengemeinschaft wird das Wesen des
Tisches durch das Wort Tisch vereindeutigt, um doch gleich an der Grenze der Gemein-
schaft ins Schwanken zu geraten. [..] Daher der Unsinn der Weltsprache — gegen die
scondition humains, die kiinstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen.«**°
Sich in Bewegungen zu integrieren, die eine gemeinsame Identitit schaffen und das je
Eigene verschlucken und zum Verschwinden bringen, heiflt, dem Urteil ein Ende set-
zen, heifdt, die menschliche Fihigkeit des Neuanfangs abzuschaffen. Hannah Arendts
Verstindnis des Guten bedeutet aber gerade dies: Es in der Frage erscheinen lassen, das
gemeinsame Gesprich, nicht Identitit im Allgemeinen suchen, sondern das je Einzelne
erkennen und so den Anfang erméglichen. Es heift, nicht die Antwort zu kennen und
nicht durch Verkitschung in einen Strom sich mitreifRen zu lassen, nein: »Die Frage ist
gerade, wie man das Schwimmen im Strom iiberhaupt vermeiden kann.«*!

Was hat sich also bis hierhin in der Frage nach dem Guten gezeigt? Zunichst, dass
im Denken der Keim, die Voraussetzung des Urteilens liegt. Es ist folglich die Gedan-
kenlosigkeit des Bosen, die dann auch das Urteilen verwehrt — die in den »Unwillen
[fithrt], sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«***. Um dieser Willen-
losigkeit einen Willen entgegenzustellen, bediirfen die Menschen sowohl des Denkens
als auch des gemeinsamen Sprechens iiber das Gedachte — des Urteilens. Die Frage

kulturelle>Diversitit«erreicht werden kdnnten.« (Ebenda, S.175.) [Ubersetzung der Autorin.] Vgl.
auflerdem: »Pluralititist [...] mehrals ein Fakt—sie ist eine Aktualisierung und nur als solche kann
sie als Bedingung fungieren.« (Sophie Loidolt: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In:
Thomas Szanto and Dermot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the >We«.
London/New York 2016, S. 43.) [U bersetzung der Autorin.]

210 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.

211 Ebenda, S. 45.

212 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbeit, S. 44.

14.02.2026, 07:53:33. -

205


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Vom Schweigen des Guten

nach dem Urteilen bringt der Frage nach dem Guten in diesem Sinne ein weiteres Stiick
naher.

Urteilen scheint zunichst zwei moglichen Ergebnissen zu dienen: Eine der Urteilspar-
teien wird von der anderen Seite iiberzeugt und wechselt alsdann die Seiten. Hier gilt
es, das eine Richtige aus mehreren Moglichkeiten zu wihlen, entweder die Anderen von
dem eigens Bezeugten zu iiber-zeugen oder ihre Zeugenschaft als verlisslich anzuer-
kennen. Das Urteilen wird hier als Mittel gesetzt, um die eigene Meinung durchzuset-
zen und ein Ziel zu erreichen; in dieser Weise muss vom Urteilen gedacht werden, wenn
es einer sozialen Frage dienlich sein soll. Arendt geht es in ihrem Verstindnis aber um
etwas anderes: Zunichst halte ich es fiir entscheidend, Arendts Beschreibung des Ur-
teilens — andere Perspektiven einzunehmen, »ohne die eigene Identitit aufzugeben«*"
— genauestens zu bedenken. Thre Absicht liegt an dieser Stelle meines Erachtens darin,
sich von einer anmaflenden Einfithlung abzugrenzen und klarzumachen, dass es nicht
um ein individuelles, miteinzubeziehendes Gefiihl geht, sondern um die Frage an sich,
die bedacht und beurteilt werden muss. Eine Einfithlung kénnte bedeuten, den Stand-
punkt der Anderen bloR zu tolerieren, als sei dieser ein Geschmack, »itber den sich nicht
streiten lasst«. Die angestrebte Betrachtung der Frage — aus anderer Perspektive und
doch zugleich als ich selbst — geht dagegen wesenhalft iiber eine solche Toleranz hinaus;
der Umstand, dass ich es bin, die fragt, dass ich als ich selbst urteile, impliziert eine echte
Fragestellung und das Ubernehmen von Verantwortung.

Zudem geht Arendts Verstindnis iiber einen blofRen Aus-gleich - also die Addition
von Stimmen - hinaus, weil es nicht nur die sprechenden Stimmen mitdenkt, sondern
zugleich das mégliche Urteil, das aus dem Zwischenraum der Sprechenden klingt. Das
Gute beschrinkt sich nicht auf die Erméglichung einer Pluralitit als Vielstimmigkeit; an
dieser Stelle gilt es zu bedenken, dass Arendts Verstindnis von Pluralitit mehr meint,
nimlich nicht nur die je Einzelnen, sondern immer zugleich auch den Zwischenraum,
den diese bilden. Nur im Mitdenken dieses Raumes ist es mdglich, einem Bosen ent-
gegenzustehen, das nicht mehr durch das Versprechen verfiihrt, das Verlangen nach
Macht, Reichtum oder Rache zu stillen, sondern gerade ein Unwille ist, ein Mitschwim-
men, eine Selbstverstindlichkeit. In diesem Zwischen erst, das jedes Sprechen er-offnet,
wird der neue Anfang denkbar: ein Urteil, das nicht blofd das schon bestehende einer der
Sprechenden ist, sondern das erst im Gesprich zwischen den Einzelnen entsteht. Dieses
Neue und absolut Verschiedene ist es, das dem Gleichklang und Selbstverstindlichen
entgegensteht, denn in ihm zeigt sich: dass es moglich ist.

Ein in gewohnlicher Weise verstandenes Urteil kann somit nur iiberzeugen und
vereinen, so ver-eint dann kann es einen Kampf gewinnen lassen: Es kann be-freien.
Arendts Begriff aber hilt ein Denken positiver Freiheit bereit, einer Freiheit zu handeln,
das Neue zu beginnen. Das Gute ist dementsprechend eine Weise zu sprechen, die nie
miide wird zu fragen, die das selbst Gedachte in die offene Frage der Gemeinschaft
bringt und es dort nicht nur ausspricht, sondern immer auch schweigt und in den
Zwischenraum hineinhoért.

213 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgrabt.«*
Die Uber-setzung

Vielleicht ist das Unmdgliche die einzige
Chance eines Neuen, einer neuen Philoso-
phie des Neuen. Vielleicht, und vielleicht
ist es in Wahrheit erneut das vielleicht, das
diese Chance nennt.

Jacques Derrida: Politik der Freundschaft

Ich méchte im Folgenden zwei Arendt’schen Gedanken noch weiter in die Tiefe folgen:
der wunderlichen Betonung des Zwischenraums, in dem das Neue sich ankiindigt, und
der Sprachlichkeit des Guten; beiden kann sich mit Walter Benjamin entscheidend an-
genihert werden, indem ihnen durch seine Betrachtung eine neue und grundlegende
Perspektive hinzugefiigt wird. Dass Hannah Arendt in Bezug auf die Vereindeutigung
der Vielen, die das Gute verhindert und dem Bosen den Weg bereitet, gerade von der
Vielheit der Sprachen spricht, ist kein Zufall, denn diese absolute Verschiedenheit der
Stimmen ist als die Bedingung der Moglichkeit des Guten anzusehen. Diese Pluralitit
bedeutet Offnung fiir das Neue und ihr ist ein Ende bereitet durch jede Vereinheitli-
chung — unabhingig von der Giite ihrer Ziele. Dieser Moglichkeit, die einzig in der Viel-
deutigkeit der Sprachen gegeben ist, denkt auch Walter Benjamin nach. Das seltsame
Verhiltnis, in das das absolut Einzelne zur Vielheit tritt und die Méglichkeit, die allein
im gemeinsamen Weiterdenken liegt, findet sich auch hier: Im Verhiltnis des einen, in-
terpretierbaren Textes zur Vielheit der Interpretationen. Wie Sophie Loidolt schreibt,
handelt es sich bei dem Zwischenraum, den die Pluralitit bildet, um einen geschicht-
lichen Ort, an dem Menschen durch Geschichtenerzihlen und gemeinsames Handeln
ein Netz weben, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch wei-
terweben, neu interpretieren oder eine Antwort auf das zu geben versuchen kann, das
dort zuvor ver-6ffentlich-t worden ist.*”> Das je Gesagte ist hier niemals nur einzeln,
sondern ermoglicht gerade in seiner absoluten Einzelheit die Frage, die Vieldeutigkeit,
das Nach-denken.

Walter Benjamins Verstindnis der Ubersetzung — des Uber-setzens eines einzelnen
Textes hin zu einem neuen - soll zudem in engstem Verhiltnis zu Arendts Verstindnis
der absolut Verschiedenen gedacht werden, die erst sie selbst wird im Gesehen- und
Gehortwerden durch die Anderen, nur das Jetzt bedenken kann im Zusammendenken
mit den anderen Sichtweisen. So zeigt sich der einzelne, deutbare und immer wieder
neu ins Licht gesetzte Text immer dann, wenn er aus einer Gegenwart heraus neu be-
trachtet und bedacht wird, wie sich die Einzelne immer dann als sie selbst zeigt, wenn
die Deutungen und Ansichten der Anderen sie als absolut Verschiedene erkennen. So

214 Vgl. Martin Heidegger [1951] Was heifst Denken?. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 8: Was heif3t Den-
ken?. I. Abteilung: Veroffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. v. Paola-Ludivika Coriando. Frankfurt
a.M. 2002, S.135.

215 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.115.

14.02.2026, 07:53:33. -

207


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Vom Schweigen des Guten

scheint die Frage danach, wer da spricht und nach was da gefragt ist, in jedem gemein-
samen Gesprich neu auf, wie auch die Fragen des Urtextes sich in jeder Ubersetzung
aufs Neue stellen. Diese Weiter-iiber-setzung also gleicht dem Weiter-weben des Net-
zes, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch weiter zu weben
und neu zu interpretieren versuchen kann.

Auferdem ist die Ubersetzung - wie ich im Folgenden zeigen werde - ohne Nut-
zen, will nicht Werkzeug sein, um das Problem des Unverstindnisses zu lsen, son-
dern einer wirklichen Frage — jetzt, zum Zeitpunkt des Uber-setzens — sich aussetzen.
In dieser Weise ist auch das Gesprich zwischen den absolut Verschiedenen nur dann
wirkliches Gesprich, wenn es ernstlich fragt, anstatt das Sprechen selbst zum Mittel zu
erniedrigen. Ist ein Sprechen der Einzelnen und Ubersetzenden in dieser Weise offen,
macht es sich auf einen Weg ins Ungewisse, anstatt vom gewiinschten Zielpunkt aus
den direktesten Pfad blof noch zu errechnen. In Derridas Sinne denkt sie so immer
ein >Vielleicht« mit: »[D]as kommende vielleicht wird der Frage stets zuvorgekommen
sein. Die Frage sekundiert, sie ist stets verspitet und sekundir. In dem Augenblick, da
sie Gestalt annimmt, wird ein vielleicht sie erdffnet haben, wird es sie offenhalten, wird
eben dort, wo sie zur Frage wird, ein vielleicht es ihr, vielleicht, stets verwehren, sich zu
schlieflen.«*!6

Um der Idee, dem je Einzelnen, sich anzunihern, miissen die Menschen sich in dessen
Darstellung iiben, so ging oben die Rede; nicht das Einzelne in die allgemeine Masse
zwingen, indem es dem einen Begriff, der die Vielen meint, untergeordnet wird, son-
dern nach diesem einen da, nach seinem Namen fragen. Wie also — so méochte ich nicht
aufhoren zu fragen — lisst sich das nicht Darstellbare zur Darstellung bringen, wie kann
sich das Unerhérte zeigen, wie kann Wahrheit in Erscheinung treten? Die Darstellung,
um die es hier gehen soll, ist immer »Darstellung des Urspriinglichen« und erfiillt damit
stets »den Charakter der Entdeckung«®” — einer Ent-deckung des Alten im Jetzt, einer
Entdeckung des Einzelnen durch die Einzelne, einer Entdeckung des neuen Anfangs.
Es geht in diesem Sinne um das Alte, da nur von diesem aus der Anfang moglich ist;
zugleich aber geht dieser Anfang jederzeit iiber das Alte hinaus — und ist so Entdeckung
der Uber-setzung, die von dort aus méglich wird: Dies Einzelne also ist es selbst erst in
seiner Herauslehnung. Bei Werner Hamacher heifdt es dementsprechend: »Das Original
ist nur deshalb — und also nur halb - Original, weil es, urspriinglich tber sich selbst
hinausdeutend, sich selbst schon verlassen hat. Es ist Original, und also urspriinglich,
nur weil es auf dem Sprung in seine Ubersetzung ist.«*'8

Benjamins Ubersetzer gribt sich durch die Sprachschichten der alten Worte, iiber-
springt auf diesem Wege Jahrhunderte, um mit einem Augenblick der Vergangenheit

216 Jacques Derrida [1994]: Politik der Freundschaft. Ubers. v. Stefan Lorenzer. Frankfurt a.M. 2000, S. 70.

217 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924. In: ders.: Gesammelte Schriften
I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurta.M.1991, S. 936.
(Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Trauerspielbuch-Manuskript.)

218 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Ubersetzen: Wal-
ter Benjamin. Frankfurt a.M. 2001, S.183. (Im Folgenden zitiert als: Werner Hamacher: Intensive
Sprachen.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

zusammenzutreffen, in dem die Sprache sich gewissermafien wiedererkennt. Dieser
Augenblick dann kann nach Méglichkeit vollenden, was bis zu diesem Zeitpunkt uner-
filllt geblieben ist. »Einer Entdeckung aber, die in einzigartiger tiefster Weise sich ver-
bindet mit der Wiedererkennung. Er ist das Wiedererkennen eines Unerhérten als eines
in uralten Zusammenhingen beheimateten. Die Entdeckung einer Aktualitit des Phi-
nomens als eines Reprisentanten vergessener Zusammenhinge der Offenbarung.«**
Arendt spricht — ich wieder-hole — von dem »Wihren des Kunstwerks«, das deshalb so
ergreifend sei, weil es »nicht eine sehnende Regung des Gemiits ist, sondern [...] den
Sinnen gegenwairtig vorliegt, leuchtend, um gesehen zu werden, ténend, um gehort zu
werden, in die Welt noch hineinsprechend aus den Zeilen des gelesenen Buches«*>°.
Ubersetzen heifit hier »Wiedererkennen eines Unerhérten« — Héren und Erschweigen
des Gesagten. Im Erschweigen kann in dieser Befragung dann dasjenige tonen, das nur
jetzt gehort werden kann: In der Stille des einen Augenblicks. Dieses absolut Einzelne
verbirgt sich ausschliefllich in der Sprache, nicht aber in einem bezeichnenden, son-
dern in solchem Sprechen, das in seiner Darstellung 6ffnet. »So ist die Ubersetzung
zuletzt zweckmiRig fiir den Ausdruck des innersten Verhiltnisses der Sprachen zuein-
ander. Sie kann dieses verborgene Verhiltnis selbst unmoglich offenbaren, unmaglich
herstellen; aber darstellen, indem sie es keimhaft verwirklicht, kann sie es.«*?! So ist
auch hier das »verborgene Verhiltnis« — die Pluralitit — im Uber-setzen, im Nachden-
ken und in die Gegenwart rufen, »wie im Keim gegeben«®?2,

5.3.1 »Solange die Stimme beim Reden ins Ohr steigt, wartet sie auf die
Wahrheit.«** Das Ubersetzen

1923 schreibt Benjamin in seinem Aufsatz Die Aufgabe des Ubersetzers: »Nirgends erweist
sich einem Kunstwerk oder einer Kunstform gegeniiber die Riicksicht auf den Aufneh-
menden fiir deren Erkenntnis fruchtbar. [...] [K]lein Gedicht gilt dem Leser, kein Bild
dem Beschauer, keine Symphonie der Horerschaft.«**4 Dieser Gedanke muss zunichst
verwundern: Die Ubersetzung scheint doch gerade diesen Zweck zu verfolgen. Dient
denn das Ubersetzte nicht der Leserschaft und soll die Ubersetzung nicht die Mauern
der Sprachgrenzen tiberwinden, indem sie den iibersetzten Text einer grofieren Zahl
von Menschen zuginglich macht? Gemeinhin ist es doch eben das, was unter der Ti-
tigkeit der Ubersetzerin verstanden wird: Sie {ibersetzt »fremdsprachige Texte in die
eigene Sprache«, damit »die Differenz zwischen den Sprachen mit den Mitteln der ei-
genen Sprache ausgeloscht wird«*?*. Uber dies gegensitzliche Verstindnis Benjamins
heif3t es bei Hamacher, Ubersetzung sei »keine Setzung. Sie ist dasjenige, was jeder
Setzung und noch jedem Vermogen der Setzung, ob es als Verstand, Anschauungsform

219  Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript, S. 936.

220 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 202.

221 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.12.

222 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 93.

223 Vgl. Herta Mller: Herztier. Frankfurt a.M. 2007, S. 15.

224 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S. 9.

225 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort. In: Alfred Hirsch (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt
a.M. 1997, S.7. (Im Folgenden zitiert als: Alfred Hirsch: Vorwort.)

14.02.2026, 07:53:33. -

209


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Vom Schweigen des Guten

oder als produktive Einbildungskraft gedacht wird, vorausgehen muf. Ubersetzung
setzt nicht, sie setzt tiber ... und setzt iiber jede mogliche Bedeutung und ihren Grund
in den Formen der Anschauung und der Selbstbeziehung hinweg.«*2¢

Eine bloR vermittelnde Ubersetzung muss fiir Benjamin immer in den »Grenzen
der eigenen [Sprache]« verbleiben und »Fremdheit und Differenz« opfern, »um dann
mit [...] der Zielsprache neu verkleidet zu werden«*?’. Sie sucht demnach nicht nach
dem Einzelnen, sondern gibt ihm blof} ein neues, allgemeines Gewand. Eben dieses,
das durch solches Ubersetzen mitgeteilt werden kénne, ist fiir Benjamin gerade das
Unwesentlichste eines jeden Textes. In diesem Sinne sei jede Wiedergabe in einer an-
deren Sprache, die sich auf den blofien Inhalt des Originaltextes konzentriere, an sich
nicht hinreichend: Solch dienende Ubersetzung ist ihm nur die »ungenaue Ubermitt-
lung eines unwesentlichen Inhalts. [..] Was >sagt« denn eine Dichtung? Was teilt sie
mit? Sehr wenig dem, der sie versteht. Thr Wesentliches ist nicht Mitteilung, nicht Aus-
sage.«228 Wenn nun also das Werk selbst nichts mitzuteilen habe, so kénne auch das
Wesen der Ubersetzung nicht in einer solchen Mitteilung bestehen.?*® Jerome Kohn
deutet hier auf den Zusammenhang zwischen Arendt und Benjamin hin: »[G]enuine
Kunstwerke [sind] wie genuine Handlungen fiir die Welt und verheimlichen ihre Wahr-
heiten in der Welt.« Weiter spricht er von der »schwierigen und seltenen Freude, nicht
diese Wahrheiten festzustellen, sondern sie als kristallisierte Fragmente zuriickzufor-
dern, die durch die Erleuchtung ihrer Tiefe die Moglichkeit der Gegenwart wieder bele-

ben«?3°

. Es kann hier folglich nicht darum gehen, die intendierte Mitteilung des Textes
oder der Handelnden zu entschliisseln; vielmehr geht es um ein Erkennen der Tiefe des
Einzelnen und eines Dritten, das sich in dieser Liicke — jetzt — zeigt. Nur dort liegt die
»Moglichkeit der Gegenwart«.

Was bedeutet das nun fiir den Baum, von dem nun schon mehrfach die Rede war:
Ubersetzen wir seine Bezeichnung in die englische Sprache, haben wir dem >Baumc ein
stree< hinzugefiigt. Was haben wir dadurch gewonnen? Nun, die Englinderin, der wir
womdglich von diesem Baum berichten mogen, versteht nun, um was es geht. Dass es
aber um diesen einen Baum geht, nicht um eine grundsitzliche Betrachtung des Bau-
mes, ist ihr wohl, trotz der sprachlichen Briicke, die nun gebaut dasteht, zu verstehen
kaum méglich. Was wir da tibersetzen, ist das Unwesentlichste an diesem einen Baum.
Die Ubersetzung einer Dichtung nun, die nicht weiter entfernt stehen kénnte von den
Enzyklopidien des Wissens, deren Ziel es ist, blof3e Eigenschaften um der Einordnung
willen aufzuzihlen, kann sich niemals mit einer inhaltlichen Ubertragung zufrieden-
geben. Ein Gedicht wie auch ein Stiick Musik beschreiben niemals Allgemeinheiten,
sondern versuchen gerade von jeder Oberflichlichkeit den grofitmoglichen Abstand zu
gewinnen. So wiirde solche Ubertragung etwas in die Niederungen herabzerren, das
bereits in hohen Héhen sich aufhielt. Das Wesen der Dichtung und der Ubersetzung
ist an sich grundverschieden: »Thre Intention [sc. die der Ubersetzung] geht nicht allein

226 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 227.

227 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort, S. 7.

228 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S. 9.

229 Vgl. ebenda.

230 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt, S.153.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

auf etwas anderes als die der Dichtung, nimlich auf eine Sprache im ganzen von einem
einzelnen Kunstwerk in einer fremden aus, sondern sie ist auch selbst eine andere: die
des Dichters ist naive, erste, anschauliche, die des Ubersetzers abgeleitete, letzte, ide-
enhafte Intention.« Der Ubersetzer spricht sich in Richtung der Ideen, lisst die Worte
des Originals »in einen gleichsam héheren und reineren Luftkreis der Sprache hin-
auffwachsen], in dem sich dann dasjenige zeigen kann, »was an einer Ubersetzung

231 Benjamin spricht von dem, was iiber bloRRe Mitteilung hin-

mehr ist als Mitteilung«
ausgeht. Das Wesentliche, das Eigene des einzelnen Textes ist gerade dasjenige, von

dem sich in gewohnlichem Sinne nichts sagen l4sst.

Dieser Gedanke steht in engstem Verhiltnis zu dem »Wer-einer-ist« Arendts, das sich
»jedem Versuch, es eindeutig in Worte zu fassen, [entzieht]. Sobald wir versuchen zu
sagen, wer jemand ist, beginnen wir Eigenschaften zu beschreiben, die dieser Jemand
mit anderen teilt und die ihm gerade nicht in seiner Einmaligkeit zugehéren. Es stellt
sich heraus, daf die Sprache, wenn wir sie als Mittel der Beschreibung des Wer be-
nutzen wollen, sich versagt und an dem Was hingen bleibt, so dafd wir schlieflich
hochstens Charaktertypen hingestellt haben, die alles andere sind als Personen, hin-

232 Das Ausdeuten des

ter denen vielmehr das eigentlich Personale sich [...] verbirgt.«
absolut Verschiedenen, das Weiterdenken und Ins-Gesprich-Bringen des bereits Ge-
dachten sind fir Arendt und Benjamin die einzigen Wege, die zur Einzelheit fithren
konnen. Es geht nicht etwa darum, etwas Wesentliches zu bewahren und abzuschlie-
Ren, sondern darum, dieses immer wieder neu aufzuschlieflen und zu befragen, es in
die Welt zu bringen, ohne zu wissen, wer sich da zeigen wird. Die absolut Einzelne
Arendts kann sich nur den Anderen zeigen, ihr daimon wird nur dann sichtbar, wenn
sie sich selbst ausspricht. Uber das Verhiltnis der Sprachen zueinander heif3t es bei
Hamacher: »Der Verweis auf eine andere Sprache ist also fiir jede einzelne wesentlich:
eine Sprache ist Sprache nur, sofern sie Sprache fiir eine andere Sprache ist — nicht
anstelle einer anderen Sprache, sondern im Hinblick auf sie.«*** Demnach geht es im
Dialog dieser verschiedenen Sprachen nicht etwa darum, das eine Richtige zu erreichen
— wie es bei Arendt nicht darum geht, die eine Meinung herauszufiltern —, sondern um
einen »Hinblick, ein lautloses Ansehen des Anderen, das Zwischenraum zulisst.

In diesem Sinne kann der Ubersetzung nicht die Aufgabe einer Vermittlung zu-
kommen, da sie das Berechenbare gerade nicht darstellt. In ihr aber zeigt sich »das in-
nerste [...] Verhiltnis [...] der Sprachen zueinander«*3#, die absolute Verschiedenheit also,
ihr Menschensprache-Sein. Die Ubersetzerin bringt das Stumme ins Lauthafte, indem sie
gerade nicht das sich ihr entgegenschreiende Offensichtliche, die Begriffe der Dinge, in
der anderen Sprache erneut zum Vorschein bringt, sondern auf dasjenige hort, das aus
diesem Text selbst — jetzt — sich ausspricht und — wenn es als Gegensatz zu den lauten,

231 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.14f.

232 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223. [Hervorhebung der Autorin.]
233 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S.183.

234 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.12.

14.02.2026, 07:53:33. -

Al


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Vom Schweigen des Guten

zugreifenden Begriffen gedacht wird — sich ausspricht, indem es schweigt.?3> Mithin
darf die Ubersetzung deshalb nicht aufeinen Menschen bezogen werden, weil es nicht um
das Verstindnis des Inhaltes einer Schrift geht, sondern um dasjenige, was sich in ihr
ausspricht; dieses aber ist gerade dasjenige, das einer jeden, die nach Inhalten sucht,
entgehen muss. Sie wird auch nicht fiir den Ausgangstext geschrieben, vielmehr steht
sie mit ihm durch dessen Ubersetzbarkeit in einem »Zusammenhang des Lebens«*3¢ —
weil die Ubersetzung aus dem Original hervorgeht, weil sich durch das Weitertragen
etwas Neues »aus dem Geformten [...] erheben [kann]«*3”. Um sich aber aus der allzu
festen Form erheben zu kénnen, muss es durch die Ubersetzung erst befreit werden.
Der iibersetzbare Text also bleibt erhalten, indem er immer wieder aus der Gegenwart
heraus und in absolut neuer Weise befragt wird: »[W]ihrend das Dichterwort in der sei-
nigen [sc. die Muttersprache] iiberdauert, ist auch die gréfRte Ubersetzung bestimmt
in das Wachstum ihrer Sprache ein-, in der erneuten unterzugehen.«?*8

Der Text ist gewissermaflen nur in seiner Wandlung er selbst. »Denn wie Ton und
Bedeutung der groRen Dichtungen mit den Jahrhunderten sich vollig wandeln, so wan-

39 innerhalb dieser immer neuen

delt sich auch die Muttersprache des Ubersetzers«;>
Verwandlungen »erreicht das Leben des Originals seine stets erneute spiteste und um-
fassendste Entfaltung«**°. Indem die Ubersetzung immer neue Fiden in das Netz der
Menschen-Geschichte schligt, geht es nie darum, méglichst viel Ahnlichkeit mit dem
Original aufzuweisen, sondern um eine Deutung, die im Jetzt die Absolutheit des Ein-

zelnen — das »Echo des Originals<®#!

- und zugleich die »Verwandtschaft der Spra-
chen«®** zum Ausdruck bringt. »Jene reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der
eigenen zu erlosen<* ist die Aufgabe jeder Ubersetzung. Die reine Sprache, so meine

Annahme, meint das Bedenken des Neuanfangs, sie ist das weifRe Blatt, das Bild einer

235 »Wenn anders es aber eine Sprache der Wahrheit gibt, in welcher die letzten Geheimnisse, um
die alles Denken sich miiht, spannungslos und selbst schweigend aufbewahrt sind, so ist diese
Sprache der Wahrheit — die wahre Sprache. Und eben diese, in deren Ahnung und Beschreibung
die einzige Vollkommenheit liegt, welche der Philosoph sich erhoffen kann, sie ist intensiv in den
Ubersetzungen verborgen.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.16.)

236 Ebenda, S.10.

237 Ebenda, S.13.

238 Ebenda.

239 Ebenda.

Wenn das Eine nur in der Wandlung es selbst ist, kann es hier schwerlich um eine Erkenntnis ge-
hen; an diesem Punkt zeigt sich noch einmal die Unterscheidung zwischen Wahrheit und Sinn, von
der weiter oben die Rede war. Werner Hamacher sieht hier einen ausschlaggebenden Unterschied
zu Kant: »[S]o wenig das Sprachenverhaltis ein Verhiltnis der Herstellung eines ihm dufierlichen
Objekts sein kann, so sehr es ein intensives Verhiltnis der Darstellung sein muf3, so wenig ist es
fiir Benjamin—und darin liegt eine weitere entscheidende Differenz seiner Uberlegungen zu den-
jenigen Kants —, so wenig ist es ein Verhaltnis der bloRen Erkenntnis.« (Werner Hamacher [2001]:
Intensive Sprachen, S.199.)

240 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.11.

241 Ebenda, S.16.

242 Ebenda, S.12.

243 Ebenda, S.19.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Sprache, die Einzelheit meinen kann. Sie immer wieder anzurufen bedeutet, das Un-
mogliche als Moglichkeit und Chance denkbar werden zu lassen, das absolut Einzelne —
das sich auch Arendt in jedem Neuanfang ankiindigt — wieder lebendig werden zu las-
sen. Fiir beide heif’t dies nicht, sich von allem Gegenwirtigen abzuwenden und in ein
Nirwana zu entfliehen, sondern gerade das Jetzt denken. Es denken und hervorbringen
— weil vorstellbar werden lassen — als eine Zeit, die nicht einfach zweifach Gejagte ist,
nicht nur fast vergangen und fast schon vorbei ist, sondern die absolute Méglichkeit
bedeuten kann, wenn sie denn erkannt wird als reiner, absoluter Neuanfang. Wenn der
Zwischenraum zwischen allem Geschriebenen, Gedachten, Gesagten nicht tibergangen,
sondern als moglicher Neuanfang angesehen wird.

Das ins Fremde Gebannte ist also nicht zu erlosen, indem es zur eigenen Sprache um-
gestaltet wird, sondern indem die Mauern der verschiedenen Sprachen iiberhaupt auf-
gebrochen werden - es sei hier erneut an Bachmanns Ausspruch erinnert: Es diirfe
nicht versucht werden »die Sprache an sich neu zu machen, [...] [w]o nur mit ihr han-
tiert wird, damit sie sich neuartig anfiihlt, richt sie sich bald und entlarvt die Absicht.
Eine neue Sprache muf eine neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn
ein neuer Geist sie bewohnt«*#*. Dieses Fremde bleibt fremd und ist nur so — als es
selbst — der neue Geist. Es tritt hervor als das Echo, das blofR Hérbare des Textes, hor-
bar aber nur durch den Raum, der die fremde Sprache ist — denn niemals kann ein Echo
im Nichts entstehen. Der Raum aber, der dieses Echo birgt und wiedergibt, scheint mir
ein leerer zu sein, die Liicke zwischen dem Fremden und dem Eigenen, der geéffnet da-
steht, um das Zwischenzeilige zu beherbergen, solange bis es durch die nichste Uber-
setzung in wieder neue Zusammenhinge gestellt wird. So setzt jedes Sprechen iiber
im Moment seines eigenen Schweigens, in dem das Fremde im Eigenen erhért wird,
in dem dasjenige, das in »fremde [Sprache] gebannt ist« in der Ubersetzung zu Wort
kommt.

Solche Ubersetzung muss sich auflerhalb der Schrift halten, um ihr Echo verneh-
men zu konnen, sie »sieht sich nicht wie die Dichtung gleichsam im innern Bergwald
der Sprache selbst, sondern aufierhalb desselben, ihm gegeniiber und ohne ihn zu be-
treten ruft sie das Original hinein, an demjenigen einzigen Orte hinein, wo jeweils das
Echo in der eigenen den Widerhall eines Werkes der fremden Sprache zu geben ver-
mag«** . Die Dichterin muss Worte finden, die das ihr auszudriicken vermogen, was sie

244 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen, S. 19f.

245 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.16f.
Es geht der Rufenden hier also nicht darum, den Widerhall der eigenen Stimme so laut und oft
als moglich zu vernehmen (wie es mir solche Gruppierungen zu tun scheinen, die eine Gleich-
heit der Meinung voraussetzen); vielmehr ist ihr Rufen immer zugleich —vielleicht: vor allem — ein
Hineinhoéren und Zusammendenken.
Arendt denkt ebenfalls in einem Bild vom Wald, ich habe es weiter oben angefiihrt: »Bei allen
Dingen, die erscheinen, ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem
Phanomen befindet. Der Raum der Erscheinungen ist fir Biume nicht derselbe wie der Raum
der Erscheinung fiir den Wald. So lange man im Wald ist, sieht man den Wald vor lauter Biumen
nicht. Der Raum der Erscheinung fiir den Wald ist die baumlose Ebene.« (Hannah Arendt [1968]:
Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Friihjahr 1968). In: Wolfgang

14.02.2026, 07:53:33. -

213


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Vom Schweigen des Guten

zu beschreiben sucht. Die Ubersetzerin hingegen muss nicht die richtigen Worte fin-
den, sie muss vielmehr hiren, was das Echo des Originals ihr zuspricht, sie muss beider
Sprachen Eigenstes horen, den Sinn des Originals aber darf sie nur an einem kleinsten
Punkt berithren: »Wie die Tangente den Kreis fliichtig und nur in einem Punkte be-
rithrt und wie ihr wohl diese Beriihrung, nicht aber der Punkt das Gesetz vorschreibt,
nachdem sie weiter ins Unendliche ihre gerade Bahn zieht, so beriihrt die Ubersetzung
flicchtig und nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sinnes das Original [..].<** Das
je Eigene und Fremde der Schrift, die nicht zu Einem geformt, sondern als je Einzelne
tibersetzt werden sollen, gleichen fiir Benjamin den Bruchstiicken eines GefifRes. Diese
Bruchstiicke nun werden in der Ubersetzung als Teile einer gréfieren Sprache »erkenn-
bar<. Diese Sprache ist jene reine Sprache, in der sich zeigt, dass jedes Sprechen in sei-
nem Ursprung das Neue und Einzelne meint, dass es durch die Sprachen denkbar ist.
Zeigen kann es sich aber weder in der einen noch der anderen Sprache allein, vielmehr
einzig in der Liicke, die zwischen den einzelnen Bruchstiicken entsteht. Wiren sie also
verschmolzen, wiren sie durch die Ubersetzung nur noch eine, ein Textkdrper — »zu-

sammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches Einzelwesen«*#

— wiirden sie gerade
den Zwischenraum verdecken und ausfiillen, in dem einzig das Neue entstehen kann.
Die Ubersetzung muss demnach, wie Arendt iiber die Denk-iibungen sagt, versuchen,
»das Problem der Wahrheit in der Schwebe [zu] halten« und sich darin iiben, »sich in
dieser Liicke — der einzigen Sphire, in der Wahrheit eventuell erscheinen mag«®*® — zu
bewegen.

Durch die immer wiederholte Ubersetzung kénnen sich zwischen den vielen még-
lichen Worten und dem einen In-Frage-Stehenden immer wieder Freiriume bilden,
die es ermoglichen, sich dem absolut Einzelnen immer wieder anzunihern. Benjamin
trennt zwischen dem Symbolisierenden und dem Symbolisierten, wobei die Annihe-
rung durch das immer neue Symbol zum Symbolisierten selbst fithren soll. Dieser Weg
— dieses In-der-Schwebe-Halten der Wahrheit - ist es, den die Ubersetzung und das
menschliche Gesprich in Arendts Sinne zu gehen versuchen; er ist ein nie endendes
Werden. »Es bleibt in aller Sprache und ihren Gebilden aufer dem Mitteilbaren ein
Nicht-Mitteilbares, ein, je nach Zusammenhang, in dem es angetroffen wird, Symbo-
lisierendes oder Symbolisiertes; Symbolisierendes nur in den endlichen Gebilden der
Sprachen; Symbolisiertes aber im Werden der Sprachen selbst. Und was im Werden der
Sprachen sich darzustellen, ja herzustellen sucht, das ist jener Kern der reinen Sprache
selbst. Wenn aber dieser, ob verborgen und fragmentarisch, dennoch gegenwirtig im
Leben als das Symbolisierte selbst ist, so wohnt er nur symbolisierend in den Gebil-
den.«*#

Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Géttingen
2007, S.221.)

246 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S. 19f.

247 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

248 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.18.

249 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.19.
Auch Hamacher spricht vom Verhiltnis der Sprachen als einem werdenden: »Die Sprache der
Ubersetzung ist keine Sprache neben anderen, die nichts aufRer dem Verhiltnis der Sprachen, die-
ses Verhiltnis aber wiederum nicht als gegebenes, sondern als werdendes ausspricht. Die Uber-

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Benjamin unterscheidet zudem verschiedene Arten des Meinens eines Textes. Was ist
darunter zu verstehen, dass die Ubersetzung verschiedene Arten des Meinens zeigen
kann und was ist unter demjenigen zu verstehen, das von ihm als das eine Gemeinte be-
zeichnet wird? Die Eigenschaft des Tisches, >aus Holz zu sein¢, macht dasjenige, was
in allen Sprachen das Gemeinte ist, nicht aus. Trotzdem gibt es aber etwas an diesem
Tisch, das allen Sprachen gemein ist: »Worin kann die Verwandtschaft zweier Sprachen,
abgesehen von der historischen, gesucht werden? In der Ahnlichkeit von Dichtung je-
denfalls ebensowenig wie in derjenigen ihrer Worte. Vielmehr beruht alle tiberhistori-
sche Verwandtschaft der Sprachen darin, daf in ihrer jeder als ganzer jeweils eines und
zwar dasselbe gemeint ist, das dennoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der
Allheit ihrer einander erginzenden Intentionen erreichbar ist: die reine Sprache.«?5°
Erneut erhebt sich die Frage: Was ist an dieser Rose, dieser einen, die wir meinen, der
Gemeinten, in allen Sprachen gleich? Die Arten, sie zu meinen, die verschiedenen Aus-
driicke der verschiedenen Sprachen, sind es gerade nicht. Die Art des Meinens bedeu-
tet, dass zwei verschiedene Worte (Benjamin spricht von >Brot< und »pain<) »dem Deut-
schen und dem Franzosen je etwas Verschiedenes bedeuten, dafd sie fiir beide nicht ver-

tauschbar sind«**!

. In diesem Sprechen von >Brot«/>pain« kommt das Idiomatische der
Sprachen zum Ausdruck, die Tatsache, dass in verschiedenen Lindern, ja sogar Land-
strichen, verschiedene Bezeichnungen fiir einen Gegenstand Verschiedenes bedeuten.
Das Gemeinte hingegen zeigt sich darin, dass sie eigentlich« »das Selbe und Identische
bedeuten. [...] Wihrend dergestalt die Art des Meinens in diesen beiden Wortern einan-
der widerstrebt, erginzt sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen.«*5*
Die beiden Worter widerstreben sich, denn sie sagen Unterschiedliches; ihre Art, »das
Eine«< zu meinen, ist verschieden. Sie erginzen sich aber in den Sprachen, denen sie
entstammen, weil das Sprechen selbst ihnen gemein ist; auf diese Weise »erginzt sich
in ihnen die Art des Meinens zum Gemeinten«<®.

Das kénnte nun auch so klingen, als seien blof die vielen Arten des Meinens, die
vielen Sprachen und Dialekte dafiir verantwortlich, dass wir das Einzelne nicht anzu-
sprechen vermogen. In gewisser Weise kann die Verwirrung der Sprache in Sprachen,
von der die Bibel erzihlt, als Ursprung der Unmoglichkeit verstanden werden, das Eine
zu meinen. Zugleich aber bildet sie — wie die Erzihlung vom Siindenfall der Sprache —
gerade den Beginn der Moglichkeit, sich diesem Einen zu nihern, indem es die Men-

schen auf den Plan ruft: Einzig das gemeinsame Gesprich kann fortan den Verallgemei-

setzung spricht aus, was noch nicht da ist: insofern ist sie geschichtlich — auf eine geschichtliche
Ferne gerichtet —, insofern ist sie aber auch kein schlichtes Phanomen, sondern Phdnomen eines
noch und vielleicht auf Dauer Verborgenen, Versagten, Aphdnomenalen —der Sprache insgesamt
und als solcher.« (Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 233.)
An dieser Stelle ist abermals auf den Zusammenhang mit Kierkegaard hinzuweisen, von dem wei-
ter oben bereits die Rede war: Die Einzelne ist nurim Werden, nicht aber in einem Werden um zu,
das verbessert und anstrebt, sondern in einem Werden fiir sich, das im Werden selbst ist, nicht zu
etwas erst wird.

250 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.13.

251 Ebenda, S.14.

252 Ebenda.

253 Ebenda.

14.02.2026, 07:53:33. -

215


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Vom Schweigen des Guten

nerungen der Sprachen sich zu entziehen versuchen, einzig das gemeinsame Deuten
des Einen kann als Versuch gelten, sich ihm verstehend zu nihern. Folglich kann es
Benjamin nicht etwa darum gehen, die Sprachen wieder zu vereinen, um dann, in der
einen Menschheitssprache, wirklich von den Dingen sprechen zu kénnen. Vielmehr ist
es ihm darum zu tun, im Aussprechen dessen, das in unserer Sprache unmdglich ist,
zugleich dasjenige zu ent-decken, das maglich ist.

Es sei hier kurz an Arendt erinnert, die in der verschiedenen Benennung einen
Hinweis darauf sieht, dass dem begrifflichen Sprechen immer etwas entgehen muss:
»Dadurch, dass der Gegenstand, der fir das tragende Prisentieren von Dingen da ist,
sowohl Tisch wie >table< heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-
sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht.«** In der Einzelheit der
verschiedenen Worter, die das Eine meinen, ist immer schon auf diese Liicke verwiesen,
die durch eine »kiinstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen«*>® verdeckt
und vergessen wiirde. Das Gemeinte ist nicht in dem Moment erkannt, in dem alle Men-
schen die Rose nur noch einem gemeinsamen Begriff unterordnen. Das Gemeinte ist
- so wunderlich es klingen mag — die Rose selbst, ihre eigene Sprache. Die Ubersetzung
dieser einzelnen Meinungen, ihre immer sich wiederholende Weiter-Ubersetzung lisst
erahnen, dass sie nach etwas fragen, das in wesentlichem Sinn tber sie hinausgeht.
Deshalb ist ein Text nur dann ein solcher, der dem Einzelnen sich entgegenspricht,

wenn er Ubersetzung »fordert«®>®

, wenn er danach verlangt, immer wieder befragt,
weitergetragen und iibergesetzt zu werden. Hierfir darf er nicht in seiner Form fertig,
abgeschlossen sein; vielmehr muss er sich aus seiner Form zu winden suchen, muss

das Geschriebene zum Kommentar verlocken.

In dieser Weise sprechen sich solche Schriften nicht nur der Sprengung ihrer eigenen,
sondern zugleich auch derjenigen jener Mauern der Dinge entgegen, sodass sie sich
auferhalb dieser festen Begriffe auf den Weg begeben konnen, sich immer wieder aufs
Neue der Frage nach ihrer Deutung auszusetzen. Wenn aber nur noch eine Meinung -
oder die jeweils einseitige Meinung vereinzelter Gruppen — herrscht, ist jede Auslegung
und jedes Zusammendenken des Verschiedenen unmdéglich geworden. Es gibt dann nur
eine schmale Linie, deren Ubertritt zugleich eine Art Fahnenflucht und sofortiges Erset-
zen und Neubestimmen des eigenen Standpunktes bedeuten muss. Der Zwischenraum
ist hier ausgebessert und gefiillt, und so ist ein Gesprich zwischen den Einzelnen — ein
Meinungsaustausch — nicht mehr méglich, einzig ein Austausch der Meinung. Da oh-
ne Zwischenraum auch kein Gesprich einer Antwort niherbringen kann, miissen die
Zahlen entscheiden. Damit aber etwas Neues entstehen kann, bedarf es dieses Raumes,
der ein Echo im beschriebenen Sinn zu geben vermag: keines, das bloR das Eigene wie-
derholt, sondern eines, das das Fremde im Eigenen zu héren, den fremden Gedanken
selbst zu durchdenken sucht.

Das Gemeinte zeigt sich so in einem Zwischen. Dieser Raum entsteht zwischen
den Worten der verschiedenen Sprachen: zwischen >Rose« und >rose« wird etwas Festes,

254 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.
255 Ebenda.
256 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.10.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Undurchsichtiges aufgebrochen, eine Liicke geschaffen, durch die sie ihr Wesen aus-
sprechen kann, das gerade in ihrer Ubersetzbarkeit liegt, in ihrem »eigenen medialen
Charakter«, wie es bei Hamacher heifdt: »Nur in ihrer Sprachlichkeit erschliefRen sich
Umfang und Struktur einer Erkenntnis und einer Erfahrung, die nicht in der Subjekt-
Objekt-Relation verarmt und nicht in einem transzendentalen Subjekt stillgelegt sind.
Nur in ihrer Medialitit und also in einer Mitteilbarkeit, die jeder vermittelten Bedeutung
vorausgeht, erdffnen sich Dynamik und Horizont einer Sprache, die nicht instrumen-
telles Zeichen ist und nicht von einem unsprachlichen Bewuf3tsein manipuliert werden
kann.«*57 In den Zwischenriumen der Ubersetzung teilt sich die Rose selbst und legt so
einen Raum frei, in dem sie ihre eigene Mitteilbarkeit offenlegt. Diese aber geht »jeder
vermittelten Bedeutung voraus«, sie vermittelt nicht, sondern teilt, legt offen und er-
méglicht erst die Frage. »So weit ist sie [sc. die grofRte Ubersetzung] entfernt, von zwei
erstorbenen Sprachen die taube Gleichung zu sein, dafl gerade unter allen Formen ihr
als Eigenstes es zufillt, auf jene Nachreife des fremden Wortes, auf die Wehen des Ei-

258 Dieses Eigenste, diese absolute Verschiedenheit — die Freiheit,

genen zu merken.«
die in der Fihigkeit zum Neuanfang liegt — kommt immer dann zum Vorschein, wenn

das Begriffliche nicht mehr nach ihm greift.

Nun sind die verschiedenen Sprachen »einander nicht fremd, sondern a priori und von
allen historischen Beziehungen abgesehen einander in dem verwandt [...], was sie sa-
gen wollen«®. Sie sind einander in dem verwandt, was sie sagen wollen: Es geht also
nicht darum, was eine Sprechende durch sie ausdriicken méchte, sondern darum, was
sich in ihnen ausdriickt. Die Ubersetzerin, die dieses Gemeinsame iiber-setzen moch-
te, die zu horen versucht, was in der fremden Sprache sich aussprechen méchte, muss
sich von ihrer eigenen Sprache entfernen, muss aus dieser heraustreten, um so zwi-
schen den Sprachen stehen zu konnen. »Nur in dem Mafe, als sie ihre Vertrautheit
verliert, kann das Fremde in ihr erscheinen.«*%® Am deutlichsten kann sich fiir Benja-
min diese Idee in der absolut wértlichen Ubersetzung zeigen, in der das Original durch
die Ubersetzung hindurchzuscheinen vermag.%! Das einzelne Wort steht hier wie je-
ne sonnenhaften Ideen fiir sich, verweist nicht und teilt nicht mit. »Auch im Bereiche
der Ubersetzung gilt: év &pyf Av 6 Adyos, im Anfang war das Wort.«*** Nur das verein-
zelte Wort lisst Raum fir etwas aufder ihm Liegendes: »Denn der Satz ist die Mauer
vor der Sprache des Originals, Wortlichkeit die Arkade.«*®* Bei einer solchen Interli-
nearversion wird der iibersetzte Text zwischen die Zeilen des Originals geschrieben.
Die Wortfolge bleibt unangetastet und beide Sprachen stehen nebeneinander und fiir
sich. Entscheidend scheint mir hier die riumliche Struktur dieser Form der Uberset-
zung. Zwischen den Zeilen finden sich Riume von weiflem Papier. Dies ist der Ort der

257 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S.175f. [Hervorhebung der Autorin.]

258 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.13.

259 Ebenda, S.12.

260 Alfred Hirsch [2011]: Die Aufgabe des Ubersetzers. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch:
Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 613.

261 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

262 Ebenda.

263 Ebenda.

14.02.2026, 07:53:33. -

07


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Vom Schweigen des Guten

»reinen Sprache, die nichts mehr meint und nichts mehr ausdriickt, sondern als aus-
drucksloses und schopferisches Wort das in allen Sprachen Gemeinte ist«***. In diesem
freien Raum zwischen den Zeilen treffen »alle Mitteilung, aller Sinn und alle Intention
auf eine Schicht, in der sie zu erléschen bestimmt sind«*%5.

Dieses Stiick weifes Papier ist der Ort, an dem die Ubersetzerin den Versuch wa-
gen sollte, jene »reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der eigenen zu erlésen, die
im Werk gefangene in der Umdichtung zu befreien«®®. Die strenge Wortlichkeit fithrt
nicht allein dazu, dass die einzelnen Bruchstiicke hervortreten und sich zeigen, sondern
in gewisser Weise fithrt sie auch zur Ausdruckslosigkeit des Textes selbst. Durch eine
dem einzelnen Wort verhaftete Ubersetzung der Worte namlich, die die sinnstiftende
Satzstruktur ignoriert, wird die Ubermittlung eines zusammenhingenden, offensicht-
lichen Sinns unméglich. Die Interlinearversion und alle Ubersetzung, die sich an diese
Art des Dialoges zwischen den Sprachen anzunihern versucht, muss zum Zusammen-
bruch der Arten des Meinens fithren, die sich als das Gemeinte auszugeben versuchen.
Das Gesagte wird unverstindlich und fithrt gerade auf diesem Weg — tiber das for-
male Erkennen hinaus — zur Wahrheit. »Durch die Hingabe an die Einzigartigkeit des
Urtextes erreicht die Interlinearversion eine Intensitit der Versenkung in das fremde
Original, die den Eindruck erweckt, als gehe ihre Sprache [...] zwanglos aus der fremden
Sprache selbst hervor. Sie vermag buchstiblich in die Fugen und Zwischenriume eines
Textes einzudringen, ithn zwischen seinen Zeilen neu zu beschriften«®®’. Eine solche
Ubersetzung versucht, den unbeschriebenen Zwischenraum zu durchwandern, zu fra-
gen, was zwischen Original und Ubersetzung sich aussprechen kénnte, was iiber beide
hinausgeht und erprobt so das Neue.

Von solcher Hingabe an das Einzelne und einem Erhéren des Fremden, das dieses nicht
in das Eigene umzuformen strebt, spricht der folgende kurze Text Benjamins aus dem
Jahr 1932, sein Denkbild In der Sonne. »Siebzehn Arten von Feigen gibt es, wie es heifit,
auf der Insel. IThre Namen — sagt sich der Mann, der in der Sonne seinen Weg macht —
miifdte man kennen. Ja man miifdte die Graser und die Tiere nicht allein gesehen haben,
die der Insel Gesicht, Laut und Geruch geben, die Schichtungen des Gebirges und die
Arten des Bodens [..] - sondern vor allem ihre Namen miifite man wissen.«*®® Nicht
das Sehen der Griser und Tiere ist hier entscheidend, denn sehen kann das durch Be-
griffe erzogene Auge doch nur Eigenschaften; die Kategorien flirren vor den Augen,
machen fast blind — nein: »vor allem ihre Namen miisste man wissen« — man miiss-
te sie gar horen konnen. Und wer sie horte, dem wire der Mund verschlossen, denn
die Worte, die der Mund formt, lassen das Ohr nur weniger horen, weniger erkennen:
»Aber der Bauer hat ja den Schliissel zur Chiffreschrift. Er kennt die Namen. Dennoch
ist es ihm nicht gegeben, iiber seinen Sitz etwas auszusagen. Sollten die Namen ihn

264 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.19.

265 Ebenda.

266 Ebenda.

267 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik Walter Benjamins.
Tiibingen 1987, S. 75.

268 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

wortkarg machen? Dann fillt die Fiille des Wortes nur dem zu, der das Wissen ohne
die Namen hat, die Fiille des Schweigens aber dem, der nichts hat als sie?«*® Der Bauer
also kennt die Namen der Dinge, erkennt diese in jenen. Gerade deshalb aber kann er
nicht von ihnen sprechen. Er kann nicht, einem Botaniker gleich, tiber die Eigenschaften
der verschiedenen Arten sprechen, sie als solche oder solche einordnen. Er kennt nicht
die siebzehn sNamenc der Feigen-Arten, vielmehr kennt er die Namen aller Feigen, die
ihn umgeben, er hirt sie. Man konnte dieses Er-héren mit seinem von Tradition ge-
pragten Leben in Verbindung bringen. Seine Erfahrung, seine Handlungen innerhalb
einer solchen Tradition, kénnten ihn die »Welt auf eine Weise« erschliefien lassen, »wie
dies weder das momentane Erleben noch der Verstand vermégen. Was aus Ubung und
Tradition geschieht, wird nicht reflektiert und vom Bewusstsein geleitet. [...] Solche

279 Die Erkenntnis des

Erfahrung lasst sich nicht in Form einer Aussage festhalten.«
Bauern ist nicht auf einer schulischen Lehre erbaut, er hat nicht die Arten der Feigen
und deren Eigenschaften auswendig gelernt, vielmehr ist er in die Lehre der Dinge ge-
gangen: »Der Tag, da er mit einem Baum gefiihlt hat, kommt ihm in den Sinn. [..] Da
lehnte er den Riicken gegen einen Stamm, und nun nahm der sein Fithlen in die Lehre.
Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken anfing, Luft zu schépfen und auszuatmen,

wenn der Stamm zuriickschwang.«*”!

Zu einem solchen Er-sinnen kann nun die Ubersetzung fithren, indem sie die einzelnen
Sprachen als Fragmente darstellt. In dieser Weise tritt auch die Interlinearversion vor
Augen: Die tibersetzten Worte werden einzelnen Scherben gleich in die Zwischenriu-
me der Ausgangssprache gestellt und bleiben dort unverwandt und einzeln stehen. In
dieser Weise versuchen sie nicht eine Ganzheit zu behaupten, die den Ursprung ver-
schweigt, sondern erscheinen als Scherben, als Teile eines moglichen Ganzen. Indem
sie als blof3e Fragmente sichtbar gemacht werden, verliert sich die Art des Meinens im
einzelnen Satz. Es zeigt sich so, dass Rose und rose zwar die eine Rose meinen wollen,
dass die Sprachen also durch verschiedene Worte ein Ding zu fassen suchen, sie aber
durch ihre Bruchstiickhaftigkeit niemals wirklich bedeuten konnen. Es zeigt sich folg-
lich in dieser Liickenhaftigkeit, dass sie nie die eine Rose greifen konnen. Die Aufgabe
der Ubersetzerin ist es nun, dieses Fragmentarische der Sprachen selbst hervorzuholen
und die Liicke, die zwischen den Scherben bestehen bleibt, offenzulegen.?7*

Die Fragmenthaftigkeit fithrt Benjamin in seiner Erkenntniskritischen Vorrede in ei-
ner Aufzihlung vierer Postulate des philosophischen Stils an, die er als Bedingung einer
Darstellung der Idee betrachtet: »die Kunst des Absetzens im Gegensatz zur Kette der
Deduktion; die Ausdauer der Abhandlung im Gegensatz zur Geste des Fragments; die

269 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

270 Michael Brocker [2000]: Sprache. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe,
Zweiter Band, Frankfurt a.M. 2000, S. 768.

271 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418. [Hervorhebung der Autorin.]

272 Derrida spricht in diesem Sinne von der Offnung eines Kruges: »Wie der Krug, von Holderlin bis
zu Rilke und Heidegger dichterischer Topos des Nachdenkens iber Ding und Sprache, ist das Ge-
faR mit sich eins und zugleich nach aufen offen: diese Offnung (er)6ffnet die Einheit, sie ist die
Moglichkeit und verbietet, dafd sie zur Ganzheit wird. Sie erlaubtihr zu empfangen und zu geben«.
(Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.147.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Vom Schweigen des Guten

Wiederholung der Motive im Gegensatz zum flachen Universalismus; die Fiille der ge-
dringten Positivitit im Gegensatz zu negierender Polemik.«*”?> Dieses Absetzen meint
den offenen Raum, um den meine Uberlegungen kreisen, es legt die Fragment- und
Liickenhaftigkeit eines jeden Sprechens offen. Es macht den bruchlosen Ubergang un-
moglich, unterbricht das logische Gefiige, das als solches kein Innehalten zuldsst. In
diesem Sinne zeigt sich in Benjamins zwischenliniger Ubersetzung, dass ein bruchlo-
ser Ubergang von einem Wort zum anderen wesenhaft unméglich ist: sie stehen weit
auseinander, einzelnen Sonnen gleich. »In der Versenkung in das Einzelwort, die es aus
seinem Kontext herausbricht, wird es — wie die Bresche in einer Mauer - als dasjenige
fragmentarische Sprachelement erkennbar, an dem das Kontinuum des sprachlichen
Gewaltzusammenhangs, der alle einzelnen Worter zu fungiblen Mitteln der Aussage
erniedrigt, durchstofen werden kann.«*”* An anderer Stelle vergleicht Benjamin die
philosophische Abhandlung, das Traktat, mit einem Mosaik.>”> Ein Mosaik besteht aus
Bruchstiicken, die in einen Zusammenhang treten, einen gebrochenen Zusammenhang
allerdings. Gestiftet wird dieser Zusammenhang im Traktat durch einen — wenngleich
notwendig dunkel bleibenden — Bezug zu den Ideen. »Wie nimlich Scherben eines Ge-
fifles, um sich zusammenfiigen zu lassen, in den kleinsten Einzelheiten einander fol-
gen, doch nicht so zu gleichen haben, so muf}, anstatt dem Sinn des Originals sich
dhnlich zu machen, die Ubersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein des-
sen Art des Meinens in der eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben
als Bruchstiicke eines Gefifes, als Bruchstiicke einer grofleren Sprache erkennbar zu

machen.«*7¢

Der Verlust der reinen Sprache — der Bruch der Tradition®”” — ihr Zerbrochen-Sein soll
also nicht verdeckt, durch Fugenabdichtungen scheinbar verbunden, sondern vielmehr
hell erleuchtet werden. Die zerbrochene Sprache soll in der Ubersetzung als Zerbrochene
dargestellt werden. Dieses Zerbrechen in die unendliche Anzahl der Nationalsprachen
ereignet sich in der biblischen Erzihlung mit dem Turmbau zu Babel. Dieser Bau ist
dort aufs Innigste mit dem Streben der Menschen verbunden, »sich einen Namen zu
machenc, besser und — abermals — Gott gleich zu werden. Das Ende einer Erkenntnis
der Einzeldinge in ihrem Namen tritt — wie sich in den Ausfithrungen zum Stindenfall

273 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 212.

274 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik Walter Benjamins.
Tibingen 1987, S. 77.

In seiner Einbahnstrafle schreibt Benjamin: »So fallt durch eine kleine Bresche in der Mauer ein
Lichtstrahlin die Stube des Alchimisten und |af3t Kristalle, Kugeln und Triangeln aufblitzen.« (Wal-
ter Benjamin [1928]: EinbahnstrafSe, S.105.)

275 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

276 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

277 Diereine Sprache ist hier zugleich als Neuanfang zu denken, als noch Unbeschriebenes und Mog-
liches; zugleich ist Tradition als dasjenige zu denken, das aus diesem Neuen entstand, das sich
formte und wuchs und dann — sowohl durch die Entwicklungen der Neuzeit als auch durch die
Schrecken der Totalitarismen — zerbrach und so wieder das Denken eines reinen Anfangs moglich
werden lasst.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

gezeigt hat — genau in dem Moment ein, in dem der Mensch erstmals von dem Wil-
len ergriffen wird, besser zu werden: Da er meint, sich durch die Erkenntnis, die die
Apfel des Paradieses zu geben versprechen, selbst géttlich machen zu kénnen. Der Ver-
lust des Alten also treibt in dessen Ersatz, das Selbstverstindliche soll durch ein neues
unhinterfragbares Ziel ausgetauscht werden: das der Besserung. In diesem Zusammen-
hang schreibt Thomas Gutschker, Hannah Arendt habe »die Gefahr, die jeder Kritik der
Tradition innewohnt, deutlich gesehen. Die Tradition habe seit den Rémern die Funk-
tion eines Ariadnefadens gehabt, der durch die Vergangenheit fithrte, auswihlte und
bewahrte. Wenn dieser Faden gerissen ist, wie Arendt annimmt, droht die Flucht aus
dem Extrem der Traditionsgliubigkeit in das der Fortschrittsgliubigkeit, mithin der
Verlust der gesamten Vergangenheit. Dann jedoch wiirde die menschliche Existenz ih-
rer >Tiefendimension« beraubt werden und miifdte unweigerlich verflachen. Die Kritik
der Tradition darf daher nicht auf Kosten der Vergangenheit gehen, vielmehr soll sie

278 Demnach

diese Vergangenheit in ihrer Fillle iitberhaupt erst zuginglich machen.«
birgt der Abbruch des Alten die Gefahr eines blofRen Austauschs durch neue Allgemein-

heiten, ebenso aber liegt nur hier die Moglichkeit des Neuen.

Ich mochte an dieser Stelle erneut an Benjamins Engel der Geschichte erinnern, der
meines Erachtens in einem engen Zusammenhang mit diesem Gedanken steht: »Aber
ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln verfangen hat, und so
stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliefRen kann. Dieser Sturm treibt ihn unauf-
haltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wihrend der Triimmerhaufen vor ihm
zum Himmel wichst.«*”? Der Engel geht riickwirts, es kann hier also nicht um ein ein-
faches Weiterkommen gehen - das gerade nicht. Zugleich aber geht es um genau dies,
um ein Weiterkommen, blofRes Weiterkommen, blofRes Besser-werden. Was sich dem
Engel hier zeigt, ist ein Aufscheinen des Ursprungs, ein Aufscheinen des Ur-sprungs,
der sich zeigt im ewig Werdenden.?8° Der Sturm, der vom Paradies her weht, ist der
Sturm, den dieser Ursprung, dieser urspriingliche, allererste Sprung aufkommen l4sst:
der Sprung in das Begriffliche. Die Tiirme bilden sich aus den immer zahlreicher wer-
denden Begriffen, die immer weiter wegbringen von den Dingen, die immer weiter
und schneller wegtreiben von deren Einzelheit. Auch diese Begriffe wollen etwas besser
machen, sie wollen das Ding besser, niher, detaillierter beschreiben, es noch genau-
er einteilen und unterscheiden von den anderen. Sie legen Maske iiber Maske, tiirmen
Form iiber Form, in der ewig wihrenden Hoffnung, eine von ihnen moge letztendlich
die passende sein, die richtige und allerbeste.

Es gibt eine Stelle in Nietzsches Uber Wahrheit und Liige im aufermoralischen Sinne, die
ich mit diesem Bild zusammenstellen méchte: »Er [sc. der durch Begriffe sich beherr-

278 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.132.

279 Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte, S. 697f.

280 Vgl. Bernd Witte [1984]: Ursprung ist das Ziel. In: ders.: Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte
des neunzehnten Jahrhunderts. Hg. v. Bernd Witte et al. Miinchen 1984, S.17.
»Ursprung, wiewohl durchaus historische Kategorie, hat mit Entstehung dennoch nichts gemein.
Im Ursprung wird kein Werden des Entsprungenen, vielmehr dem Werden und Vergehen Ent-
springendes gemeint.« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 226.)

14.02.2026, 07:53:33. -

22


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Vom Schweigen des Guten

schende Mensch], der sonst nur Aufrichtigkeit, Wahrheit, Freiheit von Tiuschungen
und Schutz vor beriickenden Uberfillen sucht, legt jetzt, im Ungliick, das Meisterstiick
der Verstellung ab, wie jener im Gliick; er trigt kein zuckendes und bewegliches Men-
schengesicht, sondern gleichsam eine Maske mit wiirdigem Gleichmafe der Ziige«*3!.
Maske itber Maske, unter deren Verstellung nichts zu finden ist als — eine weitere Ver-
stellung, »gleichsam eine Maske«. Im alles entscheidenden Unterschied zu diesem Bild
aber findet sich bei Benjamin unter der allerletzten Maske, die iiber den Dingen liegt,
nicht, wie bei Nietzsche, wieder Maske, sondern das absolut Verschiedene. Wie wei-
ter oben bereits erliutert aber kein letztlich allgemeiner Wesenskern, sondern das je
Einzelne, das sich nur durch die vielen Blicke und Deutungen zu zeigen vermag, die
es auslegen und betrachten. Beachtenswert scheint mir in diesem Zusammenhang an
Benjamins Bild vom Engel der Geschichte auch die raumliche Struktur der Triitmmer. So
ist die Rede von einer »Katastrophe, die unablissig Triimmer auf Triimmer hiuft«*%2,
Die Triimmer tiirmen sich also zum Himmel 2hnlich dem Turm zu Babel, auf dessen Er-
bauung gen Himmel die unendliche Vielzahl der Menschensprachen folgte. Der Turm,
der sich im Blickfeld des Engels zeigt, ist erbaut durch die menschlichen Begriffe, die es
besser machen wollen. Die Erbauer des babylonischen Turmes verfolgen gleichfalls die-
ses Ziel: Sie wollen »sich einen Namen machen, sie wollen sich auszeichnen, sie wollen
besser werden, besonders gute, ausgezeichnete Erbauer wollen sie genannt werden.

Es soll folgend noch einmal genauer in den Blick genommen werden, was die Bibel iiber
den Turmbau sagt. Vor dem Turmbau gibt es auf der Erde nur »einerlei Sprachen und
Redensarten<*®3, eine schuldige, abgefallene und urteilende Sprache zwar, zunichst
aber eine einzige. Da beschliefien die Menschen: »[L]asst uns eine Stadt bauen und einen
Turm, dessen Spitze an den Himmel reicht, damit wir uns einen Namen machen und
verhiiten, dass wir nicht auf der ganzen Erde verstreut werden.«*3* Nachdem sie ihr
Werk verrichtet haben, beschlief3t Gott, sie dafiir zu bestrafen und spricht: »Nun ist es
ein einziges Volk und haben alle einerlei Sprache, und dies ist ihre erste Unternehmung.
Soll ihnen nun nichts fehlschlagen, was sie sich vorgenommen? Wohlan, wir wollen uns
herablassen und ihre Sprache daselbst verwirren, damit einer die Sprache der ande-
ren nicht verstehe.«**> Nach Benjamin folgt die Vielzahl der Sprachen unausweichlich
auf die neue Ausrichtung der Sprache, die im Siindenfall begriindet liegt.?8¢ Durch
den »Siindenfall des Sprachgeistes«?®7 ist die Sprache zum Mittel einer der Einzelheit

281 Friedrich Nietzsche [1873]: Uber Wahrheit und Liige im aufermoralischen Sinne. In: ders.: Uber Wahr-
heit und Liige. Ein Essay, Aphorismen und Briefe. Hg. v. Steffen Dietzsch. Frankfurt a.M./Leipzig
2000, S. 27.

282 Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte, S. 697.

283 DieTora, S. 47.

284 Ebenda.

285 Ebenda.

286 »Da die Menschen die Reinheit des Namens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von je-
nem Anschauen der Dinge, in dem deren Sprache dem Menschen eingeht, sich vollziehen, um die
gemeinsame Grundlage des schon erschiitterten Sprachgeistes den Menschen zu rauben.« (Walter
Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.154.)

287 Ebenda, S.152.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

der Menschen unangemessenen Erkenntnis geworden. Alle seine Urteile kommen nach
Benjamins Worten fortan blofdem Geschwitz gleich. »Nach dem Siindenfall, der in der
Mittelbarmachung der Sprache den Grund zu ihrer Vielheit gelegt hatte, konnte es bis
zur Sprachverwirrung nur noch ein Schritt sein. Da die Menschen die Reinheit des Na-
mens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von jenem Anschauen der Dinge,
in dem deren Sprache dem Menschen eingeht, sich zu vollziehen, um die gemeinsame
Grundlage des schon erschiitterten Sprachgeistes den Menschen zu rauben. Zeichen
miissen sich verwirren, wo sich die Dinge verwickeln. Zur Verknechtung der Sprache
im Geschwitz tritt die Verknechtung der Dinge in der Narretei fast als deren unaus-
bleibliche Folge. In dieser Abkehr von den Dingen, die die Verknechtung war, entstand

der Plan des Turmbaus und die Sprachverwirrung mit ihm.«?#8

In dieser Zeit ohne Namen aber, in der ein Horen der Einzeldinge ausgeschlossen
scheint, ist die Vielheit der Sprachen gerade dasjenige, das Moglichkeit birgt. Denn
dieses Ungefihre, das die Dinge nur in Ahnlichkeiten fassen kann, kénnen nun einzig
verschiedene Worte ausdriicken, da ein Name, der das Eine meint, verwehrt bleiben
muss. Um einen Zugang zur Wahrheit — ein Verstehen von Sinn - itberhaupt noch zu
ermoglichen, braucht es also diese verschiedenen Sprachen, Deutungen und Zuginge,
da sich nur zwischen ihnen das Gemeinte zeigen kann. Nur durch ein Schaffen dieses
Zwischen lasst sich verhindern, »daf} jede Sprache in ihrer Einsambkeit gleichsam ver-
kitmmert: sie ist mager und gebrechlich, sie wichst nicht mehr. Dank der Ubersetzung
oder, anders gewendet, der sprachlichen Erginzung, durch die die eine Sprache der
anderen das gibt, was ihr fehlt [..], sichert die Kreuzung der Sprachen deren Wachs-
tum«®® . In dieser Weise liegt auch fiir Arendt die Méglichkeit, die je Einzelne in Er-
scheinung treten zu lassen, einzig im Gesprich, das einen Zwischenraum schafft und
offenhilt. Dies Einzelne, das nur der Mensch ersinnen kann, ist also als das Gute die
Gegenkraft zum Bosen, das Selbstverstindliches verkiindet, die Liicke verleugnet und
die einténige, gleichmachende Ubersetzung zu setzen versucht.

Einen Weg durch diese Triimmer zu finden, kénnte so als die Aufgabe der Uberset-
zerin angesehen werden. Durch die Liicke, die sich zwischen den Texten auftut, kann
ein Weg entstehen, der sich als Raum fur die Frage erweisen kann. Der destruktive Cha-
rakter, eine Schrift Benjamins aus den 30er Jahren, vermag solche Wege zu schaffen.
Die dort entworfene Figur sieht »iiberall Wege. Wo andere auf Mauern oder Gebirge
stofRen, auch da sieht er einen Weg. Weil er aber iiberall einen Weg sieht, hat er auch
tiberall aus dem Weg zu riumen. [..] Das Bestehende legt er in Triimmer, nicht um
der Triitmmer, sondern um des Weges willen, der sich durch sie hindurchzieht.«*° Er
legt in Tritmmer um des Weges willen, nur dort im Zwischen des Bruchs ist auch Weg.
Dieser Weg ist nicht Ziel, sondern absolute Mdglichkeit, offener Raum, in dem etwas

288 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.154.

289 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.160.

290 Walter Benjamin [1931]: Der destruktive Charakter. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Pro-
sa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 398; zitiert nach:
Werner Hamacher: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-
Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 191.

14.02.2026, 07:53:33. -

223


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Vom Schweigen des Guten

erscheinen kann: »Dem destruktiven Charakter schwebt kein Bild vor. Er hat wenig Be-
diirfnisse, und das wire sein geringstes: zu wissen, was an Stelle des Zerstorten tritt.
Zunichst, fiur einen Augenblick zumindest, der leere Raum, der Platz, wo das Ding
gestanden, das Opfer gelebt hat. Es wird sich schon einer finden, der ihn braucht, oh-
291 5o bildet jede neue Deutung einen Teil der Mauer, die nicht
verstellt, sondern eroffnet. Dieser immer neuerliche Versuch zu verstehen ist das Ver-

ne ihn einzunehmen.«

mogen der Sprachen: durch verschiedene Bezeichnungen sich dem Einen anzunihern,
ohne es jemals treffen zu kénnen — so wird in gewissem Sinne eine Mauer errichtet,
um gerade ihre Liicken, die Offnungen zwischen den Worten, offenzulegen.

Hannah Arendt findet ein Bild fiir das Denken, das mit Benjamins Figur verwandt
scheint: »[Die Liicke] mag sehr wohl das Reich des Geistes oder, besser, der vom Denken
gezogene Pfad sein — dieser schmale Weg der Nicht-Zeit, den die Titigkeit des Denkens
in den Zeit-Raum der sterblichen Menschen schligt und in den hinein Denken, Erinne-
rung, Antizipation aus dem Triitmmerhaufen der geschichtlichen und biographischen
Zeit das rettet, was immer sie auf ihrem Gang berithren. Auf diesen kleinen Nicht-Zeit-
Raum im eigentlichen Herzen der Zeit kann nur hingewiesen werden, er kann nicht,
wie die Welt und die Kultur, in die wir hineingeboren werden, von der Vergangenheit
ererbt und kann auch nicht tberliefert werden. Jede neue Generation, ja jedes neue
menschliche Wesen muf? ihn entdecken und unverdrossen den Weg neu bahnen, wenn
es sich in die Liicke zwischen einer unendlichen Vergangenheit und einer unendlichen

292 Jeder Mensch schafft die Liicke des Jetzt aufs Neue, indem er ist.

Zukunft einfiigt.«
Durch seine ganz eigene, absolut verschiedene Deutung fiigt er den anderen eine neue
Perspektive hinzu und bietet so — zwischen seiner und jeder anderen Auslegung — die
Moglichkeit eines neuen Zwischenraums, einer neuen Liicke, die Moglichkeit des Mog-

lichen selbst.

Benjamin widmet sich in seiner Lehre vom Ahnlichen einem solchen Umstellen und im-
mer wieder neu zu benennen Versuchen, allerdings geht es hier um die Worter ver-
schiedener Sprachen: »Ordnet man Worter der verschiedenen Sprachen, die ein glei-
ches bedeuten, um jenes Bedeutete als ihren Mittelpunkt, so wire zu erforschen, wie
sie alle — die miteinander oft nicht die geringste Ahnlichkeit besitzen — dhnlich jenem
Bedeuteten in ihrer Mitte sind.«*>> In dieser Weise umstellen auch die verschiedenen
Meinungen der Menschen die gemeinsame Frage, auf die sie weder eine letztgiiltige
Antwort kennen, noch sie als je Gleiche von einem Standpunkt aus betrachten: Nur
die unterschiedlichen Zuginge schaffen Offnungen im Mauerwerk der Meinungen, die
ein gemeinsames Ansehen erlauben. Die vielen einzelnen Worter stellt Benjamin so als
einzelne Arkaden vor, die nicht verdecken, sondern durch ihre Zwischenriume einen

291 Werner Hamacher [2011]: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.):
Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S.192.

292 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.17.

293 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ahnlichen. In: ders.: Gesammelte Schriften I1/1: Aufsitze, Es-
says, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 207. (Im
Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Die Lehre vom Ahnlichen.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Blick erhaschen lassen: »[Dler Satz ist die Mauer vor der Sprache des Originals, Wort-
lichkeit die Arkade.«*** So zeige sich die Magie der Sprache dort am deutlichsten, wo
die Mehrdeutigkeit der Worter offengelegt wird. Der leere Raum zwischen dem Wort
der Originalsprache und dem Wort der Sprache der Ubersetzung muss leer bleiben,
darf nicht durch eine allzu passende Beschreibung gefiillt werden, muss Raum lassen,
dem Angesprochenen sich schweigend anzunihern. Benjamin spricht hier von einer
»unsinnlichen Ahnlichkeit, es gibt also eine Ahnlichkeit der Worte, die nicht auf sinn-
lich Wahrnehmbarem beruht. Sie beruht nicht auf Feststellbarem und kann so niemals
»zum Abschlufs und zum Stillstand kommen, sondern stellt sich in jedem Akt der Lek-
tire und des Schreibens immer wieder neu und anders her«**>. Es ist hier eine Ahn-
lichkeit gemeint, die »sich immer nur im Blick auf die ganze, ihrerseits undarstellbare
Konstellation« neu ergibt. »Wie fiir die Sternkonstellation gilt auch fiir die sprachliche,
daR solche Ahnlichkeiten nicht von Dauer sind, sondern nur momenthaft und fliichtig
sichtbar werden, um gleich darauf wieder in der Kette der Bedeutungen zu verschwin-

den.«*%¢

Diese zeigt sich sodann in einem »Doppelsinng, der die »magische Bedeutung«
offenlegen kann: »Der Schiiler liest das Abcbuch und der Astrolog die Zukunft in den
Sternen. Im ersten Satze tritt das Wort nicht in seinen beiden Komponenten auseinan-
der. Dagegen wohl im zweiten, der den Vorgang nach seinen beiden Schichten deutlich
macht: der Astrolog liest den Gestirnstand von den Sternen am Himmel ab; er liest
zugleich aus ihm die Zukunft oder das Geschick heraus.«*%”

Die Wahrnehmung der Ahnlichkeit ist immer nur ein Aufleuchten, Aufflackern,
Erscheinen, niemals kann sie festgehalten oder hervorgerufen werden. »lhre Wahr-
nehmung [sc. diejenige der Ahnlichkeit] ist in jedem Fall an ein Aufblitzen gebunden.
Sie huscht vorbei, ist vielleicht wiederzugewinnen, aber kann nicht eigentlich wie an-
dere Wahrnehmungen festgehalten werden. Sie bietet sich dem Auge ebenso fliich-
tig, voriibergehend wie eine Gestirnkonstellation.«*® Dieses »Aufblitzen«, dieses »Hu-
schen« also wahrzunehmen, konnte hier Aufgabe sein. Demnach ginge es nicht um
die Wiederherstellung einer Eindeutigkeit, sondern um ein Wiedererkennen der Sich-
Erinnernden. Die Menschen miissten alsdann wandeln, da nur durch Wandlung und
Um-Formung die Schrift lebendig bleiben kann und so wachsen, der Reinheit und Ur-
spriinglichkeit des Namens sich entgegensprechen; Jacques Derrida schreibt in diesem
Sinn, die Forderung der Ubersetzung verpflichte »nicht dazu, ein Abbild oder ein rich-
tiges Bild wiederzugeben und eine treue Darstellung des Originals zuriickzuerstatten:
das Original selbst, ein Uberlebendes, ist in einen ProzeR der Verinderung einbegrif-
fen. Gegeben ist es in der Verinderung; es gibt sich hin, indem es sich verdndert, so daf®
die Gabe nicht die eines vorgegebenen Gegenstandes ist. Das Original lebt und iiberlebt
in der Wandlung.«*%°

294 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

295 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ahnlichen, S. 207.

296 Anja Lemke [2011]: Zur spiteren Sprachphilosophie. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-
Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 650.

297 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ahnlichen, S. 209.

298 Ebenda, S. 206.

299 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.138f.

14.02.2026, 07:53:33. -

225


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Vom Schweigen des Guten

Das »innerste Verhiltnis der Sprachen«<®°°, von dem bereits die Rede war, soll dar-
gestellt werden und also »versucht die Ubersetzung nicht« — so Derrida weiter —, »die-
ses oder jenes auszudriicken, diesen oder jenen Inhalt zu vermitteln, diese oder jene
Sinnlast mitteilend abzuladen, sie versucht vielmehr, die Affinitit zwischen den Spra-
chen bemerkbar zu machen, auszuzeichnen, ihre Markierung zu markieren; sie versucht ihre
eigene Moglichkeit auszustellen.«<*°! Sie zeigt alle Menschensprachen als Fragmente, als
Bruchstiicke, sie zeigt das Idiomatische der Sprachen auf und somit sowohl ihre Un-
moglichkeit, dass nimlich keine der Sprachen es vermag, das eine Ding zu treffen, als
auch die absolute Moglichkeit, die sich im Zwischen der vielen Sprachen eréffnen kann:
In der Ubersetzung der einen in die andere Sprache, in der Ubersetzung aber auch von
einer Zeit in die andere liegt das grofRe Vermogen, dem Einzelnen zu begegnen: Indem
sich alle moglichen Namen der Rose — oder auch: alle moglichen Antworten auf die
Frage nach Gerechtigkeit — formieren und so der einen Rose Form zu geben versuchen,
kann sich ein Raum auftun, der zwischen ihnen liegt und in seiner Leere die eine Rose
nicht zu fassen sucht, sondern sie als Unbezeichnete und Unbezeichenbare vielmehr
»aus-zeichnet«, und sie somit gewissermaflen aus dem Zeichenhaften herausweist.

So wird die Rede zur Ruine, zum Fragment. Das Fragmenthafte darf hier aber nicht ge-
dacht werden als Teil eines Ganzen, der selbst wiederum als ein Ganzes gefasst werden
konnte. Das Fragment ist iiberhaupt in keiner Weise als ein Teil zu fassen. Es ist viel-
mehr Bruchstiick und als solches amorph. Diese Formlosigkeit entspringt der Heraus-
16sung aus dem jeweiligen Zusammenhang. Form kann etwas nur haben mit Bezug auf
anderes, aber die Fragmente, um die es Benjamin geht, stehen, vergleichbar seinen Ide-
en, in gar keinem Bezug - in der Weise, wie Arendt die absolute Verschiedenheit denkt.
Solche Formlosigkeit muss jeder Darstellung der Wahrheit zukommen. Das heif3t nichts
anderes als: Es ist kein Zufall, dass alle Darstellungsweisen der Wahrheit, die Benjamin
betrachtet, alle >Ausdrucksformens, zum Fragmentarischen neigen. Nur im Fragment
ist jene Formlosigkeit gegeben, jene Nicht-Ganzheit, jene Abwesenheit von Totalitit,
auf die die Darstellung der Wahrheit angewiesen ist, da nur im Fragmentarischen das
Begriffliche zum Aussetzen gebracht werden kann. »Worauf sie in der Ubersetzung zie-
len, jede einzelne Sprache und alle Sprachen gemeinsam mit ihren Meinungen, ist die
Sprache selber als babylonisches Ereignis. Sie zielen auf eine Sprache, die weder eine
Universalsprache [...] noch gar die natiirliche Sprache einer einzelnen, abgesonderten,
fiir sich genommenen Sprache [ist]; sie zielen auf die Sprachlichkeit der Sprache, auf
die Sprache als solche, sie zielen auf jene Einheit ohne Selbst-Identitit, die bewirkt oder
bedingt, dafd es Sprachen gibt und daf} jenes, was es gibt, eine Vielfalt von Sprachen
ist.«3%%

Diese Sprachlichkeit der Sprachen, das Faktum, dass es Sprachen gibt, ist es, was
die Ubersetzung durch ihr Nebeneinandersetzen der verschiedenen Sprachen und ih-
rer Arten des Meinens zeigt, ausstellt. Nur in dieser Weise ist es moglich, sich dem
Gemeinten zu ndhern, in einem stindigen In-Frage-Stellen der einen Art des Meinens

300 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.11.
301 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.143.
302 Ebenda, S.159.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

durch eine andere, sei es, dass sie aus einem anderen Sprach- oder aus einem anderen
Zeitraum stamme. So wie hier eine Pluralitit der Sprachen miteinander ins Gesprich
gebracht wird, um ein Drittes — das Jetzt — entstehen zu lassen, so versammeln sich
auch die Menschen im Gesprich, setzen ihre Meinungen frei und bringen so stets ein
Neues, sich selbst, in die Welt. Fragen, die in Arendts Sinne wirkliche, politische Fra-
gen, sind, konnen nur in solcher Vielheit, die sowohl das Menschsein als solches meint als

303

auch immer wieder zeigt, dass es Menschen sind, die »die Erde bewohnen«*°?, gefragt

und - vielleicht — beantwortet werden.

5.3.2 »Als ob die Welt mit ihm neu entstiinde.«*™ Das Kommentieren

Benjamins Ubersetzungsbegriff meint, das diirfte aus dem bereits Gesagten hervorge-
gangen sein, nicht bloR die Uber-setzung zwischen den verschiedenen Nationalspra-
chen, sondern auch jene zwischen den Sprachen der verschiedenen Zeiten; in Bezug
darauf spricht er auch vom Kommentar. Die Aufgabe einer jeden Ubersetzung ist es,
dem immer sich entziehenden Einzelding eine Sprache zuriickzugeben, indem sie ver-
sucht, diese erneut zu erhéren. Ein Text also ist immer verstanden als geteilt in die
immer sich entziehende Schrift und deren Auslegung, die versucht, auf sie zu héren
und ihr zugleich eine Stimme zu verleihen, indem sie sie immer weiter deutet, immer
mehr in ihre Richtung sich erzihlt. In diesem Sinne ist die Schrift als Ganzheit nur dem
Anschein nach vorhanden, in Wahrheit aber je schon ein Entzogenes. »Kommentar und
Ubersetzung verhalten sich zum Text wie Stil und Mimesis zur Natur: dasselbe Phi-
nomen unter verschiedenen Betrachtungsweisen. Am Baum des heiligen Textes sind
beide nur die ewig rauschenden Blitter, am Baume des profanen die rechtzeitig fallen-
den Friichte.«>°% So bleiben die ewig rauschenden Blitter, die den heiligen Text kom-
mentieren, uneindeutig und zeigen doch das Wachstum des Baumes, das Wachstum
der Wahrheit an sich. Die Friichte des profanen Textes hingegen sind verstindlich, sie
fallen rechtzeitig zu Boden und konnen von all jenen geerntet werden, die ihn zu ver-
stehen gewillt sind. Sie sind aber als Friichte, was sie sind, gehen nach der Ernte in
einen Kreislauf ein und verschwinden; sie sind so nicht auslegbar sondern immer schon
ausgelegt.

Der Kommentar als Weg hin zu einem Erkennen des Einzelnen spielt im Judentum
eine zentrale Rolle. So hat jede Torastelle mindestens neunundvierzig Sinnstufen3°®;
sie ist demnach in mindestens neunundvierzig Weisen zu verstehen.3°? Jede Stelle be-
darf der stindigen Neuiibersetzung und des Kommentars, beziehungsweise der neuen

303 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

304 Vgl. Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S.175.

305 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstrafle, S. 92.

306 Vgl. Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

307 In diesen Zusammenhang kdnnte man auch Benjamins Verstandnis des >Aufbaus«< eines Wortes
stellen, das sich demzufolge aus unterschiedlichen Elementen, vielleicht kénnte man aber auch
Stufen sagen, zusammensetzt: »Mitteilung, Symbol, Zeichen und Name im Wort. Aus diesen vier
Elementen ist das Wort zu konstruieren.« (Walter Benjamin [1916-17]: Lisungsversuch des Russell-
schen Paradoxons, S.14.)

14.02.2026, 07:53:33. -

227


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Vom Schweigen des Guten

Uber-setzung durch den Kommentar. Die erwihnten Sinnstufen kénnen auch in ei-
nem Zusammenhang mit Benjamins Uberlegungen zur philosophischen Darstellung
gelesen werden. Das wiederholte Absetzen3®® fithrt von einer Sinnstufe zur nichsten:
»Ich habe nie anders denken und forschen kénnen als in einem, wenn ich so sagen darf,
theologischen Sinn — ndmlich in Gemifheit der talmudischen Lehre von den neunund-
vierzig Sinnstufen jeder Thorastelle.<*°° Die Sinnstufen der Tora sind versammelt im
Talmud, der »miindlich geoffenbarte[n] Lehre<*™® des Judentums, der wiederum aus
Mischna und Gemara besteht. Die Mischna vereinigt die jiidischen Regeln und Geset-
ze, die Gemara erklirt und kommentiert diese durch Geschichten. Jede Geschichte gibt
der Regel einen neuen Sinn und eine neue Auslegung durch den neuen Zusammen-
hang, in den sie gestellt wird. In dieser Weise ist eine jede solche Sammlung immer
schon unvollstindig und also immer entzogen: Niemals ist sie ganz, niemals fertig —
sie besteht gerade in ihrer Unvollstindigkeit, in ihrer Fragmenthaftigkeit, soll niemals
als Ganzheit begriffen werden.

Diese Erscheinungsweise gleicht jener der Sprache, die nicht als Ganzes begriffen
werden und auch die Dinge niemals als solche begreifen kann. Nun zeigt sich uns aber
diese eine Rose als diese eine: Es muss ein Wort Rose geben, ein Sein, das der Begriff
Rose, das Begriftfs-Wort, nicht einmal erahnen kann. Dieses Sein der einzelnen Rose ist
mit dem Auge nicht zu erkennen, das richtige, passende, vielleicht reine Wort fiir sie ist
nicht auszumachen, es ist nur eines: horbar. Die Rose spricht sich aus und trotzt ihrer
Stummbeit, denn trotzdem sie nicht in unseren Worten zu uns spricht, erscheint sie uns
als diese einzelne Rose, wir nehmen sie als Einzelne wahr. Diese Wahrheit der Dinge er-
scheinen zu lassen vermag der Kommentar nun durch seine Unabgeschlossenheit: Jede
Ubersetzung, jede Erzihlung, jedes Weiter-tragen der >alten« Texte kommentiert und
lasst sie wachsen, lisst so in thnen Raum entstehen fiir das Einzelne. Die Tora ist durch
ihre Uneindeutigkeit wieder und wieder uibersetzbar, von Kommentar zu Kommentar.
»Wahrheit erweist sich [...] als geschichtliche Erfahrung dessen, was im Ursprungstext
gegeben, aber nicht vorhanden ist. Der Ort ihrer Entfaltung ist das Kontinuum der

jeweils individuellen Kommentare.<>™

Benjamin spricht in diesem Sinne im Trauer-
spielbuch von den eingangs erwahnten Sinnstufen der Tora: »Indem die Kontemplation
diesen Stufen in der Auffassung der Dinge nachgeht, empfingt sie den Antrieb ihres
unablissigen Ausholens gleicherweise wie die Rechtfertigung ihrer intermittierenden
Rhythmik. Denn es gibt keine Uberginge zwischen den Sinnstufen. Was sie trennt, ist
die zunehmende Verfliichtigung der Sachgehalte (der Fakten und Worte), in welchen
eine interpretierende Betrachtung das Gefi des Wahrheitsgehaltes zu erblicken hat.

Dieses Gefif3, je gliserner (um im Bilde fortzufahren) seine Wande sich zeigen, des-

308 Bei Benjamin heifdt es, wie im vorigen Kapitel bereits angefiihrt: »die Kunst des Absetzens im
Gegensatz zur Kette der Deduktion« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels,
S.212.)

309 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

310 Bernd Witte [2007]: Jiidische Tradition und literarische Moderne. Miinchen 2007, S. 270.

311 Bernd Witte [1993]: Das Gericht, das Gesetz, die Schrift. Uber die Grenzen der Hermeneutik an Beispielen
von Kafkas Tiirhiiter-Legende. In: K. M. Bogdal (Hg.): Neue Literaturtheorien in der Praxis. Textana-
lysen von Kafkas>Vor dem Gesetz«. Opladen 1993.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

to sichtbarer [wird] der in ihm verschlossene Wahrheitsgehalt.«3™*

Dementsprechend
kann es auch bei einer Ubersetzung niemals um eine Vermittlung gehen, die durch eine
moglichst grofie Nihe zum Original entstiinde; eine solche wiirde nur eine neue Schicht
iiber dies Einzelne legen, sie wiirde sich eng an das Original schmiegen und dort, wo
das glidserne Gefif} helles Licht auf das Darunterliegende scheinen lieRe, dieses in un-
durchdringlicher Dunkelheit verbergen. Vielmehr muss sie versuchen, die Worte »in
einen héheren und reineren Luftkreis«3'® der Sprache hinaufwachsen zu lassen, indem

sie schweigend Wege schafft, wo »andere auf Mauern oder Gebirge stofRenx.

Im Jahr 1919, vier Jahre vor der Veréffentlichung des Ubersetzer-Aufsatzes, duflert sich
Benjamin in seiner Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik in
dhnlicher Weise zum Begriff der Kritik: »Denn damit die Kritik Aufhebung aller Be-
grenzung sein konne, muf das Werk auf dieser beruhen. Ihre Aufgabe erfiillt die Kri-
tik, indem sie, je geschlossener die Reflexion, je strenger die Form des Werkes ist, desto
vielfacher und intensiver diese aus sich heraustreibt, die urspriingliche Reflexion in ei-
ner héheren auflést und so fortfihrt.<*™* Kritik ist gemeinhin dasjenige Sprechen, das
am eindeutigsten dem abschlief}enden Urteilen zugeordnet wird: Der Kritiker kommt,
um ein Urteil zu fillen. In Benjamins Denkgertist ist er aber — ganz dem Arendt’schen
Verstindnis der Urteilenden entsprechend, die sich im Gesprich begegnen — als Kom-
mentator zu verstehen, der vor und auch nach Anderen eine Sache kommentierend
erganzt: »Kritik ist also, ganz im Gegenteil zur heutigen Auffassung ihres Wesens, in
ihrer zentralen Absicht nicht Beurteilung, sondern einerseits Vollendung, Erginzung,
Systematisierung des Werkes, andrerseits seine Auflésung im Absoluten.«3*®

Benjamin meint hier also keinesfalls einen gewohnlichen Kunstrichter, sondern ei-
nen Kommentierenden, der nicht in Gut und Schlecht aufteilt, sondern dem nur ein sol-
ches Kunstwerk kritisierbar, kommentierbar erscheint, dem sein »positive[s] Wertur-
teil« bereits innewohnt. Auf diesem Weg stellt sich heraus, ob es sich um Kunst handelt;
diese ist wesentlich kritisierbar: »Ist ein Werk kritisierbar, so ist es ein Kunstwerk.«3'®
Von einem Richter im gewohnlichen Sinne dieses aber auszusagen, dass er nur dort
richten kann, wo er freispricht, ist vollig sinnlos. So ist dieser Kritiker einer, der die
Kunst kommentiert, sie hinterfragt, sie gewissermafien in die eigene Zeit hineinfragt.
Dementsprechend ist das Kunstwerk sowohl, was es war, als auch, was es durch ihn erst
wurde; es ist beides zugleich, schneidet nicht gleich einem Urteil den einen Teil einfach
weg. Diese Gedanken mochte ich zusammenbringen mit Arendts Trennung der sozia-
len und politischen Fragen: Eine wirkliche Frage ist nur eine solche, die nicht schon
abgeschlossen und in der Folge zu l6sen ist, sondern die wirklich »kritisierbar«, wirk-
lich hinterfragbar ist.

312 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924, S. 927.

313 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.14.

314 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesammelte
Schriften 1/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser. Frankfurt a.M.
1991, S. 73. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen
Romantik.)

315 Ebenda, S.78.

316 Ebenda,S.79.

14.02.2026, 07:53:33. -

229


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Vom Schweigen des Guten

Wie im Teil zur Ubersetzung bereits angesprochen, soll diese nicht den Gehalt des
Originals in einen anderen Text iibertragen, sondern in gewisser Weise eins mit ihm
werden, da sie ihn immer weiterentwickelt, gewissermaflen an ihm wichst, und ihn
so zum Wachsenden macht. Auch die Kritik als Kunst nennt Benjamin eine »frucht-
bare Entfaltung<®"7, und die Kunst selbst, wie die Ubersetzung, entscheidet iiber ihre
Fruchtbarkeit, indem »sie entweder im Medium der Kritik das Werk in sich aufnimmt
oder es von sich abweist und eben dadurch unter aller Kritik schitzt«3'®. Und so ist die
Kritik wie die Ubersetzung Darstellung eines grofleren Zusammenhangs; von der Kri-
tik schreibt Benjamin, sie 16se »unwiderruflich und ernsthaft die Form« auf, »um das
einzelne Werk ins absolute Kunstwerk zu verwandeln<®™. Diese Verwandlung bringt
der Kommentar in Bewegung, indem er die Heilige Schrift liest und hért, indem er
versucht zu héren, was da nicht geschrieben steht: »Dieses Wort [sc. das gottliche] teilt
sich urspriinglich in seiner unendlichen Fiille mit, aber diese Mitteilung [...] ist un-
verstindlich. [...] Die Anstrengung des Wahrheit Suchenden besteht nicht darin, sich
etwas auszudenken, sondern vielmehr darin, sich in die Kontinuitit der Tradition des
gottlichen Wortes einzuschalten und das, was ihm von dorther zukommyt, in seiner Be-
ziehung auf sein Zeitalter zu entfalten [...]. Mit anderen Worten: nicht das System, son-
dern der Kommentar ist die legitime Form, unter der die Wahrheit entwickelt werden
kann.«**° Das je Einzelne, das Wesenhafte eines Textes, soll erhért und so zur Erschei-
nung gebracht werden. Es ist aber verborgen, wird verdeckt durch die Sprache, die es
be-schreibt, gewissermaflen umschreibt, sie beschreibend umgibt.

Im Ubersetzer-Aufsatz verbildlicht Benjamin dieses Verhiltnis von Gehalt und Sprache
eines Textes durch dasjenige von Frucht und Schale.>** Das Wesentliche ist die Frucht,
das Innere, in gewissem Sinne der Leib. So kann sich Schale um Schale um sie legen,
Maske um Maske sich auftiirmen, trotzdem aber bilden sie eine »gewisse Einheit«3?2,
Das Weitertragen des Textes hingegen, sei es nun Ubersetzung oder Kommentar, soll
sein wie der Mantel des Konigs: »wie ein Kénigsmantel in weiten Falten<®?3. Dieser
Mantel lisst eine Liicke zwischen Gehalt und Sprache, zwischen Leib und Zeichen. Doch
ein Konig — diese Bezeichnung ist wohl nicht umsonst gewihlt, es kénnte ja auch nur

317 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, S. 73.

318 Ebenda, S. 80.

319 Ebenda, S. 84.

320 Cershom Scholem [1970]: Grundbegriffe des Judentums; zitiert nach: Hans Heinz Holz: Idee. In: Mi-
chael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe. Zweiter Band. Frankfurt 2000, S. 450.

321 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.15.
Die Frucht muss erinnern an jene Frucht, von der die ersten Menschen essen; zudem an Benjamins
Rede von der Fruchtbarkeit der Sprache. »Mandeln sind der Reichtum des Landes. Keine Frucht
erhdlt der Bauer besser bezahlt. Um diese Zeit ist es die einzig reife und angenehm im Schreiten,
nach den Zweigen auszugreifen. Die Hand trennt sich nur schwer auch von entkernten Schalen. Sie
fithrt sie eine Zeitlang mit, laf3t sie in einer Stromung treiben, die sie selbst dahin reifdt.« (Walter
Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.)

322 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.15.

323 Ebenda.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

von einem Mantel die Rede sein — setzt, regelt, bestimmt. Der Kénigsmantel, so kénn-
te man weiterdenken, ist es, der den Konig als Konig auszeichnet. Er ist in gewissem
Sinne héher und michtiger als der Konigskorper, sehr wahrscheinlich unsterblich, zu-
mindest seiner >Form« nach. So ist die Sprache das ewig auf die Reinheit Hindeutende,
der Konigskorper hingegen der Gehalt, der sich Wandelnde, der die »menschliche Ver-

324 anzeigt. Jene Schale vermag sich nicht von ihrer Frucht zu Iosen, ist

ginglichkeit«
sie doch fiir immer aufs Engste mit ihr verbunden - ja eins mit ihr. In der Weise des
Mantels aber, in der auch der Tora-Kommentar sich gibt, ist es ihm moglich, sich zu
entfernen; auch er ist mantelartige Hiille, die zugleich umhiillt und entblof3t. Konigs-
herz. Kern eines hohen/Herrscherbaums. Balsamfrucht./Goldene HerznufS. Urnen-Mohn/mitten
im Mittelbau,/wo der Widerhall abspringt,/wie ein Splitter der Stille,/wenn du dich riihrst,/weil
es dir scheint,/dafS diese vorige/Haltung zu laut war.../Vilkern entzogenes,/sterngesinnt,/im un-
sichtbaren Kreisen/kreisendes Konigsherz.3*

Ein einzelner Passus der Tora, ein solcher Textteil ist uns nun die feste Schale der
Frucht, die nicht auszumachen ist. Der Kommentar, der wallende Kénigsmantel, der
sich an sie schmiegt, ohne alsgleich mit ihr zu verwachsen, vermag sie zu erwecken,
vermag das Vereinzelte ins Leben zu bringen, vermag die Frucht erscheinen zu lassen.
Diese Frucht ist dasjenige an einem Text, das sein Wesen ausdriickt, das nicht Mittei-
lung von ihm, sondern es selbst ist, sie ist es, die sein Leben bedeutet — die Schale aber
sichert sein Uber-leben. »In véllig unmetaphorischer Sachlichkeit ist der Gedanke vom
Leben und Fortleben der Kunstwerke zu erfassen. Dafd man nicht der organischen Leib-
lichkeit allein Leben zusprechen diirfe, ist selbst in Zeiten des befangensten Denkens
vermutet worden. [...] Vielmehr nur wenn allem demjenigen, wovon es Geschichte gibt
und was nicht allein ihr Schauplatz ist, Leben zuerkannt wird, kommt dessen Begriff
zu seinem Recht. [..] Und ist nicht wenigstens das Fortleben der Werke unvergleich-
lich viel leichter zu erkennen als dasjenige der Geschopfe? Die Geschichte der groflen
Kunstwerke kennt ihre Deszendenz aus den Quellen, ihre Gestaltung im Zeitalter des
Kinstlers und die Periode ihres grundsitzlich ewigen Fortlebens bei den nachfolgenden
Generationen.«*2¢ Die Ubersetzung der Worter eines Textes nun setzt Schale um Scha-
le, sodass auch dort, zwischen den einzelnen Schalen, ein Zwischenraum leer bleibt.
Eine derart schalenhafte Ubersetzung ist nicht zu sehr an den Inhalt fest- oder in ihn
eingewachsen, sodass an den Stellen jener Leerriume wie zwischen den Bruchstiicken
einer Ruine ein Durchscheinen méglich wird. Der Kommentar und die kommentie-
rende Ubersetzung schmiegen sich gleich dem Koénigsmantel an, nur eine recht kleine
Bewegung des Korpers aber lisst ihn schwingen und gibt so einen, wenn auch nur kur-
zen, Blick auf das Nicht-Fassbare frei.

Die Tora ist der Urtext, der immer wieder gedeutet wird, der Talmud versammelt so-
wohl die Gesetze als auch ihre Interpretationen. Wiren die Gesetze als Ergebnisse also

324 Anja Hallacker [1999]: Grundlagen der Ubersetzungstheorie. In: Sabine Eickenrodt et al. (Hg.): Uber-
setzen, Ubertragen, Uberreden. Wiirzburg 1999, S. 30.

325 Rainer Maria Rilke [1924]: Mausoleum. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M./Leipzig 2006, S. 827.

326 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.11.

14.02.2026, 07:53:33. -

231


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Vom Schweigen des Guten

festgesetzt und eindeutig, wiirden sie als undurchdringbare Schalen die Frucht ver-
decken und ein Hinterfragen unméglich machen. Sie stehen aber ganz im Gegenteil
gleich schon zusammen mit ihren moglichen, verschiedenen Deutungen und kdnnen so
durch ihre Fragmenthaftigkeit niemals ins Selbstverstindliche gerinnen, bleiben ewig
als Fragliche bestehen. Jede neue Deutung entzieht sich einer klaren Antwort, stellt das
in Frage Stehende erneut in Frage, umweht das Innere nur und lisst es offen. Wie
wunderlich, ein Werk der Regelsetzung, das nicht Regeln setzt, sondern in Frage stellt,
das Moglichkeiten aufzihlt, keine davon aber wihlt, da dadurch die anderen unmog-
lich gemacht wiirden. Liest man darauf folgend die Gemara, die auch »Erginzung«32”
genannt wird, stromen unendliche Erweiterungen und Fragen einem entgegen, geht
das In-die-Frage-Stellen weiter seinen Weg: Was steht da eigentlich? Was kinnte es be-
deuten? Die Gemara, die die Tora kommentiert und weitertrigt, ist offensichtlich kein
Band der Erklirungen einer Lehre, die leicht zu verstehen und nicht zu hinterfragen
sein soll — mehr noch: Sie stellt im eigenen Ausspruch schon in Frage. Eine Passage soll
hier als Beispiel dienen. Hier ist die Frage danach, was folgende Stelle bedeutet: »und

328 Der Versuch einer Deutung lautet,

wenn die Sonne untergegangen, so ist er rein«
dass ein Zeichen fiir das Untergehen der Sonne das »Hervortreten der Sterne« sei, wor-
aus wiederum zu schlieRRen sei, dass »der (vollige) Untergang der Sonne und (was heif3t:
er ist rein?) das Reinsein des Tages zu verstehen ist«**?. Kaum also ist die Deutung des
»Reinseins« ausgesprochen, wird sie auch schon wieder in Frage gestellt — was heif3t:
er ist rein?

Lazarus Goldschmidt, dessen Ubersetzung hier zugrunde liegt, leitet den Talmud
mit folgenden Worten ein: »Kein System, keine Melodie: ein Durcheinander von Lehren
und Belehrungen, Spriichen und Sentenzen, Schnurren und Anekdoten. Neben einer
haarspaltigen Deduktion einer Fabel, eine harmlose Zote an eine Rechtsfrage anschlie-
8end. Scholastische Hermeneutik und metaphysische Spekulation durcheinander, ge-
mengt der historische Bericht mit der Himmelskunde. Wie die Materie, so auch die

330 Das Deuten der

Sprache: ein Gewirr verschiedener Zungen, ein Jargon ohne Ziigel.«
Tora, das zunichst eine Lehre fiir die Lesenden bedeutet, vermag diese so am Ende
nicht zu belehren — wie es eindeutige und anwendbare Regeln wollten — sondern ver-
wandelt sie, indem es die Moglichkeit selbst entdeckt: denn in Ansehung dieses ewig
Auslegbaren liegt alsgleich ihre eigene Mdglichkeit, ihr eigener Neuanfang. Benjamin spricht
von der zerbrochenen Tradition als einer, die den Lernenden »kontinuierlich [...] in den

Lehrenden verwandelt«33!

. Jeder Kommentar, jede Auslegung steht schon in einer Ge-
schichte, ist niemals Anfang oder Ende. »Wer sein Wissen als iiberliefertes begriffen
hat, in dem allein wird es iiberlieferbar, er wird in unerhdrter Weise frei. [...] Die Leh-

re ist wie ein wogendes Meer, fiir die Welle aber (wenn wir sie als Bild des Menschen

327 Der Babylonische Talmud (Band I). Hg. v. Jiidischen Verlag. Ubers. v. Lazarus Goldschmidt. Frank-
furt a.M. 1996, S.1. (Im Folgenden zitiert als: Der Babylonische Talmud.)

328 Ebenda,S. 2.

329 Ebenda.

330 Lazarus Goldschmidt [1930]: Vorwort. In: Der Babylonische Talmud, S. IX.

331 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gers-
hom Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.145. (Im Folgenden zitiert als: Walter
Benjamin: Brief an Gerhard Scholem: Oktober1917.)

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

nehmen) kommt alles darauf an, sich seiner Bewegung so hinzugeben, daf sie bis zum
Kamme wichst und iiberstiirzt mit Schiumen. Diese ungeheure Freiheit des Uberstur-
zes ist die Erziehung, im eigentlichen: der Unterricht, das Sichtbar- und Freiwerden

der Tradition, ihr Uberstiirzen aus lebendiger Fiille.«*3>

Dieses Bild muss zunichst verwundern: Die eigene Geschichte, die eigene Deutung der
Geschichte(n) innerhalb einer groflen Geschichte zu denken - sie mit Arendt als Fi-
den in einer grofien Erzihlung zu verstehen — bedeutet hier nicht Beschrinkung oder
Festsetzen: es bedeutet Freiheit, »Uberstiirzen aus lebendiger Fiille.« Arendt spricht von
dem »Netz der Beziehungenc, in das wir unseren Fiden schlagen. Auch dies aber setzt
nicht fest, es ist kein abschlieflendes Einsetzen, es ist der Anfang, der gemeinsame:
»Wir fangen etwas an«. Dieser Anfang bedeutet Freiheit, weil er nicht ein gemeinsa-
mes Hinarbeiten meint, einen Einsatz fiir ein berechenbares Ziel. Er bedeutet — weil er
gemeinsam ist, wie auch die einzelne Auslegung bei Benjamin — das Unkalkulierbare zu
beginnen, denn was die gemeinsame Deutung, die gemeinsame Geschichte sein mag,
ist nicht vorherzusehen, es ist ein Ubersturz ins Leere: »Was daraus wird, wissen wir
nie. [...] Das ist ein Wagnis. Und nun wiirde ich sagen, daf} dieses Wagnis nur maoglich
ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heift, in einem — schwer genau zu fassenden,
aber grundsitzlichen — Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen. Anders konnte
man es nicht.«<*3?

Ubersetzung als Freilegung des Guten bedeutet also nicht, die eine sich verbergende
Wahrheit offenzulegen; vielmehr besteht sie in dem Versuch, das absolut Verschiede-
ne herauszuhoren, das die Schrift dem Heute sagt. Aus diesem Grund halte ich ein
Zusammendenken von Arendt und Benjamin fir so fruchtbar, denn hier 6ffnet sich
eine neue Perspektive auf das Verstehen-Wollen, das gemeinsame Bedenken und Ur-
teilen: Es geht nicht darum, eine endgiiltige, anwendbare Antwort zu finden, Andere
zu liberzeugen, um sie in der eigenen Ansicht festzusetzen. Es geht um die Offenheit
der Deutung, die sehr wohl Wahrheit und Sinn im je Einzelnen vermutet und nicht zu
relativieren sucht, sie aber einzig aus den vielen Perspektiven heraus fiir erkennbar hilt,
die zugleich immer an ihre Zeit gebunden bleiben, weil sie auf die Deutung der abso-
lut Verschiedenen angewiesen sind. In diesem Sinne bedarf es hier des Vertrauens und
nicht der Vernunft, der Freiheit und nicht der Gesetze. Es geht nicht um die eine Be-
deutung, sondern um die immer neuerliche Deutung, den immer neuen Versuch zu ver-
stehen. Ist es nicht diese Freiheit und Offenheit, die uns Fragen als dringend erkennen
und uns selbst als diejenigen ansprechen lisst, die fihig sind, sich diesem Ubersturz
zu bergeben? Ist es nicht diese Offenheit der Frage, durch die ein politischer Raum,
ein Raum, in dem Menschenwelt denkbar wird, entstehen kann, weil wir uns weder
dem Fortschritt ausgeliefert sehen — anstatt ihn fiir uns zu nutzen — noch uns Sachver-
stindigen oder Maschinen unterlegen fithlen? Bei Arendt heifdt es dementsprechend,
Verstehen sei »nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervorbringen; es
ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein«**4. Benjamin spricht von einem

332 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917, S.146.
333 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 72.
334 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.

14.02.2026, 07:53:33. -

233


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 Vom Schweigen des Guten

35, in den die Ubersetzung dasjenige des Textes stellt,
das jetzt spricht, sodass etwas Neues sich »aus dem Geformten [...] erheben [kann].«33¢
Es ist dies Menschliche, das Gute, das uns — offen fragend — Welt griinden ldsst. Und

»Zusammenhang des Lebens«

so liegt in Arendts Anrufung des absoluten Neuanfangs, in Benjamins Erzihlung einer
reinen Sprache nicht Abwertung des Vorhandenen und Sehnsucht nach einem fernen
Paradies, sondern ein Hinweis auf den jederzeit méglichen Zwischen-Raum, der nichts
weiter bedarf als der offen(haltend)en Deutung.

335  Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.10.
336 EbendaS.13.

14.02.2026, 07:53:33. -


https://doi.org/10.14361/9783839465622-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

