Antonius Liedhegener

Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik.
Mehrheitsentscheide und ithre Grenzen in der
bundesdeutschen Demokratie

Einleitung

Religion verschwindet als gesellschaftliche und politisch wirksame Kraft im Zuge
der Modernisierung und Demokratisierung — so oder so dhnlich lautete bis vor Kur-
zem die von den Sozialwissenschaften formulierte und unter dem Stichwort »Sakulari-
sierung« subsumierte Kurzformel fir die Zuordnung von Religion und Moderne, von
Religion und Demokratie.! Auch wenn — entgegen der heute weit verbreiteten pau-
schalen Ablehnung des Konzepts der Sikularisierung? — ein differenzierter Umgang
mit dem Sikularisierungstheorem etwa im Sinne José Casanovas weiterhin unum-
ganglich erscheint, ist doch nicht zu verkennen, dass die Annahme des Verschwindens
bzw. Niedergangs der Religion tiber lange Jahre ein auch in der bundesdeutschen
Politikwissenschaft weit verbreitetes Desinteresse an Fragen von Politik und Religion
gefordert hat.* Dies hat sich in den letzten Jahren unter dem Eindruck der »Riickkehr
der Religionen« auf der internationalen wie innenpolitischen Bithne rasant gewandelt:?

1 Vgl. exemplarisch David Lerner, »Modernization I: Social Aspects«, in: David L. Sills
(Hg.), International Encyclopedia of the Social Sciences, Bd. 10, New York/London
1968, S. 386-395.

2 Vgl. exemplarisch Rodney Stark, »Secularization, R.I.P.«, in: Sociology of Religion 60,
FL. 3 (1999), S. 249-265.

3 Vgl. José Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago/London 1994.

4 Vgl. die Forschungsiiberblicke in Antonius Liedhegener, Macht, Moral und Mehrhei-
ten. Der politische Katholizismus in der Bundesrepublik Deutschland und in den USA
seit 1960 (= Jenaer Beitrage zur Politikwissenschaft, Bd. 11), Baden-Baden 2006, S. 19-
29; Michael Minkenberg / Ulrich Willems, »Neuere Entwicklungen im Verhaltnis von
Politik und Religion im Spiegel politikwissenschaftlicher Debatten«, in: AP»Z (2002)
B42-43, S. 6-14; Michael Minkenberg / Ulrich Willems, »Politik und Religion im Uber-
gang — Tendenzen und Forschungsfragen am Beginn des 21. Jahrhunderts«, in:
dies. (Hg.), Politik und Religion (= PVS-Sonderheft, Bd. 33), Wiesbaden 2003, S. 13-41.

5 Vgl. Manfred Brocker / Hartmut Behr / Mathias Hildebrandt, Religion — Staat — Poli-
tik. Zur Rolle der Religion in der nationalen und internationalen Politik (= Religion und
Politik), Wiesbaden 2003; Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker / Hartmut Behr
(Hg.), Sikularisierung und Resakralisierung der westlichen Gesellschaften. Ideenge-
schichtliche und theoretische Perspektiven, Opladen 2001; Minkenberg / Willems, Poli-
tik und Religion; aaO. (FN 4). Institutionell hat im Rahmen der DVPW der
Arbeitskreis »Politik und Religion« durch jihrliche Tagungen die Diskussion gefordert
und geprigt.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 85

Die religiose Landschaft der Bundesrepublik Deutschland hat sich in den zuriick-
liegenden zwei Dekaden nachhaltig verandert; neue Konflikte um die 6ffentliche Rolle
von Religionen gehen damit einher und beschiftigen Gerichte und Politik. Zahlreiche
dieser neuen Fragen und Konflikte entziinden sich an der Existenz und dem Selbst-
behauptungswillen islamischer Minderheiten. Immer hiufiger wird in Politik und
Wissenschaft die Frage gestellt, ob wir zukiinftig eine neue Religionspolitik brauchen.

Im Folgenden wird dieser Frage in drei groflen Schritten nachgegangen. Erstens
wird untersucht, was unter »Religionspolitik« nidherhin verstanden werden konnte.
Hervorgehoben werden Forderungen nach einer neuen Religionspolitik, wie sie
insbesondere aus den Reihen der deutschen Politikwissenschaft erhoben worden
sind. Im zweiten Schritt werden die mit der Idee einer neuen Religionspolitik oft-
mals verbundenen hohen Erwartungen an die Ergebnisse einer (partei-)politischen
Entscheidungsfindung in Fragen des Verhiltnisses von Religion und Staat mit der
Realitit bundesdeutscher Religionspolitik im engeren Sinne konfrontiert. Der Test-
fall einer neuen Religionspolitik sind die aktuellen politischen Entscheidungen des
Gesetzgebers auf Landesebene zur Frage, ob eine muslimische Lehrerin im Unter-
richt einen Schleier’, umgangssprachlich »das Kopftuch«, tragen darf. Diesen Weg
zum Entscheid durch parlamentarische Mehrheiten auf Landesebene hatte das
Bundesverfassungsgericht im September 2003 durch ein zweischneidiges Urteil er-
offnet. Der Beitrag untersucht die Phasen des bisherigen Politikzyklus von 2003 bis
2006 auf Linderebene, d.h. die Phase der Problemwahrnehmung, der Problemdefi-
nition, der Formulierung konkreter Politiken und schliefflich der politischen Ent-
scheidung.” Da in den aktuellen Entwicklungen des Jahres 2006 bereits Effekte poli-
tischen Lernens nachweisbar sind, scheint sich dieser erste Politikzyklus zum
»Kopftuchverbot« dem Ende zuzuneigen. Daher liegt es im dritten Schritt nahe,
eine erste Evaluation der Wirkungen der neuen Religionspolitik vorzulegen.

Auch wenn im Folgenden der Islam im Mittelpunkt steht, dirfte an verschiede-
nen Stellen deutlich werden, dass mit und in der Frage der rechtlichen Einordnung
des Islams — die umfassender im Beitrag Janbernd Oebbeckes in diesem Heft zur
Sprache kommt — letztlich die Zukunft des Gesamtgefiiges der kooperativen Tren-
nung von Religion bzw. Kirchen und Staat verhandelt wird.®

6 Claudia Knieps, Geschichte der Verschleierung der Frau im Islam (= Ethno — Islamica,
Bd. 3), Wiirzburg 1999, bes. S. 405-423 zur jiingeren Geschichte.

7 Hier in Anlehnung an das Phasenmodell in Jorg Faust / Hans-Joachim Lauth, »Politik-
feldanalyse«, in: Manfred Mols / Hans-Joachim Lauth / Christian Wagner (Hg.),
Politikwissenschaft: Eine Einfiibrung, 3. neu bearb. und erw. Aufl., Paderborn/Miin-
chen/Wien/Ziirich 2001, S. 289-312, 303 {.

8 Vgl. Janbernd Oebbecke »Der Islam und die Zukunft des Verhiltnisses zwischen Reli-
gionsgemeinschaften und Staat in Deutschlands, in: Thorsten Schneiders / Lamya Kad-
dor (Hg.), Muslime im Rechtsstaat (= Veroffentlichungen des Centrums fiir Religiose
Studien Minster, Bd. 3) Minster 2005, S. 131-144, 131; ders., »Tua Res Agitur. Die
Rechte der Minderheitsreligionen und die Stellung der christlichen Kirchen. Warum die
Diskussion iiber den Islam fir die Kirchen wichtig ist«, in: Wilhelm Geerlings / Tho-
mas Sternberg, (Hg.), Kirche in der Minderbeit. Sozialgeschichtliche Untersuchungen —
pastorale Aspekte, Miinster 2004, S. 105-135, bes. 105-106.

ZfP 55.]g. 1/2008

- .73 21&38 om 20012026, 21:28:40, ©
untersagt, It 107 oder In Ki-Svstemen. Ki-Modallen oder Gonerativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

86 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

1. »Religionspolitik«: Aktualitit und Inhalt des Begriffs

Aufmerksamen Zeitgenossen ist es nicht entgangen, dass der Ausdruck
»Religionspolitik« im wissenschaftlichen Schrifttum und in der 6ffentlichen Debat-
te immer hiufiger verwendet wird. Die Titel einer ganzen Reihe jiingerer fachwis-
senschaftlicher Publikationen beinhalten das Wort »Religionspolitik«’, und mittler-
weile hat das Wort »Religionspolitik« auch Eingang in die Alltagssprache der
Politik gefunden.!® Im aktuellen Bericht »Muslime in Baden-Wiirttemberg« heift es
etwa: »Das Aufgabenfeld der Religionspolitik ist in Deutschland laut Verfassung
und Rechtsprechung eindeutig eine Domine der Lander.«!! Dass es sich im Kontext
des politischen Systems der Bundesrepublik Deutschland tatsichlich um eine relativ
junge Wortbildung handelt, belegt die Tatsache, dass selbst in politikwissenschaft-
lichen Worterbiichern und Fachlexika ein Eintrag »Religionspolitik« fehlt.!2

Zu diesem Befund passt, dass sich in aller Regel weder die politische Alltagsspra-
che noch die wissenschaftliche Literatur darum bemiihen, den Inhalt des Wortes zu
prazisieren. Vertraut man den Erscheinungsjahren von Buchtiteln, so gibt es eine
lingere Tradition der Verwendung des Wortes »Religionspolitik« nur in Verbin-
dung mit monarchischen oder diktatorischen Herrschaftssystemen. Religions-
politik betrieben demnach romische Kaiser, Konige und Fiirsten des Mittelalters,
die Herrscher des neuzeitlichen Absolutismus sowie die Diktatoren des zwanzigs-
ten Jahrhunderts.” Auch Heiner Bielefeldt benutzt das Wort in seiner politik-

9 Vgl. Gerhard Besier / Hermann Lubbe (Hg.), Politische Religion und Religionspolitik.
Zwischen Totalitarismus und Biirgerfreiheit (= Schriften des Hannah-Arendt-Instituts
fiir Totalitarismusforschung, Bd. 28), Gottingen 2005; Anselm Doering-Manteuffel /
Kurt Nowak (Hg.), Religionspolitik in Deutschland. Von der friihen Neuzeit bis zur
Gegenwart, Martin Greschat zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Berlin/Koln 1999; Rolf
Schieder (Hg.), Religionspolitik und Zivilreligion (= Interdisziplinire Studien zu Recht
und Staat, Bd. 20), Baden-Baden 2001; Leonore Siegele-Wenschkewitz, »Einfiihrung in
die Tagungx, in: dies. / Friedrich Weber / Karin Weintz (Hg.), Religionspolitik in der
Bundesrepublik Deutschland. Konzepte der im Bundestag verrtetenen politischen Par-
teien, der Bundesregierung, der evangelischen und katholischen Kirche (= Arnoldshai-
ner Texte, Bd. 111), Frankfurt a.M. 2000, S. 17-22.

10 Vgl. Siegele-Wenschkewitz / Weber / Weintz (Hg.), Religionspolitik in der Bundes-
republik Deutschland, aaO. (FN 9).

11 Staatsministerium des Landes Baden-Wiirttemberg, Muslime in Baden-Wiirttemberg.
Bericht fiir den Ministerrat am 15.3.2005, 0.O. (Stuttgart) o.]. (2005), S. 45. Aus dem
Kontext wird ersichtlich, dass Religionspolitik hier mittlerweile als ein eigenstindiges
Politikfeld aufgefasst wird: » Auch benachbarte Politikbereiche wie Schule und Bildung,
Integration, Innere Sicherheit und die Forderung birgerschaftlichen Engagements
gehoren zum Kompetenzbereich der Linder.

12 Zu den herangezogenen Fachlexika vgl. Antonius Liedhegener, »Religion in der verglei-
chenden Politikwissenschaft. Begriffe — Konzepte — Forschungsfelder«, in: Mathias
Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik und Reli-
gion), Wiesbaden 2006 (im Druck).

13 Hans Jirg Braun / Erich Bryner / Norbert Meienberger, Religionskritik und Religions-
politik ber Marx, Lenin, Mao, Zirich 1985; Hans Buchheim, Glaubenskrise im Dritten
Reich. Drei Kapitel nationalsozialistischer Religionspolitik, Stuttgart 1953; Wilhelm
Enflin, Die Religionspolitik des Kaisers Theodosios des Groffen, Miinchen 1953; Inge-
traut Ludolphy, Die Voraussetzungen der Religionspolitik Karls V., Berlin 1965.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 87

theoretisch angelegten Analyse des Verhiltnisses von Religionsfreiheit und Islam
nur im Kontext nicht-demokratischer Herrschaftsformen, etwa zur Kennzeichnung
der tiirkischen Innenpolitik im Kemalismus gegentiber dem Islam.'*

Vor diesem Hintergrund dringt sich eine Fragestellung auf, die Ernst Wolfgang Bo-
ckenforde bereits vor einigen Jahren in den Mittelpunkt eines Aufsatzes gertickt hat:
»Kann es eine staatliche Religionspolitik [in der bundesdeutschen Demokratie/ A.L.]
tiberhaupt noch geben, kann Religionspolitik noch Thema fur eine politische Partei
sein? Ist nicht mit der Anerkennung der Religionsfreiheit im Grundgesetz alles Not-
wendige zum Verhiltnis von Staat und Religion gesagt, so dass eine staatliche Religions-
politik dariiber hinaus eine Einmischung des Staates in die Freiheit und Unabhingigkeit
der Religionsgemeinschaften bedeutet, womoglich sogar eine Verletzung der Trennung
von Staat und Kirche?«!> Bockenforde selbst hilt eine staatliche bzw. parteipolitisch
formulierte und verantwortete Religionspolitik dem Grundsatz nach fiir zuldssig, mog-
lich und unter Umstinden geboten.! Bockenforde, der den Begriff »Religionspolitik«
nicht explizit definiert, erldutert sodann die Grundziige des bundesdeutschen Rechts
von Staat und Religion bzw. Religionsgemeinschaften, um die Handlungsspielrdaume
von Politik in religiosen Fragen im freiheitlich sikularen Staat im Einzelnen auszuloten.
Sein Kernargument lautet, dass bei jenen religiosen oder religios motivierten Aktivita-
ten, bei denen sich religiose Handlungsmaximen und sikulare Rechtsordnung iiber-
schneiden, also etwa im Sozial-, Gesundheits-, Schul- und Kulturbereich, d.h. jenen
Rechtstatbestinden, die in der staatskirchenrechtlichen Literatur als »res mixtae« be-
zeichnet werden, der Staat in den Grenzen des Verfassungsrechts Handlungsspiel-
raume, d.h. politisch entscheidbare Gestaltungsspielraume hat. Durch die verfassungs-
rechtlichen Grundlagen, also das Menschen- und Grundrecht der Religionsfreiheit
nach Art. 4 GG und die kooperative Trennung nach Art. 140 GG in Verbindung mit
den entsprechenden Artikeln der Weimarer Reichsverfassung, sieht er diese Spielriume
allerdings letztlich als sehr gering an. Die engen Grenzen, die Bockenforde fiir eine
Religionspolitik seitens des Staates und der Parteien sieht, kommen in der vorsichtigen
Bilanzierung zum Ausdruck, dass »staatliche Regelungen und Mafinahmen in be-
stimmten Bereichen immer auch ein Stiick Religionspolitik enthalten«!”.

Dem Thema der religionsrechtlichen Behandlung des Islams hatte Bockenforde
noch keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt. Dieses Problem stellte der lang-
jahrige, vor kurzem verstorbene kirchenpolitische Experte der SPD, Burkhard Rei-
chert, aus der Perspektive der Parteipolitik in den Mittelpunkt seines Beitrags
»Religionspolitik und innerer Friede«. Reichert hat darin die These vertreten, dass die
Politik die wachsenden islamischen Minderheiten der Bundesrepublik in religions-
rechtlicher Hinsicht nicht weiter ignorieren diirfe. Innenpolitisch seien die Parteien

14 Vgl. Heiner Bielefeldt, »Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschancen durch
Religionsfreiheit« (= Global, local Islam) Bielefeld 2003, S. 46 f.

15 Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religions-
politik«, in: Wolfgang Thierse (Hg.), Religion ist keine Privatsache, Disseldorf 2000,
S. 173-184, 173.

16 Vgl. Bockenforde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik, aaO. (FN 15).

17 Bockenforde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik, aaO. (FN 15), S. 177.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

88 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

und speziell die SPD gefordert, muslimischen Mitgliedern im Rahmen der Ordnung
des Grundgesetzes auch in religionsrechtlicher Hinsicht ein Integrationsangebot zu
machen.'® In diesem Zusammenhang definiert Reichert Religionspolitik: »Religions-
politik dient dem inneren Frieden. [...] Religionspolitik bestimmt den Platz und den
rechtlichen Rahmen fiir die Kirchen und Religionsgemeinschaften in der Rechts-
ordnung. Sie regelt das friedliche Miteinander unterschiedlicher weltanschaulicher
Vorstellungen in der Gesellschaft.«!® Reichert legitimiert Religionspolitik also durch
ihre direkte Riickbindung an den elementaren Auftrag des Staates, den innerstaatli-
chen Frieden zu wahren und zu férdern. Per Definition bezieht Reichert Religions-
politik auf das Verhiltnis des Staates zu Religionen als sozialen bzw. rechtlich nor-
mierten Institutionen, d.h. zu Religion in der Form organisierter, kollektiv
handlungsfihiger Vergemeinschaftungen. Reichert pladierte im Blick auf den Islam
fiir eine Aktualisierung der bestehenden »Rechtslage als eines bewahrten Rahmens, in
dem sich die Eigenstindigkeit sowohl des Staates als auch der Kirchen und Religions-
gemeinschaften angemessen entfalten kann und der den Prinzipien der Religionsfrei-
heit ebenso wie der weltanschaulichen Neutralitit des Staates Rechnung tragt.«?°
Auch in der bundesdeutschen Politikwissenschaft finden das Staat-Kirchen-Ver-
haltnis und vor allem Streitfragen rund um den Islam reges Interesse.?! Dies nicht
zuletzt aus dem Grund, dass sich, wie Claus Leggewie festgestellt hat, die »Reibun-
gen im Verhiltnis zwischen Muslimen bzw. muslimischen Gemeinschaften und der

18 Vgl. Burkhard Reichert, »Religionspolitik und innerer Friede«, in: Richarda Dill / Ste-
phan Reimers / Christoph Thiele (Hg.), Im Dienste der Sache. Liber amicorum fiir Joa-
chim Gaertner, Frankfurt a.M. 2003, S. 563-568, 566 ff.

19 Reichert, Religionspolitik und innerer Friede, 2aO. (FN 18), S. 565.

20 Reichert, Religionspolitik und innerer Friede, aaO. (FN 18). Dabei ging er zu Recht
von der Tatsache einer »fast durchgingige[n] politische[n] Akzeptanz der Regelungen
des Grundgesetzes« aus.

21 InFragen des Verhiltnisses von Staat und Kirchen ist ein deutlicher Trend zu tibernational
vergleichenden Fragestellungen zu verzeichnen. Michael Minkenberg, »Abtreibungsre-
gime im Vergleich: Religiose Einflisse auf 'Public Policy' in westlichen Demokratien, in:
Brocker / Behr / Hildebrandt (Hg.), Religion — Staat — Politik, aaO. (FN 5), S. 127-147;
Michael Minkenberg, »Staat und Kirche in westlichen Demokratien«, in: Minkenberg /
Willems (Hg.), Politik und Religion, aaO. (FN 5), S.115-138; Michael Minkenberg,
»Zivilreligion, Biirgerreligion, Staatsreligion: Anmerkungen zur deutschen Debatte um
das rechte Verhiltnis von Religion und Politik, in: Heinz-Dieter Meyer / Michael
Minkenberg / Hlona Ostner (Red.), Religion und Politik. Zwischen Universalismus und
Partikularismus (= Jahrbuch fir Europa- und Nordamerika-Studien, Bd.2) Opladen
2000, S.21-48; Stephen V. Monsma, »Staat und Kirche in den USA und der Bundes-
republik Deutschland: auf dem Weg zur Konvergenz?«, in: Meyer / Minkenberg / Ostner
(Red.), Religion und Politik, 2aO. (FN 21), S. 81-107; Stephen V. Monsma / J. Christopher
Soper, The Challenge of Pluralism. Church and State in Five Democracies (= Religious
Forces in the Modern Political World) Lanham u.a. 1997; Gerhard Robbers (Hg.), Church
Autonomy. A Comparative Survey, Frankfurt a.M. u.a. 2001. Zum groflen Interesse am
Islam vgl. etwa Hans Waldenfels / Heinrich Oberreuter (Hg.), Der Islam — Religion und
Politik (= Politik- und Kommunikationswissenschaftliche Veroffentlichungen der Gorres-
Gesellschaft, Bd. 23), Paderborn u.a. 2004; Minkenberg / Willems, Politik und Religion,
2a0. (FN 5); darin bes. Riva Kastoryano, »Der Islam auf der Suche nach ,seinem Platz’ in
Frankreich und Deutschland: Identititen, Anerkennung und Demokratie«, S. 184-206.

- .73 21&38 om 20012026, 21:28:40, ©
untersagt, It 107 oder In Ki-Svstemen. Ki-Modallen oder Gonerativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 89

deutschen Rechtsordnung [...] mittlerweile akkumuliert«?? haben. Leggewie, der
sich im Rahmen eines von der Herbert-Quandt-Stiftung geforderten Projekts inten-
siv mit der rechtlichen und politischen Lage des Islams in Deutschland beschaftigt
hat?, tritt nachdriicklich fiir eine »Neuregulierung des Verhiltnisses von Religion
und Politik sowie Staat und Kirche in Deutschland«* ein. Unter Hinweis auf die
seiner Meinung nach vorteilhafte strikte Trennung von Staat und Kirche in den
USA forderte er auch fiir die Bundesrepublik eine scharfe Trennung, um die seiner
Meinung nach prekire Lage des Islams im bundesdeutschen »Kirchenkartell«? zu
verbessern und das »Quasi-Staatskirchensystem der Bundesrepublik«* zu tiberwin-
den, welches seiner Meinung nach trotz oder gerade wegen der so genannten aus der
Weimarer Republik herriihrenden »hinkenden Trennung« noch besteht.

Ganz dhnliche Forderungen werden auch von anderen Politikwissenschaftlern
erhoben.?” Ulrich Willems etwa definiert zunichst Religionspolitik als alle jene »po-
litischen Prozesse und Entscheidungen, in denen die religiose Praxis [...] sowie der
offentliche Status<«?® religioser Symbole, Praktiken und Religionsgemeinschaften ge-
regelt werden. Fiir ihn sind die zunehmenden Konflikte um Religion in Deutsch-
land nicht primir der religiosen und weltanschaulichen Pluralisierung der Gesell-
schaft geschuldet. Ahnlich wie Leggewie hat er die Ansicht vertreten, dass es »vor
allem das Ungeniigen der bisherigen Regelungsprinzipien und -praktiken ist, wel-
ches die gegenwirtigen religionspolitischen Konflikte nihrt.«? Die derzeitige

22 Claus Leggewie, »Kirche oder Sekte? Muslime in Deutschland und den USA«, in:
Minkenberg / Willems (Hg.), Politik und Religion, aaO. (FN 4), S. 164-183, 176.

23 Claus Leggewie / Angela Joost / Stefan Rech, Der Weg zur Moschee: Eine Handrei-
chung fiir die Praxis, Bad Homburg 2002; Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22).

24 Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22), S. 182.

25 Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22), S. 174 (im Original als Uberschrift hervor-
gehoben).

26 Leggewie, Kirche oder Sekte?, 2aO. (FN 22), S. 172.

27 Vgl. Volker von Prittwitz, »Zivile oder herrschaftliche Religion? Fundamentalismus,
Religionsfreiheit und Verantwortung des zivilen Staates«, in: AP»Z (2002) B18, S. 33-
38; Ulrich Willems, »Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland 1945-1999.
Die politische Regulierung der offentlichen Stellung von Religion und Religionsge-
meinschaften«, in: ders. (Hg.), Demokratie und Politik in der Bundesrepublik 1949-
1999, Opladen 2001, S. 137-160, 158 ff.; etwas abgeschwicht Ulrich Willems, »Religion
als Privatsache? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem liberalen Prinzip einer
strikten Trennung von Politik und Religion, in: Minkenberg / Willems (Hg.), Politik
und Religion, aaO. (FN 4), S. 107-108. Mit anderer Stof8richtung, nimlich der bewuss-
ten Forderung zivilgesellschaftsvertriglicher Ausformungen von Religion, fordert auch
Rolf Schieder eine neue Religionspolitik. Vgl. Rolf Schieder, Wieviel Religion vertrigt
Deutschland?, Frankfurt a.M. 2001, bes. S. 26-28. Zur Sicht der politischen Akteure vgl.
Siegele-Wenschkewitz / Weber / Weintz (Hg.), Religionspolitik in der Bundesrepublik
Deutschland, aaO. (FN 9); Reichert, Religionspolitik und innerer Friede, aaO. (FN 18).

28 Willems, Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, aaO. (FN 27), S. 137.

29 Ulrich Willems, »Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und
Laizismus. Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in
der Bundesrepublik«, in: Manfred Walther (Hg.), Religion und Politik. Zu Theorie und
Praxis des theologisch-politischen Komplexes (= Schriftenreihe der Sektion Politische
Theorien und Ideengeschichte in der DVPW, Bd. 5) Baden-Baden 2004, S. 303-328, 304.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

90 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

»religionspolitische Verfassung«®® Deutschlands weise eine »religios-christlich-
groffkirchliche Schlagseite«®' auf. Die Bundesrepublik Deutschland sei mit ihrer
»quasi-religidsen, semi-staatskirchlichen asymmetrischen religionspolitischen Ver-
fassung« auf die Herausforderungen des religiosen Pluralismus »nur unzureichend
vorbereitet.«*? Daher bediirfe es einer »Neujustierung des Verhiltnisses von rechtli-
cher und politischer Regulierung religionspolitischer Materien.«** Willems meinte
anfangs, dass in weltanschaulich pluralen Gesellschaften letztlich nicht die kodifi-
zierten Grundrechte, die er als wechselseitig zugestandene, daher aushandelbare
Rechte der Gesellschaftsmitglieder auffasst, sondern »nur Beteiligung am politi-
schen Prozess Legitimitit«** erzeugt. Auch das Recht auf Religionsfreiheit und sei-
ne Auslegung gehorten zu den »letztendlich politisch zu entscheidenden Fragen«.
Eine solche politische Losung beruhe formal auf dem Kriterium des gleichen Ab-
stands des Staates zu allen religidsen und weltanschaulichen Uberzeugungen und
praktisch auf den Tugenden der Biirger fiir einen toleranten und friedlichen Um-
gang miteinander.?® Religionspolitik in diesem Sinne liefe letztlich auf das Primat
der Mehrheitsregel hinaus. Dass dem so ist und dies auch beabsichtigt ist, zeigt sich
daran, dass Willems tiber den Schutz von Minderheitsinteressen nachdenkt. Gegen
die »regelmiflige Durchsetzung von Mehrheitsinteressen«* wollte er nicht niher
beschriebene konkordanzdemokratische Verfahren, Widerspruchsregelungen und
eine Verfassungsrechtsprechung installieren, der allerdings nur die Prifung der
Fairness von Entscheidungsverfahren und ihren Ergebnissen Ubertragen werden
soll.” Diese Position hat er im vorliegenden Heft dahingehend modifiziert, dass
eine »verhandlungsdemokratisch ausgestaltete Religionspolitik im Schatten gericht-
licher Dezision« eine konkrete Reformoption »jenseits der rechtlich-gerichtlichen
Normfortbildung und der mehrheitsdemokratischen Religionspolitik« biete. Diese
Sicht beinhaltet eine stirkere Anerkennung der bestehenden (verfassungs-)rechtli-
chen Regelungen sowie der Rolle der Gerichte und insbesondere des Bundes-

30 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), S. 304.

31 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), gleichlautend auch S. 306, 310, 313. Abgeschwicht vertritt er die
Ansicht der »religios-christlich-groffkirchliche[n] Schlagseite« und der letztlich illegiti-
men »asymmetrischen Ausgestaltung des bundesdeutschen Kooperationssystems« auch
noch im Beitrag dieses Heftes.

32 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29., S. 322.

33 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), S. 305.

34 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, 2a0. (FN 29), S. 318.

35 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, 2a0O. (FN 29), S. 319.

36 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizis-
mus, 2a0. (FN 29).

37 Vgl. Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlandische Kultur und
Laizismus, aaO. (FN 29).

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 91

verfassungsgerichts in religionsrechtlich strittigen Fragen. Tatsachlich ist mit dieser
Sicht durchaus ein Gewinn an Nihe zur politischen Realitit der Bundesrepublik
verbunden, wie sie sich etwa im hier untersuchten Fall der Lindergesetzgebung
zum Streit um das Kopftuch und in den fur die Islamkonferenz gewihlten Verfah-
ren des Dialogs und Verhandelns auf der Basis des bestehenden Rechtsrahmens dar-
stellt. Strittig diirfte gleichwohl weiterhin der Inhalt und Umfang der von Willems
angemahnten Reformen bleiben.?

Die Frage nach dem Begriff »Religionspolitik« hat gezeigt, dass seine Verwen-
dung sehr Unterschiedliches beinhalten kann. Bezogen auf demokratische Systeme
umfasst der Begriff im weiteren Sinne sowohl religionsrechtliche als auch in diesem
Rahmen stehende politische bzw. parteipolitische Festlegungen zum Umgang mit
religios-weltanschaulichem Pluralismus in freiheitlichen Gesellschaften. Manchmal
wird dieser Komplex von Verfassung, Verfassungspraxis und iiberkommener politi-
scher Entscheidungspraxis auch als »religionspolitische Struktur« bezeichnet. An-
ders als etwa Begriffe wie Religionsrecht oder Religionsverfassungsrecht akzentu-
iert dieses weite Begriffsverstindnis, wie es etwa bei Reichert aufscheint, das
Handeln und Entscheiden von Legislative und Exekutive in Fragen der Regelung
des religios-weltanschaulichen Miteinanders der Gesellschaft, natiirlich im Rahmen
der tiberkommenen verfassungsrechtlichen Ordnung.”’

Im engeren Sinne steht der Begriff Religionspolitik dagegen fiir jene demokra-
tisch legitimierten Entscheidungsprozesse, die im Kern auf der Anwendung des
Mehrheitsprinzips beruhen. Neben oder sogar an die Stelle der Bestimmungen des
Grundgesetzes und der geltenden vertragsrechtlichen und rechtlichen Regelungen
soll eine spezielle, dem engeren Begriffsverstindnis entsprechende »Religions-
politik« treten, d.h. das Verhiltnis von Staat, Gesellschaft und Religionen soll durch
Parlaments- und Mehrheitsbeschliisse dem gesellschaftlichen Wandel angepasst
werden. Bockenforde sieht fir eine solche Religionspolitik im Rahmen der Ord-
nung des Grundgesetzes nur graduelle Handlungsspielriume; Leggewie und andere
vertrauen dagegen auf die Gestaltungskraft demokratisch-parlamentarischer Dezisi-
on in religionsrechtlichen Fragen und verbinden mit einer neuen Religionspolitik

38 Willems benennt den Korperschaftsstatus und den Religionsunterricht als »die beiden
starksten Bastionen der bisherigen asymmetrischen Ordnung«, deren voéllige Schleifung
durch politische Verhandlungen oder gerichtliche Entscheidung er in Betracht zieht.
Vgl. Anm. 8 seines Beitrags in diesem Heft. Ein solches Ansinnen wird sowohl von Jan-
bernd Oebbecke als auch vom vorliegenden Beitrag als weder notwendig noch hilfreich
fur die aktuellen Problemlagen zurtickgewiesen.

39 In diesem Sinne hat auch Leonore Siegele-Wenschkewitz von Religionspolitik gespro-
chen: »Religionspolitik meint die Ausgestaltung der Beziehungen des Staats, also der
Bundesregierung, und der politischen Parteien gegentiber den Religionsgesellschaften
auf der Basis des derzeit giiltigen Staatskirchenrechts, wie es im Grundgesetz und in den
zwischen Lianderregierungen und Kirchen geschlossenen Kirchenvertrigen aus-
formuliert worden ist.« Dabei beruht der Begriff der Religionsgesellschaft auf dem
»Prinzip der Religionsfreiheit [...], das allen Religionen, nicht nur der christlichen, freie
Religionsaustibung zusichert.« Siegele-Wenschkewitz, Einfithrung in die Tagung, aaO.
(FN9), S. 17.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

92 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

im engeren Sinne die Hoffnung auf eine durchgreifende Verbesserung des Status
von weltanschaulich-religiosen Minderheiten sowie die Abschaffung der kooperati-
ven Trennung.

2. »Kopftuchverbote« in Dentschland.: Politikformulierung und politische
Entscheidungen nach der Mebrbeitsregel

2.1. Problemwahrnehmung und Problemdefinition: der Weg des Kopftuch-Streits
aus den Gerichtssilen in die Arena der Politik

Tatsichlich kennen wir in Deutschland seit 2003 einen prominenten Fall von
Religionspolitik auf der Basis von Mehrheitsentscheidungen in parlamentarischen
Regierungssystemen. Unter der Chiffre »Kopftuchverbote« wird im Folgenden je-
ner innen- und religionspolitische Konflikt analysiert, der wie kaum ein anderer die
bundesdeutsche Offentlichkeit in jiingster Zeit polarisiert hat. Dazu bedarf es zu-
nachst eines Blicks auf den Islam in der Bundesrepublik Deutschland.

Zahlenmifig stellt der Islam nach den beiden grofien christlichen Konfessionen,
denen rund zwei Drittel der Bevdlkerung angehoren, in der Bundesrepublik
Deutschland mit schitzungsweise 3,2 Mio. Mitgliedern oder rund 4 % der Gesamt-
bevolkerung seit geraumer Zeit die drittgrofite religiose Gruppierung dar — Ten-
denz: zunehmend. Im Vergleich mit den USA wird das relative Gewicht dieser Min-
derheit besonders deutlich: In den religids so pluralen Vereinigten Staaten liegt der
Anteil der Muslime unter 2 %.* Die islamische Minderheit in Deutschland ist aller-
dings aufgrund ihrer Entstehung durch Zuwanderung weit davon entfernt eine ho-
mogene Gruppe zu sein. Sehr groff sind die internen Unterschiede in ethnischer und
religioser wie auch politischer Hinsicht. Rein zahlenmiflig dominieren jene ca. 2,3
Mio. Personen muslimischen Glaubens, die tiirkischer Herkunft sind. Regional ist
die Masse der Muslime in Deutschland in grofistidtischen und industriellen Bal-
lungsriumen konzentriert.

Entgegen einer weit verbreiteten 6ffentlichen Wahrnehmung ist der Kreis der
Muslime, die im direkten weltanschaulich und/oder politisch motivierten Gegen-
satz zur bundesdeutschen Verfassung und Demokratie stehen, klein. Der Bundes-
verfassungsschutz geht derzeit von rund 32.100 entsprechenden Personen aus.*! Von
ithnen wird wiederum nur ein Teil als gewaltbereit eingeschitzt, was im Hinblick auf

40 Die Darstellung der folgenden Sachverhalte basiert auf Antonius Liedhegener, »Streit
um das Kopftuch. Staat, Religion und Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutsch-
land«, in: Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 15 (2005) H.4, S. 1181-1202, 1184 ff. Fiir
zahlreiche Quellen- und Einzelnachweise vgl. die dort in den Fufinoten genannten
Belege.

41 Bun(giesministerium des Innern, Verfassungsschutzbericht 2005, Vorabfassung, Berlin
2005, S. 201. Vgl. auch Bundesministerium des Inneren (Hg.), Islamismus (= Texte zur
Inneren Sicherheit) Berlin 2003.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 93

die verheerenden Folgen moglicher Terrorangriffe gleichwohl Anlass zu ernster
Sorge und staatlicher Privention ist und sein muss.*

Politisch mindestens ebenso wichtig erscheint die besondere soziale Lage der
muslimischen Zuwanderer und ihrer in Deutschland geborenen Nachkommen.
Durch die anhaltende Zuwanderung von meist gering qualifizierten Arbeitskriften
ist es insgesamt zu einer Unterschichtung der bundesdeutschen Sozialstruktur ge-
kommen.® Diese Tatsache wiegt mittlerweile vor allem fiir die zuerst zugewanderte
Gruppe der tirkischen Muslime besonders schwer, weil sich hier die Kinder- und
Enkelgeneration in einer sozialen Lage wiederfindet, die angesichts der anhaltenden
Probleme am bundesdeutschen Arbeitsmarkt seit geraumer Zeit nur sehr begrenzte
Aufstiegsmoglichkeiten und damit Integrationschancen bietet. Besonders unter jun-
gen Muslimen ist daher in letzter Zeit eine intensivere Bindung an den Islam beob-
achtet worden. Die Orientierung am Islam hilft ihnen, die skizzierte Lebens-
situation und insbesondere die Suche nach einer eigenen Identitit zwischen
Familientradition und marktgesellschaftlichem Umfeld zu bewaltigen.*

Die Last der gegenwirtig zahlreichen und massiven Spannungen zwischen Tradi-
tion und Moderne unter Muslimen nicht nur in Deutschland tragen vor allem die
muslimischen Frauen und hier insbesondere die Midchen und jlingeren Frauen.”
Der Streit um das Kopftuch ist auch im Islam selbst ein facettenreiches Thema. Das
Kopftuch kann — wie die Soziologin Niliifer Gole gezeigt hat — sowohl fiir ein reli-
gids zementiertes, repressives Rollenbild wie auch fiir den Willen junger Muslima
stehen, als glaubige, selbstbewusste Frauen gleichsam im Schutze des Schleiers aus
dem Kreis der Familie in die Offentlichkeit und die Berufswelt zu treten.*

42 Vgl. Bundesministerium des Inneren (Hg.), Islamismus, aaO. (FN 41); Armin Pfahl-
Traughber, »Vom Aufbau von Parallelgesellschaften bis zur Durchfithrung von Terror-
anschligen. Das Gefahren- und Konfliktpotential des Islamismus in Deutschland«, in:
Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche Religionen? Das politische
Gewalt- und Konfliktpotential von Religionen (= Politik und Religion) Wiesbaden
2005, S. 153-177. Das wichtige Thema der inneren Sicherheit und speziell der Ausein-
andersetzung des Rechtsstaats mit anti-demokratischen, gewaltbereiten islamistischen
Personen, Gruppen und Organisationen in Deutschland kann an dieser Stelle nicht wei-
ter verfolgt werden.

43 Rainer Geilller, Die Sozialstruktur Deutschlands. Die gesellschaftliche Entwicklung vor
und nach der Vereinigung, mit einem Beitrag von Thomas Meyer, 3., grundlegend tiber-
arb. Aufl., Wiesbaden 2002, S. 119 und 303-305; Dirk Halm / Martina Sauer, Parallelge-
sellschaft und ethnische Schichtung«, in: AP»Z (2006) B1/2, S. 18-24.

44  Ehrenstein, Claudia, »Auslinderinnen fiihlen sich tiberraschend wohl«, in: Die Welt
vom 15.12.2004.

45 Vgl. etwa Yasemin Karakasoglu-Aydin, » Kopftuch-Studentinnen’ tiirkischer Herkunft
an deutschen Universititen. Impliziter Islamismusvorwurf und Diskriminierungserfah-
rungen, in: Heiner Bielefeldt / Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Politisierte Religion. Ursa-
chen und Erscheinungsformen des modernen Fundamentalismus, Frankfurt a.M. 1998,
S. 450-473; Glinther Lachmann, T6dliche Toleranz. Die Muslime und unsere offene
Gesellschaft, mit dem Text »Muslimische Frauen, fordert Eure Rechte ein!« von Ayaan
Hirsi Ali, Miinchen/Ziirich 2004.

46 Niltfer Gole, Republik und Schleier. Die muslimische Fran in der modernen Tiirkei, aus
dem Tiirkischen von Pia Angela Lorenzi, Berlin 1995.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

94 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

Noch Mitte der 1990er Jahre spielte der Konflikt um das Kopftuch in der deut-
schen Politik keine Rolle. Erst mit dem Fall Fereshta Ludins kam es zur heutigen
Wahrnehmung des Kopftuchs als eines von der Politik zu bearbeitenden Problems.
Dieser Fall ragt aus einer Reihe von dhnlich gelagerten Gerichtsverfahren heraus.
Durch eine Kette von Gerichtsurteilen wurde aus dem anfinglich provinziellen
Streit zwischen dem Land Baden-Wiirttemberg und der Referendarin Fereshta Lu-
din ein Problem der bundesdeutschen Innenpolitik.

Frau Ludin, gebirtige Afghanin und seit 1995 deutsche Staatsbiirgerin®, absol-
vierte von 1996 bis 1998 mit Kopftuch und noch mit Unterstiitzung der Kultusmi-
nisterin Annette Schavan zunichst ihr Referendariat. Da Frau Ludin den Schleier
auch weiterhin im Unterricht tragen wollte, erhielt sie von der Schulbehérde einen
Bescheid, sie sei als Beamtin im Schuldienst des Landes nicht geeignet und werde
deshalb nicht eingestellt.*® Von ihrem Verhalten konne ein Zwang fir muslimische
Midchen ausgehen, ebenfalls Kopftuch zu tragen. Frau Ludins Beharren auf dem
Kopftuch zeige, »dass ihr die Eignung fehlt, die 6ffentliche Signalwirkung ihrer per-
sonlichen Entscheidung zu berticksichtigen.«* Gegen diesen Bescheid legte Frau
Ludin zuerst Widerspruch, dann eine Klage ein, die nach einem langen Weg durch
die Verwaltungsgerichte in einer Beschwerde beim Bundesverfassungsgericht endete.

Am 24.9.2003 verkiindete das BVerfG sein Urteil. Die beiden viel zitierten Leit-
satze des Urteils lauten: »1. Ein Verbot fiir Lehrkrifte, in Schule und Unterricht ein
Kopftuch zu tragen, findet im geltenden Recht des Landes Baden-Wiirttemberg
keine hinreichend bestimmte gesetzliche Grundlage. 2. Der mit zunehmender religi-
oser Pluralitit verbundene gesellschaftliche Wandel kann fiir den Gesetzgeber An-
lass zu einer Neubestimmung des zulissigen Ausmafles religioser Beztige in der
Schule sein.«*® Das Bundesverfassungsgericht gab mit dem ersten Leitsatz Frau Lu-

47 Vgl. Heide Oestreich, Der Kopftuch-Streit. Das Abendland und ein Quadrarmeter
Islam, 2., aktual. und mit einem Nachtrag versehene Aufl., Frankfurt a.M. 2004, S. 35;
BVerfG, 2 BvR 1436/02, Abs. 2.

48 Vgl. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2aO. (FN 47). Der Arbeit der Journalistin Heide
Oestreich gebiihrt das Verdienst die Vorgange rund um den Streit um das Kopftuch
detailliert recherchiert und in Buchform aufbereitet zu haben. Wenig Neues bietet
Michael Widmann, Das Kopftuch. Gefabr fiir die plurale Gesellschaft¢, Augsburg 2005.

49 DPressemitteilung vom 13.07.1998, abgedruckt in Oestreich, Der Kopftuch-Streit, aaO.
(FN 47), S. 37-39, hier 39. Zur weithin zustimmenden Haltung der Parteien in Baden-
Wiirttemberg zu diesem Zeitpunkt vgl. zusammenfassend Schieder, Wieviel Religion
vertragt Deutschland, aaO. (FN 27), S. 159-160. Zur Entwicklung der Begriindung in
der Rechtsprechung, die mit zunehmender Verfahrensdauer immer weniger geneigt war,
das Kopftuch als politisches Symbol zu thematisieren, vgl. Janbernd Oebbecke, »Das
,islamische Kopftuch’ als Symbols, in: Stefan Muckel (Hg.), Kirche und Religion im
sozialen Rechtsstaat, FS fir Wolfgang Rifner zum 70. Geburtstag (= Staatskirchen-
rechtliche Abhandlungen, Bd. 42) Berlin 2003, S. 593-606. — Zu den tatsichlichen Inten-
tionen und Einstellungen von Kopftuch tragenden Musliminnen in Deutschland vgl.
jetzt die Ergebnisse der empirischen Studie Frank Jessen / Ulrich von Wilamowitz-
Moellendortf, Das Kopftuch — Die Entschleierung eines Symbols? (= Zukunftsforum
Politik, Nr. 77), St. Augustin/Berlin 2006.

50 BVerfG 2 BvR 1436/02.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 95

din zunichst Recht. Thr war die Einstellung als Lehrerin ohne zureichende rechtli-
che Grundlage verweigert worden. Zugleich eroffnete das Bundesverfassungs-
gericht mit der Kann-Bestimmung aber im zweiten Leitsatz dem Land Baden-
Wiirttemberg und damit allen anderen Bundeslindern den Weg zu einem Kopftuch-
Verbot per Landesgesetzgebung. Letztlich wurde mit diesem Urteil die strittige
Rechtsfrage gerade nicht entschieden. Vielmehr wurde sie zu einer politischen, d.h.
durch parlamentarische Mehrheiten zu entscheidenden Frage erklart.

In der Folge wurde der Streit um das Kopftuch zu einem zentralen Thema der
deutschen Innenpolitik. Nach dem Urteil von 2003 fithrte der Weg zunichst in die
Kultusministerkonferenz, die in dieser Frage keinen Konsens herzustellen ver-
mochte. Die Medien griffen das Thema auf und bald war bekannt, welche Landesre-
gierung gedachte, ein Kopftuchverbot zu erlassen und welche nicht.

Verstindlicherweise hatte vor allem Baden-Wiirttemberg ein hohes Interesse an
einem Verbot per Gesetz. Die baden-wirttembergische Landesregierung legte im
November 2003 als erste einen Gesetzentwurf vor. Er lief im Kern darauf hinaus,
Lehrerinnen das Tragen des Schleiers zu untersagen, ohne damit die Verwendung
anderer religidser, in der Praxis also vor allem christlicher Zeichen und Symbole zu
verbieten. Dieselbe Intention verfolgte auch der Entwurf der bayerischen Landesre-
gierung. Gegen die selektive Tendenz in den Entwiirfen der Landesregierungen er-
hob vor allem der damalige Bundesprasident Johannes Rau Einspruch.

Insbesondere um die Jahreswende 2003 und 2004 fiillten sich die Seiten der Print-
medien mit dem Pro und Contra zum Kopftuchverbot. In der 6ffentlichen Kontro-
verse wurden der Bundesprisident und der bayerische Ministerprasident zu den
fuhrenden Kontrahenten. Edmund Stoiber hatte in der Debatte die Position bezo-
gen, das Kopftuch sei mit der Demokratie schlechthin unvereinbar, sei eine »mili-
tante Kampfansage an die Werte unseres Grundgesetzes«.>! Niichterner im Ton, in
der Sache aber gleichlautend hat auch der damalige Bundeskanzler Gerhard Schro-
der Position bezogen. Der Bundesprisident hat seine anfangs in der Offentlichkeit
missverstandene Position in seiner vielbeachteten Wolfenbiitteler Rede »Religions-
fretheit heute — zum Verhiltnis von Staat und Religion in Deutschland«®? prizisiert
und erldutert: »Unser Staat ist kein religionsfeindlicher und auch kein religionsfreier
Staat. Im Gegenteil: Unser Staat schiitzt die Religionsfreiheit aller.« Rau bekundete
seine »feste[n] Uberzeugung, dass wir nicht ein Symbol einer Religion — und das ist
das Kopftuch jedenfalls auch — verbieten und dennoch glauben konnen, wir konn-
ten alles andere beim Alten lassen. Das ist mit der Religionsfreiheit nicht vereinbar«.
Ein Kopftuchverbot werde sich daher letztlich als »der erste Schritt auf dem Weg in
einen laizistischen Staat« erweisen. Raus Position fand durchaus ihre Unterstiitzer
etwa in den Kirchen oder seitens der Biindnisgriinen, aber insgesamt blieben Wider-
hall und breite Unterstiitzung aus. Laut einer Allensbach-Umfrage teilten nur 28 %

51 »Fir Stoiber ist das Kopftuch mit Demokratie unvereinbar«, in: Die Welt vom
31.12.2003.

52 Hier zitiert nach <http://www.bundespraesident.de/dokumente/-,2.94041/Rede/doku-
ment.htm> am 20.11.2007.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

96 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

der Befragten die Meinung des Bundesprasidenten.” Auf wenig Gegenliebe stief§
Raus Position erwartungsgemafl bei jenen Landesregierungen, die ein spezielles
Verbot des Kopftuchtragens fiir muslimische Lehrerinnen vorbereiteten.

2.2. Politikformulierung und Entscheidung: Der islamische Schleier als Gegenstand
der parlamentarischen Gesetzgebung in den Lindern

Im Friihjahr 2004 neigte sich die Phase der Politikformulierung dem Ende entge-
gen. Die Zeit fir politische Mehrheitsentscheidungen in den Linderparlamenten
war gekommen. Seit April 2004 ist in einer Reihe von Lindern per Gesetz ein Kopf-
tuchverbot geregelt worden. In den Jahren 2004 und 2005 verabschiedeten 7 der 16
deutschen Linderparlamente entsprechende Gesetze bzw. Anderungen in bestehen-
den Schulgesetzen. Gesetzestechnisch geschah dies zum Teil in unterschiedlicher
Art und Weise, materiell liefen sie aber auf ein Verbot des Schleiertragens fiir Lehre-
rinnen hinaus. Weithin stilbildend wurde die Gesetzgebung des Landes Baden-
Wirttemberg, die das Kopftuchtragen fiir muslimische Lehrerinnen in 6ffentlichen
Schulen untersagte. Dieser Linie folgten Niedersachsen, das Saarland, Bayern und
Bremen. Die hessische Landesregierung verfolgte im Vergleich zur baden-wiirttem-
bergischen Regelung ebenso publikumswirksam wie politisch erfolgreich eine Aus-
dehnung bzw. Verschirfung des Kopftuch-Verbotes: Der hessische Landtag verab-
schiedete ein Verbot, das nicht nur fiir Lehrerinnen, sondern fiir alle muslimischen
Landesbeamtinnen Geltung hat.>*

Einen ginzlich anderen Weg schlug allein das Land Berlin ein. Hier wurde ein
Verbot aller religiosen Zeichen in den meisten der 6ffentlichen Schulen, bei der Jus-
tiz und der Polizei beschlossen. Damit hat das Land Berlin als einziges Bundesland
heute de facto ein »konsequent laizistisches Gesetz«%. Das Berliner Gesetz ist somit
ein erster, dezidierter, politisch gewollter Bruch mit der Tradition kooperativer
Trennung von Kirchen bzw. Religion und Staat in Deutschland.

Der Blick auf die aktuellen Entwicklungen des Jahres 2006 zeigt, dass der erste
Politikzyklus »Kopftuchverbote« hinsichtlich der politischen Entscheidungen zu
einem gewissen Abschluss gekommen ist. Es gibt stichhaltige Anzeichen fiir »politi-
sches Lernenc, also fiir das Uberdenken und ggfs. Modifizieren bereits getroffener
Regelungen. Gleichwohl kam der entscheidende Anstoff fiir dieses politische Ler-
nen nicht aus den Landesparlamenten selbst, sondern ging erneut von der Recht-
sprechung aus.

Zu berichten ist von drei Fillen, bei denen die zeitliche Abfolge wichtig ist, weil
darin die Veridnderung der Lage sichtbar wird. Deutlich wird zudem, dass der Kon-

53 Allensbacher Berichte 2004, Nr. 2, S. 1.

54 Soweit bekannt stand die Verschirfung nur auf dem Papier. Laut Pressemeldungen war
in Hessen im verbeamteten Landesdienst aufSerhalb der 6ffentlichen Schulen keine Frau
betroffen.

55 Till Stoldt, »Die Kopftuch-Gesetze der Bundeslinder«, in: Die Welt vom 29.8.2004.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m mit,

untersagt, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 97

flikt durch die parlamentarischen Mehrheitsentscheidungen der Jahre 2004/2005
keineswegs befriedet werden konnte.

In Nordrhein-Westfalen, das eine besonders grofe islamische Minderheit auf-
weist, hatte die CDU noch als Oppositionspartei einen eigenen Verbotsantrag in
den Landtag eingebracht. Damit sollte die rot-griine Landesregierung unter Zug-
zwang gesetzt bzw. deren Handlungsunfahigkeit demonstriert werden. Die ehema-
lige rot-grine Landesregierung hatte nidmlich zunichst ein Verbot angekiindigt,
wurde dann aber von starken Zweifeln tiber das richtige Vorgehen in dieser fiir das
Land heiklen Frage gequilt, die sich in langen Diskussionen und wiederholten par-
lamentarischen Anhorungen niederschlugen. Die CDU profilierte sich in dieser
religionspolitischen Frage als entschieden und trat 6ffentlichkeitswirksam fiir die
Ubernahme des Modells Baden-Wiirttemberg ein. Nach dem Wahlerfolg der Uni-
onspartei im Mai 2005 galt es daher gleichsam, ein Wahlversprechen einzuldsen.
Dies geschah am 31.5.2006. Nach »hitziger Debatte«* verabschiedete der Landtag
ein Verbot von Kleidungsstiicken und Symbolen, die den Schulfrieden storen kon-
nen.” Dieses Verbot entfaltete seine Wirkung mit Beginn des neuen Schuljahrs. Di-
rekt betroffen waren 20 muslimische Lehrerinnen und 10 muslimische Referenda-
rinnen, die bislang im Unterricht den Schleier getragen hatten. Laut Presseberichten
lehnten zunichst elf dieser Frauen es ab, ithren Schleier abzulegen, worauf die
Bezirksregierungen mit Untersagungsverfligungen reagiert haben.’® Der Wider-
stand der muslimischen Frauen hat sich seitdem keineswegs gelegt. Trotz angedroh-
ter Entfernung aus dem Schuldienst trugen im Februar 2007 nach Auskunft eines
Berichts der Landesregierung 19 Lehrerinnen, darunter sieben Referendarinnen, ein
Kopftuch.®®

Am 7.7.2006, also nur wenige Wochen nach der Abstimmung im nordrhein-west-
falischen Landtag, wurde in Baden-Wiirttemberg vom Verwaltungsgericht Stuttgart
ein Urteil gefillt, das die Verfassungsmifiigkeit der meisten bisher in deutschen Par-
lamenten verabschiedeten Kopftuchverbote in Frage stellt.*® Das Verwaltungsge-
richt Stuttgart hatte den Fall einer Lehrerin zu entscheiden, die deutsche Staatsbiir-
gerin ist, seit 1976 im Schuldienst arbeitet, im Jahr 1985 zum Islam tibertrat, seit

56 »Lehrerinnen in NRW erhalten Kopftuch-Verbot, in: Westfalenpost vom 1.6.2006.

57 Eine Regelung fiir Kindergirten ist nach Angaben von Integrationsminister Laschet
(CDU) nicht vorgesehen. Die Oppositionsparteien SPD und B90/G bezeichneten das
Gesetz als verfassungswidrig und traten fiir Einzelfallprifungen ein. Vgl. »Lehrerinnen
in NRW erhalten Kopftuch-Verbots, in: Westfalenpost vom 1.6.2006.

58 »Musliminnen setzen Schuldienst aufs Spiel«, in: Westfalenpost vom 27.9.2006.

59 »Neue Diskussion um Kopftuchverbot, in: Die Welt vom 1.3.2007.

60 Schon vorher hatte sich abgezeichnet, dass die durch die Parlamente neu geschaffene
Rechtslage wohl nicht das letzte Wort im Streit um das Kopftuch sein werde. Gegen das
Verbotsgesetz des Landes Baden-Wiirttemberg hatte bereits Fereshta Ludin wieder
Klage eingelegt, die vom Bundesverwaltungsgericht allerdings abgelehnt wurde
(BVerwG 2 C 45.03). Von einer weiteren Verfassungsbeschwerde hatte Frau Ludin dar-
aufhin Abstand genommen.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

98 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

1995 im Unterricht ein Kopftuch trigt und gegen das Verbot geklagt hat.¢! Das Ge-
richt gab der Klagerin recht, weil es in der neuen Gesetzgebung des Landes den
Gleichheitsgrundsatz nach Art. 3 GG und nach Art. 14 der EU-Menschenrechts-
konvention als verletzt ansah.®? In der Urteilsbegriindung verwies das Gericht
ausdriicklich auf den parallelen Tatbestand des Tragens von Ordenstrachten. Der
amtierende Kultusminister Helmut Rau (CDU) hat zwar umgehend eine Beschwer-
de des Landes gegen dieses Urteil angekiindigt, aber bis auf Weiteres ist die Baden-
Wiirttembergsche Regelung durch das Urteil im Prinzip hinfillig geworden.®

61 Die Lehrerin Frau G. wurde 2000 durch das damalige Oberschulamt angewiesen, ihr
Kopftuch im Unterricht abzulegen. Die Lehrerin legte erfolglos Widerspruch ein und
klagte. 2004 hob die Schulbehorde den urspriinglichen Bescheid auf, so dass die Klage
hinfillig wurde. Dann erfolgte ein neuer Bescheid nach dem geinderten Schulgesetz
§ 38. Der Widerspruch wurde am 27.9.2005 zurtckgewiesen, die Klage am 26.10.2005
eingereicht: Die Kligerin betonte, dass die besondere Form ihres Kopftuchs jeden reli-
giosen, politischen oder weltanschaulichen Erklarungsinhalt ausschlosse und dass das
Gesetz des Landes den Gleichheitsgrundsatz verletze. Vgl. Pressemitteilung »Kopf-
tuchstreit — miindliche Verhandlung« des Verwaltungsgerichts Stuttgart vom 3.7.06 (zu
Az.: 18 K 3562/05).

62 Pressemitteilung »Kopftuchstreit« des Verwaltungsgerichts Stuttgart vom 7.7.2006 (zu
Az.: 18 K 3562/05).

63 Der aktuellen Entscheidung des Bayerischen Verfassungsgerichtshofs vom 15.1.2007,
dass die im Bayerischen Gesetz tiber das Erziehungs- und Unterrichtswesen (BayEUG)
verankerten Regelungen zum Tragen duflerer Symbole und Kleidungsstiicke, die eine
religiése oder weltanschauliche Uberzeugung ausdriicken, nicht verfassungswidrig sind
(Az.: VL. 11-VII-05), diirfte kein vergleichbares Gewicht zukommen. Das in Deutsch-
land allein in der Bayerischen Verfassung bekannte Instrument der sogenannten
Popularklage, die es auch Nichtbetroffenen erlaubt, gegen ein vermeintlich verfassungs-
widriges Gesetz zu klagen, hatte eine islamische Organisation in Berlin, der Verband
»Islamische Religionsgemeinschaft e.V.«, in Anspruch genommen. Anders als im
geschilderten Fall in Baden-Wiirttemberg hatte das Gericht daher nicht tiber die Verlet-
zung von konkreten Grundrechtsanspriichen einer Frau durch ein Gesetz zu befinden.
Im funften Leitsatz hat das Gericht daher selbst auf die Moglichkeit weiterer Verfahren
hingewiesen: »Die Klirung der Frage, welche duferen Symbole und Kleidungsstiicke
im Einzelnen von der Norm erfasst werden, obliegt nicht dem Verfassungsgerichtshof,
sondern den Fachgerichten.« — Interessanter Nebeneffekt des Verfahrens: Das Kultus-
ministerium gab bekannt, dass es in ganz Bayern nur eine muslimische Lehrerin gibt,
die gerne ein Kopftuch tragen wiirde. Mit ihr habe man einen individuellen Kompro-
miss vereinbart: Sie diirfe einen Hut statt Kopftuch tragen. Vgl. Ch. Rath, »Muslimische
Lehrerin muss weiter Hut tragen, in: taz vom 16.1.2007. Was in Bayern offensichtlich
als Gebot einer gewissen politischen Klugheit gesehen wird, wird in Nordrhein-Westfa-
len als Grundsatzfrage vor Gericht und im Landtag debattiert: Eine 35-jahrige Muslima
hatte sich dort dem Druck des Gesetzes durch eine Baskenmiitze zu entzichen versucht,
was zu einem arbeitsrechtlichen Verfahren vor dem Diisseldorfer Arbeitsgericht fiihrte.
Im Landtagsausschuss, der darauthin die Frage debattierte, ob muslimischen Lehrerin-
nen eine andere Kopfbedeckung gestattet werden konne, vertrat die zustindige Ministe-
rin eine ablehnende Position mit den Worten: »Eine Baskenmiitze ist eine Moglichkeit,
flott auszusehen, sie kann aber auch eine Moglichkeit sein, etwas zu demonstrieren.
»Neue Diskussion um das Kopftuch«, in: Die Welt vom 1.3.2007.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 99

Wie ernst dieses Urteil politisch eingeschitzt wird, zeigt der dritte und letzte Vor-
gang, das Projekt eines Kopftuchverbots im Land Schleswig-Holstein. Ein entspre-
chendes Gesetzesvorhaben hatte die aus den letzten Landtagswahlen hervorgegan-
gene Grofle Koalition zu Beginn des Jahres 2006 in Angriff genommen. Die
Uberraschenden Wendungen dieses Projekts im September 2006 sind gleichsam ein
Lehrstiick uiber die Grenzen und Aporien einer auf parlamentarische Mehrheiten
angewiesenen Religionspolitik.

Am 24.8.2006 hatte die Bildungsministerin des Landes Schleswig-Holstein, Ute
Erdsiek-Rave (SPD), 6ffentlich die Einigung der Regierungskoalition auf einen Ge-
setzentwurf bekannt gegeben, der ein generelles Verbot von religiosen Zeichen ent-
halten sollte. Mit Ausnahme des Religionsunterrichts sollte es Lehrerinnen und
Lehrern untersagt werden, im Unterricht sichtbare religiose Zeichen zu tragen.®*
Dieses Verbot, das im Kern eine Analogie zum Berliner Gesetz aufweist, sollte im
neuen Schulgesetz des Landes verankert werden und zum 1.1.2007 gliltig werden.
Die Beschlussfassung im Landtag war noch fiir Dezember 2006 vorgesehen. Dieser
Plan zur Gesetzgebung galt bis zum 26.9.2006. An diesem Tag hat die Landes-
regierung Uberraschend bekannt gegeben, sie werde doch kein Verbot in den Land-
tag einbringen.®

Schaut man auf die Details des politischen Prozesses, der zuerst zur Positionie-
rung der Landesregierung Schleswig-Holsteins im August und dann zu ihrem tber-
raschenden Ruckzug im September fihrte, so treten im Wesentlichen zwei
Ursachen ans Tageslicht. Erstens wollte die CDU urspriinglich ein exklusives Kopf-
tuchverbot. Noch im Mirz hatte der CDU-Fraktionschef erklirt, eine »Gleichstel-
lung des christlichen Kreuzes mit dem Kopftuch sei mit der Union nicht zu
machen«.% Gleichwohl konnten sich die SPD und das federfiihrende Bildungs-
ministerium gegen den grofleren Koalitionspartner im August zunichst durchset-
zen, weil Ministerien Erdsiek-Rave in den Koalitionsverhandlungen das Urteil des
Verwaltungsgerichts Stuttgart ins Feld fiihrte und dem Koalitionspartner erklirte,
dass ein Gang nach Karlsruhe drohe, wenn die Union an ihren Plinen festhielte. Die
Union konnte damals zwar noch eine Ausnahmeregel fiir den Religionsunterricht in
den Gesetzentwurf einbringen, stimmte letztlich aber der ungeliebten laizistischen
Losung zu; dies nicht zuletzt deshalb, weil das Thema »Kopftuch« dartiber hinaus
Teil einer grofleren politischen Paketldsung fiir das neue Schulgesetz war, an dessen
Zustandekommen beiden Koalitionspartnern gelegen war. Dieser Kompromiss 1os-
te aber an der Basis der Union massive Proteste und Widerstinde aus. Schluss-

64 Der entsprechende Passus des geplanten Schulgesetzes lautete: »Lehrkrifte und Lehr-
personal diirfen auch durch ihr dufleres Erscheinungsbild in der Schule deren religiose
und weltanschauliche Neutralitit nicht gefahrden oder verletzen.« Hier zit. nach Barbel
Krauf}, »Kiel verbannt Kreuz und Kopftuch aus Schulen«, in: Stuttgarter Zeitung vom
26.8.2006.

65 »Neues Schulgesetz« nach <http://landesregierung.schleswig-holstein.de> am 27.9.2006
(vgl. Abschnitt 3: Neutralititsgebot).

66 Hier zitiert nach dem Bericht »Verbot fiir Kopftuch und Kreuz«, in: Die Welt vom
25.8.2006.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

100 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

endlich erschien der CDU daher der politische Preis der dem Koalitionspartner
SPD zuvor konzidierten laizistischen Losung wohl doch zu hoch.

3. Evaluation der »Kopftuchverbote«: direkte und indirekte Wirkungen
religionspolitischer Mebrbeitsentscheidungen

3.1. Direkte Wirkungen: Regionalisierung des Gehalts des Grundrechts der
Religionsfreiheit

Wie lassen sich die bisher getroffenen politischen Entscheidungen zum Kopftuch
bilanzieren und bewerten? Beim Blick auf die direkten Wirkungen zeigt sich als ers-
tes und grundlegendes Ergebnis, dass durch die neue Religionspolitik in der Frage
der Erlaubtheit religioser Zeichen von Lehrern in 6ffentlichen Schulen und von Be-
amten im Landesdienst faktisch ein landeshoheitlicher Flickenteppich entstanden ist

(Abb.).

Die Lindergesetzgebung zum »Kopftuch« April 2004 bis August 2006

Regelung (Verbote nach Datum und parlamentarischen Mehrheiten)

M Verbot (8)
[ kein Verbot (8)

= Baden-Wiirttemberg (01.04.2004; CDU-FDP)
= Niedersachsen (29.04.2004; CDU- FDP)

= Saarland (23.06.2004; CDU und SPD-
Opposition zusammen)

= Hessen (18.10.2004; CDU)

= Bayern (23.11.2004; CSU)

= Berlin (27.01.2005; SPD-PDS)

= Bremen (28.06.2005; SPD-CDU)

= Nordrhein-Westfalen (13.06.2006; CDU-FDP)

Bemerkung: Angegeben ist das Datum der Ausfertigung der Gesetze.

Quelle: Eigene Darstellung. Daten nach <www.uni-trier.de/~ievr/kopftuch/kopftuch.htm>, am 14.3.05,
29.08.2005 und 01.09.2006

Dieser Flickenteppich weist allerdings einige Muster auf. Grob gesagt trennt der
frihere eiserne Vorhang in dieser Frage die Bundesrepublik. Fast alle alten Bundes-
linder haben neue religionspolitische Gesetze erlassen, in den jungen Bundes-
landern (ohne Berlin) wurden dagegen keine Regelungen geschaffen, was durch den
sehr niedrigen Auslinderanteil dieser Bundeslinder leicht zu erklaren ist. Dartiber
hinaus weisen die Regelungen im Westen der Bundesrepublik und in Berlin wichti-
ge Unterschiede auf. In den meisten Lindern gilt das Modell Baden-Wiirttembergs
eines exklusiven Kopftuchverbots, in Hessen mit dem Unterschied der Ausweitung

216.73.218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 101

des Verbots auf den gesamten offentlichen Dienst. Abweichend davon hat Berlin ein
umfassendes Verbot religioser Zeichen erlassen, das alle Frauen und Minner betrifft
und im Ergebnis Religion aus weiten Teilen des 6ffentlichen Raumes verdringt.
Diesem Weg schien bis vor Kurzem auch Schleswig-Holstein folgen zu wollen. Vor
dem Hintergrund des Stuttgarter Urteils endeten die Meinungsunterschiede in der
Groflen Koalition nun aber in einer Nichtentscheidung, was bekanntlich auch eine
Art politischer Entscheidung ist. Unter den alten Bundeslindern haben allein
Rheinland-Pfalz und Hamburg bislang auf ein Gesetz verzichtet.

Anders gesagt: Die neue Religionspolitik hat in einer grundrechtsrelevanten Fra-
ge, namlich der Ausiibung der Religionsfreiheit, in der Bundesrepublik Deutsch-
land Zonen unterschiedlichen Rechts geschaffen. Diese Tatsache betrifft in der
Mehrzahl der Fille Frauen, in Berlin aber auch Minner. Vor allem fiir muslimische
Frauen variiert die Auslegung des Rechts auf Religionsfreiheit heute in einem wich-
tigen Punkt nach dem Landesrecht.

Auflerdem hat sich die neue Religionspolitik der Linder de facto als unsensibel
fir die Anliegen der religiosen Minderheit erwiesen. Mit der Verlagerung der Ent-
scheidung aus den Gerichtssilen in die Arena der Politik sind die Einzelschicksale
der betroffenen Frauen immer weniger wahrgenommen und gewichtet worden.
Kopftiicher, nicht das Schicksal von Kopftuchtrigerinnen haben den o6ffentlichen
und parteipolitischen Streit und die entsprechende Gesetzgebung der Landesparla-
mente bestimmt.

Die integrationspolitischen Konsequenzen dieser Entwicklung durften insgesamt
negativ ausfallen: An den Schulen ist eine wichtige Moglichkeit der personlichen
Begegnung zwischen christlicher bzw. christlich gepriagter Mehrheitskultur und
muslimischen Minderheiten verschiittet worden. Vor allem aber ist jungen muslimi-
schen Frauen ein wichtiger Weg zur Emanzipation von der traditionellen Frauen-
rolle, der Lehrerberuf, erschwert bzw. verstellt worden.®” Und schliellich ist wahr-
scheinlich, dass die mit der politischen Entscheidungsfindung einhergehende
offentliche Achtung des Kopftuchs auch die Chancen islamischer Frauen und Mad-
chen am Arbeitsmarkt allgemein beeintrichtigt hat.®

Die neue Religionspolitik der Bundeslinder hat — nimmt man die direkten Wir-
kungen zusammenfassend in den Blick — insgesamt zu erheblichen Schieflagen in
der bundesdeutschen Innenpolitik gefithrt. Bezogen auf das gesamte politische Sys-
tem sind die negativen Wirkungen der Religionspolitik auf die Konsistenz des
Grundrechtsschutzes in Deutschland und auf die Legitimation und Geltung des
Prinzips der Trennung von Staat und Kirchen bzw. Religionen gravierend. Die im
Grundgesetz grundrechtlich verankerte religiose Neutralitit des Staates hat fiir alle

67 Vgl. zur Lebenswelt Kopftuch tragender Musliminnen jingst die duflerst wichtigen
empirischen Befunde in Jessen / Wilamowitz-Moellendorff, Das Kopftuch — Die Ent-
schleierung eines Symbols?, aaO. (FN 49), S. 41-46, bes. 44 und 43: »Mit einer reinen
Antihaltung gegen das Kopftuch ist wenig zu gewinnen.«

68 Vgl. Jessen/ Wilamowitz-Moellendorff, Das Kopftuch — Die Entschleierung eines
Symbols?, aaO. (FN 49), S. 44; Nicole Dolif, »Wie ein Stiick Stoff das Leben verin-
dert«, in: Die Welt vom 2.12.2006.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

102 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

erkennbar und mittlerweile sogar gerichtlich beschieden an Eindeutigkeit einge-
bufit. Die Leidtragenden sind tiberwiegend muslimische Frauen.

3.2. Indirekte Wirkungen: Verfehlte Politisierung von Religion

Beim Blick auf die indirekten Wirkungen der neuen Religionspolitik fillt die Bilanz
kaum giinstiger aus. Der Blick auf die Regelungen der einzelnen Bundeslinder zeigt,
dass die verabschiedeten Gesetze und deren Unterschiede in sehr hohem Mafle auf
den parteipolitischen Willen der Landesregierungen zuriickzufithren sind. Die neue
Religionspolitik bestatigt im Wesentlichen die in der Politikwissenschaft anhaltend
diskutierte »Parteiendifferenzhypothese«, die unterschiedliche Politiken auf Unter-
schiede zwischen konkurrierenden Parteien und ihren jeweiligen politischen Zielen
zurlickfithrt. Die Tatsache, dass die aus SPD und PDS gebildete Berliner Landesregie-
rung parallel zum dargestellten Verbot religioser Zeichen einen staatlichen Unterricht
zur Werteerziehung eingefithrt hat und gleichzeitig die Wirkmoglichkeiten des in Ber-
lin aufgrund der »Bremer Klausel« fakultativen Religionsunterrichts einzuschrinken
sucht, belegt, dass diese Regierung einer religionspolitischen Grundlinie verpflichtet
ist, die auf strikte Trennung und Zuriickdringung von Religion im 6ffentlichen Raum
setzt. Mit Ausnahme von Bremen handelt es sich bei allen tibrigen Landern mit einer
neuen religionspolitischen Regelung um unionsregierte Bundeslinder.® Auch in Bre-
men, wo sich die SPD und die CDU auf eine Gesetzesinitiative einigen mussten, wenn
es zum Verbot kommen sollte, ist letztlich die Union der Motor der Gesetzesinitiative
gewesen.”® Das gleiche Ziel verfolgte die Union anfangs auch in Schleswig-Holstein.

69 Im Saarland stimmten die Regierung und die SPD-Opposition gemeinsam fiir ein ent-
sprechendes Gesetz.

70 Der Bremer Bildungssenator Willi Lemke (SPD) hatte schon frithzeitig ein Verbot
befiirwortet, damit aber in der Landes-SPD grofle Uneinigkeit ausgelost. Moglich
wurde das Bremer Kopftuchverbot daher erst, als Lemke seine Partei quasi in die Ent-
scheidung zwang. Er verweigerte einer muslimischen Lehramtskandidatin den Zugang
zum Referendariat, weil diese es ablehnte, im Unterricht das Kopftuch abzulegen. Eine
Eilentscheidung des Verwaltungsgerichts Bremen gab im Mai 2005 der jungen Frau
Recht, die gegen diese Entscheidung geklagt hatte. Wie schon das Urteil des Bundes-
verfassungsgerichts von 2003 verwies auch das Verwaltungsgericht in der Begriindung
auf die fehlende Rechtsgrundlage im Land Bremen fiir ein solches Verbot. Im Juni einig-
ten sich die Koalitiondre daraufhin miihsam auf ein Kompromissgesetz in der umstrit-
tenen Verbotsfrage. »Referendarin darf Kopftuch tragens, in: Siiddeutsche Zeitung vom
21.05.2005. Geradezu bizarr wird der Bremer Fall durch die besondere Rechtslage zum
Religionsunterricht in der Folge der so genannten »Bremer Klausel« des Grundgesetzes:
Die Referendarin wollte (und durfte im Referendariat) neben dem Fach Deutsch das
Fach »Biblischer Geschichtsunterricht«, das in Bremen anstelle des konfessionellen
Religionsunterrichts seit Jahrzehnten unterrichtet wird, lehren (Susanne Gieffers,
»Kopftuch behindert Bibelkenntnisse nicht, in: zaz vom 21.05.2005). Damit ergab sich
voribergehend die groteske Rechtslage, dass in Bremen eine muslimische Frau mit
Schleier »biblische Geschichte« unterrichten durfte, wihrend einer katholischen Nonne
dies verboten ist, weil Ordensfrauen laut aus dem 19. Jahrhundert iberkommenen Bre-
mer Landesrecht nicht als Lehrerinnen an 6ffentlichen Schulen titig werden diirfen.

- .73 21&38 om 20012026, 21:28:40, ©
untersagt, It 107 oder In Ki-Svstemen. Ki-Modallen oder Gonerativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 103

Die Politisierung des Kopftuchs als Symbol fiir einen nicht-demokratiekonfor-
men Islam hat auch in der Offentlichkeit deutliche Spuren hinterlassen.”! Die
Grundstimmung in der Bevolkerung hat sich verandert, was das gedeihliche Mitein-
ander der Religionen in Deutschland fiir einige Zeit belasten und gefihrden diirfte.
Eine erste Umfrage der Konrad-Adenauer-Stiftung zur Einschitzung des Islams in
der Bevolkerung aus dem Jahr 2002 hatte trotz der Terrorangriffe auf New York
und Washington noch ergeben, dass in Deutschland das Miteinander von Christen
und Muslimen mehrheitlich von wechselseitiger Achtung und dem Willen zum
friedlichen Zusammenleben geprigt war”? Mittlerweile haben sich die Umfrage-
werte deutlich verschlechtert — sicherlich nicht nur wegen des Kopftuchstreits, aber
die offentliche Achtung des Kopftuchs ist Teil eines verinderten Islambilds in der
Bundesrepublik. Eine Allensbach-Umfrage vom Frithjahr 2006 macht diesen beun-
ruhigenden Tatbestand sichtbar. Auf die Frage, ob es einen Kampf der Kulturen
zwischen Christentum und Islam gebe, antworteten 56 % mit ja und nur 25 % mit
nein. Zwei Jahre zuvor waren erst 46 % der Meinung, es gebe diesen Kulturkampf,
immerhin 34 % verneinten dies damals. In der jingsten Umfrage stimmten dariiber
hinaus 56 % der Befragten der Forderung zu, in der Bundesrepublik den Mo-
scheenbau solange zu verbieten, bis der Bau christlicher Kirchengebaude in islami-
schen Lindern erlaubt wiirde. 40 % der Befragten bejahten sogar die Aussage: »Um
zu verhindern, dass es zu viele radikale, gewaltbereite Moslems in Deutschland gibr,
sollte man die Austibung des islamischen Glaubens in Deutschland stark ein-
schrinken.«”

Insofern der Streit um das Kopftuch als Teil einer grundsitzlichen Auseinander-
setzung um das bestehende Recht von Staat und Religionsgemeinschaften in
Deutschland begriffen wird’, hat das Handeln der Parteien das bewihrte Modell
der kooperativen Trennung unter einen Rechtfertigungsdruck gebracht, der sich
nach dem Stuttgarter Urteil vermutlich noch verstirken wird. Im Falle der Unions-

71 Vgl. zum in den Medien wihrend der letzten Jahre kommunizierten Islam-Bild Sabine
Schiffer, »Der Islam in den deutschen Medien«, in: APxZ (2005) B20, S. 23-30. Dort
spricht Schiffer von einer »konfrontative[n] Entwicklung« der medialen Botschaften,
S. 30.

72 Vgl. Bernhard Vogel (Hg.), Religion und Politik. Ergebnisse und Analysen einer
Umfrage, hg. im Auftrag der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V., Freiburg 1.Br./Basel/Wien
2003; Ulrich Wilamowitz-Moellendorff, Was halten die Deutschen vom Islam? Ergeb-
nisse einer Umfrage (= Arbeitspapiere/Dokumentation der Konrad-Adenauer-Stiftung
e.V.), Sankt Augustin 2003.

73 Vgl. Elisabeth Noelle-Neumann / Thomas Petersen, »Eine fremde, bedrohliche Welt.
Die Einstellungen der Deutschen zum Islams, in: FAZ vom 17.5.2006, S. 5. Zu ahnli-
chen Ergebnissen kam eine Forsa-Umfrage im Februar 2006: Die Aussage »Den Islam
in Deutschland empfinde ich nicht blof als Bereicherung, sondern auch als Bedrohung«
bejahten 55 % der Befragten. 1995 waren dies nur 40 %. Vgl. »Mehr Deutschen macht
der Islam Angst«, in: Handelsblatt vom 8.2.2006.

74 Vgl. Oebbecke, Der Islam und die Zukunft des Verhiltnisses zwischen Religionsge-
meinschaften und Staat in Deutschland, aao. (FN 8), S. 135: »Uber die Frage, ob Schiiler
von Lehrern getragene religiose Zeichen hinnehmen miissen, kann kiinftig ebenso gut
am Beispiel des Kreuzes wie des Kopftuchs oder der Kippa gestritten werden.«

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

104 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

parteien ist dies ohne Not und wohl auch ohne Absicht geschehen, im Falle der Ber-
liner Koalition aus bewusstem, religionspolitischem Kalkdl. Strategisch gilt nach ei-
ner treffenden Kurzformel Janbernd Oebbeckes fiir zukiinftiges politisches
Handeln daher: »Wer weg will vom geltenden Recht, muss verhindern, dass der Is-
lam sich dort [d.h. im Rahmen der kooperativen Trennung] etabliert; nimmt man
ihn auf, stabilisiert man, lisst man ihn auflen vor, delegitimiert man das geltende
Verfassungsrecht.«”

Allerdings diirfte die Politisierung der Zukunftsfragen des bundesdeutschen Reli-
gionsrechts insbesondere anhand der Kopftuchfrage und ihrer Ausrichtung entlang
parteipolitischer Linien nur mithsam riickgangig zu machen sein. Dass in dieser Po-
litisierung die Gefahr einer innenpolitischen Sackgasse im Verhiltnis von Mehr-
heitsgesellschaft und muslimischen Minderheiten lauert, ist von der bundes-
deutschen Innenpolitik offenkundig erkannt worden. Die Einberufung einer
speziellen Islamkonferenz durch Bundesinnenminister Wolfgang Schiuble (CDU)
ist ein richtungsweisender Aufbruch, der entstandene Konfrontationen zu iber-
winden sucht und zugleich einen Klirungsprozess in den Reihen der islamischen
Glaubigen und ihren Organisationen iiber ihr Verhiltnis zur verfassungsstaatlichen
Demokratie der Bundesrepublik Deutschland fordert. Die Islamkonferenz setzt auf
einen strukturierten Dialog der Vertreter verschiedenster Organisationen und Stro-
mungen des Islams in Deutschland mit Reprisentanten von Staat und Politik. Sie
konnte mittelfristig unter anderem den Weg ebnen fiir eine stirkere Integration des
Islams als Religionsgemeinschaft in den bewihrten Rahmen des Rechts von Staat
und Religion der Bundesrepublik. Das schliefit eine Riicknahme oder zumindest
Entschirfung der Landesgesetzgebung zum Tragen von Kopftiichern bzw. religio-
sen Symbolen ein.

Fiir eine solche wiinschenswerte Entpolitisierung des Verhiltnisses von Staat und
verfassungskonformer islamischer Religionsausiibung besteht eine dringende Not-
wendigkeit. Die integrationspolitischen Griinde liegen angesichts der gezeigten
Umfragewerte auf der Hand. Die Politisierung des Umgangs mit islamischen Le-
bensformen steht heute einem wenn schon nicht konfliktfreien, so doch unver-
krampften Miteinander im Alltag entgegen. Auch sicherheitspolitisch scheint es
wiinschenswert, dass in der Offentlichkeit nicht jedes Kopftuch einer Muslima
gleich als Ausdruck eines fundamentalistischen oder gar terrorbereiten Islams ge-
wertet wird. Jene Eindeutigkeit, die dem Kopftuch in der Debatte um sein Verbot
streckenweise zugeschrieben wurde, bevorteilt ungewollt den Islamismus, dessen
Korperpolitik weltweit gerade auf diese Eindeutigkeit des Kopftuchs als Bekenntnis
zu einem anti-westlichen und anti-demokratischen Islam zielt. Und schliefilich ist
auch verfassungspolitisch eine Entpolitisierung der Kopftuchfrage geboten. Der po-
litische Sinn jeder Art von Trennung von Staat und Religion im Rahmen der grund-
rechtlich verbiirgten Religionsfreiheit liegt gerade darin, jene Fragen menschlichen
Daseins nach dem Sinn und dem »guten Lebenc, die sich im Glauben des Einzelnen

75 Oecbbecke, Der Islam und die Zukunft des Verhiltnisses zwischen Religionsgemein-
schaften und Staat in Deutschland, aaO. (FN 8), S. 139.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 105

entscheiden, dem Willen der Mehrheit in Wahlen und Parlamenten zu entziehen
und damit den Streit um religios-weltanschauliche Wahrheiten rechtlich zu befrie-

den.

Ausblick: Religionsfreiheit als Grundlage und politisches Angebot des sikularen,
demokratischen Verfassungsstaates

Die verfassungsstaatliche Demokratie und mit ihr der sikulare Rechtsstaat halten
- wenn sie vom Grundgedanken der allgemeinen Menschenrechte her aufgefasst
werden — fir alle Religionen bzw. Religionsgemeinschaften eine groffe Zumutung,
aber auch ein grofles Versprechen bereit. Mit den Worten Heiner Bielefeldts besteht
die Zumutung des sikularen Staates an jede Religion und Weltanschauung darin,
dass der Staat im Interesse der Wiirde eines jeden Menschen einerseits davon ab-
sieht, religiose oder weltanschauliche Wahrheitsfragen zur Entscheidung anzuneh-
men, andererseits aber einen unbedingten praktischen Geltungsvorrang des staatli-
chen Rechts einfordert und einfordern muss. »Dieser Vorrang besteht auch [...]
gegentiber etwaigen Vorstellungen eines gottlichen Rechts.«”¢

Das grofle Versprechen des sikularen Rechtsstaates ist auf der anderen Seite die
Religionsfreiheit. Sie kann nur im Rahmen der Sikularitit praktisch wirksam wer-
den. In einer religios und weltanschaulich pluralistischen freiheitlichen Gesellschaft
sind Verunsicherung und Konflikte daher unvermeidlich. In Konflikten des Einzel-
nen oder religioser Gruppen mit Mitmenschen und staatlichen Organen bildet die
»Religions- und Weltanschauungsfreiheit, die im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland den Rang eines grundrechtlich verbiirgten Menschenrechts hat, einen
unverzichtbaren Maf3stab. Zwar bietet sie keine vorgefertigten Losungen fiir alle
konkreten Konfliktfille an. Wohl aber formuliert sie eine normative Struktur-
vorgabe, die aus dem Anspruch einer freiheitlichen Demokratie folgt und deren Be-
achtung die Betroffenen im Verletzungsfall auch gerichtlich einklagen kénnen.«””
Dabei meint Sikularitit gerade nicht »Sikularismus«. Sikularitit verlangt keine Pu-
rifizierung des offentlichen Raums von allen religios-weltanschaulichen Gehalten.
Der sikulare Rechtsstaat kann und soll vielmehr unter Berticksichtigung des
Gleichheitsgrundsatzes einen Rechtsrahmen schaffen, der der Religionsfreiheit als
Teil dieses Rahmens und damit auch der praktischen Religionsausiibung forderlich
ist. Gerade die kooperative Trennung in Deutschland hat gezeigt, dass sie trotz im
Einzelnen verbliebener oder entstandener Unvollkommenheiten Freiriume zum
Wohle des Einzelnen und zum wechselseitigen Nutzen von Staat und Kirche bzw.
Religionen eroffnet. Angesichts der geschilderten Wirkungen der neuen religions-
politischen Praxis im Falle der »Kopftuchverbote« diirfte daher der traditionelle

76 Bielefeldt, Muslime im sikularen Rechtsstaat, aaO. (FN 14), S. 33 u. 124.

77 Bielefeldt, Muslime im sikularen Rechtsstaat, aaO. (FN 14), S. 123. Vgl. auch Stefan
Muckel, Religivse Freibeit und staatliche Letztentscheidung. Die verfassungsrechtlichen
Garantien religivser Freibeit unter verdnderten gesellschaftlichen Verhdlimnissen, Berlin
1997.

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

106 Antonius Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik

Ansatz der weitestgehenden Grundrechtsorientierung und Verrechtlichung dem der
neuen Religionspolitik tiberlegen sein™, wenn es darum geht, den gesellschaftlichen
Frieden in religiésen Fragen zu erhalten und zu férdern. Natiirlich erweist sich auch
die »Verwirklichung der Religionsfreiheit in der multireligiosen Gesellschaft[...] als
eine komplexe Aufgabe, die nicht ein fiir allemal gelost werden kann«”, deren Be-
waltigung auch politisches Handeln etwa im Sinne der Islamkonferenz miteinschlie-
3en kann bzw. muss. Die eigentliche Aufgabe der Wahrung und Gewihrleistung der
Religionsfreiheit im Rahmen der bewihrten kooperativen Trennung von Religion
und Staat unter verianderten gesellschaftlichen Bedingungen als solche klar zu er-
kennen und zu benennen, gehort daher derzeit zu den Voraussetzungen einer zu-
kunftsfihigen bundesdeutschen Innenpolitik gegeniiber religiosen Heraus-
forderungen und Konfliktpotentialen.

Zusammenfassung

Vor dem Hintergrund der sich wandelnden religiosen Landschaft der Bundesre-
publik Deutschland wird von Teilen der bundesdeutschen Politikwissenschaft und
ansatzweise auch in der aktuellen politischen Debatte eine umfassende Revision der
bestehenden kooperativen Trennung von Staat und Religion/ Kirchen gefordert.
Unm eine strikte Trennung durchzusetzen, sei eine »neue Religionspolitik« erforder-
lich. Die Vertreter einer neuen Religionspolitik erhoffen sich von einer solchen vom
Staat ausgehenden Politik eine Besserstellung des Islams im bundesdeutschen
Rechtsgefiige. Der Beitrag diskutiert unterschiedliche Definitionen des Begriffs
»Religionspolitik« und konfrontiert die Forderungen und Erwartungen der »neuen
Religionspolitik« mit den Realititen bundesdeutscher Religionspolitik in jiingster
Zeit. Parlamentarische Mehrheiten haben seit 2004 in der Halfte der Bundeslinder
Gesetze erlassen, die in der Regel speziell das Tragen des »Kopftuchs« fiir islami-

78 Zu den praktischen Moglichkeiten einer rechtlichen Adaption bzw. Integration vgl. Ste-
fan Muckel, Der Islam unter dem Grundgesetz. Muslime in einer christlich vorgeprig-
ten Rechtsordnung (= Kirche und Gesellschaft, Nr. 273) K6ln 2000; Mathias Rohe, Der
Islam — Alltagskonflikte und Losungen. Rechtliche Perspektiven (= Herder Spektrum),
Freiburg i.Br. u.a. 2001; ders., »Islam und deutsche Rechtsordnung. Moglichkeiten und
Grenzen der Bildung islamischer Religionsgemeinschaften in Deutschland«, in: Der
Biirger im Staat 51(2001), S. 233-240; Oebbecke, Der Islam und die Zukunft des Ver-
hiltnisses zwischen Religionsgemeinschaften und Staat in Deutschland, aaO. (FN 8),
S. 129-135; ders., »Das deutsche Recht und der Islam«, in: Sonderbeft fiir Hermann
Weber zum 65. Geburtstag, 0.0. 2001, S. 48-51, passim; ders., Tua Res Agitur, aaO.
(FN 8), S. 140-144 und Oebbeckes Beitrag in diesem Heft. Eine Bestandsaufnahme bie-
ten Adel Theodor Khoury / Peter Heine / Janbernd Oebbecke (Hg.), Handbuch Recht
und Kultur des Islams in der deuntschen Gesellschaft, Glitersloh 2000. Ein paralleler Fall
ist die Forderung der judischen Gemeinden durch einen eigenstindigen Staatsvertrag.
Vgl. Axel Freiher von Campenhausen, »Rechtsprobleme der Grundrechtsforderung
judischer Gemeinden durch staatliche Leistungen«, in: Muckel (Hg.), Kirche und Reli-
gion im sozialen Rechtsstaat, 2aO. (FN 49), S. 67-77.

79 Bielefeldt, Muslime im sikularen Rechtsstaat, aaO. (FN 14), S. 124.

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

Antonins Liedhegener - Religionsfreibeit und die neue Religionspolitik 107

sche Lehrerinnen verbieten. Die Politikfeldanalyse und die erste Evaluation der bis-
herigen Politikergebnisse zeigen, dass de facto ein landeshoheitlicher Flickenteppich
entstanden ist und die Ausiibung der Religionsfreiheit vor allem fir muslimische
Frauen erheblichen Schaden genommen hat. Auch die sich abzeichnenden mittelba-
ren negativen Folgen fiir das Miteinander von Mehrheitsgesellschaft und islami-
schen Minderheiten sprechen dagegen, politisch auf eine neue Religionspolitik zu
setzen. Angemessener und Erfolg versprechender diirfte es sein, auf der Basis des
Grundgesetzes und im Rahmen der bewihrten rechtlichen Regelungen der ko-
operativen Trennung auch die Entpolitisierung des Verhaltnisses von Staat und isla-
mischer Religionsausiibung anzustreben.

Abstract

The religious landscape of the Federal Republic of Germany is currently chan-
ging. Among German scholars of political science and partially within the German
political debate, this leads to demands to withdraw from the longstanding German
legal tradition of a cooperative separation of state and religion and to introduce a
system of strict separation. Thus, critics call for »new politics regarding religion« in
Germany. They assume that new policies could improve the situation of the Muslim
minorities under the German constitution. This article discusses possible definitions
of »politics regarding religion« and confronts the hopes and assumptions of the cri-
tics with the reality of German politics regarding religion in recent years. In fact, in
half of the German states (Bundeslinder) parliamentary majorities introduced new
laws prohibiting usually only female Muslim teachers from wearing headscarves in
school. A detailed policy analysis and a first evaluation of the policy results show
that this legislation brought about new zones of regional legal differences which de-
teriorate the constitutional right of freedom of religion mainly for Muslim women.
In addition, this new legislation gave rise to indirect consequences further aggrava-
ting the relationship between German society at large and its Muslim minorities. In
sum, there is no good reason for a new politics regarding religion driven by majori-
ty decisions in Germany. Instead, Germany is well advised to make an effort to cau-
tiously integrate the collective practice of Muslim religion into its existing legal fra-
mework.

Antonius Liedhegener, Freedom of Religion and the New »Religionspolitik«. Majo-
rity Decisions and Their Limits in German Democracy

ZfP 55.]g. 1/2008

.73,218.36, am 20,01.2026, 21:23:40, © alt,
m mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmadellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

