
ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener

Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik. 
Mehrheitsentscheide und ihre Grenzen in der  

bundesdeutschen Demokratie

Einleitung

Religion verschwindet als gesellschaftliche und politisch wirksame Kraft im Zuge
der Modernisierung und Demokratisierung – so oder so ähnlich lautete bis vor Kur-
zem die von den Sozialwissenschaften formulierte und unter dem Stichwort »Säkulari-
sierung« subsumierte Kurzformel für die Zuordnung von Religion und Moderne, von
Religion und Demokratie.1 Auch wenn – entgegen der heute weit verbreiteten pau-
schalen Ablehnung des Konzepts der Säkularisierung2 – ein differenzierter Umgang
mit dem Säkularisierungstheorem etwa im Sinne José Casanovas weiterhin unum-
gänglich erscheint3, ist doch nicht zu verkennen, dass die Annahme des Verschwindens
bzw. Niedergangs der Religion über lange Jahre ein auch in der bundesdeutschen
Politikwissenschaft weit verbreitetes Desinteresse an Fragen von Politik und Religion
gefördert hat.4 Dies hat sich in den letzten Jahren unter dem Eindruck der »Rückkehr
der Religionen« auf der internationalen wie innenpolitischen Bühne rasant gewandelt:5

1 Vgl. exemplarisch David Lerner, »Modernization I: Social Aspects«, in: David L. Sills
(Hg.), International Encyclopedia of the Social Sciences, Bd. 10, New York/London
1968, S. 386-395.

2 Vgl. exemplarisch Rodney Stark, »Secularization, R.I.P.«, in: Sociology of Religion 60,
H. 3 (1999), S. 249-265.

3 Vgl. José Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago/London 1994.
4 Vgl. die Forschungsüberblicke in Antonius Liedhegener, Macht, Moral und Mehrhei-

ten. Der politische Katholizismus in der Bundesrepublik Deutschland und in den USA
seit 1960 (= Jenaer Beiträge zur Politikwissenschaft, Bd. 11), Baden-Baden 2006, S. 19-
29; Michael Minkenberg / Ulrich Willems, »Neuere Entwicklungen im Verhältnis von
Politik und Religion im Spiegel politikwissenschaftlicher Debatten«, in: APuZ (2002)
B42-43, S. 6-14; Michael Minkenberg / Ulrich Willems, »Politik und Religion im Über-
gang – Tendenzen und Forschungsfragen am Beginn des 21. Jahrhunderts«, in:
dies. (Hg.), Politik und Religion (= PVS-Sonderheft, Bd. 33), Wiesbaden 2003, S. 13-41.

5 Vgl. Manfred Brocker / Hartmut Behr / Mathias Hildebrandt, Religion – Staat – Poli-
tik. Zur Rolle der Religion in der nationalen und internationalen Politik (= Religion und
Politik), Wiesbaden 2003; Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker / Hartmut Behr
(Hg.), Säkularisierung und Resakralisierung der westlichen Gesellschaften. Ideenge-
schichtliche und theoretische Perspektiven, Opladen 2001; Minkenberg / Willems, Poli-
tik und Religion; aaO. (FN 4). Institutionell hat im Rahmen der DVPW der
Arbeitskreis »Politik und Religion« durch jährliche Tagungen die Diskussion gefördert
und geprägt.

07_Liedhegener  Seite 84  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 85

Die religiöse Landschaft der Bundesrepublik Deutschland hat sich in den zurück-
liegenden zwei Dekaden nachhaltig verändert; neue Konflikte um die öffentliche Rolle
von Religionen gehen damit einher und beschäftigen Gerichte und Politik. Zahlreiche
dieser neuen Fragen und Konflikte entzünden sich an der Existenz und dem Selbst-
behauptungswillen islamischer Minderheiten. Immer häufiger wird in Politik und
Wissenschaft die Frage gestellt, ob wir zukünftig eine neue Religionspolitik brauchen. 

Im Folgenden wird dieser Frage in drei großen Schritten nachgegangen. Erstens
wird untersucht, was unter »Religionspolitik« näherhin verstanden werden könnte.
Hervorgehoben werden Forderungen nach einer neuen Religionspolitik, wie sie
insbesondere aus den Reihen der deutschen Politikwissenschaft erhoben worden
sind. Im zweiten Schritt werden die mit der Idee einer neuen Religionspolitik oft-
mals verbundenen hohen Erwartungen an die Ergebnisse einer (partei-)politischen
Entscheidungsfindung in Fragen des Verhältnisses von Religion und Staat mit der
Realität bundesdeutscher Religionspolitik im engeren Sinne konfrontiert. Der Test-
fall einer neuen Religionspolitik sind die aktuellen politischen Entscheidungen des
Gesetzgebers auf Landesebene zur Frage, ob eine muslimische Lehrerin im Unter-
richt einen Schleier6, umgangssprachlich »das Kopftuch«, tragen darf. Diesen Weg
zum Entscheid durch parlamentarische Mehrheiten auf Landesebene hatte das
Bundesverfassungsgericht im September 2003 durch ein zweischneidiges Urteil er-
öffnet. Der Beitrag untersucht die Phasen des bisherigen Politikzyklus von 2003 bis
2006 auf Länderebene, d.h. die Phase der Problemwahrnehmung, der Problemdefi-
nition, der Formulierung konkreter Politiken und schließlich der politischen Ent-
scheidung.7 Da in den aktuellen Entwicklungen des Jahres 2006 bereits Effekte poli-
tischen Lernens nachweisbar sind, scheint sich dieser erste Politikzyklus zum
»Kopftuchverbot« dem Ende zuzuneigen. Daher liegt es im dritten Schritt nahe,
eine erste Evaluation der Wirkungen der neuen Religionspolitik vorzulegen. 

Auch wenn im Folgenden der Islam im Mittelpunkt steht, dürfte an verschiede-
nen Stellen deutlich werden, dass mit und in der Frage der rechtlichen Einordnung
des Islams – die umfassender im Beitrag Janbernd Oebbeckes in diesem Heft zur
Sprache kommt – letztlich die Zukunft des Gesamtgefüges der kooperativen Tren-
nung von Religion bzw. Kirchen und Staat verhandelt wird.8

6 Claudia Knieps, Geschichte der Verschleierung der Frau im Islam (= Ethno – Islamica,
Bd. 3), Würzburg 1999, bes. S. 405-423 zur jüngeren Geschichte.

7 Hier in Anlehnung an das Phasenmodell in Jörg Faust / Hans-Joachim Lauth, »Politik-
feldanalyse«, in: Manfred Mols / Hans-Joachim Lauth / Christian Wagner (Hg.),
Politikwissenschaft: Eine Einführung, 3. neu bearb. und erw. Aufl., Paderborn/Mün-
chen/Wien/Zürich 2001, S. 289-312, 303 f.

8 Vgl. Janbernd Oebbecke, »Der Islam und die Zukunft des Verhältnisses zwischen Reli-
gionsgemeinschaften und Staat in Deutschland«, in: Thorsten Schneiders / Lamya Kad-
dor (Hg.), Muslime im Rechtsstaat (= Veröffentlichungen des Centrums für Religiöse
Studien Münster, Bd. 3) Münster 2005, S. 131-144, 131; ders., »Tua Res Agitur. Die
Rechte der Minderheitsreligionen und die Stellung der christlichen Kirchen. Warum die
Diskussion über den Islam für die Kirchen wichtig ist«, in: Wilhelm Geerlings / Tho-
mas Sternberg, (Hg.), Kirche in der Minderheit. Sozialgeschichtliche Untersuchungen –
pastorale Aspekte, Münster 2004, S. 105-135, bes. 105-106.

07_Liedhegener  Seite 85  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik86

1. »Religionspolitik«: Aktualität und Inhalt des Begriffs

Aufmerksamen Zeitgenossen ist es nicht entgangen, dass der Ausdruck
»Religionspolitik« im wissenschaftlichen Schrifttum und in der öffentlichen Debat-
te immer häufiger verwendet wird. Die Titel einer ganzen Reihe jüngerer fachwis-
senschaftlicher Publikationen beinhalten das Wort »Religionspolitik«9, und mittler-
weile hat das Wort »Religionspolitik« auch Eingang in die Alltagssprache der
Politik gefunden.10 Im aktuellen Bericht »Muslime in Baden-Württemberg« heißt es
etwa: »Das Aufgabenfeld der Religionspolitik ist in Deutschland laut Verfassung
und Rechtsprechung eindeutig eine Domäne der Länder.«11 Dass es sich im Kontext
des politischen Systems der Bundesrepublik Deutschland tatsächlich um eine relativ
junge Wortbildung handelt, belegt die Tatsache, dass selbst in politikwissenschaft-
lichen Wörterbüchern und Fachlexika ein Eintrag »Religionspolitik« fehlt.12

Zu diesem Befund passt, dass sich in aller Regel weder die politische Alltagsspra-
che noch die wissenschaftliche Literatur darum bemühen, den Inhalt des Wortes zu
präzisieren. Vertraut man den Erscheinungsjahren von Buchtiteln, so gibt es eine
längere Tradition der Verwendung des Wortes »Religionspolitik« nur in Verbin-
dung mit monarchischen oder diktatorischen Herrschaftssystemen. Religions-
politik betrieben demnach römische Kaiser, Könige und Fürsten des Mittelalters,
die Herrscher des neuzeitlichen Absolutismus sowie die Diktatoren des zwanzigs-
ten Jahrhunderts.13 Auch Heiner Bielefeldt benutzt das Wort in seiner politik-

9 Vgl. Gerhard Besier / Hermann Lübbe (Hg.), Politische Religion und Religionspolitik.
Zwischen Totalitarismus und Bürgerfreiheit (= Schriften des Hannah-Arendt-Instituts
für Totalitarismusforschung, Bd. 28), Göttingen 2005; Anselm Doering-Manteuffel /
Kurt Nowak (Hg.), Religionspolitik in Deutschland. Von der frühen Neuzeit bis zur
Gegenwart, Martin Greschat zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Berlin/Köln 1999; Rolf
Schieder (Hg.), Religionspolitik und Zivilreligion (= Interdisziplinäre Studien zu Recht
und Staat, Bd. 20), Baden-Baden 2001; Leonore Siegele-Wenschkewitz, »Einführung in
die Tagung«, in: dies. / Friedrich Weber / Karin Weintz (Hg.), Religionspolitik in der
Bundesrepublik Deutschland. Konzepte der im Bundestag verrtetenen politischen Par-
teien, der Bundesregierung, der evangelischen und katholischen Kirche (= Arnoldshai-
ner Texte, Bd. 111), Frankfurt a.M. 2000, S. 17-22.

10 Vgl. Siegele-Wenschkewitz / Weber / Weintz (Hg.), Religionspolitik in der Bundes-
republik Deutschland, aaO. (FN 9).

11 Staatsministerium des Landes Baden-Württemberg, Muslime in Baden-Württemberg.
Bericht für den Ministerrat am 15.3.2005, o.O. (Stuttgart) o.J. (2005), S. 45. Aus dem
Kontext wird ersichtlich, dass Religionspolitik hier mittlerweile als ein eigenständiges
Politikfeld aufgefasst wird: »Auch benachbarte Politikbereiche wie Schule und Bildung,
Integration, Innere Sicherheit und die Förderung bürgerschaftlichen Engagements
gehören zum Kompetenzbereich der Länder«.

12 Zu den herangezogenen Fachlexika vgl. Antonius Liedhegener, »Religion in der verglei-
chenden Politikwissenschaft. Begriffe – Konzepte – Forschungsfelder«, in: Mathias
Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Der Begriff der Religion (= Politik und Reli-
gion), Wiesbaden 2006 (im Druck).

13 Hans Jürg Braun / Erich Bryner / Norbert Meienberger, Religionskritik und Religions-
politik bei Marx, Lenin, Mao, Zürich 1985; Hans Buchheim, Glaubenskrise im Dritten
Reich. Drei Kapitel nationalsozialistischer Religionspolitik, Stuttgart 1953; Wilhelm
Enßlin, Die Religionspolitik des Kaisers Theodosios des Großen, München 1953; Inge-
traut Ludolphy, Die Voraussetzungen der Religionspolitik Karls V., Berlin 1965.

07_Liedhegener  Seite 86  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 87

theoretisch angelegten Analyse des Verhältnisses von Religionsfreiheit und Islam
nur im Kontext nicht-demokratischer Herrschaftsformen, etwa zur Kennzeichnung
der türkischen Innenpolitik im Kemalismus gegenüber dem Islam.14

Vor diesem Hintergrund drängt sich eine Fragestellung auf, die Ernst Wolfgang Bö-
ckenförde bereits vor einigen Jahren in den Mittelpunkt eines Aufsatzes gerückt hat:
»Kann es eine staatliche Religionspolitik [in der bundesdeutschen Demokratie/ A.L.]
überhaupt noch geben, kann Religionspolitik noch Thema für eine politische Partei
sein? Ist nicht mit der Anerkennung der Religionsfreiheit im Grundgesetz alles Not-
wendige zum Verhältnis von Staat und Religion gesagt, so dass eine staatliche Religions-
politik darüber hinaus eine Einmischung des Staates in die Freiheit und Unabhängigkeit
der Religionsgemeinschaften bedeutet, womöglich sogar eine Verletzung der Trennung
von Staat und Kirche?«15 Böckenförde selbst hält eine staatliche bzw. parteipolitisch
formulierte und verantwortete Religionspolitik dem Grundsatz nach für zulässig, mög-
lich und unter Umständen geboten.16 Böckenförde, der den Begriff »Religionspolitik«
nicht explizit definiert, erläutert sodann die Grundzüge des bundesdeutschen Rechts
von Staat und Religion bzw. Religionsgemeinschaften, um die Handlungsspielräume
von Politik in religiösen Fragen im freiheitlich säkularen Staat im Einzelnen auszuloten.
Sein Kernargument lautet, dass bei jenen religiösen oder religiös motivierten Aktivitä-
ten, bei denen sich religiöse Handlungsmaximen und säkulare Rechtsordnung über-
schneiden, also etwa im Sozial-, Gesundheits-, Schul- und Kulturbereich, d.h. jenen
Rechtstatbeständen, die in der staatskirchenrechtlichen Literatur als »res mixtae« be-
zeichnet werden, der Staat in den Grenzen des Verfassungsrechts Handlungsspiel-
räume, d.h. politisch entscheidbare Gestaltungsspielräume hat. Durch die verfassungs-
rechtlichen Grundlagen, also das Menschen- und Grundrecht der Religionsfreiheit
nach Art. 4 GG und die kooperative Trennung nach Art. 140 GG in Verbindung mit
den entsprechenden Artikeln der Weimarer Reichsverfassung, sieht er diese Spielräume
allerdings letztlich als sehr gering an. Die engen Grenzen, die Böckenförde für eine
Religionspolitik seitens des Staates und der Parteien sieht, kommen in der vorsichtigen
Bilanzierung zum Ausdruck, dass »staatliche Regelungen und Maßnahmen in be-
stimmten Bereichen immer auch ein Stück Religionspolitik enthalten«17. 

Dem Thema der religionsrechtlichen Behandlung des Islams hatte Böckenförde
noch keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt. Dieses Problem stellte der lang-
jährige, vor kurzem verstorbene kirchenpolitische Experte der SPD, Burkhard Rei-
chert, aus der Perspektive der Parteipolitik in den Mittelpunkt seines Beitrags
»Religionspolitik und innerer Friede«. Reichert hat darin die These vertreten, dass die
Politik die wachsenden islamischen Minderheiten der Bundesrepublik in religions-
rechtlicher Hinsicht nicht weiter ignorieren dürfe. Innenpolitisch seien die Parteien

14 Vgl. Heiner Bielefeldt, »Muslime im säkularen Rechtsstaat. Integrationschancen durch
Religionsfreiheit« (= Global, local Islam) Bielefeld 2003, S. 46 f.

15 Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religions-
politik«, in: Wolfgang Thierse (Hg.), Religion ist keine Privatsache, Düsseldorf 2000,
S. 173-184, 173.

16 Vgl. Böckenförde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik, aaO. (FN 15).
17 Böckenförde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik, aaO. (FN 15), S. 177.

07_Liedhegener  Seite 87  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik88

und speziell die SPD gefordert, muslimischen Mitgliedern im Rahmen der Ordnung
des Grundgesetzes auch in religionsrechtlicher Hinsicht ein Integrationsangebot zu
machen.18 In diesem Zusammenhang definiert Reichert Religionspolitik: »Religions-
politik dient dem inneren Frieden. [...] Religionspolitik bestimmt den Platz und den
rechtlichen Rahmen für die Kirchen und Religionsgemeinschaften in der Rechts-
ordnung. Sie regelt das friedliche Miteinander unterschiedlicher weltanschaulicher
Vorstellungen in der Gesellschaft.«19 Reichert legitimiert Religionspolitik also durch
ihre direkte Rückbindung an den elementaren Auftrag des Staates, den innerstaatli-
chen Frieden zu wahren und zu fördern. Per Definition bezieht Reichert Religions-
politik auf das Verhältnis des Staates zu Religionen als sozialen bzw. rechtlich nor-
mierten Institutionen, d.h. zu Religion in der Form organisierter, kollektiv
handlungsfähiger Vergemeinschaftungen. Reichert plädierte im Blick auf den Islam
für eine Aktualisierung der bestehenden »Rechtslage als eines bewährten Rahmens, in
dem sich die Eigenständigkeit sowohl des Staates als auch der Kirchen und Religions-
gemeinschaften angemessen entfalten kann und der den Prinzipien der Religionsfrei-
heit ebenso wie der weltanschaulichen Neutralität des Staates Rechnung trägt.«20

Auch in der bundesdeutschen Politikwissenschaft finden das Staat-Kirchen-Ver-
hältnis und vor allem Streitfragen rund um den Islam reges Interesse.21 Dies nicht
zuletzt aus dem Grund, dass sich, wie Claus Leggewie festgestellt hat, die »Reibun-
gen im Verhältnis zwischen Muslimen bzw. muslimischen Gemeinschaften und der

18 Vgl. Burkhard Reichert, »Religionspolitik und innerer Friede«, in: Richarda Dill / Ste-
phan Reimers / Christoph Thiele (Hg.), Im Dienste der Sache. Liber amicorum für Joa-
chim Gaertner, Frankfurt a.M. 2003, S. 563-568, 566 ff.

19 Reichert, Religionspolitik und innerer Friede, aaO. (FN 18), S. 565.
20 Reichert, Religionspolitik und innerer Friede, aaO. (FN 18). Dabei ging er zu Recht

von der Tatsache einer »fast durchgängige[n] politische[n] Akzeptanz der Regelungen
des Grundgesetzes« aus.

21 In Fragen des Verhältnisses von Staat und Kirchen ist ein deutlicher Trend zu übernational
vergleichenden Fragestellungen zu verzeichnen. Michael Minkenberg, »Abtreibungsre-
gime im Vergleich: Religiöse Einflüsse auf 'Public Policy' in westlichen Demokratien«, in:
Brocker / Behr / Hildebrandt (Hg.), Religion – Staat – Politik, aaO. (FN 5), S. 127-147;
Michael Minkenberg, »Staat und Kirche in westlichen Demokratien«, in: Minkenberg /
Willems (Hg.), Politik und Religion, aaO. (FN 5), S. 115-138; Michael Minkenberg,
»Zivilreligion, Bürgerreligion, Staatsreligion: Anmerkungen zur deutschen Debatte um
das rechte Verhältnis von Religion und Politik«, in: Heinz-Dieter Meyer / Michael
Minkenberg / Ilona Ostner (Red.), Religion und Politik. Zwischen Universalismus und
Partikularismus (= Jahrbuch für Europa- und Nordamerika-Studien, Bd. 2) Opladen
2000, S. 21-48; Stephen V. Monsma, »Staat und Kirche in den USA und der Bundes-
republik Deutschland: auf dem Weg zur Konvergenz?«, in: Meyer / Minkenberg / Ostner
(Red.), Religion und Politik, aaO. (FN 21), S. 81-107; Stephen V. Monsma / J. Christopher
Soper, The Challenge of Pluralism. Church and State in Five Democracies (= Religious
Forces in the Modern Political World) Lanham u.a. 1997; Gerhard Robbers (Hg.), Church
Autonomy. A Comparative Survey, Frankfurt a.M. u.a. 2001. Zum großen Interesse am
Islam vgl. etwa Hans Waldenfels / Heinrich Oberreuter (Hg.), Der Islam – Religion und
Politik (= Politik- und Kommunikationswissenschaftliche Veröffentlichungen der Görres-
Gesellschaft, Bd. 23), Paderborn u.a. 2004; Minkenberg / Willems, Politik und Religion,
aaO. (FN 5); darin bes. Riva Kastoryano, »Der Islam auf der Suche nach ‚seinem Platz’ in
Frankreich und Deutschland: Identitäten, Anerkennung und Demokratie«, S. 184-206.

07_Liedhegener  Seite 88  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 89

deutschen Rechtsordnung [...] mittlerweile akkumuliert«22 haben. Leggewie, der
sich im Rahmen eines von der Herbert-Quandt-Stiftung geförderten Projekts inten-
siv mit der rechtlichen und politischen Lage des Islams in Deutschland beschäftigt
hat23, tritt nachdrücklich für eine »Neuregulierung des Verhältnisses von Religion
und Politik sowie Staat und Kirche in Deutschland«24 ein. Unter Hinweis auf die
seiner Meinung nach vorteilhafte strikte Trennung von Staat und Kirche in den
USA forderte er auch für die Bundesrepublik eine scharfe Trennung, um die seiner
Meinung nach prekäre Lage des Islams im bundesdeutschen »Kirchenkartell«25 zu
verbessern und das »Quasi-Staatskirchensystem der Bundesrepublik«26 zu überwin-
den, welches seiner Meinung nach trotz oder gerade wegen der so genannten aus der
Weimarer Republik herrührenden »hinkenden Trennung« noch besteht. 

Ganz ähnliche Forderungen werden auch von anderen Politikwissenschaftlern
erhoben.27 Ulrich Willems etwa definiert zunächst Religionspolitik als alle jene »po-
litischen Prozesse und Entscheidungen, in denen die religiöse Praxis […] sowie der
öffentliche Status«28 religiöser Symbole, Praktiken und Religionsgemeinschaften ge-
regelt werden. Für ihn sind die zunehmenden Konflikte um Religion in Deutsch-
land nicht primär der religiösen und weltanschaulichen Pluralisierung der Gesell-
schaft geschuldet. Ähnlich wie Leggewie hat er die Ansicht vertreten, dass es »vor
allem das Ungenügen der bisherigen Regelungsprinzipien und -praktiken ist, wel-
ches die gegenwärtigen religionspolitischen Konflikte nährt.«29 Die derzeitige

22 Claus Leggewie, »Kirche oder Sekte? Muslime in Deutschland und den USA«, in:
Minkenberg / Willems (Hg.), Politik und Religion, aaO. (FN 4), S. 164-183, 176.

23 Claus Leggewie / Angela Joost / Stefan Rech, Der Weg zur Moschee: Eine Handrei-
chung für die Praxis, Bad Homburg 2002; Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22).

24 Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22), S. 182.
25 Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22), S. 174 (im Original als Überschrift hervor-

gehoben).
26 Leggewie, Kirche oder Sekte?, aaO. (FN 22), S. 172.
27 Vgl. Volker von Prittwitz, »Zivile oder herrschaftliche Religion? Fundamentalismus,

Religionsfreiheit und Verantwortung des zivilen Staates«, in: APuZ (2002) B18, S. 33-
38; Ulrich Willems, »Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland 1945-1999.
Die politische Regulierung der öffentlichen Stellung von Religion und Religionsge-
meinschaften«, in: ders. (Hg.), Demokratie und Politik in der Bundesrepublik 1949-
1999, Opladen 2001, S. 137-160, 158 ff.; etwas abgeschwächt Ulrich Willems, »Religion
als Privatsache? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem liberalen Prinzip einer
strikten Trennung von Politik und Religion«, in: Minkenberg / Willems (Hg.), Politik
und Religion, aaO. (FN 4), S. 107-108. Mit anderer Stoßrichtung, nämlich der bewuss-
ten Förderung zivilgesellschaftsverträglicher Ausformungen von Religion, fordert auch
Rolf Schieder eine neue Religionspolitik. Vgl. Rolf Schieder, Wieviel Religion verträgt
Deutschland?, Frankfurt a.M. 2001, bes. S. 26-28. Zur Sicht der politischen Akteure vgl.
Siegele-Wenschkewitz / Weber / Weintz (Hg.), Religionspolitik in der Bundesrepublik
Deutschland, aaO. (FN 9); Reichert, Religionspolitik und innerer Friede, aaO. (FN 18).

28 Willems, Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, aaO. (FN 27), S. 137.
29 Ulrich Willems, »Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und

Laizismus. Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in
der Bundesrepublik«, in: Manfred Walther (Hg.), Religion und Politik. Zu Theorie und
Praxis des theologisch-politischen Komplexes (= Schriftenreihe der Sektion Politische
Theorien und Ideengeschichte in der DVPW, Bd. 5) Baden-Baden 2004, S. 303-328, 304.

07_Liedhegener  Seite 89  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik90

»religionspolitische Verfassung«30 Deutschlands weise eine »religiös-christlich-
großkirchliche Schlagseite«31 auf. Die Bundesrepublik Deutschland sei mit ihrer
»quasi-religiösen, semi-staatskirchlichen asymmetrischen religionspolitischen Ver-
fassung« auf die Herausforderungen des religiösen Pluralismus »nur unzureichend
vorbereitet.«32 Daher bedürfe es einer »Neujustierung des Verhältnisses von rechtli-
cher und politischer Regulierung religionspolitischer Materien.«33 Willems meinte
anfangs, dass in weltanschaulich pluralen Gesellschaften letztlich nicht die kodifi-
zierten Grundrechte, die er als wechselseitig zugestandene, daher aushandelbare
Rechte der Gesellschaftsmitglieder auffasst, sondern »nur Beteiligung am politi-
schen Prozess Legitimität«34 erzeugt. Auch das Recht auf Religionsfreiheit und sei-
ne Auslegung gehörten zu den »letztendlich politisch zu entscheidenden Fragen«.
Eine solche politische Lösung beruhe formal auf dem Kriterium des gleichen Ab-
stands des Staates zu allen religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen und
praktisch auf den Tugenden der Bürger für einen toleranten und friedlichen Um-
gang miteinander.35 Religionspolitik in diesem Sinne liefe letztlich auf das Primat
der Mehrheitsregel hinaus. Dass dem so ist und dies auch beabsichtigt ist, zeigt sich
daran, dass Willems über den Schutz von Minderheitsinteressen nachdenkt. Gegen
die »regelmäßige Durchsetzung von Mehrheitsinteressen«36 wollte er nicht näher
beschriebene konkordanzdemokratische Verfahren, Widerspruchsregelungen und
eine Verfassungsrechtsprechung installieren, der allerdings nur die Prüfung der
Fairness von Entscheidungsverfahren und ihren Ergebnissen übertragen werden
soll.37 Diese Position hat er im vorliegenden Heft dahingehend modifiziert, dass
eine »verhandlungsdemokratisch ausgestaltete Religionspolitik im Schatten gericht-
licher Dezision« eine konkrete Reformoption »jenseits der rechtlich-gerichtlichen
Normfortbildung und der mehrheitsdemokratischen Religionspolitik« biete. Diese
Sicht beinhaltet eine stärkere Anerkennung der bestehenden (verfassungs-)rechtli-
chen Regelungen sowie der Rolle der Gerichte und insbesondere des Bundes-

30 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), S. 304.

31 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), gleichlautend auch S. 306, 310, 313. Abgeschwächt vertritt er die
Ansicht der »religiös-christlich-großkirchliche[n] Schlagseite« und der letztlich illegiti-
men »asymmetrischen Ausgestaltung des bundesdeutschen Kooperationssystems« auch
noch im Beitrag dieses Heftes.

32 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29., S. 322.

33 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), S. 305.

34 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), S. 318.

35 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29), S. 319.

36 Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizis-
mus, aaO. (FN 29).

37 Vgl. Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und
Laizismus, aaO. (FN 29).

07_Liedhegener  Seite 90  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 91

verfassungsgerichts in religionsrechtlich strittigen Fragen. Tatsächlich ist mit dieser
Sicht durchaus ein Gewinn an Nähe zur politischen Realität der Bundesrepublik
verbunden, wie sie sich etwa im hier untersuchten Fall der Ländergesetzgebung
zum Streit um das Kopftuch und in den für die Islamkonferenz gewählten Verfah-
ren des Dialogs und Verhandelns auf der Basis des bestehenden Rechtsrahmens dar-
stellt. Strittig dürfte gleichwohl weiterhin der Inhalt und Umfang der von Willems
angemahnten Reformen bleiben.38

Die Frage nach dem Begriff »Religionspolitik« hat gezeigt, dass seine Verwen-
dung sehr Unterschiedliches beinhalten kann. Bezogen auf demokratische Systeme
umfasst der Begriff im weiteren Sinne sowohl religionsrechtliche als auch in diesem
Rahmen stehende politische bzw. parteipolitische Festlegungen zum Umgang mit
religiös-weltanschaulichem Pluralismus in freiheitlichen Gesellschaften. Manchmal
wird dieser Komplex von Verfassung, Verfassungspraxis und überkommener politi-
scher Entscheidungspraxis auch als »religionspolitische Struktur« bezeichnet. An-
ders als etwa Begriffe wie Religionsrecht oder Religionsverfassungsrecht akzentu-
iert dieses weite Begriffsverständnis, wie es etwa bei Reichert aufscheint, das
Handeln und Entscheiden von Legislative und Exekutive in Fragen der Regelung
des religiös-weltanschaulichen Miteinanders der Gesellschaft, natürlich im Rahmen
der überkommenen verfassungsrechtlichen Ordnung.39

Im engeren Sinne steht der Begriff Religionspolitik dagegen für jene demokra-
tisch legitimierten Entscheidungsprozesse, die im Kern auf der Anwendung des
Mehrheitsprinzips beruhen. Neben oder sogar an die Stelle der Bestimmungen des
Grundgesetzes und der geltenden vertragsrechtlichen und rechtlichen Regelungen
soll eine spezielle, dem engeren Begriffsverständnis entsprechende »Religions-
politik« treten, d.h. das Verhältnis von Staat, Gesellschaft und Religionen soll durch
Parlaments- und Mehrheitsbeschlüsse dem gesellschaftlichen Wandel angepasst
werden. Böckenförde sieht für eine solche Religionspolitik im Rahmen der Ord-
nung des Grundgesetzes nur graduelle Handlungsspielräume; Leggewie und andere
vertrauen dagegen auf die Gestaltungskraft demokratisch-parlamentarischer Dezisi-
on in religionsrechtlichen Fragen und verbinden mit einer neuen Religionspolitik

38 Willems benennt den Körperschaftsstatus und den Religionsunterricht als »die beiden
stärksten Bastionen der bisherigen asymmetrischen Ordnung«, deren völlige Schleifung
durch politische Verhandlungen oder gerichtliche Entscheidung er in Betracht zieht.
Vgl. Anm. 8 seines Beitrags in diesem Heft. Ein solches Ansinnen wird sowohl von Jan-
bernd Oebbecke als auch vom vorliegenden Beitrag als weder notwendig noch hilfreich
für die aktuellen Problemlagen zurückgewiesen.

39 In diesem Sinne hat auch Leonore Siegele-Wenschkewitz von Religionspolitik gespro-
chen: »Religionspolitik meint die Ausgestaltung der Beziehungen des Staats, also der
Bundesregierung, und der politischen Parteien gegenüber den Religionsgesellschaften
auf der Basis des derzeit gültigen Staatskirchenrechts, wie es im Grundgesetz und in den
zwischen Länderregierungen und Kirchen geschlossenen Kirchenverträgen aus-
formuliert worden ist.« Dabei beruht der Begriff der Religionsgesellschaft auf dem
»Prinzip der Religionsfreiheit [...], das allen Religionen, nicht nur der christlichen, freie
Religionsausübung zusichert.« Siegele-Wenschkewitz, Einführung in die Tagung, aaO.
(FN 9), S. 17.

07_Liedhegener  Seite 91  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik92

im engeren Sinne die Hoffnung auf eine durchgreifende Verbesserung des Status
von weltanschaulich-religiösen Minderheiten sowie die Abschaffung der kooperati-
ven Trennung.

2. »Kopftuchverbote« in Deutschland: Politikformulierung und politische 
Entscheidungen  nach der Mehrheitsregel

2.1. Problemwahrnehmung und Problemdefinition: der Weg des Kopftuch-Streits 
aus den  Gerichtssälen in die Arena der Politik

Tatsächlich kennen wir in Deutschland seit 2003 einen prominenten Fall von
Religionspolitik auf der Basis von Mehrheitsentscheidungen in parlamentarischen
Regierungssystemen. Unter der Chiffre »Kopftuchverbote« wird im Folgenden je-
ner innen- und religionspolitische Konflikt analysiert, der wie kaum ein anderer die
bundesdeutsche Öffentlichkeit in jüngster Zeit polarisiert hat. Dazu bedarf es zu-
nächst eines Blicks auf den Islam in der Bundesrepublik Deutschland.

Zahlenmäßig stellt der Islam nach den beiden großen christlichen Konfessionen,
denen rund zwei Drittel der Bevölkerung angehören, in der Bundesrepublik
Deutschland mit schätzungsweise 3,2 Mio. Mitgliedern oder rund 4 % der Gesamt-
bevölkerung seit geraumer Zeit die drittgrößte religiöse Gruppierung dar – Ten-
denz: zunehmend. Im Vergleich mit den USA wird das relative Gewicht dieser Min-
derheit besonders deutlich: In den religiös so pluralen Vereinigten Staaten liegt der
Anteil der Muslime unter 2 %.40 Die islamische Minderheit in Deutschland ist aller-
dings aufgrund ihrer Entstehung durch Zuwanderung weit davon entfernt eine ho-
mogene Gruppe zu sein. Sehr groß sind die internen Unterschiede in ethnischer und
religiöser wie auch politischer Hinsicht. Rein zahlenmäßig dominieren jene ca. 2,3
Mio. Personen muslimischen Glaubens, die türkischer Herkunft sind. Regional ist
die Masse der Muslime in Deutschland in großstädtischen und industriellen Bal-
lungsräumen konzentriert.

Entgegen einer weit verbreiteten öffentlichen Wahrnehmung ist der Kreis der
Muslime, die im direkten weltanschaulich und/oder politisch motivierten Gegen-
satz zur bundesdeutschen Verfassung und Demokratie stehen, klein. Der Bundes-
verfassungsschutz geht derzeit von rund 32.100 entsprechenden Personen aus.41 Von
ihnen wird wiederum nur ein Teil als gewaltbereit eingeschätzt, was im Hinblick auf

40 Die Darstellung der folgenden Sachverhalte basiert auf Antonius Liedhegener, »Streit
um das Kopftuch. Staat, Religion und Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutsch-
land«, in: Zeitschrift für Politikwissenschaft 15 (2005) H.4, S. 1181-1202, 1184 ff. Für
zahlreiche Quellen- und Einzelnachweise vgl. die dort in den Fußnoten genannten
Belege.

41 Bundesministerium des Innern, Verfassungsschutzbericht 2005, Vorabfassung, Berlin
2005, S. 201. Vgl. auch Bundesministerium des Inneren (Hg.), Islamismus (= Texte zur
Inneren Sicherheit) Berlin 2003.

07_Liedhegener  Seite 92  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 93

die verheerenden Folgen möglicher Terrorangriffe gleichwohl Anlass zu ernster
Sorge und staatlicher Prävention ist und sein muss.42

Politisch mindestens ebenso wichtig erscheint die besondere soziale Lage der
muslimischen Zuwanderer und ihrer in Deutschland geborenen Nachkommen.
Durch die anhaltende Zuwanderung von meist gering qualifizierten Arbeitskräften
ist es insgesamt zu einer Unterschichtung der bundesdeutschen Sozialstruktur ge-
kommen.43 Diese Tatsache wiegt mittlerweile vor allem für die zuerst zugewanderte
Gruppe der türkischen Muslime besonders schwer, weil sich hier die Kinder- und
Enkelgeneration in einer sozialen Lage wiederfindet, die angesichts der anhaltenden
Probleme am bundesdeutschen Arbeitsmarkt seit geraumer Zeit nur sehr begrenzte
Aufstiegsmöglichkeiten und damit Integrationschancen bietet. Besonders unter jun-
gen Muslimen ist daher in letzter Zeit eine intensivere Bindung an den Islam beob-
achtet worden. Die Orientierung am Islam hilft ihnen, die skizzierte Lebens-
situation und insbesondere die Suche nach einer eigenen Identität zwischen
Familientradition und marktgesellschaftlichem Umfeld zu bewältigen.44 

Die Last der gegenwärtig zahlreichen und massiven Spannungen zwischen Tradi-
tion und Moderne unter Muslimen nicht nur in Deutschland tragen vor allem die
muslimischen Frauen und hier insbesondere die Mädchen und jüngeren Frauen.45

Der Streit um das Kopftuch ist auch im Islam selbst ein facettenreiches Thema. Das
Kopftuch kann – wie die Soziologin Nilüfer Göle gezeigt hat – sowohl für ein reli-
giös zementiertes, repressives Rollenbild wie auch für den Willen junger Muslima
stehen, als gläubige, selbstbewusste Frauen gleichsam im Schutze des Schleiers aus
dem Kreis der Familie in die Öffentlichkeit und die Berufswelt zu treten.46

42 Vgl. Bundesministerium des Inneren (Hg.), Islamismus, aaO. (FN 41); Armin Pfahl-
Traughber, »Vom Aufbau von Parallelgesellschaften bis zur Durchführung von Terror-
anschlägen. Das Gefahren- und Konfliktpotential des Islamismus in Deutschland«, in:
Mathias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche Religionen? Das politische
Gewalt- und Konfliktpotential von Religionen (= Politik und Religion) Wiesbaden
2005, S. 153-177. Das wichtige Thema der inneren Sicherheit und speziell der Ausein-
andersetzung des Rechtsstaats mit anti-demokratischen, gewaltbereiten islamistischen
Personen, Gruppen und Organisationen in Deutschland kann an dieser Stelle nicht wei-
ter verfolgt werden.

43 Rainer Geißler, Die Sozialstruktur Deutschlands. Die gesellschaftliche Entwicklung vor
und nach der Vereinigung, mit einem Beitrag von Thomas Meyer, 3., grundlegend über-
arb. Aufl., Wiesbaden 2002, S. 119 und 303-305; Dirk Halm / Martina Sauer, Parallelge-
sellschaft und ethnische Schichtung«, in: APuZ (2006) B1/2, S. 18-24.

44 Ehrenstein, Claudia, »Ausländerinnen fühlen sich überraschend wohl«, in: Die Welt
vom 15.12.2004.

45 Vgl. etwa Yasemin Karakasoglu-Aydin, »‚Kopftuch-Studentinnen’ türkischer Herkunft
an deutschen Universitäten. Impliziter Islamismusvorwurf und Diskriminierungserfah-
rungen«, in: Heiner Bielefeldt / Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Politisierte Religion. Ursa-
chen und Erscheinungsformen des modernen Fundamentalismus, Frankfurt a.M. 1998,
S. 450-473; Günther Lachmann, Tödliche Toleranz. Die Muslime und unsere offene
Gesellschaft, mit dem Text »Muslimische Frauen, fordert Eure Rechte ein!« von Ayaan
Hirsi Ali, München/Zürich 2004.

46 Nilüfer Göle, Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der modernen Türkei, aus
dem Türkischen von Pia Angela Lorenzi, Berlin 1995.

07_Liedhegener  Seite 93  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik94

Noch Mitte der 1990er Jahre spielte der Konflikt um das Kopftuch in der deut-
schen Politik keine Rolle. Erst mit dem Fall Fereshta Ludins kam es zur heutigen
Wahrnehmung des Kopftuchs als eines von der Politik zu bearbeitenden Problems.
Dieser Fall ragt aus einer Reihe von ähnlich gelagerten Gerichtsverfahren heraus.
Durch eine Kette von Gerichtsurteilen wurde aus dem anfänglich provinziellen
Streit zwischen dem Land Baden-Württemberg und der Referendarin Fereshta Lu-
din ein Problem der bundesdeutschen Innenpolitik.

Frau Ludin, gebürtige Afghanin und seit 1995 deutsche Staatsbürgerin47, absol-
vierte von 1996 bis 1998 mit Kopftuch und noch mit Unterstützung der Kultusmi-
nisterin Annette Schavan zunächst ihr Referendariat. Da Frau Ludin den Schleier
auch weiterhin im Unterricht tragen wollte, erhielt sie von der Schulbehörde einen
Bescheid, sie sei als Beamtin im Schuldienst des Landes nicht geeignet und werde
deshalb nicht eingestellt.48 Von ihrem Verhalten könne ein Zwang für muslimische
Mädchen ausgehen, ebenfalls Kopftuch zu tragen. Frau Ludins Beharren auf dem
Kopftuch zeige, »dass ihr die Eignung fehlt, die öffentliche Signalwirkung ihrer per-
sönlichen Entscheidung zu berücksichtigen.«49 Gegen diesen Bescheid legte Frau
Ludin zuerst Widerspruch, dann eine Klage ein, die nach einem langen Weg durch
die Verwaltungsgerichte in einer Beschwerde beim Bundesverfassungsgericht endete. 

Am 24.9.2003 verkündete das BVerfG sein Urteil. Die beiden viel zitierten Leit-
sätze des Urteils lauten: »1. Ein Verbot für Lehrkräfte, in Schule und Unterricht ein
Kopftuch zu tragen, findet im geltenden Recht des Landes Baden-Württemberg
keine hinreichend bestimmte gesetzliche Grundlage. 2. Der mit zunehmender religi-
öser Pluralität verbundene gesellschaftliche Wandel kann für den Gesetzgeber An-
lass zu einer Neubestimmung des zulässigen Ausmaßes religiöser Bezüge in der
Schule sein.«50 Das Bundesverfassungsgericht gab mit dem ersten Leitsatz Frau Lu-

47 Vgl. Heide Oestreich, Der Kopftuch-Streit. Das Abendland und ein Quadratmeter
Islam, 2., aktual. und mit einem Nachtrag versehene Aufl., Frankfurt a.M. 2004, S. 35;
BVerfG, 2 BvR 1436/02, Abs. 2.

48 Vgl. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, aaO. (FN 47). Der Arbeit der Journalistin Heide
Oestreich gebührt das Verdienst die Vorgänge rund um den Streit um das Kopftuch
detailliert recherchiert und in Buchform aufbereitet zu haben. Wenig Neues bietet
Michael Widmann, Das Kopftuch. Gefahr für die plurale Gesellschaft?, Augsburg 2005.

49 Pressemitteilung vom 13.07.1998, abgedruckt in Oestreich, Der Kopftuch-Streit, aaO.
(FN 47), S. 37-39, hier 39. Zur weithin zustimmenden Haltung der Parteien in Baden-
Württemberg zu diesem Zeitpunkt vgl. zusammenfassend Schieder, Wieviel Religion
verträgt Deutschland, aaO. (FN 27), S. 159-160. Zur Entwicklung der Begründung in
der Rechtsprechung, die mit zunehmender Verfahrensdauer immer weniger geneigt war,
das Kopftuch als politisches Symbol zu thematisieren, vgl. Janbernd Oebbecke, »Das
‚islamische Kopftuch’ als Symbol«, in: Stefan Muckel (Hg.), Kirche und Religion im
sozialen Rechtsstaat, FS für Wolfgang Rüfner zum 70. Geburtstag (= Staatskirchen-
rechtliche Abhandlungen, Bd. 42) Berlin 2003, S. 593-606. – Zu den tatsächlichen Inten-
tionen und Einstellungen von Kopftuch tragenden Musliminnen in Deutschland vgl.
jetzt die Ergebnisse der empirischen Studie Frank Jessen / Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorff, Das Kopftuch – Die Entschleierung eines Symbols? (= Zukunftsforum
Politik, Nr. 77), St. Augustin/Berlin 2006.

50 BVerfG 2 BvR 1436/02.

07_Liedhegener  Seite 94  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 95

din zunächst Recht. Ihr war die Einstellung als Lehrerin ohne zureichende rechtli-
che Grundlage verweigert worden. Zugleich eröffnete das Bundesverfassungs-
gericht mit der Kann-Bestimmung aber im zweiten Leitsatz dem Land Baden-
Württemberg und damit allen anderen Bundesländern den Weg zu einem Kopftuch-
Verbot per Landesgesetzgebung. Letztlich wurde mit diesem Urteil die strittige
Rechtsfrage gerade nicht entschieden. Vielmehr wurde sie zu einer politischen, d.h.
durch parlamentarische Mehrheiten zu entscheidenden Frage erklärt.

In der Folge wurde der Streit um das Kopftuch zu einem zentralen Thema der
deutschen Innenpolitik. Nach dem Urteil von 2003 führte der Weg zunächst in die
Kultusministerkonferenz, die in dieser Frage keinen Konsens herzustellen ver-
mochte. Die Medien griffen das Thema auf und bald war bekannt, welche Landesre-
gierung gedachte, ein Kopftuchverbot zu erlassen und welche nicht. 

Verständlicherweise hatte vor allem Baden-Württemberg ein hohes Interesse an
einem Verbot per Gesetz. Die baden-württembergische Landesregierung legte im
November 2003 als erste einen Gesetzentwurf vor. Er lief im Kern darauf hinaus,
Lehrerinnen das Tragen des Schleiers zu untersagen, ohne damit die Verwendung
anderer religiöser, in der Praxis also vor allem christlicher Zeichen und Symbole zu
verbieten. Dieselbe Intention verfolgte auch der Entwurf der bayerischen Landesre-
gierung. Gegen die selektive Tendenz in den Entwürfen der Landesregierungen er-
hob vor allem der damalige Bundespräsident Johannes Rau Einspruch.

Insbesondere um die Jahreswende 2003 und 2004 füllten sich die Seiten der Print-
medien mit dem Pro und Contra zum Kopftuchverbot. In der öffentlichen Kontro-
verse wurden der Bundespräsident und der bayerische Ministerpräsident zu den
führenden Kontrahenten. Edmund Stoiber hatte in der Debatte die Position bezo-
gen, das Kopftuch sei mit der Demokratie schlechthin unvereinbar, sei eine »mili-
tante Kampfansage an die Werte unseres Grundgesetzes«.51 Nüchterner im Ton, in
der Sache aber gleichlautend hat auch der damalige Bundeskanzler Gerhard Schrö-
der Position bezogen. Der Bundespräsident hat seine anfangs in der Öffentlichkeit
missverstandene Position in seiner vielbeachteten Wolfenbütteler Rede »Religions-
freiheit heute – zum Verhältnis von Staat und Religion in Deutschland«52 präzisiert
und erläutert: »Unser Staat ist kein religionsfeindlicher und auch kein religionsfreier
Staat. Im Gegenteil: Unser Staat schützt die Religionsfreiheit aller.« Rau bekundete
seine »feste[n] Überzeugung, dass wir nicht ein Symbol einer Religion – und das ist
das Kopftuch jedenfalls auch – verbieten und dennoch glauben können, wir könn-
ten alles andere beim Alten lassen. Das ist mit der Religionsfreiheit nicht vereinbar«.
Ein Kopftuchverbot werde sich daher letztlich als »der erste Schritt auf dem Weg in
einen laizistischen Staat« erweisen. Raus Position fand durchaus ihre Unterstützer
etwa in den Kirchen oder seitens der Bündnisgrünen, aber insgesamt blieben Wider-
hall und breite Unterstützung aus. Laut einer Allensbach-Umfrage teilten nur 28 %

51 »Für Stoiber ist das Kopftuch mit Demokratie unvereinbar«, in: Die Welt vom
31.12.2003.

52 Hier zitiert nach <http://www.bundespraesident.de/dokumente/-,2.94041/Rede/doku-
ment.htm> am 20.11.2007.

07_Liedhegener  Seite 95  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik96

der Befragten die Meinung des Bundespräsidenten.53 Auf wenig Gegenliebe stieß
Raus Position erwartungsgemäß bei jenen Landesregierungen, die ein spezielles
Verbot des Kopftuchtragens für muslimische Lehrerinnen vorbereiteten.

2.2. Politikformulierung und Entscheidung: Der islamische Schleier als Gegenstand 
der  parlamentarischen Gesetzgebung in den Ländern

Im Frühjahr 2004 neigte sich die Phase der Politikformulierung dem Ende entge-
gen. Die Zeit für politische Mehrheitsentscheidungen in den Länderparlamenten
war gekommen. Seit April 2004 ist in einer Reihe von Ländern per Gesetz ein Kopf-
tuchverbot geregelt worden. In den Jahren 2004 und 2005 verabschiedeten 7 der 16
deutschen Länderparlamente entsprechende Gesetze bzw. Änderungen in bestehen-
den Schulgesetzen. Gesetzestechnisch geschah dies zum Teil in unterschiedlicher
Art und Weise, materiell liefen sie aber auf ein Verbot des Schleiertragens für Lehre-
rinnen hinaus. Weithin stilbildend wurde die Gesetzgebung des Landes Baden-
Württemberg, die das Kopftuchtragen für muslimische Lehrerinnen in öffentlichen
Schulen untersagte. Dieser Linie folgten Niedersachsen, das Saarland, Bayern und
Bremen. Die hessische Landesregierung verfolgte im Vergleich zur baden-württem-
bergischen Regelung ebenso publikumswirksam wie politisch erfolgreich eine Aus-
dehnung bzw. Verschärfung des Kopftuch-Verbotes: Der hessische Landtag verab-
schiedete ein Verbot, das nicht nur für Lehrerinnen, sondern für alle muslimischen
Landesbeamtinnen Geltung hat.54

Einen gänzlich anderen Weg schlug allein das Land Berlin ein. Hier wurde ein
Verbot aller religiösen Zeichen in den meisten der öffentlichen Schulen, bei der Jus-
tiz und der Polizei beschlossen. Damit hat das Land Berlin als einziges Bundesland
heute de facto ein »konsequent laizistisches Gesetz«55. Das Berliner Gesetz ist somit
ein erster, dezidierter, politisch gewollter Bruch mit der Tradition kooperativer
Trennung von Kirchen bzw. Religion und Staat in Deutschland.

Der Blick auf die aktuellen Entwicklungen des Jahres 2006 zeigt, dass der erste
Politikzyklus »Kopftuchverbote« hinsichtlich der politischen Entscheidungen zu
einem gewissen Abschluss gekommen ist. Es gibt stichhaltige Anzeichen für »politi-
sches Lernen«, also für das Überdenken und ggfs. Modifizieren bereits getroffener
Regelungen. Gleichwohl kam der entscheidende Anstoß für dieses politische Ler-
nen nicht aus den Landesparlamenten selbst, sondern ging erneut von der Recht-
sprechung aus. 

Zu berichten ist von drei Fällen, bei denen die zeitliche Abfolge wichtig ist, weil
darin die Veränderung der Lage sichtbar wird. Deutlich wird zudem, dass der Kon-

53 Allensbacher Berichte 2004, Nr. 2, S. 1.
54 Soweit bekannt stand die Verschärfung nur auf dem Papier. Laut Pressemeldungen war

in Hessen im verbeamteten Landesdienst außerhalb der öffentlichen Schulen keine Frau
betroffen.

55 Till Stoldt, »Die Kopftuch-Gesetze der Bundesländer«, in: Die Welt vom 29.8.2004.

07_Liedhegener  Seite 96  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 97

flikt durch die parlamentarischen Mehrheitsentscheidungen der Jahre 2004/2005
keineswegs befriedet werden konnte.

In Nordrhein-Westfalen, das eine besonders große islamische Minderheit auf-
weist, hatte die CDU noch als Oppositionspartei einen eigenen Verbotsantrag in
den Landtag eingebracht. Damit sollte die rot-grüne Landesregierung unter Zug-
zwang gesetzt bzw. deren Handlungsunfähigkeit demonstriert werden. Die ehema-
lige rot-grüne Landesregierung hatte nämlich zunächst ein Verbot angekündigt,
wurde dann aber von starken Zweifeln über das richtige Vorgehen in dieser für das
Land heiklen Frage gequält, die sich in langen Diskussionen und wiederholten par-
lamentarischen Anhörungen niederschlugen. Die CDU profilierte sich in dieser
religionspolitischen Frage als entschieden und trat öffentlichkeitswirksam für die
Übernahme des Modells Baden-Württemberg ein. Nach dem Wahlerfolg der Uni-
onspartei im Mai 2005 galt es daher gleichsam, ein Wahlversprechen einzulösen.
Dies geschah am 31.5.2006. Nach »hitziger Debatte«56 verabschiedete der Landtag
ein Verbot von Kleidungsstücken und Symbolen, die den Schulfrieden stören kön-
nen.57 Dieses Verbot entfaltete seine Wirkung mit Beginn des neuen Schuljahrs. Di-
rekt betroffen waren 20 muslimische Lehrerinnen und 10 muslimische Referenda-
rinnen, die bislang im Unterricht den Schleier getragen hatten. Laut Presseberichten
lehnten zunächst elf dieser Frauen es ab, ihren Schleier abzulegen, worauf die
Bezirksregierungen mit Untersagungsverfügungen reagiert haben.58 Der Wider-
stand der muslimischen Frauen hat sich seitdem keineswegs gelegt. Trotz angedroh-
ter Entfernung aus dem Schuldienst trugen im Februar 2007 nach Auskunft eines
Berichts der Landesregierung 19 Lehrerinnen, darunter sieben Referendarinnen, ein
Kopftuch.59

Am 7.7.2006, also nur wenige Wochen nach der Abstimmung im nordrhein-west-
fälischen Landtag, wurde in Baden-Württemberg vom Verwaltungsgericht Stuttgart
ein Urteil gefällt, das die Verfassungsmäßigkeit der meisten bisher in deutschen Par-
lamenten verabschiedeten Kopftuchverbote in Frage stellt.60 Das Verwaltungsge-
richt Stuttgart hatte den Fall einer Lehrerin zu entscheiden, die deutsche Staatsbür-
gerin ist, seit 1976 im Schuldienst arbeitet, im Jahr 1985 zum Islam übertrat, seit
        

56 »Lehrerinnen in NRW erhalten Kopftuch-Verbot«, in: Westfalenpost vom 1.6.2006.
57 Eine Regelung für Kindergärten ist nach Angaben von Integrationsminister Laschet

(CDU) nicht vorgesehen. Die Oppositionsparteien SPD und B90/G bezeichneten das
Gesetz als verfassungswidrig und traten für Einzelfallprüfungen ein. Vgl. »Lehrerinnen
in NRW erhalten Kopftuch-Verbot«, in: Westfalenpost vom 1.6.2006.

58 »Musliminnen setzen Schuldienst aufs Spiel«, in: Westfalenpost vom 27.9.2006.
59 »Neue Diskussion um Kopftuchverbot«, in: Die Welt vom 1.3.2007.
60 Schon vorher hatte sich abgezeichnet, dass die durch die Parlamente neu geschaffene

Rechtslage wohl nicht das letzte Wort im Streit um das Kopftuch sein werde. Gegen das
Verbotsgesetz des Landes Baden-Württemberg hatte bereits Fereshta Ludin wieder
Klage eingelegt, die vom Bundesverwaltungsgericht allerdings abgelehnt wurde
(BVerwG 2 C 45.03). Von einer weiteren Verfassungsbeschwerde hatte Frau Ludin dar-
aufhin Abstand genommen.

07_Liedhegener  Seite 97  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik98

1995 im Unterricht ein Kopftuch trägt und gegen das Verbot geklagt hat.61 Das Ge-
richt gab der Klägerin recht, weil es in der neuen Gesetzgebung des Landes den
Gleichheitsgrundsatz nach Art. 3 GG und nach Art. 14 der EU-Menschenrechts-
konvention als verletzt ansah.62 In der Urteilsbegründung verwies das Gericht
ausdrücklich auf den parallelen Tatbestand des Tragens von Ordenstrachten. Der
amtierende Kultusminister Helmut Rau (CDU) hat zwar umgehend eine Beschwer-
de des Landes gegen dieses Urteil angekündigt, aber bis auf Weiteres ist die Baden-
Württembergsche Regelung durch das Urteil im Prinzip hinfällig geworden.63

61 Die Lehrerin Frau G. wurde 2000 durch das damalige Oberschulamt angewiesen, ihr
Kopftuch im Unterricht abzulegen. Die Lehrerin legte erfolglos Widerspruch ein und
klagte. 2004 hob die Schulbehörde den ursprünglichen Bescheid auf, so dass die Klage
hinfällig wurde. Dann erfolgte ein neuer Bescheid nach dem geänderten Schulgesetz
§ 38. Der Widerspruch wurde am 27.9.2005 zurückgewiesen, die Klage am 26.10.2005
eingereicht: Die Klägerin betonte, dass die besondere Form ihres Kopftuchs jeden reli-
giösen, politischen oder weltanschaulichen Erklärungsinhalt ausschlösse und dass das
Gesetz des Landes den Gleichheitsgrundsatz verletze. Vgl. Pressemitteilung »Kopf-
tuchstreit – mündliche Verhandlung« des Verwaltungsgerichts Stuttgart vom 3.7.06 (zu
Az.: 18 K 3562/05).

62 Pressemitteilung »Kopftuchstreit« des Verwaltungsgerichts Stuttgart vom 7.7.2006 (zu
Az.: 18 K 3562/05).

63 Der aktuellen Entscheidung des Bayerischen Verfassungsgerichtshofs vom 15.1.2007,
dass die im Bayerischen Gesetz über das Erziehungs- und Unterrichtswesen (BayEUG)
verankerten Regelungen zum Tragen äußerer Symbole und Kleidungsstücke, die eine
religiöse oder weltanschauliche Überzeugung ausdrücken, nicht verfassungswidrig sind
(Az.: Vf. 11-VII-05), dürfte kein vergleichbares Gewicht zukommen. Das in Deutsch-
land allein in der Bayerischen Verfassung bekannte Instrument der sogenannten
Popularklage, die es auch Nichtbetroffenen erlaubt, gegen ein vermeintlich verfassungs-
widriges Gesetz zu klagen, hatte eine islamische Organisation in Berlin, der Verband
»Islamische Religionsgemeinschaft e.V.«, in Anspruch genommen. Anders als im
geschilderten Fall in Baden-Württemberg hatte das Gericht daher nicht über die Verlet-
zung von konkreten Grundrechtsansprüchen einer Frau durch ein Gesetz zu befinden.
Im fünften Leitsatz hat das Gericht daher selbst auf die Möglichkeit weiterer Verfahren
hingewiesen: »Die Klärung der Frage, welche äußeren Symbole und Kleidungsstücke
im Einzelnen von der Norm erfasst werden, obliegt nicht dem Verfassungsgerichtshof,
sondern den Fachgerichten.« – Interessanter Nebeneffekt des Verfahrens: Das Kultus-
ministerium gab bekannt, dass es in ganz Bayern nur eine muslimische Lehrerin gibt,
die gerne ein Kopftuch tragen würde. Mit ihr habe man einen individuellen Kompro-
miss vereinbart: Sie dürfe einen Hut statt Kopftuch tragen. Vgl. Ch. Rath, »Muslimische
Lehrerin muss weiter Hut tragen«, in: taz vom 16.1.2007. Was in Bayern offensichtlich
als Gebot einer gewissen politischen Klugheit gesehen wird, wird in Nordrhein-Westfa-
len als Grundsatzfrage vor Gericht und im Landtag debattiert: Eine 35-jährige Muslima
hatte sich dort dem Druck des Gesetzes durch eine Baskenmütze zu entziehen versucht,
was zu einem arbeitsrechtlichen Verfahren vor dem Düsseldorfer Arbeitsgericht führte.
Im Landtagsausschuss, der daraufhin die Frage debattierte, ob muslimischen Lehrerin-
nen eine andere Kopfbedeckung gestattet werden könne, vertrat die zuständige Ministe-
rin eine ablehnende Position mit den Worten: »Eine Baskenmütze ist eine Möglichkeit,
flott auszusehen, sie kann aber auch eine Möglichkeit sein, etwas zu demonstrieren«.
»Neue Diskussion um das Kopftuch«, in: Die Welt vom 1.3.2007.

07_Liedhegener  Seite 98  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 99

Wie ernst dieses Urteil politisch eingeschätzt wird, zeigt der dritte und letzte Vor-
gang, das Projekt eines Kopftuchverbots im Land Schleswig-Holstein. Ein entspre-
chendes Gesetzesvorhaben hatte die aus den letzten Landtagswahlen hervorgegan-
gene Große Koalition zu Beginn des Jahres 2006 in Angriff genommen. Die
überraschenden Wendungen dieses Projekts im September 2006 sind gleichsam ein
Lehrstück über die Grenzen und Aporien einer auf parlamentarische Mehrheiten
angewiesenen Religionspolitik.

Am 24.8.2006 hatte die Bildungsministerin des Landes Schleswig-Holstein, Ute
Erdsiek-Rave (SPD), öffentlich die Einigung der Regierungskoalition auf einen Ge-
setzentwurf bekannt gegeben, der ein generelles Verbot von religiösen Zeichen ent-
halten sollte. Mit Ausnahme des Religionsunterrichts sollte es Lehrerinnen und
Lehrern untersagt werden, im Unterricht sichtbare religiöse Zeichen zu tragen.64

Dieses Verbot, das im Kern eine Analogie zum Berliner Gesetz aufweist, sollte im
neuen Schulgesetz des Landes verankert werden und zum 1.1.2007 gültig werden.
Die Beschlussfassung im Landtag war noch für Dezember 2006 vorgesehen. Dieser
Plan zur Gesetzgebung galt bis zum 26.9.2006. An diesem Tag hat die Landes-
regierung überraschend bekannt gegeben, sie werde doch kein Verbot in den Land-
tag einbringen.65

Schaut man auf die Details des politischen Prozesses, der zuerst zur Positionie-
rung der Landesregierung Schleswig-Holsteins im August und dann zu ihrem über-
raschenden Rückzug im September führte, so treten im Wesentlichen zwei
Ursachen ans Tageslicht. Erstens wollte die CDU ursprünglich ein exklusives Kopf-
tuchverbot. Noch im März hatte der CDU-Fraktionschef erklärt, eine »Gleichstel-
lung des christlichen Kreuzes mit dem Kopftuch sei mit der Union nicht zu
machen«.66 Gleichwohl konnten sich die SPD und das federführende Bildungs-
ministerium gegen den größeren Koalitionspartner im August zunächst durchset-
zen, weil Ministerien Erdsiek-Rave in den Koalitionsverhandlungen das Urteil des
Verwaltungsgerichts Stuttgart ins Feld führte und dem Koalitionspartner erklärte,
dass ein Gang nach Karlsruhe drohe, wenn die Union an ihren Plänen festhielte. Die
Union konnte damals zwar noch eine Ausnahmeregel für den Religionsunterricht in
den Gesetzentwurf einbringen, stimmte letztlich aber der ungeliebten laizistischen
Lösung zu; dies nicht zuletzt deshalb, weil das Thema »Kopftuch« darüber hinaus
Teil einer größeren politischen Paketlösung für das neue Schulgesetz war, an dessen
Zustandekommen beiden Koalitionspartnern gelegen war. Dieser Kompromiss lös-
te aber an der Basis der Union massive Proteste und Widerstände aus. Schluss-

64 Der entsprechende Passus des geplanten Schulgesetzes lautete: »Lehrkräfte und Lehr-
personal dürfen auch durch ihr äußeres Erscheinungsbild in der Schule deren religiöse
und weltanschauliche Neutralität nicht gefährden oder verletzen.« Hier zit. nach Bärbel
Krauß, »Kiel verbannt Kreuz und Kopftuch aus Schulen«, in: Stuttgarter Zeitung vom
26.8.2006.

65 »Neues Schulgesetz« nach <http://landesregierung.schleswig-holstein.de> am 27.9.2006
(vgl. Abschnitt 3: Neutralitätsgebot).

66 Hier zitiert nach dem Bericht »Verbot für Kopftuch und Kreuz«, in: Die Welt vom
25.8.2006.

07_Liedhegener  Seite 99  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik100

endlich erschien der CDU daher der politische Preis der dem Koalitionspartner
SPD zuvor konzidierten laizistischen Lösung wohl doch zu hoch.

3. Evaluation der »Kopftuchverbote«: direkte und indirekte Wirkungen 
religionspolitischer  Mehrheitsentscheidungen

3.1. Direkte Wirkungen: Regionalisierung des Gehalts des Grundrechts der 
Religionsfreiheit

Wie lassen sich die bisher getroffenen politischen Entscheidungen zum Kopftuch
bilanzieren und bewerten? Beim Blick auf die direkten Wirkungen zeigt sich als ers-
tes und grundlegendes Ergebnis, dass durch die neue Religionspolitik in der Frage
der Erlaubtheit religiöser Zeichen von Lehrern in öffentlichen Schulen und von Be-
amten im Landesdienst faktisch ein landeshoheitlicher Flickenteppich entstanden ist
(Abb.).

Dieser Flickenteppich weist allerdings einige Muster auf. Grob gesagt trennt der
frühere eiserne Vorhang in dieser Frage die Bundesrepublik. Fast alle alten Bundes-
länder haben neue religionspolitische Gesetze erlassen, in den jungen Bundes-
ländern (ohne Berlin) wurden dagegen keine Regelungen geschaffen, was durch den
sehr niedrigen Ausländeranteil dieser Bundesländer leicht zu erklären ist. Darüber
hinaus weisen die Regelungen im Westen der Bundesrepublik und in Berlin wichti-
ge Unterschiede auf. In den meisten Ländern gilt das Modell Baden-Württembergs
eines exklusiven Kopftuchverbots, in Hessen mit dem Unterschied der Ausweitung

(Verbote nach Datum und parlamentarischen Mehrheiten)   

Baden-Württemberg (01.04.2004; CDU-FDP)

Niedersachsen (29.04.2004; CDU- FDP) 

Saarland (23.06.2004; CDU und SPD-
Opposition zusammen) 

Hessen (18.10.2004; CDU) 

Bayern (23.11.2004; CSU) 

Berlin (27.01.2005; SPD-PDS) 

Bremen (28.06.2005; SPD-CDU) 

Nordrhein-Westfalen (13.06.2006; CDU-FDP)

Regelung

Verbot   (8)
kein Verbot  (8)

Die Ländergesetzgebung zum »Kopftuch« April 2004 bis August 2006 

Bemerkung: Angegeben ist das Datum der Ausfertigung der Gesetze.

Quelle: Eigene Darstellung. Daten nach <www.uni-trier.de/~ievr/kopftuch/kopftuch.htm>, am 14.3.05,
29.08.2005 und 01.09.2006 

07_Liedhegener  Seite 100  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 101

des Verbots auf den gesamten öffentlichen Dienst. Abweichend davon hat Berlin ein
umfassendes Verbot religiöser Zeichen erlassen, das alle Frauen und Männer betrifft
und im Ergebnis Religion aus weiten Teilen des öffentlichen Raumes verdrängt.
Diesem Weg schien bis vor Kurzem auch Schleswig-Holstein folgen zu wollen. Vor
dem Hintergrund des Stuttgarter Urteils endeten die Meinungsunterschiede in der
Großen Koalition nun aber in einer Nichtentscheidung, was bekanntlich auch eine
Art politischer Entscheidung ist. Unter den alten Bundesländern haben allein
Rheinland-Pfalz und Hamburg bislang auf ein Gesetz verzichtet. 

Anders gesagt: Die neue Religionspolitik hat in einer grundrechtsrelevanten Fra-
ge, nämlich der Ausübung der Religionsfreiheit, in der Bundesrepublik Deutsch-
land Zonen unterschiedlichen Rechts geschaffen. Diese Tatsache betrifft in der
Mehrzahl der Fälle Frauen, in Berlin aber auch Männer. Vor allem für muslimische
Frauen variiert die Auslegung des Rechts auf Religionsfreiheit heute in einem wich-
tigen Punkt nach dem Landesrecht.

Außerdem hat sich die neue Religionspolitik der Länder de facto als unsensibel
für die Anliegen der religiösen Minderheit erwiesen. Mit der Verlagerung der Ent-
scheidung aus den Gerichtssälen in die Arena der Politik sind die Einzelschicksale
der betroffenen Frauen immer weniger wahrgenommen und gewichtet worden.
Kopftücher, nicht das Schicksal von Kopftuchträgerinnen haben den öffentlichen
und parteipolitischen Streit und die entsprechende Gesetzgebung der Landesparla-
mente bestimmt. 

Die integrationspolitischen Konsequenzen dieser Entwicklung dürften insgesamt
negativ ausfallen: An den Schulen ist eine wichtige Möglichkeit der persönlichen
Begegnung zwischen christlicher bzw. christlich geprägter Mehrheitskultur und
muslimischen Minderheiten verschüttet worden. Vor allem aber ist jungen muslimi-
schen Frauen ein wichtiger Weg zur Emanzipation von der traditionellen Frauen-
rolle, der Lehrerberuf, erschwert bzw. verstellt worden.67 Und schließlich ist wahr-
scheinlich, dass die mit der politischen Entscheidungsfindung einhergehende
öffentliche Ächtung des Kopftuchs auch die Chancen islamischer Frauen und Mäd-
chen am Arbeitsmarkt allgemein beeinträchtigt hat.68

Die neue Religionspolitik der Bundesländer hat – nimmt man die direkten Wir-
kungen zusammenfassend in den Blick – insgesamt zu erheblichen Schieflagen in
der bundesdeutschen Innenpolitik geführt. Bezogen auf das gesamte politische Sys-
tem sind die negativen Wirkungen der Religionspolitik auf die Konsistenz des
Grundrechtsschutzes in Deutschland und auf die Legitimation und Geltung des
Prinzips der Trennung von Staat und Kirchen bzw. Religionen gravierend. Die im
Grundgesetz grundrechtlich verankerte religiöse Neutralität des Staates hat für alle

67 Vgl. zur Lebenswelt Kopftuch tragender Musliminnen jüngst die äußerst wichtigen
empirischen Befunde in Jessen / Wilamowitz-Moellendorff, Das Kopftuch – Die Ent-
schleierung eines Symbols?, aaO. (FN 49), S. 41-46, bes. 44 und 43: »Mit einer reinen
Antihaltung gegen das Kopftuch ist wenig zu gewinnen.« 

68 Vgl. Jessen / Wilamowitz-Moellendorff, Das Kopftuch – Die Entschleierung eines
Symbols?, aaO. (FN 49), S. 44; Nicole Dolif, »Wie ein Stück Stoff das Leben verän-
dert«, in: Die Welt vom 2.12.2006.

07_Liedhegener  Seite 101  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik102

erkennbar und mittlerweile sogar gerichtlich beschieden an Eindeutigkeit einge-
büßt. Die Leidtragenden sind überwiegend muslimische Frauen.

3.2. Indirekte Wirkungen: Verfehlte Politisierung von Religion

Beim Blick auf die indirekten Wirkungen der neuen Religionspolitik fällt die Bilanz
kaum günstiger aus. Der Blick auf die Regelungen der einzelnen Bundesländer zeigt,
dass die verabschiedeten Gesetze und deren Unterschiede in sehr hohem Maße auf
den parteipolitischen Willen der Landesregierungen zurückzuführen sind. Die neue
Religionspolitik bestätigt im Wesentlichen die in der Politikwissenschaft anhaltend
diskutierte »Parteiendifferenzhypothese«, die unterschiedliche Politiken auf Unter-
schiede zwischen konkurrierenden Parteien und ihren jeweiligen politischen Zielen
zurückführt. Die Tatsache, dass die aus SPD und PDS gebildete Berliner Landesregie-
rung parallel zum dargestellten Verbot religiöser Zeichen einen staatlichen Unterricht
zur Werteerziehung eingeführt hat und gleichzeitig die Wirkmöglichkeiten des in Ber-
lin aufgrund der »Bremer Klausel« fakultativen Religionsunterrichts einzuschränken
sucht, belegt, dass diese Regierung einer religionspolitischen Grundlinie verpflichtet
ist, die auf strikte Trennung und Zurückdrängung von Religion im öffentlichen Raum
setzt. Mit Ausnahme von Bremen handelt es sich bei allen übrigen Ländern mit einer
neuen religionspolitischen Regelung um unionsregierte Bundesländer.69 Auch in Bre-
men, wo sich die SPD und die CDU auf eine Gesetzesinitiative einigen mussten, wenn
es zum Verbot kommen sollte, ist letztlich die Union der Motor der Gesetzesinitiative
gewesen.70 Das gleiche Ziel verfolgte die Union anfangs auch in Schleswig-Holstein.

69 Im Saarland stimmten die Regierung und die SPD-Opposition gemeinsam für ein ent-
sprechendes Gesetz.

70 Der Bremer Bildungssenator Willi Lemke (SPD) hatte schon frühzeitig ein Verbot
befürwortet, damit aber in der Landes-SPD große Uneinigkeit ausgelöst. Möglich
wurde das Bremer Kopftuchverbot daher erst, als Lemke seine Partei quasi in die Ent-
scheidung zwang. Er verweigerte einer muslimischen Lehramtskandidatin den Zugang
zum Referendariat, weil diese es ablehnte, im Unterricht das Kopftuch abzulegen. Eine
Eilentscheidung des Verwaltungsgerichts Bremen gab im Mai 2005 der jungen Frau
Recht, die gegen diese Entscheidung geklagt hatte. Wie schon das Urteil des Bundes-
verfassungsgerichts von 2003 verwies auch das Verwaltungsgericht in der Begründung
auf die fehlende Rechtsgrundlage im Land Bremen für ein solches Verbot. Im Juni einig-
ten sich die Koalitionäre daraufhin mühsam auf ein Kompromissgesetz in der umstrit-
tenen Verbotsfrage. »Referendarin darf Kopftuch tragen«, in: Süddeutsche Zeitung vom
21.05.2005. Geradezu bizarr wird der Bremer Fall durch die besondere Rechtslage zum
Religionsunterricht in der Folge der so genannten »Bremer Klausel« des Grundgesetzes:
Die Referendarin wollte (und durfte im Referendariat) neben dem Fach Deutsch das
Fach »Biblischer Geschichtsunterricht«, das in Bremen anstelle des konfessionellen
Religionsunterrichts seit Jahrzehnten unterrichtet wird, lehren (Susanne Gieffers,
»Kopftuch behindert Bibelkenntnisse nicht«, in: taz vom 21.05.2005). Damit ergab sich
vorübergehend die groteske Rechtslage, dass in Bremen eine muslimische Frau mit
Schleier »biblische Geschichte« unterrichten durfte, während einer katholischen Nonne
dies verboten ist, weil Ordensfrauen laut aus dem 19. Jahrhundert überkommenen Bre-
mer Landesrecht nicht als Lehrerinnen an öffentlichen Schulen tätig werden dürfen.

07_Liedhegener  Seite 102  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 103

Die Politisierung des Kopftuchs als Symbol für einen nicht-demokratiekonfor-
men Islam hat auch in der Öffentlichkeit deutliche Spuren hinterlassen.71 Die
Grundstimmung in der Bevölkerung hat sich verändert, was das gedeihliche Mitein-
ander der Religionen in Deutschland für einige Zeit belasten und gefährden dürfte.
Eine erste Umfrage der Konrad-Adenauer-Stiftung zur Einschätzung des Islams in
der Bevölkerung aus dem Jahr 2002 hatte trotz der Terrorangriffe auf New York
und Washington noch ergeben, dass in Deutschland das Miteinander von Christen
und Muslimen mehrheitlich von wechselseitiger Achtung und dem Willen zum
friedlichen Zusammenleben geprägt war.72 Mittlerweile haben sich die Umfrage-
werte deutlich verschlechtert – sicherlich nicht nur wegen des Kopftuchstreits, aber
die öffentliche Ächtung des Kopftuchs ist Teil eines veränderten Islambilds in der
Bundesrepublik. Eine Allensbach-Umfrage vom Frühjahr 2006 macht diesen beun-
ruhigenden Tatbestand sichtbar. Auf die Frage, ob es einen Kampf der Kulturen
zwischen Christentum und Islam gebe, antworteten 56 % mit ja und nur 25 % mit
nein. Zwei Jahre zuvor waren erst 46 % der Meinung, es gebe diesen Kulturkampf,
immerhin 34 % verneinten dies damals. In der jüngsten Umfrage stimmten darüber
hinaus 56 % der Befragten der Forderung zu, in der Bundesrepublik den Mo-
scheenbau solange zu verbieten, bis der Bau christlicher Kirchengebäude in islami-
schen Ländern erlaubt würde. 40 % der Befragten bejahten sogar die Aussage: »Um
zu verhindern, dass es zu viele radikale, gewaltbereite Moslems in Deutschland gibt,
sollte man die Ausübung des islamischen Glaubens in Deutschland stark ein-
schränken.«73

Insofern der Streit um das Kopftuch als Teil einer grundsätzlichen Auseinander-
setzung um das bestehende Recht von Staat und Religionsgemeinschaften in
Deutschland begriffen wird74, hat das Handeln der Parteien das bewährte Modell
der kooperativen Trennung unter einen Rechtfertigungsdruck gebracht, der sich
nach dem Stuttgarter Urteil vermutlich noch verstärken wird. Im Falle der Unions-

71 Vgl. zum in den Medien während der letzten Jahre kommunizierten Islam-Bild Sabine
Schiffer, »Der Islam in den deutschen Medien«, in: APuZ (2005) B20, S. 23-30. Dort
spricht Schiffer von einer »konfrontative[n] Entwicklung« der medialen Botschaften,
S. 30.

72 Vgl. Bernhard Vogel (Hg.), Religion und Politik. Ergebnisse und Analysen einer
Umfrage, hg. im Auftrag der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V., Freiburg i.Br./Basel/Wien
2003; Ulrich Wilamowitz-Moellendorff, Was halten die Deutschen vom Islam? Ergeb-
nisse einer Umfrage (= Arbeitspapiere/Dokumentation der Konrad-Adenauer-Stiftung
e.V.), Sankt Augustin 2003.

73 Vgl. Elisabeth Noelle-Neumann / Thomas Petersen, »Eine fremde, bedrohliche Welt.
Die Einstellungen der Deutschen zum Islam«, in: FAZ vom 17.5.2006, S. 5. Zu ähnli-
chen Ergebnissen kam eine Forsa-Umfrage im Februar 2006: Die Aussage »Den Islam
in Deutschland empfinde ich nicht bloß als Bereicherung, sondern auch als Bedrohung«
bejahten 55 % der Befragten. 1995 waren dies nur 40 %. Vgl. »Mehr Deutschen macht
der Islam Angst«, in: Handelsblatt vom 8.2.2006.

74 Vgl. Oebbecke, Der Islam und die Zukunft des Verhältnisses zwischen Religionsge-
meinschaften und Staat in Deutschland, aao. (FN 8), S. 135: »Über die Frage, ob Schüler
von Lehrern getragene religiöse Zeichen hinnehmen müssen, kann künftig ebenso gut
am Beispiel des Kreuzes wie des Kopftuchs oder der Kippa gestritten werden.«

07_Liedhegener  Seite 103  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik104

parteien ist dies ohne Not und wohl auch ohne Absicht geschehen, im Falle der Ber-
liner Koalition aus bewusstem, religionspolitischem Kalkül. Strategisch gilt nach ei-
ner treffenden Kurzformel Janbernd Oebbeckes für zukünftiges politisches
Handeln daher: »Wer weg will vom geltenden Recht, muss verhindern, dass der Is-
lam sich dort [d.h. im Rahmen der kooperativen Trennung] etabliert; nimmt man
ihn auf, stabilisiert man, lässt man ihn außen vor, delegitimiert man das geltende
Verfassungsrecht.«75

Allerdings dürfte die Politisierung der Zukunftsfragen des bundesdeutschen Reli-
gionsrechts insbesondere anhand der Kopftuchfrage und ihrer Ausrichtung entlang
parteipolitischer Linien nur mühsam rückgängig zu machen sein. Dass in dieser Po-
litisierung die Gefahr einer innenpolitischen Sackgasse im Verhältnis von Mehr-
heitsgesellschaft und muslimischen Minderheiten lauert, ist von der bundes-
deutschen Innenpolitik offenkundig erkannt worden. Die Einberufung einer
speziellen Islamkonferenz durch Bundesinnenminister Wolfgang Schäuble (CDU)
ist ein richtungsweisender Aufbruch, der entstandene Konfrontationen zu über-
winden sucht und zugleich einen Klärungsprozess in den Reihen der islamischen
Gläubigen und ihren Organisationen über ihr Verhältnis zur verfassungsstaatlichen
Demokratie der Bundesrepublik Deutschland fördert. Die Islamkonferenz setzt auf
einen strukturierten Dialog der Vertreter verschiedenster Organisationen und Strö-
mungen des Islams in Deutschland mit Repräsentanten von Staat und Politik. Sie
könnte mittelfristig unter anderem den Weg ebnen für eine stärkere Integration des
Islams als Religionsgemeinschaft in den bewährten Rahmen des Rechts von Staat
und Religion der Bundesrepublik. Das schließt eine Rücknahme oder zumindest
Entschärfung der Landesgesetzgebung zum Tragen von Kopftüchern bzw. religiö-
sen Symbolen ein. 

Für eine solche wünschenswerte Entpolitisierung des Verhältnisses von Staat und
verfassungskonformer islamischer Religionsausübung besteht eine dringende Not-
wendigkeit. Die integrationspolitischen Gründe liegen angesichts der gezeigten
Umfragewerte auf der Hand. Die Politisierung des Umgangs mit islamischen Le-
bensformen steht heute einem wenn schon nicht konfliktfreien, so doch unver-
krampften Miteinander im Alltag entgegen. Auch sicherheitspolitisch scheint es
wünschenswert, dass in der Öffentlichkeit nicht jedes Kopftuch einer Muslima
gleich als Ausdruck eines fundamentalistischen oder gar terrorbereiten Islams ge-
wertet wird. Jene Eindeutigkeit, die dem Kopftuch in der Debatte um sein Verbot
streckenweise zugeschrieben wurde, bevorteilt ungewollt den Islamismus, dessen
Körperpolitik weltweit gerade auf diese Eindeutigkeit des Kopftuchs als Bekenntnis
zu einem anti-westlichen und anti-demokratischen Islam zielt. Und schließlich ist
auch verfassungspolitisch eine Entpolitisierung der Kopftuchfrage geboten. Der po-
litische Sinn jeder Art von Trennung von Staat und Religion im Rahmen der grund-
rechtlich verbürgten Religionsfreiheit liegt gerade darin, jene Fragen menschlichen
Daseins nach dem Sinn und dem »guten Leben«, die sich im Glauben des Einzelnen

75 Oebbecke, Der Islam und die Zukunft des Verhältnisses zwischen Religionsgemein-
schaften und Staat in Deutschland, aaO. (FN 8), S. 139.

07_Liedhegener  Seite 104  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 105

entscheiden, dem Willen der Mehrheit in Wahlen und Parlamenten zu entziehen
und damit den Streit um religiös-weltanschauliche Wahrheiten rechtlich zu befrie-
den.

Ausblick: Religionsfreiheit als Grundlage und politisches Angebot des säkularen, 
demokratischen  Verfassungsstaates

Die verfassungsstaatliche Demokratie und mit ihr der säkulare Rechtsstaat halten
– wenn sie vom Grundgedanken der allgemeinen Menschenrechte her aufgefasst
werden – für alle Religionen bzw. Religionsgemeinschaften eine große Zumutung,
aber auch ein großes Versprechen bereit. Mit den Worten Heiner Bielefeldts besteht
die Zumutung des säkularen Staates an jede Religion und Weltanschauung darin,
dass der Staat im Interesse der Würde eines jeden Menschen einerseits davon ab-
sieht, religiöse oder weltanschauliche Wahrheitsfragen zur Entscheidung anzuneh-
men, andererseits aber einen unbedingten praktischen Geltungsvorrang des staatli-
chen Rechts einfordert und einfordern muss. »Dieser Vorrang besteht auch [...]
gegenüber etwaigen Vorstellungen eines göttlichen Rechts.«76

Das große Versprechen des säkularen Rechtsstaates ist auf der anderen Seite die
Religionsfreiheit. Sie kann nur im Rahmen der Säkularität praktisch wirksam wer-
den. In einer religiös und weltanschaulich pluralistischen freiheitlichen Gesellschaft
sind Verunsicherung und Konflikte daher unvermeidlich. In Konflikten des Einzel-
nen oder religiöser Gruppen mit Mitmenschen und staatlichen Organen bildet die
»Religions- und Weltanschauungsfreiheit, die im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland den Rang eines grundrechtlich verbürgten Menschenrechts hat, einen
unverzichtbaren Maßstab. Zwar bietet sie keine vorgefertigten Lösungen für alle
konkreten Konfliktfälle an. Wohl aber formuliert sie eine normative Struktur-
vorgabe, die aus dem Anspruch einer freiheitlichen Demokratie folgt und deren Be-
achtung die Betroffenen im Verletzungsfall auch gerichtlich einklagen können.«77

Dabei meint Säkularität gerade nicht »Säkularismus«. Säkularität verlangt keine Pu-
rifizierung des öffentlichen Raums von allen religiös-weltanschaulichen Gehalten.
Der säkulare Rechtsstaat kann und soll vielmehr unter Berücksichtigung des
Gleichheitsgrundsatzes einen Rechtsrahmen schaffen, der der Religionsfreiheit als
Teil dieses Rahmens und damit auch der praktischen Religionsausübung förderlich
ist. Gerade die kooperative Trennung in Deutschland hat gezeigt, dass sie trotz im
Einzelnen verbliebener oder entstandener Unvollkommenheiten Freiräume zum
Wohle des Einzelnen und zum wechselseitigen Nutzen von Staat und Kirche bzw.
Religionen eröffnet. Angesichts der geschilderten Wirkungen der neuen religions-
politischen Praxis im Falle der »Kopftuchverbote« dürfte daher der traditionelle

76 Bielefeldt, Muslime im säkularen Rechtsstaat, aaO. (FN 14), S. 33 u. 124.
77 Bielefeldt, Muslime im säkularen Rechtsstaat, aaO. (FN 14), S. 123. Vgl. auch Stefan

Muckel, Religiöse Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die verfassungsrechtlichen
Garantien religiöser Freiheit unter veränderten gesellschaftlichen Verhältnissen, Berlin
1997.

07_Liedhegener  Seite 105  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik106

Ansatz der weitestgehenden Grundrechtsorientierung und Verrechtlichung dem der
neuen Religionspolitik überlegen sein78, wenn es darum geht, den gesellschaftlichen
Frieden in religiösen Fragen zu erhalten und zu fördern. Natürlich erweist sich auch
die »Verwirklichung der Religionsfreiheit in der multireligiösen Gesellschaft […] als
eine komplexe Aufgabe, die nicht ein für allemal gelöst werden kann«79, deren Be-
wältigung auch politisches Handeln etwa im Sinne der Islamkonferenz miteinschlie-
ßen kann bzw. muss. Die eigentliche Aufgabe der Wahrung und Gewährleistung der
Religionsfreiheit im Rahmen der bewährten kooperativen Trennung von Religion
und Staat unter veränderten gesellschaftlichen Bedingungen als solche klar zu er-
kennen und zu benennen, gehört daher derzeit zu den Voraussetzungen einer zu-
kunftsfähigen bundesdeutschen Innenpolitik gegenüber religiösen Heraus-
forderungen und Konfliktpotentialen.

Zusammenfassung

Vor dem Hintergrund der sich wandelnden religiösen Landschaft der Bundesre-
publik Deutschland wird von Teilen der bundesdeutschen Politikwissenschaft und
ansatzweise auch in der aktuellen politischen Debatte eine umfassende Revision der
bestehenden kooperativen Trennung von Staat und Religion/ Kirchen gefordert.
Um eine strikte Trennung durchzusetzen, sei eine »neue Religionspolitik« erforder-
lich. Die Vertreter einer neuen Religionspolitik erhoffen sich von einer solchen vom
Staat ausgehenden Politik eine Besserstellung des Islams im bundesdeutschen
Rechtsgefüge. Der Beitrag diskutiert unterschiedliche Definitionen des Begriffs
»Religionspolitik« und konfrontiert die Forderungen und Erwartungen der »neuen
Religionspolitik« mit den Realitäten bundesdeutscher Religionspolitik in jüngster
Zeit. Parlamentarische Mehrheiten haben seit 2004 in der Hälfte der Bundesländer
Gesetze erlassen, die in der Regel speziell das Tragen des »Kopftuchs« für islami-

78 Zu den praktischen Möglichkeiten einer rechtlichen Adaption bzw. Integration vgl. Ste-
fan Muckel, Der Islam unter dem Grundgesetz. Muslime in einer christlich vorgepräg-
ten Rechtsordnung (= Kirche und Gesellschaft, Nr. 273) Köln 2000; Mathias Rohe, Der
Islam – Alltagskonflikte und Lösungen. Rechtliche Perspektiven (= Herder Spektrum),
Freiburg i.Br. u.a. 2001; ders., »Islam und deutsche Rechtsordnung. Möglichkeiten und
Grenzen der Bildung islamischer Religionsgemeinschaften in Deutschland«, in: Der
Bürger im Staat 51(2001), S. 233-240; Oebbecke, Der Islam und die Zukunft des Ver-
hältnisses zwischen Religionsgemeinschaften und Staat in Deutschland, aaO. (FN 8),
S. 129-135; ders., »Das deutsche Recht und der Islam«, in: Sonderheft für Hermann
Weber zum 65. Geburtstag, o.O. 2001, S. 48-51, passim; ders., Tua Res Agitur, aaO.
(FN 8), S. 140-144 und Oebbeckes Beitrag in diesem Heft. Eine Bestandsaufnahme bie-
ten Adel Theodor Khoury / Peter Heine / Janbernd Oebbecke (Hg.), Handbuch Recht
und Kultur des Islams in der deutschen Gesellschaft, Gütersloh 2000. Ein paralleler Fall
ist die Förderung der jüdischen Gemeinden durch einen eigenständigen Staatsvertrag.
Vgl. Axel Freiher von Campenhausen, »Rechtsprobleme der Grundrechtsförderung
jüdischer Gemeinden durch staatliche Leistungen«, in: Muckel (Hg.), Kirche und Reli-
gion im sozialen Rechtsstaat, aaO. (FN 49), S. 67-77.

79 Bielefeldt, Muslime im säkularen Rechtsstaat, aaO. (FN 14), S. 124.

07_Liedhegener  Seite 106  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84


ZfP 55. Jg. 1/2008

Antonius Liedhegener · Religionsfreiheit und die neue Religionspolitik 107

sche Lehrerinnen verbieten. Die Politikfeldanalyse und die erste Evaluation der bis-
herigen Politikergebnisse zeigen, dass de facto ein landeshoheitlicher Flickenteppich
entstanden ist und die Ausübung der Religionsfreiheit vor allem für muslimische
Frauen erheblichen Schaden genommen hat. Auch die sich abzeichnenden mittelba-
ren negativen Folgen für das Miteinander von Mehrheitsgesellschaft und islami-
schen Minderheiten sprechen dagegen, politisch auf eine neue Religionspolitik zu
setzen. Angemessener und Erfolg versprechender dürfte es sein, auf der Basis des
Grundgesetzes und im Rahmen der bewährten rechtlichen Regelungen der ko-
operativen Trennung auch die Entpolitisierung des Verhältnisses von Staat und isla-
mischer Religionsausübung anzustreben.

Abstract

The religious landscape of the Federal Republic of Germany is currently chan-
ging. Among German scholars of political science and partially within the German
political debate, this leads to demands to withdraw from the longstanding German
legal tradition of a cooperative separation of state and religion and to introduce a
system of strict separation. Thus, critics call for »new politics regarding religion« in
Germany. They assume that new policies could improve the situation of the Muslim
minorities under the German constitution. This article discusses possible definitions
of »politics regarding religion« and confronts the hopes and assumptions of the cri-
tics with the reality of German politics regarding religion in recent years. In fact, in
half of the German states (Bundesländer) parliamentary majorities introduced new
laws prohibiting usually only female Muslim teachers from wearing headscarves in
school. A detailed policy analysis and a first evaluation of the policy results show
that this legislation brought about new zones of regional legal differences which de-
teriorate the constitutional right of freedom of religion mainly for Muslim women.
In addition, this new legislation gave rise to indirect consequences further aggrava-
ting the relationship between German society at large and its Muslim minorities. In
sum, there is no good reason for a new politics regarding religion driven by majori-
ty decisions in Germany. Instead, Germany is well advised to make an effort to cau-
tiously integrate the collective practice of Muslim religion into its existing legal fra-
mework.

Antonius Liedhegener, Freedom of Religion and the New »Religionspolitik«. Majo-
rity Decisions and Their Limits in German Democracy

07_Liedhegener  Seite 107  Donnerstag, 28. Februar 2008  3:19 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:23:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-84

