Walter Lesch (Louvain-la-Neuve)

Ethik als kooperatives Ubersetzen von
Normen und Uberzeugungen:
Perspektiven und Grenzen eines Paradigmas

Der Vergleich ethischer Diskurse mit der Praxis des Ubersetzens be-
darf der Rechtfertigung. Denn die Verstdndigung tiber richtiges Han-
deln und gerechte Konfliktlgsungen verlangt andere Kompetenzen
als das Ubertragen von miindlichen oder schriftlichen Auerungen
von einer Sprache in eine andere. Fiir die Identifizierung und Evalu-
ierung eines ethischen Problems ist es zunichst einmal irrelevant, in
welcher Sprache diese Analyse vorgenommen wird. Viele Ethiken
beanspruchen unabhingig von ihren historisch und kulturell situier-
ten Entstehungsbedingungen eine transkulturelle Geltung. Das gilt
vor allem fiir die von Kant inspirierten universalistischen Entwiirfe,
prominent vertreten durch die Diskurstheorie der Moral.! Ist eine
ethische Problematik erst einmal der argumentativen Auseinander-
setzung vor dem Tribunal der Vernunft zuginglich gemacht, dann
kann sie in den unterschiedlichsten sprachlichen Fassungen Resonanz
finden und mit Hilfe kompetenter Ubersetzer oder durch die Verwen-
dung einer lingua franca ein internationales Forum finden. Die Ar-
beit des Ubersetzens wire somit auf eine dienende Funktion in einem
Kommunikationsprozess beschrankt, der grundsitzlich darauf ange-
legt ist, die Grenzen von Sprachgemeinschaften zu iiberschreiten.
Auf der anderen Seite hat die Kommunikation tiber Moral sehr viel
mit Sprache und begrifflicher Klarheit zu tun. Auch wenn es mora-
lisch relevante Sachverhalte, Empfindungen und Emotionen gibt, die
sich nicht primir im sprachlichen Gewand prisentieren, sind auch
Erfahrungen wie Freude, Schmerz, Demiitigung oder Angst darauf
angewiesen, kommunikabel gemacht zu werden. Um dies gleich vor-
weg zu unterstreichen: die folgenden Uberlegungen haben nicht die
Absicht, das Modell des Ubersetzens als ein neues und exklusives
Paradigma® moralphilosophischer Verstindigung zu empfehlen. Es

! Vgl. die wichtigsten Schliisseltexte in Habermas, Diskursethik.
2 Vgl. fiir die Humanwissenschaften insgesamt die Beitrdge in Borso/Schwarzer

388

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

geht vielmehr um den Versuch, die Anregungen und Grenzen einer
Analogie zu erkunden, die sich wegen der Erfahrungen mit Pluralitt
im Bereich der Sprachen und im Bereich ethischer Kontroversen
nahelegt.?

Sprachliche Vielfalt ist mit Verstindigungsbarrieren verbunden,
die jedoch durch das Erlernen anderer Sprachen und durch die Nut-
zung von Ubersetzungen iiberwindbar sind. Ubersetzungen stehen
somit fiir die kulturelle Méglichkeit, Differenz und Vielfalt mit Be-
gegnung und Verstindigung zusammen zu denken. Im Prozess des
Ubersetzens verschwinden die Eigentiimlichkeiten einer Sprache
nicht. Sie werden aber kreativ bearbeitet und geben in einer anderen
sprachlichen Form Anlass zu Vergleichen. Auf der einen Seite ver-
schwinden Grenzen; auf der anderen Seite treten spezifische Merk-
male der jeweiligen Sprachen noch deutlicher hervor — bis hin zur
Moglichkeit der Uniibersetzbarkeit einzelner Worter oder Wendun-
gen, fiir die es in anderen Sprachen keine exakten Entsprechungen
gibt.*

Ubersetzungen, insbesondere auf dem Gebiet der Literatur, ha-
ben immer schon die Aufmerksamkeit hermeneutischer Philosophie
auf sich gezogen. Denn fiir den Akt des Verstehens von Sprachen und
literarischen Werken ist die sprachliche Vielfalt einschliefilich ihrer
Vermittlungsstrukturen ein faszinierendes Feld fiir das Studium des
Umgangs mit Fremdheit und ein Anlass des Verstehens par excellen-
ce. Es liegt deshalb nahe, diese Konstellation auch fiir das Programm
einer hermeneutischen Ethik fruchtbar zu machen, die an der ange-
messenen Interpretation von moralischen Regeln, Werten und Uber-
zeugungen interessiert ist. Die Gesamtheit normativ relevanter Kom-
munikation ist interpretationsbediirftig, weil sie sich aus einander
widerstreitenden Geltungsanspriichen, unvereinbaren Uberzeugun-
gen und teilweise unverstindlichen Diskursen zusammensetzt. Ethik
zielt idealerweise auf universelle Verstindigung, hat ihren Ausgangs-
punkt jedoch in den Erfahrungen von verantwortlich handelnden Per-

(Hrsg.), Ubersetzung als Paradigma der Geistes- und Sozialwissenschaften, beson-
ders die instruktive Einleitung, S. 9-28. Vgl. zum paradigmatischen Charakter des
Ubersetzens auch Ricceur, Sur la traduction, S. 21-52.

3 Vgl. dazu ausfiihrlicher Lesch, Ubersetzungen, besonders die programmatische Ein-
fithrung, S. 15-28, und den Ausblick, S. 419-425.

+ Dieses Ubersetzungsproblem manifestiert sich auch in der philosophischen Fach-
terminologie. Vgl. dazu die Artikel in dem monumentalen Werk: Cassin (Hrsg.), Vo-
cabulaire européen des philosophies.

389

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

sonen, die in ihre jeweiligen kulturellen Kontexte eingebettet sind
und deren spezifische Bedingungen nicht einfach ausgeblendet wer-
den kénnen. Angesichts der Vielfalt kulturell kontingenter Quellen
der Handlungsorientierung neigt die philosophische Ethik zu einem
stolzen Selbstverstindnis rationaler Stringenz, die sich gerade von
diesen hochst unterschiedlichen Traditionen absetzt. Doch die Idee
einer philosophischen Einheitsvernunft ist eine Illusion, die sich die
Konfrontation mit der Zerstrittenheit zwischen ethischen Theorien
mit philosophischem Anspruch gefallen lassen muss. Die Moralphi-
losophie eignet sich nicht fiir die Therapie und die rationale Losung
von moralischen Konflikten, solange sie den Konfliktcharakter ihrer
eigenen Ausdrucksmoglichkeiten ignoriert.

Die Daseinsberechtigung der Ethik ergibt sich gerade aus der
Existenz von Verstindigungsschwierigkeiten und Polemiken im Be-
reich der Kommunikation iiber Normen und Werte. Wiren die rich-
tigen Entscheidungen ohne weitere Abwigungen evident, so brauchte
es kein intensiveres Nachdenken iiber Handlungsoptionen, Begriin-
dungen und Motivationen, die vor allem im Plural und in oft hart
gefiihrten Polemiken vorkommen. Moralisch argumentierende und
handelnde Personen haben mit Positionen umzugehen, die ihnen
fremd, unverstandlich oder irrational erscheinen. Die Artikulation
eines gefestigten moralischen Selbstverstindnisses gerit in die Falle
des Dogmatismus, wenn es keine Lernmdoglichkeiten in der Begeg-
nung mit Auffassungen gibt, die zumindest verstanden werden soll-
ten, bevor sie definitiv abgelehnt werden.

Die Beschiftigung mit dem Ubersetzen als einem Paradigma der
Ethik ist nicht von der Sehnsucht nach Harmonie und Einebnung
aller Differenzen geleitet. Konflikte gehdren zum Wesenskern jeder
Kommunikation iiber Fragen der Gerechtigkeit und des guten Lebens.
Unsere Aufmerksamkeit richtet sich vielmehr auf die Wiinschbarkeit
und Machbarkeit von Vermittlungen zwischen unterschiedlichen
Sprachspielen im Bereich dieser Kommunikation. Eine Philosophie,
die sich immer schon als die Hiiterin einer Universalsprache und
einer aller kulturellen Partikularitit iiberlegenen Vernunft sieht, ist
freilich blind fiir die Fragestellung, um die es hier gehen soll. Den
Auftakt macht die Rekonstruktion des Zusammenhangs, in dem die
Analogie der Ubersetzung von Jiirgen Habermas ins Spiel gebracht
wurde (1.). Gegen diesen zunichst weitgehend positiv aufgenom-
menen Vorschlag sind mit der Zeit fundamentale Einwinde formu-
liert worden, die es zu bedenken gilt (2.). Anschliefend werden in

390

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

Kenntnis der gravierenden Kritikpunkte zunichst die Vorteile des
Ubersetzungsparadigmas fiir die Ethik beleuchtet (3.) und schlielich
einige offene Fragen und Grenzen des vorgeschlagenen Modells zur
Diskussion gestellt (4.).

1. Ein Vorschlag

Die Ubersetzungsmetapher ist in einer nicht fachspezifischen Ver-
wendung so geldufig, dass es wenig interessant wire, das Urheber-
recht fiir ihre Pragung und Nutzung ganz prizis fixieren zu wollen.
Fiir die aktuellen Zusammenhinge gibt es jedoch einen Kristallisa-
tionspunkt, der regelmifliig erwihnt wird: die Rede, die Jiirgen
Habermas am 14. Oktober 2001 anlisslich der Entgegennahme des
Friedenspreises des Deutschen Buchhandels in der Frankfurter Pauls-
kirche gehalten hat. Die Veranstaltung stand unter dem Eindruck der
Terroranschlidge von Nine Eleven und widmete sich der Frage nach
den Moglichkeiten der Vermeidung eines Kriegs der Kulturen in
einer Welt, die von hasserfiillten Fundamentalisten erschiittert wird,
die von den freiheitlichen Errungenschaften der Moderne nichts wis-
sen wollen. Dabei kommt Habermas auf die Prinzipien des demokra-
tischen Verfassungsstaats zu sprechen, der trotz religivser Wurzeln
auf der Notwendigkeit einer vernunftrechtlichen Normenbegriin-
dung besteht, mit der ein breiter Konsens fiir das Zusammenleben
von Menschen mit einer Vielfalt von personlichen Lebensentwiirfen
und kollektiven Zugehorigkeiten garantiert werden soll. »Der Reli-
gion gegeniiber beharrt der demokratisch aufgeklirte Commonsense
auf Griinden, die nicht nur fiir Angehorige einer Glaubensgemein-
schaft akzeptabel sind. Deswegen weckt wiederum der liberale Staat
aufseiten der Glaubigen auch den Argwohn, dass die abendliandische
Sikularisierung eine Einbahnstrafle sein konnte, die die Religion am
Rande liegen ldsst.«> Die Modernisierungs- und Globalisierungsver-
lierer richteten ihren Zorn gegen die Machtzentren der westlichen
Welt, deren wirtschaftliche und kulturelle Dominanz riicksichtslos
immer weiter ausgebaut worden sei.

An der Neutralitdt des Staates als Rahmen fiir die Erméglichung
freier Religionsausiibung in einer pluralistischen Gesellschaft ist im
Prinzip festzuhalten. Um aber die Folgelasten der weltanschaulichen

5 Habermas, Glauben und Wissen, S. 21.

391

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

Neutralitdt in der offentlichen Sphire besser zu verteilen, regt
Habermas an, dass nicht nur von Glaubigen zu verlangen sei, ihre
religios motivierten Uberzeugungen in eine sikularen Zeitgenossen
verstiandliche Sprache zu iibersetzen, sondern dass auch sikulare
Menschen ein Interesse an den Potentialen religidser Sprachen auf-
bringen sollten, um von deren semantischer Kraft nicht vollstindig
abgeschnitten zu sein. Daraus ergibt sich das Projekt eines kooperati-
ven Ubersetzens religioser Gehalte, die nicht pauschal als irrational
aus der Offentlichkeit zu verbannen seien. »Eine Sakularisierung, die
nicht vernichtet, vollzieht sich im Modus der Ubersetzung.«® Im Pro-
zess der Verstindigung tiber die von religiosen Traditionen intendier-
ten Gehalte konnen somit Differenzierungen und starke Impulse er-
halten bleiben, die nicht nur fiir Glaubige relevant sind. Im Sprechen
von Geschopflichkeit oder von Siinde kommen Weltdeutungen zum
Ausdruck, die man nicht teilen muss, um dennoch die Sinnspitze
einer Unverfiigbarkeit menschlichen Lebens oder einer Schuld, die
tiber den Verstof§ gegen menschliche Normen hinausgeht, zu verste-
hen. Habermas sieht in den semantischen Potentialen religioser Spra-
che eine Ressource, auf die moderne Gesellschaften nur um den Preis
der Verarmung verzichten konnen.” Wenn das Bewusstsein von den
in diesen Sprachen artikulierten Moglichkeiten verschwindet, droht
die Eindimensionalitdt rationaler Weltbeherrschung, die gegeniiber
alternativen Interpretationen intolerant wird und im schlimmsten
Fall fundamentalistische und gewalttitige Reaktionen provoziert.
Der von Habermas unterbreitete Vorschlag beschreibt eine Dis-
kussionslage, die jenen Religionen vertraut ist, die nicht erst seit der
Aufklirung den Weg einer Entzauberung der Welt durch die Uber-
windung von Mythos und Magie vorangetrieben haben. Dass eine
christlich-theologische Ethik sich der Sprache der Philosophie bedie-
nen muss, ist fiir Theologen eine Selbstverstiandlichkeit, die von vie-
len Philosophen nicht bemerkt oder nicht verstanden wird. Wenn die
philosophische Ethik fiir sich das Monopol auf rationale Argumenta-
tion beansprucht, muss sie irritiert und verdrgert auf die zahlreichen
Theologen reagieren, die ihnen in Ethikkommissionen und 6ffent-
lichen Debatten auf Augenhohe begegnen. Habermas formuliert mit

¢ A.a.0.,S.29.

7 Zur Vertiefung dieses neuen Interesses an Religion im Jahrzehnt nach der Frank-
furter Rede von 2001: Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion; ders., Nach-
metaphysisches Denken II.

392

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

seinem so irenisch daherkommenden Ubersetzungsprogramm eine
doppelte Provokation. Er provoziert den Unmut der philosophischen
Gralshiiter 6ffentlicher Vernunft, und er provoziert die Theologen,
die bei ihrer Vertrautheit mit der profanen Welt die Besonderheiten
ihrer in einer bestimmten Tradition verankerten Sprache vergessen.
Ubersetzungen konnen ja nur stattfinden, wenn die genuine Seman-
tik religidser Sprache ein nicht nur museales Dasein fristet, sondern
als Quelle der Orientierung in der Gegenwart noch verwendet wird.
Unter den weltgeschichtlich dramatischen Bedingungen im
Herbst 2001 ist der Appell an die zivilisierende Kraft kooperativen
Ubersetzens ein bedenkenswerter Vorschlag, der {iber den Kontext
hinaus von Bedeutung ist. Denn er diagnostiziert in zutreffender
Weise den Zustand einer Schwierigkeit in weltanschaulichen und
ethischen Kontroversen, deren Losung an Verstindigungsbarrieren
scheitert, auch wenn die Gehalte nicht einmal in fremden Sprachen
formuliert werden. Das in den jeweiligen Traditionen verwendete Vo-
kabular scheint aber so hermetisch zu sein, dass es wie die Worter
einer Fremdsprache wahrgenommen wird. Von Ubersetzung und
Mehrsprachigkeit kann hier also nur in einem analogen Sinn die Rede
sein. Die Analogie ist aber einleuchtend, da beim Erldutern, Expli-
zieren und Paraphrasieren der jeweils als unverstindlich geltenden
Gehalte das passiert, was auch beim Ubersetzen von der einen in die
andere Sprache geschieht. Die Ursprungssprachen behalten ihre
Eigenlogik, werden aber mit den Mitteln der Zielsprache nachvoll-
ziehbarer. In der kommunikativen Praxis der Ethik werden Uberein-
kiinfte erzielt, die einer wechselseitigen Wertschitzung forderlich
sind und die an den Friichten des Handelns gemessen werden konnen.
Bei einem ganz puristischen Sprachgebrauch kénnte nun der
Einwand formuliert werden, dass es sich ja nicht um einen Uberset-
zungsvorgang im strengen Sinn handelt, sondern vielmehr um Inter-
pretationen, die beim drohenden Aufeinanderprallen unterschied-
licher Kulturen eine befriedende Wirkung haben. Bevor fragwiirdig
erscheinende Geltungsanspriiche in Bausch und Bogen verdammt
werden, sollte ihnen die Chance einer Hermeneutik des Wohlwollens
(Davidsons »principle of charity«) gegeben werden, um interessante
Gehalte herauszufiltern. Diese Verstindigung findet aber letztlich in
einer gemeinsamen Sprache statt und bedarf keiner Dolmetscher oder
Ubersetzer. Um im Bild des Ubersetzens zwischen fremden Sprachen
zu bleiben, konnte man jedoch sagen, dass sich die Gesprichspartner
einander so entfremdet haben, dass sie einer Mediation bediirfen und

393

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

sich fragen miissen, welche Strukturen und welche Personen dazu
geeignet wiren, den Dialog in Gang zu bringen und zu moderieren.
In Habermas’ prignantem Vorschlag von 2001 ist der eigentliche
Clou des Ubersetzungstheorems dessen kooperativer Charakter. Alle
Diskursteilnehmer sind dazu aufgerufen, ihren Beitrag zum wechsel-
seitigen Erkldren und Verstehen von zunichst unverstindlichen oder
missverstidndlichen Beitrdgen zu leisten.

Dieses Beharren auf Gleichheit und Reziprozitit unterscheidet
das hier skizzierte Gesellschaftsmodell von einer Ubersetzungspraxis,
die auch mit Machtanspriichen und Interessendurchsetzung verbun-
den sein kann. Wer tiber die finanziellen und fachlichen Ressourcen
verfiigt, die nétig sind, um Beitrdge aus fremden Sprachen in der
eigenen Sprache verfiigbar zu machen, kann von den Vorteilen seiner
einsprachigen Position profitieren und jegliche Anstrengung und Ir-
ritation vermeiden, die mit dem Verstehen des Fremden auch immer
verbunden ist. Wer sich kulturelle Vielfalt in Form von Ubersetzun-
gen zuganglich macht, vergisst dariiber leicht den enormen Arbeits-
aufwand kompetenter Kulturvermittler, die sich in den Dienst der
Verstindigung stellen und dabei diskret im Hintergrund bleiben. Im
Projekt des kooperativen Ubersetzens werden hingegen die Personen
sichtbar, die ihr Anliegen verstiandlich machen wollen und sich der
Auseinandersetzung um die Nachvollziehbarkeit ihrer Weltsicht
stellen.

2. Ein Einspruch

Der von Habermas mit Erfolg in Umlauf gebrachte Vorschlag hat
erwartungsgemdaf$ auch scharfe Kritik hervorgerufen. Stellvertretend
fiir die Einwénde seien die unmissverstandlichen Thesen des italie-
nischen Philosophen Paolo Flores d’Arcais genannt, der das Argu-
ment der unfairen Lastenverteilung zwischen gliubigen und un-
gliubigen Biirgern und somit die moralische Gebotenheit eines
kooperativen Ubersetzens religioser Gehalte nicht einzusehen ver-
mag.® Werden Gldubige tatsichlich diskriminiert, wenn sie verpflich-
tet sind, sich im 6ffentlichen Diskurs mit rationalen Argumenten ver-
stindlich zu machen und auf den Verweis auf religivse Autorititen
(»Gott will es so«) zu verzichten? Die Deliberation in einer liberalen

8 Flores d’Arcais, Elf Thesen zu Habermas.

394

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

Demokratie geschieht unter der Pramisse etsi Deus non daretur. Da-
mit ist der privaten Religionsausiibung keine Beschrinkung auf-
erlegt, wohl aber der zwangsweisen Einfiihrung religitser Kategorien
in Politik und Recht, die nicht in den Dienst einer partikularen Tradi-
tion zu stellen sind. Flores d’Arcais bestreitet also die von Habermas
behauptete Asymmetrie, die zu Lasten der religiosen Biirger gehe. Er
behauptet hingegen umgekehrt, dass Laizisten diskriminiert wiirden,
falls sie gezwungen wiren, sich einer weltanschaulichen Doktrin an-
zunihern, die sie mit aus ihrer Sicht guten Griinden ablehnen und die
sie deshalb auch gar nicht empathischer verstehen miissen. Religion
wire demnach auf keinen Fall unter einen besonderen Schutz zu stel-
len, der tiber die fiir alle Biirger geltende Gewissensfreiheit hinaus-
geht, sondern unter Umstidnden sogar ganz entschieden in die
Schranken zu weisen, wenn intolerante Glaubige zur Gefahr fiir eine
freie Gesellschaft werden.’

Die Kontroverse dreht sich somit letztlich um die genaue Be-
stimmung der Sphiren, in denen die Auseinandersetzung um die
besseren Argumente stattfindet. Problematisch ist die klassische
Trennung von privaten und offentlichen Angelegenheiten, die es er-
lauben wiirde, Glaubensfragen prinzipiell in den Privatbereich ab-
zuschieben, in dem eine religiose Praxis nicht mehr stort als eine
dsthetische Vorliebe, fiir die niemand allgemeine Zustimmung erwar-
tet. Angesichts dieser strikten Trennung gibt es eine wachsende Sen-
sibilitét fiir die Anerkennung der 6ffentlichen Relevanz personlicher
und kollektiver Auffassungen von Religion und Moral, die sich auch
in politischen Debatten niederschlagen. Die neue Differenzierung be-
steht nun in der Unterscheidung zwischen einer institutionellen Ebe-
ne der Staatsorgane, die weltanschaulich neutral sein sollte, und einer
»schwicheren« Form von Offentlichkeit, die auf Restriktionen des
Zugangs verzichtet. Hier findet der Wettbewerb um die besten Ideen
statt, die ohne Tabus vorgetragen werden konnen und die ganze Brei-
te von Hintergrundkulturen mit ihren anthropologischen und reli-
giosen, agnostischen oder atheistischen Annahmen reprisentieren.
Erst bei der Festlegung allgemein verbindlicher Regeln von Gesetzes-
rang tritt der Neutralitdtsfilter in Funktion, der im Interesse einer
Gleichbehandlung aller Biirger der unangemessenen Privilegierung
einzelner weltanschaulicher Optionen Einhalt gebietet. Diese laizisti-

> Vgl. speziell aus der Perspektive des italienischen Kontextes: Ferrara, Religion und
postsikulare Verniinftigkeit, S. 6.

395

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

sche Version der Neutralitit ist gewissermaflen die Rahmenbedin-
gung fiir die groffitmogliche Pluralitit im diskursiven Vorfeld gesetz-
licher Regulierungen.

Die vehemente Kritik an Habermas’ Ubersetzungstheorem mag
sich hier und da aus der arroganten Selbstgeniigsamkeit einer sikula-
ren Weltsicht speisen, die sich durch die neue Prisenz der Religionen
gestort fiihlt. Sie hat aber ein starkes Argument auf ihrer Seite, das
mit der Frage der Lastenverteilung zu tun hat. Biirger eines liberalen
Rechtsstaates schulden einander gute Griinde fiir die jeweiligen Pra-
ferenzen im Aushandeln der als richtig betrachteten Regeln fiir ein
faires Zusammenleben. Sie schulden einander keine Mythen und kei-
ne Glaubensiiberzeugungen, keine intimen Bekenntnisse und keine
Bekehrungserlebnisse. Die Verpflichtung auf nachvollziehbare und
kritisierbare Argumente betrifft alle Beteiligten in gleicher Weise,
sodass von einer Asymmetrie keine Rede sein kann. Religiose Tradi-
tionen haben in der Auseinandersetzung mit Aufklirung und Moder-
ne einen Lernprozess durchlaufen, der es ihnen erméglicht, im wis-
senschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurs als seriose Partner
auftreten zu konnen. Es gibt jedoch keine moralische Verpflichtung
zum kooperativen Ubersetzen fundamentalistischer und menschen-
verachtender Sprachspiele in eine 6ffentlich respektable Sprache. Ra-
dikale Tendenzen — ganz gleich welcher Couleur — werden sich ohne-
hin in der politischen Arena mit populistischer Rhetorik Gehor
verschaffen und auf die Verinderung von Kréfteverhaltnissen hin-
arbeiten. Unter dem Eindruck des Terrors im Herbst 2001 formulierte
Habermas die bange Vermutung, dass sich religiés motivierte Men-
schen aus den Entscheidungsstrukturen westlicher Demokratien aus-
geschlossen fiihlen und dass sie ihrer Frustration in immer radikale-
ren Ansichten Ausdruck verleihen. Wo jedoch die Regeln eines
zivilisierten Umgangs miteinander nicht mehr eingehalten werden,
kommt jedes Verstindnis fiir die vermeintlich respektablen semanti-
schen Potentiale einer zur Gewalt neigenden Ideologie zu spiit.

Die politische Philosophie des Liberalismus hat sich in verschie-
denen Ausprigungen mit der Herausforderung einer postsidkularen
Konstellation der Krifte in einer demokratischen Offentlichkeit be-
schiftigt.'? Es ist kein Zufall, dass die Kontroversen um die Tragfihig-

10 Vgl. ausgehend von Rawls, Habermas und Ricceur die erhellende Studie von Jun-
ker-Kenny, Religion and Public Reason. Zur Debatte um das postsikulare Zeitalter:
Stavo-Debauge u.a. (Hrsg.), Quel dge post-séculier?

396

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

keit des Ubersetzungstheorems vor allem entlang der Konfliktlinie
zwischen philosophischer Ethik und religiosen Ethiken ausgetragen
werden. Denn hier kristallisiert sich in besonderer Weise die Span-
nung zwischen einer sikularen Vernunft, die die Notwendigkeit von
Ubersetzungen nicht einzusehen vermag, und den Partikularismen
weltanschaulicher Provenienz, die in der Aufforderung zum koope-
rativen Ubersetzen eher einen strategischen Vorteil sehen, um sich
im Raum der Offentlichkeit besser Gehér zu verschaffen.

Aus praktischen Griinden spricht viel fiir die Bevorzugung eines
offentlichen Forums, das die Artikulation eines breiten Spektrums
von moralisch relevanten Positionen nicht inhaltlich zensiert, das je-
doch in formaler Hinsicht den Gebrauch einer gemeinsamen Sprache
empfiehlt, die sich an Kriterien der Verstindlichkeit, der argumenta-
tiven Klarheit und der Kritisierbarkeit orientiert. Deshalb ist auf die-
sem Forum kein Platz fiir Autoritarismus und Dogmatismus von Po-
sitionen, die auch in »iibersetzter« Form immer noch mit einem
gravierenden Kommunikationsdefizit behaftet sind, wenn die einge-
forderte Zustimmung einem Glaubensakt ohne kritische Distanz
gleicht. Wird also mit der naiven Begeisterung fiir Ubersetzung als
Paradigma der Ethik die Biichse der Pandora gedffnet und die Ver-
stindigung in modernen Gesellschaften unnétig erschwert? Die Fra-
ge ist berechtigt, insofern ein erreichtes Niveau rationalen Aushan-
delns der Konflikte zwischen gegensitzlichen Uberzeugungen nicht
ohne Not aufs Spiel gesetzt werden sollte.

3. Die Vorteile des Vorschlags

Das Ubersetzungstheorem wire wohl kaum von Interesse, wenn es
mit dogmatischem Anspruch zur Etablierung eines neuen moralphi-
losophischen Paradigmas eingesetzt wiirde. Der Beitrag ist bescheide-
ner und tastender und will zunichst lediglich einen diagnostischen
Vorschlag zu den Kommunikationsbedingungen in Fragen der Moral
anbieten und somit auf die Krise der oft nur im Singular gedachten
offentlichen Vernunft eingehen. Denn der Pluralismus auf dem Fo-
rum der politischen Ideen ist ein unhintergehbares Faktum, dem bes-
ser mit Denkmodellen zu begegnen ist, in denen sich Erfahrungen im
Umgang mit Mehrsprachigkeit wiederfinden.

Um es im Bild eines bekannten Mythos zu formulieren: Die
Notwendigkeit des Ubersetzens ergibt sich aus den Lebensverhiltnis-

397

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

sen »nach Babel«! — nach dem Verlust einer Einheitssprache, die mit
dem ehrgeizigen Projekt eines Turmbaus als Machtdemonstration
verbunden war. In der Erzdhlung im ersten Buch der hebriischen
Bibel ist die Verwirrung der Sprachen die gottliche Strafe fiir die
menschliche Hybris. Das ist keine historisch oder kausal gemeinte
Erklirung fiir den Wechsel von der machtvollen Einheitssprache
(dem effizienten Kommunikationsmittel auf der Baustelle zur Errich-
tung des Turms, der bis an den Himmel reicht) zur irritierenden und
miithsamen Sprachenvielfalt, sondern eine narrative Inszenierung zu
dem bereits vertrauten Zustand der sprachlichen Pluralitit. Die Sinn-
spitze des Mythos ist ethischer Natur, insofern Vereinheitlichung mit
Ehrgeiz und straffer Organisation zusammengedacht werden, Vielfalt
hingegen mit einem menschlicheren Maf. Uber die angemessene In-
terpretation der Babel-Geschichte ist im Laufe der Jahrhunderte lei-
denschaftlich gestritten worden. Die Auslegung von deutungsoffenen
Texten produziert eine inflationére Vielfalt von Lesarten. Diese Ver-
vielfachung der Perspektiven hat eine Entsprechung in der Pluralitat
ethischer Haltungen und moralphilosophischer Entwiirfe, sodass die
Signatur »Nach Babel« eine treffende Problemanzeige der Gegenwart
ist, in der Menschen nach Orientierung in einer immer uniibersicht-
licheren Welt suchen.’

Ethische Diskurse finden insgesamt unter den Bedingungen des
Pluralismus statt. Die Forderung nach Ubersetzung betrifft also nicht
nur das Verhaltnis zwischen sikularer Ethik und religiosen Traditio-
nen, sondern auch die offenkundigen Differenzen zwischen den sich
als sikular verstehenden Denkansitzen. Die bekenntnishafte Selbst-
definition eines philosophisch gebildeten Gesprichsteilnehmers als
Aristoteliker, als Kantianer oder als Utilitarist kann bisweilen genau-
so vehement daherkommen wie die Berufung auf ein christliches oder
muslimisches Ethos. In all diesen Fllen ist sprachliche Vermittlungs-
arbeit gefragt, falls es nicht beim Schlagabtausch zwischen unver-
riickbaren Uberzeugungen bleiben soll. Auf jeden Fall miisste der
Versuch unternommen werden, die jeweiligen Argumentationsmus-
ter transparent und nachvollziehbar zu machen, um sie dann even-
tuell in besserer Kenntnis der Anliegen besser kritisieren oder defini-
tiv verwerfen zu konnen. Danach wire auch viel leichter zwischen
iiberwindbaren und uniiberwindbaren Differenzen zu unterscheiden.

1 Vgl. Stout, Ethics After Babel.
12 Vgl. zur Verwendung dieses Motivs auch Steiner, Nach Babel.

398

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

Anders als im Vorgang des Ubersetzens behalten die ethischen Argu-
mentationsmuster ihre klar zu unterscheidenden Wertungen und
Begriindungen und sagen eben nicht »quasi dasselbe mit anderen
Worten«" aus. Deshalb kann sich der Disput ja auch zwischen Ange-
hérigen ein und derselben Sprachgemeinschaft abspielen. Dennoch
kann es hilfreich sein, Vertreter einer unverstandenen oder abgelehn-
ten Position einzuladen, ihren Standpunkt noch einmal mit anderen
Worten zu erldutern, um Nuancen zu entdecken, die bisher weniger
oder gar nicht im Blick waren. Ethische Diskurse sind ein Ernstfall
kommunikativer Praxis und erfordern ein Hochstmaf an sprachlicher
Prézision.

Ein Beispiel fiir die Notwendigkeit des Explizierens dessen, was
den Gesprichsteilnehmern evident zu sein scheint, ist die hdufige Be-
rufung auf die »Menschenwiirde« als oberster Leitidee, auf die sich
konkrete Handlungsoptionen beziehen. Nun ist aber nicht nur die
weltanschauliche Zuordnung dieser Kategorie umstritten. Auch in
praktischen Fragen kann es zu gegensitzlichen Begriindungsstrate-
gien kommen, etwa in der Haltung zur Verfiigung tiber den eigenen
Tod. Wihrend die einen unter Verweis auf die Menschenwiirde einen
kompromisslosen Schutz des Lebens fordern und Mafinahmen der
Sterbehilfe strikt ablehnen, ergibt sich fiir die anderen aus dem
Grundsatz der Wiirde die autonome Gestaltung des eigenen Sterbens,
einschliefslich der Selbsttotung oder der Beihilfe zu einem selbstver-
fiigten Tod. Um die Pramissen der jeweiligen Positionen verstiandlich
zu machen, sind ausfithrliche Erlduterungen und Begriindungen er-
forderlich, bei denen die Schwierigkeiten einer allgemein giiltigen
Normierung sichtbar werden. Hier handelt es sich selbstverstindlich
nicht um eine Ubersetzungsleistung im strengen Sinn, sondern eher
um das explizite Entfalten einer missverstindlichen Kurzformel. Ein
solcher Klarungsprozess ist auch dann wiinschenswert, wenn im Er-
gebnis der Handlungsorientierung Einigkeit herrscht, aber der Nor-
mierungsvorschlag aus ganz unterschiedlichen Hintergrundannah-
men abgeleitet wird. Das ist beispielsweise der Fall, wenn mit den
Mitteln einer kantischen Ethik, aus menschenrechtlichen Erwigun-
gen oder mit den Mitteln einer christlichen Anthropologie vergleich-
bare Ergebnisse in Fragen der Anerkennung des unverdufSerlichen
Wiirdestatus eines jeden Menschen formuliert werden, um Strate-
gien gegen die Armut zu entwickeln. Damit zentrale Begriffe der

3 Eco, Quasi dasselbe mit anderen Worten.

399

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

ethischen Traditionen nicht zu Leerformeln degradiert werden, be-
diirfen sie der sorgfiltigen sprachlichen Rekonstruktion und der
kreativen Aneignung und Anwendung in immer neuen Kontexten.
Diese Transferleistungen als Ubersetzungen zu bezeichnen ist ein
Vorschlag, dessen Plausibilitit sich in der Praxis der Sensibilitit fiir
sich wandelnde Kontexte und bereichsspezifische Herausforderungen
zu bewihren hat.

Wenn schon innerhalb der eigenen Sprachgemeinschaft ein Be-
darf an Verstindigung iiber die angemessene Sprache der Moral be-
steht, so gilt dies erst recht fiir die noch komplexeren Konstellationen
interkultureller Kommunikation. Auch hier ist anzunehmen, dass
sprachliche Differenzen nicht einfach durch einen Automatismus
der Ubersetzung zum Verschwinden zu bringen sind. Ubersetzungen
machen vielmehr die feinen Unterschiede und méglichen Quellen
kultureller Missverstindnisse erkennbar. Wer sich aktiv in fremden
Sprachwelten bewegt, entwickelt ein Gespiir dafiir, dass es mehr als
nur ein einziges sprachliches Referenzsystem gibt,'* auch wenn die
muttersprachliche Kompetenz ein wichtiger Schliissel fiir das Er-
lernen und Sprechen anderer Sprachen bleibt. Im Prozess des Uber-
setzens werden Strukturparallelen ebenso offenkundig wie Barrieren
der Ubertragbarkeit. Im Respekt vor dem Eigensinn von Sprach-
kulturen werden Grundhaltungen der Empathie und der Toleranz ge-
fordert.

Die Vorteile des Ubersetzungstheorems liegen vor allem in einer Ent-
wicklung interkultureller Kommunikation und einer selbstkritischen
Haltung gegeniiber dem vertrauten weltanschaulichen Erbe.!® Die
Sehnsucht nach einem ethischen Esperanto ist ebenso wenig realis-
tisch wie der Traum von einer Fusion aller religiosen Uberlieferungen
in einem einzigen Weltethos. Ethik ist nicht allein eine Frage der phi-
losophisch geschulten Argumentationstechnik; sie setzt auch kultur-
und sozialwissenschaftliche Kompetenzen voraus, ohne die eine dich-
te Beschreibung moralisch relevanter Lebenswelten und Strukturen
nicht gelingen kann. Im Umgang mit den sprachlichen Vorgaben un-
terschiedlicher Deutungssysteme machen wir aufSerdem die Erfah-
rung, dass wir die jeweils verwendete Sprache der Moral nicht per-

4 Vgl. Cassin, Plus d’une langue.
5 Vgl. zur Problematik interkultureller Ethik die Beitrige in Miinnix (Hrsg.), Wer-
tetraditionen und Wertekonflikte.

400

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

manent neu erfinden, sondern im Erlernen und Verwenden vorge-
gebener Muster kreativ weiterentwickeln. Moralsprachliche Kom-
munikation ist in hohem Mafle geschichtsabhingig und verfiigt in
diachroner Hinsicht bereits iiber eine enorme Plastizitit innerhalb
der eigenen Uberzeugungsgemeinschaft.

4. Offene Fragen

Trotz der Vorteile einer Sicht auf die Ethik in Analogie zur Uberset-
zung zeigt gerade die Verkniipfung von Sprache und Moral die
Dringlichkeit einer Reihe von fundamentalen Fragen, die seit langen
auf der Agenda der Metaethik und der normativen Ethik stehen. Sie
sollen hier wenigstens benannt werden, obwohl eine vertiefende Dis-
kussion an dieser Stelle nicht moglich ist.

Wenn die Sprachen der Moral sich in enger Abhingigkeit von
kulturellen Kontexten entwickeln, sind sie notwendigerweise mit
dem Problem des Relativismus konfrontiert. Selbstverstandlich kann
eine als giiltig anerkannte Norm in verschiedene Sprachen tibersetzt
werden und wird dann in den meisten Fillen auch adiquat ver-
standen. Bei anderen Normen schwingt aber vielleicht eine lokale
Stimmung mit, die in einem anderen Kontext zumindest erldute-
rungsbediirftig ist. Mehr noch als die Zugehérigkeit zu einer Sprach-
gemeinschaft wird die Zugehdorigkeit zu einer weltanschaulichen Ge-
meinschaft das Verstdndnis von Regeln pragen, die vorzugsweise eine
gruppeninterne Giiltigkeit beanspruchen. Relativismus wird als
Schreckgespenst oft mit volliger Beliebigkeit gleichgesetzt, die aber
schon dann nicht mehr gegeben ist, wenn Vergleiche unter bestimm-
ten Gesichtspunkten durchgefiihrt werden, die strukturelle Analo-
gien zwischen eigentlich unabhingigen Welten sichtbar machen.

Als radikale Gegenposition zum Relativismus wire die Annah-
me einer universalen Tiefenstruktur'® jeglicher sprachlichen Kom-
munikation zu diskutieren, die unabhingig von kulturspezifischen
Besonderheiten fiir den Kern des moralischen Sollens relevant ist.
Wer die elementaren Regeln einer Sprache beherrscht, kann mit die-
sem Wissen neue Strukturen generieren und Parallelen zur Gramma-
tik und Semantik anderer Sprachen entdecken. Die Geschichte der
Sprachen offenbart ein evolutives Geschehen mit komplexen Ver-

16 Vgl. analog die in diesem Buch befindlichen Beitriage zu Whorf und Chomsky.

401

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

dstelungen und gemeinsamen Referenzen. In Analogie dazu exis-
tieren auch Familiendhnlichkeiten zwischen verschiedenen Moral-
sprachen, deren Referenzen und Begriindungsmuster zueinander in
Beziehung gesetzt werden konnen. Man muss nicht auf den Univer-
salienrealismus grundlegender Werte zuriickgreifen, um diese Ver-
bindungslinien plausibel zu machen. Nach der gerade auch fiir die
Ethik relevanten sprachphilosophischen Wende' ist die Annahme
einer sprachunabhingigen Giiltigkeit moralischer Verbindlichkeiten
schwierig geworden, ohne aus der Kommunikation {iber Werte und
Normen ganz zu verschwinden. Kommunikation iiber Moral hat
einen Realitdtsgehalt, der sie von den Hirngespinsten eines bloflen
Wunschdenkens unterscheidet. Wer Unrecht anklagt und gerechtere
Verhiltnisse einfordert, bezieht sich auf reale Sachverhalte, deren Be-
wertung zwar umstritten sein mag, deren empirischer Gehalt aber
nicht zu leugnen ist und somit Gegenstand priziser Beschreibungen
sein kann.

Es ist eine Frage der Rahmung des Interesses fiir Ethik, ob wir
primar auf das schauen, was eint, oder auf das, was Kommunikation
erschwert oder verhindert. Eine gemeinsame Referenz tiber alle Dis-
pute in moralischen Fragen hinweg wiire beispielsweise die Verpflich-
tung auf wissenschaftliche Standards. Sollten diese jedoch aus welt-
anschaulichen Griinden in Zweifel gezogen werden, verlagert sich das
Problem nur. Eine szientistische Weltsicht eignet sich nicht als Quelle
oberster Maf3stibe fiir existentielle Themen oder fiir Fragen der Ge-
rechtigkeit. Aber die Orientierung an wissenschaftlichen Verall-
gemeinerungsstandards hat einen Einfluss auf die 6ffentlichen De-
batten iiber moralische Fragen. Uber die Sozialisation in schulischen
und universitiren Einrichtungen kommen Menschen in Kontakt mit
einer Ethik, die sich Kriterien der Rationalitit verpflichtet weifs und
diese als gemeinsame Bezugspunkte einer sich 6ffentlich artikulie-
renden Vernunft wertschitzt. Im Vergleich dazu sind alle Maf3-
nahmen suspekt, die eine Trennung der Menschen nach den Regeln
tradierter Binnenmoralen favorisieren.

Aus pragmatischer Sicht ist an der Notwendigkeit eines Mini-
mums von Gemeinsambkeiten festzuhalten, die fiir die Verstandigung
zwischen Biirgern unerlésslich sind, die sich wechselseitig als freie
und gleiche Menschen anerkennen. Es geniigt nicht, dass eine solche
Gemeinsambkeit als verfassungsrechtlich definierte Norm vorgegeben

7 Vgl. etwa Craemer-Ruegenberg, Moralsprache und Moralitdt.

402

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

ist. Die Begegnung muss konkret moglich werden, weil alle Beteilig-
ten trotz aller Unterschiede sich auf bestimmte Verbindlichkeiten ei-
nigen kénnen. John Rawls hat fiir diese Schnittmenge der Weltdeu-
tungen das Bild des overlapping consensus gepriigt, das sehr schon die
Ressourcen der Verstindigung veranschaulicht.’® Dieser Konsens
kann ein kleinster gemeinsamer Nenner sein oder aber auch eine ge-
haltvollere Sphire der Ubereinstimmungen bei gleichzeitiger An-
erkennung bleibender Differenzen.

Wenn der Minimalkonsens schwindet, ist die prinzipielle Mog-
lichkeit von Ubersetzungen zwischen den Sprachen der auseinander-
driftenden Moralsysteme gefihrdet. Extreme Beispiele sind Erfah-
rungen von Fanatismus und Gewalt unter Berufung auf Werte und
Regeln, die zu einer solchen Radikalisierung beitragen. Wir kommen
damit an den Anfang der Uberlegungen zuriick, die von Habermas’
Reaktionen auf den Terror des 11. September 2001 angeregt waren.
Ist das kooperative Ubersetzen religioser und ethischer Gehalte tat-
sichlich eine wirksame Gewaltprophylaxe? Sehr wahrscheinlich
schon, sofern es geboten ist, den Gesprachsfaden selbst zwischen ex-
trem gegensitzlichen Positionen nicht abreiflen zu lassen. Denn sonst
kippt die verstérende Wahrnehmung von Fremdheit schnell in die
Stigmatisierung von Feindschaft.

Ethisches Kommunizieren ist ein bisweilen miithsames, zeit- und
kostenaufwendiges Unterfangen. Das trifft auch zu fiir Kommunika-
tion tiber Sprachgrenzen hinweg, die den Fluss der Informationen
und Ideen ins Stocken bringen konnen. In grofien einsprachigen Ge-
bieten entfallen die Kosten des Ubersetzens und die Diskussionen
iiber die faire Lastenverteilung zwischen Mehrheit und Minderheit.
Wenn es aber gelingt, sprachliche Vielfalt in komplexeren Erfah-
rungsrdumen zum Vorteil aller zu managen, so ist das Ubersetzen
im konkreten wie im iibertragenen Sinn eine Investition, die sich
lohnt und die einen Lernort fiir den Umgang mit den vielen Sprachen
der Moral erméglicht. Die britische Philosophin Brenda Almond hat
eine Einfithrung in die Ethik in Form einer Geschichte geschrieben,
die das das Problem des Verstehens und Kommunizierens ethischer
Priferenzen unter den Bedingungen von Entwurzelung sehr ein-
drucksvoll darstellt.’ Eine Reisende wird nach einem Unfall von
einer Gruppe von Fremden aufgenommen und gepflegt und wird

18 Vgl. Rawls, Politischer Liberalismus.
19" Almond, Exploring Ethics.

403

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Lesch

wihrend einer mehrjihrigen fiirsorglichen Gefangenschaft zur Inter-
pretin von moralischen Plausibilitdten und Argumentationsmustern
ihrer Herkunftskultur, indem sie auf die neugierigen Fragen ihrer
Gastgeber antwortet. Im Dialog mit Fremden und in den Reaktionen
auf deren Erstaunen spiegeln sich Vielfalt, Widerspriichlichkeit und
Fremdheit der eignen kulturellen Verbindlichkeiten, die zum Gegen-
stand einer komplexen Ubersetzungsleistung werden, sodass sich
nach innen und auflen die Grenzen der Nachvollziehbarkeit von Ethik
testen lassen.

Bibliographie:

Almond, Brenda, Exploring Ethics. A Traveller’s Tale, Oxford 1998.

Borso, Vittoria / Schwarzer, Christine (Hrsg.), Ubersetzung als Paradigma der
Geistes- und Sozialwissenschaften, Oberhausen 2006.

Cassin, Barbara (Hrsg.), Vocabulaire européen des philosophies. Dictionnaire
des intraduisibles, Paris 2004.

Cassin, Barbara, Plus d'une langue, Montrouge 2012.

Craemer-Ruegenberg, Ingrid, Moralsprache und Moralitit, Freiburg i.Br./
Miinchen 1975.

Eco, Umberto, Quasi dasselbe mit anderen Worten. Uber das Ubersetzen, Miin-
chen/Wien 2006.

Ferrara, Alessandro, Religion und postsikulare Verniinftigkeit, in: Transit.
Europdische Revue, Nr. 31, Sommer 2006, S. 5-25.

Flores d’Arcais, Paolo, EIf Thesen zu Habermas, in: Die Zeit vom 22.11.2007,
Nr. 48 (http://www.zeit.de/2007/48/Habermas/komplettansicht).

Habermas, Jiirgen, Glauben und Wissen, Frankfurt/M. 2001.

Habermas, Jiirgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Auf-
sitze, Frankfurt/M. 2005.

Habermas, Jiirgen, Diskursethik (Philosophische Texte, Bd. 3), Frankfurt/M.
2009.

Habermas, Jiirgen, Nachmetaphysisches Denken II. Aufsiitze und Repliken, Ber-
lin 2012.

Junker-Kenny, Maureen, Religion and Public Reason. A Comparison of the
Positions of John Rawls, Jiirgen Habermas and Paul Ricceur, Berlin/Boston
2014.

Lesch, Walter, Ubersetzungen. Grenzginge zwischen philosophischer und theo-
logischer Ethik, Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br. 2013.

Miinnix, Gabriele (Hrsg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in den
Zeiten der Globalisierung, Nordhausen 2013.

Rawls, John, Politischer Liberalismus, Frankfurt/M. 1998.

Ricceur, Paul, Sur la traduction, Paris 2004.

Stavo-Debauge, Joan/Gonzalez, Philippe/Frega, Roberto (Hrsg.), Quel dge post-
séculier? Religions, démocraties, sciences, Paris 2015.

404

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik als kooperatives Ubersetzen von Normen und Uberzeugungen

Steiner, George, Nach Babel. Aspekte der Sprache und der Ubersetzung, Frank-
furt/M. 1981.

Stout, Jeffrey, Ethics after Babel. The Languages of Morals and their Discon-
tents, Cambridge 1988.

405

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2028, 01:28:52. https://www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495613645-388 - am 26.01.2026, O1:



https://doi.org/10.5771/9783495813645-388
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ein Vorschlag
	2. Ein Einspruch
	3. Die Vorteile des Vorschlags
	4. Offene Fragen
	Bibliographie:

