Tertius datur.

Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung

KARL-JOSEF PAZZINI

DEFINITION

Die Gesellschaft sei vaterlos, heifdt es. Zumindest auf dem Wege dahin. Ist das
erfiilltes Wunschdenken oder Ausdruck der Trauer? Das ist so, behaupte ich,
als stellte man fest, die Gesellschaft sei wohl neuerdings ohne Verkehrsmittel
in den Stidten, weil man dort kaum Pferde gesehen habe.

Der Vater ist los. Er ist nicht mehr in dem begrifflichen und anschaulichen
sozialen Gehege aufzufinden, in dem man ihn noch zu Anfang des letzten
Jahrhunderts suchen konnte. »Er« bzw. der funktionelle Zusammenhang, der
mit »Vater« bezeichnet wird, schwirrt frei herum. Kaum noch gebunden in
wahrnehmbaren Formen, Institutionen, Riten. Er geht als Phantasma
(Gespenst) um, manchmal und immer hiufiger erlangt uns Kunde davon in
formulierten Phantasien in Kunst, Wissenschaft und Alltag.

Beispielhaft fiir viele andere Definitionen:

water, mannlicher Elternteil eines Kindes. Das Verhltnis des Vaters zum Kind ist noch in weit héherem MaB
von sozialen und soziodkonomischen Faktoren gepragt als die Mutter-Kind-Beziehung. Im Iuge der mit der
industriellen Entwicklung einhergehenden Aufldsung der béuerlichen GroBfamilie und der Verlagerung der
Berufstitigkeit auBer Haus hat der Vater seine patriarchalische Stellung eingebiiBt und an Einfluss bei der
Erziehung der Kinder verloren. Erst in neuerer Ieit ist durch Reduktion der Arbeitszeiten und ein sich ten-
denziell veranderndes Rollenverstindnis der Eltern wieder eine starkere Teilnahme der Vater am Familienleben
u beobachten.« (Detsch 1998)

Diese gewodhnliche, ordentliche Definition aus einer Enzyclopidie ist stark
soziologisch geprigt. Der Vater wird verstanden als der eine Part der Eltern. Es
gehoren zwei zusammen. Aus dieser Verbindung kommt es zum Kind - eine
ordentliche Familie. Des Vaters Beziehung zum Kind unterliegt starken sozia-

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Karl-Josef Pazzini

len und soziodkonomischen Verinderungen. Er war einmal Herrscher in der
Grofdfamilie. Die Mutter stellt in Beziehung zum Kind etwas eher Unver-
inderliches, fast Natiirliches dar.

Der, der in der obigen Definition wieder stirker am Familienleben teil-
nimmt, ist wohl eher unter folkloristischer Perspektive als »Vater« zu bezeich-
nen, so, wie man Trachtentinzer als Almbauern bezeichnen konnte.

Obige Definition unterscheidet sich schon wesentlich von einem vornehm-
lich biologischen Zugang. Dieser war immer wieder in unterschiedlicher
Formulierung seit der Erkenntnis des Zusammenhangs von Befruchtung,
Schwangerschaft und Geburt ein relativ stabiles naturalistisches Fundament in
der Bestimmung der Vaterfunktion. Diesem muss man nicht mehr mit ideolo-
giekritischen Mitteln begegnen. Der Zusammenhang wird durch die medizini-
sche Technik, die Invitrofertilisation, selber ad absurdum gefiihrt, bis in die juri-
dischen Konsequenzen hinein. Die naturwissenschaftlich inspirierte Sichtweise
zur Bestimmung der Funktion des Vaters und der Mutter war eine historisch
spite maogliche Sichtweise, die substanzialistisch vorging und die gesellschafts-
historische Dimension ausblendet. Der biologische Vater wurde lange Zeit fast
in eins gesetzt mit der Funktion, dem Amt des Vaters, insbesondere in den patri-
archalen Gesellschaften, die keine Laizitit' zwischen Familie und Staat als Puffer
ausbildeten. Im Unterschied zu Deutschland geschah das in Frankreich nach der
Revolution. In Deutschland wurde im Gegenteil die Kindererziehung »durch die
Eltern zum Gottesdienst« erhoben, wie Barbara Vinken provokativ schreibt: »Mit
der Reformation galt nicht mehr die Braut Christi [...] als die gottgefilligste weib-
liche Existenzform, sondern die Ehefrau und Mutter [...] Die Ehefrau ist dem
Ehemann als Haupt der Familie untergeordnet.« (Vinken 2001, 10) Und dieser
Vater/Mann wird dann zur Personifizierung des Vaters tiberhaupt, wobei es ins-
besondere fiir Kinder, deren Viter Pfarrer, Richter, hohe Beamte, Lehrer u. i.
sind, ganz schwierig wird, noch eine Distanz zu erarbeiten zwischen dem Vater
und dem Gesetz. In dieser Konstellation verkdrpert der Vater das Gesetz. Diese
Ineinssetzung hat noch den Nachklang von Selbstverstindlichkeit, um deretwil-
len aber viele institutionelle (symbolische und imaginire) Einbildungen vollzo-
gen werden mussten. Gegenwirtig wird immer unabweisbarer, dass die biologi-
sche Funktion nicht mehr mit der in diesem Feld wichtigen Einbildung der
Institution der Familie in Einklang gebracht werden kann. Insofern verliert auch
die biologische Garantie ihre Stiitzfunktion.?

I Idealtypisch ein Stand jenseits des Zugriffs der Familien und der Religion.

2 Vgl hierzu die Meldung in der Taz Nr. 6484 vom 30.6.2001, 10: »Die Mutter, die
ihres Sohnes Tante ist. — In Frankreich sorgt eine G2-Jihrige, die ein Kind zur Welt
gebracht hat, fiir rege Diskussionen um Moral und Ethik. — Einen Monat nach seiner
Geburt schmiickt Benoit-David die Titelseite des franzésischen Hochglanzmagazins
Paris Match. Auf dem Bild ist eine Frau zu sehen, die den Siugling kiisst: Sie ist seine
Mutter, seine Tante und seine Kiuferin. Seit einer Woche ist sie auch Gegenstand von
Ermittlungen. — Bis zum 14. Mai war Jeanine Salomone eine Unbekannte. Eine 62-jihri-

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 87

VORWEG

Sihe man sich vor der Lektiire dieses Beitrages etwa den Film von Hugh
Hudson Greystoke: The Legend of Tarzan, Lord of the Apes (1984) an, dann sihe
und horte man, wie der Belgier, der den verschollenen Tarzan im Dschungel
bei den Affen findet, ihm die Welt erklirt, und wie es zu dieser Erklirung auch
gehort, deutlich zu machen, was ein Vater sei. Und davon tauchen auch gleich
drei Versionen im Film auf, einer, der offenbar tot ist, was Tarzan nicht weif3,
ein Affe, der sich an Vaters statt mit ihm auseinander setzt, und einer, der mit
einem Klopfen auf ein Buch (Bibel) und einem Fingerzeig nach oben vom
Belgier lokalisiert wird. In der Schlusssequenz dann wiederum zwei Ver-
sionen: Der Grof3vater, der an die Stelle des Vaters getreten war, verungliickt
todlich, als er wieder zum Kind wird (er rutscht auf einem Silbertablett die
Treppe runter), und in der Schlussszene dann, als der zivilisierte Tarzan einen
Affen aus dem Kifig der Museums befreit (eben jenen Affen, der sein Vater
war) und dieser gejagt und erschossen wird, schreit Tarzan im amerikanischen
Film auf Franzosisch, das er von seinem zeitweiligen Vater, dem Belgier,
gelernt hatte: »C’était mon peére«. Verkiirztes Fazit: Darwin und die Institution
Museum als Stiitzen und Walter der biologischen Fundierung des Vaters wer-
den fraglich.

WVATERLOSE GESELLSCHAFTK

Die Rede von der »vaterlosen Gesellschaft« (Mitscherlich 1963) taucht in den
Goer Jahren mit den Ausarbeitungen Mitscherlichs (und auch bei Marcuse)
auf. Sie ist so nachhaltig gewesen, zumindest als Buchtitel und Bestandteil des
Zitatenschatzes, dass sie als Faktum genommen wurde. Auch in der Erzie-
hungswissenschaft wird sie benutzt, gehort aber wahrscheinlich in die von dem
Kiinstler Julius Deutschbauer begriindete »Bibliothek der ungelesenen Bii-
cher<®. Die besondere Ausprigung des falsch eingeschitzten Phinomens

ge verrentete Lehrerin, die zusammen mit ihrer 8o-jihrigen Mutter und ihrem 52-jihri-
gen Bruder, der sich bei einem Selbstmordversuch einen groflen Teil des Gesichtes zer-
schossen hat, in dem siidfranzdsischen Stidtchen Draguignan lebte. Nur enge Freunde
wussten, dass sie seit Jahrzehnten von dem Wunsch besessen war, ein Kind zu kriegen.
Eines, dem sie ihren Namen, ihr lebenslinglich Angespartes und méglichst viele fami-
lidfre Gene vererben kénnte, wie sie im Interview erklirte. — Seit die Rentnerin in einer
Klinik in Stidfrankreich ihren Sohn geboren hat, der ihr in den USA eingepflanzt wurde,
ist sie landesweit bekannt. Es war das erste Mal, dass eine Frau im Groffmutteralter in
Frankreich ein Baby zur Welt brachte. Wenige Tage spiter enthiillte sie, die Spermien
stammten von ihrem Bruder. Es gebe auch noch eine Schwester des Babys: die eine
Woche spiter in Kalifornien von einer Leihmutter zur Welt gebrachte Marie-Cécile, die
jetzt ebenfalls in der Familie Salomone lebt.«

3 Ausgestellt z. B. im Freud-Museum (Wien) im April 2001.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Karl-Josef Pazzini

scheint eine deutsche Komponente zu haben (vgl. hierzu Stork 1974, 13 ff., aber
auch Vinken 2001).

Es zeigte sich damals, dass die Institutionen erodiert sind, die die
Vaterfunktion einige Zeit in kulturell gewohnten Formen gestiitzt hatten. In
Deutschland ist dies ganz deutlich auch ein Effekt des Faschismus und dieser
vielleicht ein Effekt der besonderen Formulierung der Vaterfunktion.

In einer anderen Perspektive kénnte man die von Mitscherlich diagnosti-
zierte Bewegung auch als eine Folge der nicht weiter fortgefithrten Religions-
kritik* verstehen, wie sie bei Feuerbach formuliert wurde, bei Marx aufgegrif-
fen und dann fortgesetzt zum Diktum vom Tode Gottes fiihrt, was sich auch
auffassen lasst als der Tod des Vaters. Die dann folgende genauso projektive
Konzeption von der Ermichtigung des individuellen menschlichen Subjektes
wird in der Folge seit Beginn des letzten Jahrhunderts wieder dekonstruiert.

VERSAGEN UND UNTERSAGEN

Wenn, wie ich noch zeigen werde, vom Verschwinden der Viter gesprochen
und geschrieben wird, so beruht dies nicht auf einer besonders erleuchteten
Analyse, sondern stellt lediglich fest, dass entweder diese Funktion unsichtbar
ist, wie immer schon,’ oder dass die Personen, die diese Funktion in einer spe-
zifischen Weise verkdrpern sollten, damit {iberfordert sind. Sie sind {iberfor-
dert stellvertretend fiir die projektiv in den Status eines Gottes geriickten, als
autonom gedachten Subjekte jeden Alters und jeden Geschlechts.

Mit Lacan kann man pointiert festhalten: Die Aufgabe® des Vaters ist es zu
versagen, den Anspriichen und Erwartungen nicht zu entsprechen. Ein Vater
kann nie »good enough« sein. Wenn er das ist, dann hat er sich aus der sym-
bolischen Fiktion verabschiedet. Wenn er nicht versagt, also auch nicht unter-
sagt, ist er ein Terrorist. Mit dem Untersagen, also der Begrenzung dessen, was
zunichst in der Mutter-Kind-Dyade als méglich erscheinen mag, handeln sich
die Untersagenden Widerstinde ein.

»Den Menschen herzustellen heiBt, ihm die Grenze zu sagen. Die Grenze herzustellen heiBt, die Idee des Vaters
in Szene zu setzen. Es heiBt, den Sohnen des einen und des anderen Geschlechts das Verbot weiterzugeben.
Der Vater ist zuallererst eine Angelegenheit des Symbols, etwas Theatralisches, ein lebendiges Artefakt.«
(Legendre 1988, 189)

4 Siehe unten meine Anmerkungen zum »heiligen Markt« und zum »obszonen
Genieflen«.

5 Darauf gehe ich noch einmal weiter unten ein.

6 Hier in der Doppeldeutigkeit gemeint, aber ansonsten gleichbedeutend mit der
»Funktion des Vaters«.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 89

Die Idee des Vaters und ihre theatralische Realisierung stehen gegen die
Wunschlosigkeit, sie beférdern die Wiinsche. Sie ziehen damit Aggressionen
auf sich, Beseitigungswiinsche. Der so entstehende Widerstand erméglicht die
Orientierung des Wiinschens. Es geht um die Darstellung des Mangels, auch
der Moglichkeit des Verfehlens und dabei auch um die Verpflichtung zur
Antwort, Verantwortung. Ein Widerstand wird ins Reden, in die Sprache
gefiihrt. Aus der Spaltung des Subjekts durch Signifikanten resultiert er auch.

Zweifellos ist es so, dass viele, die traditionell Triger der Funktion des
Vaters sind, z. B. im Diskurs der Biologie signifizierte Viter, die prinzipielle
Unsichtbarkeit der Funktion zum Vorwand nehmen, ohne weitere Ausein-
andersetzung diese Funktion aufgeben, aber weiter mit der Bezeichnung fun-
gieren oder auch nicht. Die Funktion verschwindet, wenn die Stiitze einer sym-
bolisch hergestellten Wahrnehmbarkeit fehlt bzw. nur noch als Hiilse einer
biologischen oder juridischen Zuordnung iibrig geblieben ist.

Es ist auch so, dass einige dieser »Viter«, vorwiegend Psychoanalytiker und
Psychotherapeuten, die Freud schlecht gelesen haben, sich stattdessen das
Kostiim der Mutter anziehen. Diese Anverwandlung an das Bild der Mutter
wird unter dem Vorwand einer Humanisierung der Gesellschaft vorgetragen.
Aber schon in den Effekten wird deutlich, wie ambivalent und destruktiv solche
Vorgehensweise ist: Die Mutter wird in manchen psychoanalytischen
Denkrichtungen zur alles verursachenden Sozialisationsinstanz, abgeleitet aus
der rdumlichen Nihe zum Kind und der zeitlichen Dauer des Zusammenseins
(ein Konkretismus). Destruktiv auch in dem Sinne, dass es auf die Miitter
zuriickschligt als Beschuldigung. Man kann es in Analysen héren. Auch in
Mitscherlichs Buch Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft (1963) ist die Rede
von der »primiren Zweierbeziehung zwischen Mutter und Kind« (76), die nur
aus der Beobachtung stammen kann, die Unsichtbares nicht sieht.

ERLOSCHEN DES VATERBILDES

Aus der zunehmenden Unsichtbarkeit der Funktion, dem Verlust ihrer
Wahrnehmbarkeit und dem Wegfall der gewohnten Riten ihrer Darstellbarkeit”
schloss Mitscherlich auf deren Verlust. Eine spezifische kulturelle Form der
Codierung dieser Funktion ging verloren. Deren katastrophische Auswirkun-
gen hatten die Faschisten in einem mit Morden stabilisierten Fiihrerkult beant-
wortet — zudem mit der Ausrottung des Judentums, den Protagonisten einer
Religion, die das Erscheinen und die Bedeutung des Vaters formuliert, und der
Bekidmpfung des Christentums, das noch Rudimente dieser Funktion zu sym-
bolisieren versuchte, wo noch ein Rest von Bewusstheit iiber diese Funktion
anzutreffen war.

7 Darstellbarkeit ist weiter gefasst als Sichtbarkeit.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | Karl-Josef Pazzini

Bei Mitscherlich heifdt es im zentralen Kapitel Der unsichtbare Vater:

»Bei der Formulierung junsichtbarer Vaterc lage es nahe, an Projektionen, etwa an einen imagindren allmach-
tigen Gottvater, der unsichtbar iiberall zugegen ist, zu denken. Diese Assoziation sei im Augenblick ausgeklam-
mert. Eine zweite Vorstellung wird an den verlorenen Vater, im Sinne des physischen Verlustes, denken. Aber auch
diesen Vater, den der Krieg getdtet hat, der in Scheidung oder Niezustandekommen der Ehe verloren geht, mei-
nen wir nicht, wenn wir von seiner Unsichtbarkeit sprechen. Es ist vielmehr an ein Erldschen des Vaterbildes
1u denken, das im Wesen unserer Zivilisation selbst begriindet ist und das die unterweisende Funktion des Vaters
betrifft: Das Arbeitsbild des Vaters verschwindet, wird unbekannt.« (Mitscherlich 1963, 176 f.)

Und dies ist ganz konkret gemeint als ein Anschauungsverlust des Vaters, weil
er am Arbeitsplatz ist. Daraus folgen nach Mitscherlich Hass auf den Vater,
Angst und Aggressivitit. Hitte er doch ein wenig an den »unsichtbaren Vater«
gedacht.

Die Feststellung eines solchen Anschauungsverlustes und seiner kausalen
Wirkung ist auch Folge von Mitscherlichs Verstindnis der Methode, die er als
psychoanalytisch bezeichnet: Sie »ist eine genetische. Sie unterstellt nicht
anders als jede Naturwissenschaft die Hypothese, dass spiteres Geschehen von
fritherem bedingt wird; sie ist deterministisch« (173), also die Konstruktion
eines verbesserten laplaceschen Dimons.

Mitscherlich pripariert den einen Strang freudschen Denkens zum alleini-
gen heraus: die Anlehnung an die Methoden der Naturwissenschaft, insbeson-
dere deren Forderung nach Sichtbarkeit. Freud hatte aber vor der Traum-
deutung genau dies festgestellt, dass er nicht dieser Methode folgen kénne,
ganz zu schweigen von den Ausfithrungen im Mann Moses oder Totem und
Tabu ...

Strukturell gesehen taucht in dieser Studie lediglich das Bewusstsein davon
auf, dass wir schon immer in einer »vaterlosen Gesellschaft« leben. Freud hat
das in einer mythischen Form in Totem und Tabu (vgl. dazu Blumenberg 2001)
dargestellt als Ergebnis des Urvatermordes. Nach diesem Mord bleibt lediglich
der Name des Vaters, der tote Vater. Dieser findet hinwiederum seine immer
wieder zu erneuernde Darstellung im (symbolischen) Gesetz und seinen
Derivaten, den Geboten und Verboten, den Aufgaben und Trennungen, den
Briicken und Griben, den Institutionen. Die Darstellung changiert zwischen
Symbolischem und Imaginirem. Erst in diesem Changieren bietet sich die
Gelegenheit zur Integration der ambivalenten Vater-Introjekte fiir das

Individuum.®

8 Vgl Mitscherlich 1973, 16 f.: »Das Gesetz [...] muss angegriffen und zugleich inter-
nalisiert werden, damit der Geschlechts- und der Generationenunterschied sich konsti-
tuieren konnen«. Blumenberg merkt dazu an (Anm. 15): »Die Aktualisierung nicht nur
antisemitischer Ressentiments scheint von der (6dipalen) Reife abzuhingen, d. h. von der
geleisteten Integration der Vater- und Mutter-Imagines, die dariiber entscheidet, ob zur
Stabilisierung der eigenen Identitit und Harmonisierung konflikthafter Identifizierun-
gen projektiv auf kollektive Imagines zuriickgegriffen werden muss (vgl. Grunberger

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tur Funktion des Vaters in Bildung | o1

Werden aber die Verbote fiir das Hindernis eines méglich erscheinenden
absoluten Genieflens gehalten, fiir die Verhinderung einer gliicklichen Un-
mittelbarkeit und nicht fiir die gnidige Verhiillung der Unméoglichkeit, den
Briichen zu entfliehen, die das Symbolische mit sich bringt, dann entsteht die
Versuchung, sich terroristisch {iber alle Verbote hinwegzusetzen, zum Beispiel
iiber das Tétungsverbot, um das absolute Genieflen erreichen zu kénnen.
Alternativ und oft gleichzeitig wird tatsichlich eine Person konfiguriert, die die
Fithrung bei den VerstdRen gegen die Verbote unternimmt und die Angste des
Einzelnen suspendiert, die Verantwortung zu iitbernehmen. Diese Figur ver-
korpert dann das Gesetz, bekommt gottihnliche Kompetenzen zugesprochen
und wird abgottisch geliebt. Die Kritiker dieser Verschiebung bekommen dann
alle nur denkliche Verfolgung zu spiiren, weil sie angeblich das absolute
GeniefRen verhindern wollen. Auch miissen Personen und Gruppen identifi-
ziert werden, die bisher verhindert haben, dass die Einsicht in die Méglichkeit
unmittelbaren Genieflens verstellt war.

WICH& WIRD VATER

Die psychoanalytische Pidagogik und die Kinderanalyse waren vom Wunsch
nach dem absoluten Genieflen nicht ganz frei. Zumindest in Anna Freuds
Arbeiten lassen sich Spuren einer analytischen Haltung finden, die durch eine
erzieherische Stiitze erginzt werden soll,

wwelche die positive bertragung begiinstigt, d.h. die Anhanglichkeit des schwachen Ich des Kindes an das
wtarke Ich des Erwachsenen. Anna Freud versetzt sich in die Lage, etwas an Stelle des Kindes zu wollen; sie
lieB sich von vornherein auf den circulus vitiosus einer dualen Spiegelung ein, in der der Willen des einen
sein umgekehrtes Bild im Willen des Anderen fand, der als Widerstand oder Abwehr bezeichnet wurde. Sie
verkannte radikal die Struktur oder die Spielregel, die allein, jenseits des Lustprinzips, das Feld oder das
Objekt einer maglichen Psychoanalyse zu definieren vermag.« (Otrgues 1974, 137)’

Diese Haltung geht einher mit der Pointierung einer Ichpsychologie, wie sie
sich auch in Deutschland etablierte. »Ich« ist weder ein Name noch eine
dullere oder innere Identitit, auch wenn es mit dem bestimmten Artikel sub-

(1962): Der Antisemit gegeniiber dem Odipuskomplex. In: Narzif und Anubis, Bd. 1.
Miinchen/Wien (Verl. Internat. Psychoanal.) 1988, 1—23 und Grunberger u. P. Dessuant
(1997): NarziRmus, Christentum, Antisemitismus. Stuttgart (Klett-Cotta) 2000. 1997).
Es wire also die je spezifische Konfliktldsung, die dariiber entscheidet, ob man zum
manifesten Judenfeind, Frauenfeind etc. wird.«

9 Die Versuchung ist grof3, dies in Zusammenhang zu bringen mit der Tatsache, dass
der unanalysierte Freud seine Tochter analysiert (wo ist der Dritte?), dass diese eine
Ichpsychologie entwickelt, dass diese gerne in der Pidagogik rezipiert wird, dass die
Ichpsychologen die schirfsten Kritiker Lacans werden, dessen erster explizit psychoana-
Iytischer Beitrag sich mit dem Spiegelstadium befasste ...

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Karl-Josef Pazzini

stantiviert wird. Es ist lediglich Indikator, mit dem sich ein Individuum zu
erkennen gibt. »Eine Psychologie, die voraussetzt, dass jeder Dialog sich not-
wendig in diesem Register herstellt, ist das Opfer einer petitio principii.« (138)

Auf der familidren Ebene passiert im Imaginiren einer Spiegelung Ahnli-
ches, wenn der — und es ist in unseren kulturellen Breiten oft ein Mann, der
die Vaterfunktion tibernimmt —, der sich fiir den Vater hilt, davon ausgeht,
dass die Autoritit wirklich ihren Ausgangspunkt in seiner individuellen
Beschaffenheit hat. Er hat dann die besten Voraussetzung dafiir, zum terrori-
stischen Despoten zu werden, der nicht mehr weif3, dass sein Amt sich dem
Symbolischen verdankt. (Das geht manchen Lehrern und Psychoanalytikern
nicht anders.)

Erst durch die Verstrickung, das heifit Bindung, der je individuellen
Gegebenheiten mit einer Funktion, die sich nicht den Eigenarten der Person
selber verdankt, sondern an diese herangefiihrt wird, die dieser Person auch
fremd ist, sie also entfremdet, kann ein Subjekt sich von den Bornierungen sei-
ner Person trennen und in der Tat Wirkung entfalten. Das wire Disziplin.
Ansonsten ist das Subjekt nur licherlich, jedenfalls relativ ohnmichtig. Ein
Lachen gentiigt, um es nackt dastehen zu lassen, entbl6£t und verblodet. Das
gilt nicht nur fiir den Bereich der Familie, sondern ebenso fiir jegliche Lehr-
situation.

Vorrite fiir Formen der Bindung und Entbindung bieten die unterschiedli-
chen Institutionen (Familie, Schule, Universitit, Gericht ...). Insofern bieten
sie Moglichkeiten zur Inszenierung der Funktion des Vaters. Auch sie sind
nicht die viterliche Funktion, da sie Anteil ebenso an der miitterlichen Funk-
tion haben.

URVATERMORD

Es geht nach einem nachtriglich phantasierten Urvatermord — das ist Freuds
Form der Darstellung, eine Fiktion — um die Kunst, immer wieder neue
Darstellungsformen zu finden, die das ungeschriebene Gesetz anzuerkennen
helfen. Die Struktur des ungeschriebenen Gesetzes, dessen, was uns immer
schon vorausgeht, fithrt zu Ausweichbewegungen: zum Streben nach
Unmittelbarkeit, nicht nur als passagérem Erlebnis, sondern als Dauerzustand,
und im Gefolge der Aufklirung zu einem Streben nach Begriindbarkeit und
Ableitbarkeit aus einem unbezweifelbaren Grund.” Bei der Begriindbarkeit
des Gesetzes landet man aber iber kurz oder lang bei Tautologien, wie sie bei
Moses beschrieben sind: »Ich bin, der ich bin«. »Die unerbittliche Insistenz
seiner Befehle griindet letztlich auf der Aussage: >Es ist so, weil ich sage, dass es

10 Das konnte man auch als fundamentalistisch bezeichnen. — Vielleicht ist die
Formulierung des Protestantismus »unmittelbar zu Gott« auch nicht weit davon entfernt.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 93

so ist«. Kurzum, dieser Gott ist der Gott des reinen Wollens« (ZiZek 1999, 139).
Ubersetzt kénnte dies heiRen: Wenn man an diese Stelle der Unbegriindetheit
stoRlt, dann bleibt nichts als das Sprechen, das Sprechen als Akt, als
Wirkmachtigkeit, also Performanz, indem man ein Amt wahrnimmt” und sich
in der Ausiibung begriindet, im Stillstand aber den Grund verliert.

»Die Konstruktion einer solchen Rede [etwa auf einer Basis von Gesetzgebung im Namen des Volkes zu reden,
oder im Namen der Wissenschaft oder Humboldts oder ... K|P] erfordert die Setzung einer Fiktion, nim-
lich die Fiktion eines Subjekts. [...] Als Angehrige der auf okzidentale Weise instituierten Vernunft schrecken
wir vor dieser anfinglichen Setzung zuriick, die notwendig theatralisch ist«", schreibt Legendre.

Die Darstellung dieser Unbegriindetheit und Unfassbarkeit und der dauernden
Anstrengung, es nicht zu Arretierungen kommen zu lassen, wird in der judi-
schen Tradition zum Bilderverbot.

STILLSTAND UND DESTRUKTION

Die Schwierigkeiten der notwendigen Neuinszenierungen haben gesellschaft-
liche, historische Dimensionen angenommen, deren Folgen immer wieder der
Bearbeitung harren. Spekulation: sowohl der 1. als auch der 2. Weltkrieg waren
gesellschafilich autodestruktive Kimpfe, auch ausgelst durch die nicht gelin-
gende Umwandlung der Funktion des Vaters und der sie stiitzenden
Institutionen. Sie waren zunichst einfach weitergelaufen nach dem Tod Gottes
(jener rationalistisch konkretistischen Analyse) und befanden sich auf einmal
boden- und grundlos tiber einem Abgrund. Hiufiges Thema in Slapstickfilmen
und Comics.

In der Konsequenz muss nach dem 1. Weltkrieg der Kaiser abtreten. Er war
als der entlarvt, der er war, ein unterdurchschnittlich intelligenter, preuflischer
Junker. Aber wahrlich kein Vater, erst recht nicht von Gottes Gnaden. Dennoch
hinterlieff auch diese Fehlbesetzung eine Liicke. Das Problem der Fehl-
besetzung wurde nicht durch die Verjagung erledigt, sondern hinterlief} einen
leeren Platz und damit die Sehnsucht, ihn irgendwie wieder zu besetzen, ohne
dass schon starke intelligente Widerstinde dagegen hitten in Bildungsprozes-

Il Vgl. Blumenberg (2000, 20): » Es geht im Wesentlichen um die Psychoanalyse, die
analytische Beziehung und das viterliche Gesetz. So kénnen wir jetzt auch verstehen: Es
ist Freuds Verhiltnis zur viterlichen Religion und zum Gott seines Vaters, das hier — qua
Psychoanalyse — in die allgemeine Reihe jeder Religion und jedes wissenschaftlichen und
psychoanalytischen Denkens eingereiht werden soll. Darin besteht Freuds origineller
und ureigenster Beitrag zu der Erhellung der Bedingungen menschlichen Denkens und
Handelns; dies ist jener »Lichtstrahl< (>Enlightment<), den »>die psychoanalytische
Erfahrung in dieses Dunkel (wirft)< (ebd. [Totem und Tabu. GW IX, KJP] S. 154)«.

12 Legendre: Legons VII. Le désir politique de Dieu. Etude sur le montage de I’Etat et du
Droit. Paris 1988, 19—20. Zit. n. Pornschlegel/ Thiiring, in: Legendre 1999, 178 f.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Karl-Josef Pazzini

sen figuriert werden konnen. Vielleicht kam deshalb auch die Weimarer Repu-
blik nicht auf die Beine.

Auch die innovativ erscheinende Strategie des Kommunismus fithrte mit
der Partei, die immer Recht hat, nur eine erneute Fehlbesetzungen ein.”

Dieser leere Platz ist im Politischen symbolisiert in der Struktur der Demo-
kratie, worauf Moufte, Laclau, Butler u. a. (vgl. Butler/Laclau 1998) hinweisen.
Er kann nur wechselnd besetzt werden auf der Basis symbolischer Verfahren,
etwa durch Wahlen, die keine natiirliche oder genealogische Begriindung mehr
liefern fiir die Besetzung einer Position. Macht und Legitimation diirfen in der
Demokratie nicht inkorporiert sein, wie etwa in der Monarchie. Das stellt so
hohe Anforderungen, dass dort zuweilen gekohlt wird. Auf einmal taucht wie-
der jemand auf, der das Gesetz zu verkérpern scheint. Neben der Ubergewich-
tigkeit fiihrt das auch zur Verwahrlosung der anderen Institutionen und zur
Selbsttétung der Frau an seiner Seite, weil die Institution der Ehe bei gleich-
zeitigem Bewahren der Hiille auch postmortal gleich mitausgehohlt wird.

FASCHISMUS: PARODISTISCHER BEZUG AUF PATRIARCHALES QUTFIT

Im Faschismus wird noch einmal parodistisch Bezug genommen auf patriar-
chales Outfit. Aber selbst die Parodie war stark genug, eine neue Orientierung
zu bieten. Die terroristische Verlegenheitslésung bestand u. a. darin, dass in
einem Individuum Gesetz und Koérper verschmelzen konnten ohne Distanz.
Dass dies gelingen konnte, gerade mittels einer Person wie Hitler, zeigt auf
erbarmungslose Weise, welche Macht dem Imaginiren zukommt. Es macht,
unmoderiert durch symbolische Einschnitte, die real seine Machtiibernahme
verhindern konnten, in der Not aus dem weder durch kérperliche noch durch
intellektuelle Ausstattung brillierenden Menschen einen Vater, einen Fiihrer,
eine gottihnliche Person. Diese Durchschlagkraft erhilt das Imaginire, wenn
es nicht in einer Inszenierung durch Interpretation symbolisch gedeutet wer-
den kann. Der Faschismus zeichnet sich gerade dadurch aus, dass er auf allen
Ebenen den Interpreten, den, der auslegt durch sein Sprechen und Schreiben,
uberfliissig macht, liquidiert (vgl. Legendre 1988). Ganz wesentlich hierbei ist
die Argumentation mit einem Sachzwang und einer (natur-)wissenschaftlichen
Ableitung, Rassismus, die ja keine Moglichkeit hat, sich auf Normen zu bezie-
hen, die dann interpretiert werden miissen, sondern die darauf angewiesen ist,
das metaphorische Sprechen und Schreiben tiberfliissig zu machen und damit
die Ubertragung. Eine solche Ausrichtung braucht keine Bildung, sondern nur
noch Ausbildung. Urteile werden aus der Veranschaulichung gefillt, aus

13 Umformulierungen sind eher zu erwarten von einem Denken, wie es Rosa
Luxemburg tibte.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 95

Normalisierung™, die dann kontrollierbar und tiberpriifbar erscheint, es aber
meist nur ist durch die Zuhilfenahme eines 6konomischen Moments.

So setzt sich in Spuren aus Momenten, die zum Faschismus gefiihrt haben,
auch heute noch oder wieder unter den Anspriichen einer sichtbaren, qualitits-
gesicherten Effektivitit des Forschens und Lehrens, nicht nur von aulen, nicht
nur in der Universitit, sondern auch in anderen Institutionen, als
Letztbegriindung ein Terror der Okonomie durch, weil dieser Sicherheit und
Entscheidungskriterien zu versprechen scheint. Einzig die Okonomie scheint
der Rationalitit noch Aufgaben und Substanz zu verleihen, an die Stelle Gottes
als begriindend tritt der Markt (vgl. Kurnitzki 1994). Hierhin wandert die
Sehnsucht nach dem verlorenen Vater. Der Markt ist exterritorial. Heute sagt
man »global«.

Im Dienste des Marktes, der als Markt keine Kriterien kennt — der Markt
imponiert nicht nur in der Stadtarchitektur als eine nur zeitweise besetzte
Leerstelle, sondern ist eine solche auch strukturell als Tausch von je Singuli-
rem in ein Besonderes in Bezug auf ein Allgemeines (Geld) wieder zum Beson-
deren und Singuliren —, sondern nur im einzelnen Tauschprozess mithsam
Entscheidungen, Scheidungen und Bindungen herzustellen vermag, werden
Differenzierungsvermégen und soziale Bindungen (»Arbeitsplitze«) vernich-
tet. Es werden Opfer gebracht. Die Unentscheidbarkeit lduft so auf eine streng
dyadische Struktur zu, die ein Jenseits (des Lustprinzips) nicht mehr formulie-
ren kann. Differenzen werden vernichtet.

Die Rede von der vaterlosen Gesellschaft in der Folge des Faschismus in der
wieder oberflichlich beruhigten Situation der Bundesrepublik ist zu lesen als
eine Aussage uiber die schwierige institutionelle und rituelle Implementation
der Funktion des Vaters in der Gesellschaft unter den Vorzeichen einer ratio-
nalen auf dem Paradigma des Sehens konstruierten Wissenschaft als Reli-
gionsersatz und der mit der Wissenschaftlichkeit verbiindeten Gesellschaft. Es
fehlen die nach alten Mustern, aber dekonstruierten, begriindbaren Brechun-
gen durch Symbolisches. Hier liegt eine ungeheure Chance, aber auch Notwen-
digkeit erfinderisch zu werden.

Dem ist auf Dauer nicht beizukommen mit einer psychoanalytischen So-
zialpsychologie, wie Mitscherlich sie entwickelt hat. Sie reicht auch nicht fiir
die Realisierung von Bildung in den gegenwirtigen Transformationsprozes-
sen. Es geht um die Wiederaufnahme einer Auseinandersetzung mit dem

14 Nach Jiirgen Link kommt es zu einer Konkurrenz zwischen Normativismus und
Normalismus, zu einem kulturellen Grundkonflikt der westlichen Moderne. »Wihrend
die normative Norm eine jeweils klare binire Grenze definiert (wurde gegen das Gesetz
verstofRen: ja oder nein?), bietet der Normalismus ein hochreflexives Dispositiv zur eben-
so flexiblen Orientierung an. Da die Verteilungskurve stetig ist, gibt es kein mathemati-
sches Kriterium fiir die Situierung der Normalititsgrenze (>Anormal« ist lediglich das
>extrem Seltene<). Sie wird nach jeweiligen kulturellen Plausibilititen situiert, die sich
historisch stark wandeln. Der klaren normativen Bidrgrenze steht also die flexible
Schwelle des Normalismus gegeniiber.« (Link 2001)

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Karl-Josef Pazzini

vaterlichen Gesetz, das aus der Privatheit einer Auseinandersetzung mit einem
real existierenden Vater wieder herausgeldst werden muss. Alle Fundamen-
talismen als Flucht vor dieser Aufgabe fithren diese Notwendigkeit vor. Das
freudsche Unternehmen, von dem Mitscherlich sich entfernt, bestand zu
einem guten Teil darin, eine Institution, die psychoanalytische Kur, einen Ort
in der Zeit zu konstruieren, wo solche Dekonstruktion stattfinden kann, ohne
sich an festen Mafistiben zu orientieren.

Wenn in der Folge der skizzierten Entwicklung aus der Unsichtbarkeit der
Vaterfunktion auf die Nichtexistenz geschlossen wird, ist das ganz schlicht das,
was man in der Philosophie als einen Kategorienfehler bezeichnet.

Aus diesem Fehler leiten sich alle die lustigen Anekdoten her von
Sauerbruch bis Gagarin. Sauerbruch hatte beim Operieren und Sezieren nie
eine Seele gefunden und Gagarin im Kosmos Gott nicht gesehen.

TERTIUM

Der Vater wird auch als der Dritte oder in funktionalistischer Neutralisierung
als das Dritte bezeichnet. Darin spiegelt sich tatsdchlich eine wieder zuneh-
mende Ungreifbarkeit des »Vaters« wider, die in Vergleich gesetzt wird mit
den biirgerlichen und kleinbiirgerlichen Vorstellungen des »Vaters, die greif-
bar schienen. Da man diesen nicht mehr wiederfindet, wichst das Bediirfnis
nach einer anderen Bezeichnung. Dem begegnete ich auch in Diskussionen bei
der ersten Vorstellung der hier skizzierten Gedanken. Wenn »der« Vater schon
verschwunden ist, wenn die Gesellschaft vaterlos geworden ist, dann sollte man
doch, auch um all diese Konnotationen, die Evokation enttiuschter Hoffnun-
gen oder des befreiten Aufatmens, zu vermeiden, die mit einem historisch ver-
gangenen Vaterbild sich einstellen, lieber einen neutralen Ausdruck verwen-
den: das Dritte, der Dritte.

Wenn ich fiir die weitere Nutzung des Wortes »Vater« plidiere, dann will
ich damit nicht leugnen, dass es viele andere Formulierungsmdoglichkeiten
gibt, die auch durchaus zutreffend sein konnen. Aber gerade die historische
Aufladung, die Evokation vieler Bilder aus Geschichten, aus unterschiedlichen
Bildwelten, aus der Erinnerung transportieren gerade das Problem, das mit
dem Wort »Vater« bezeichnet wird. Es iibersteigt meinen Vorstellungshori-
zont, anzunehmen, dass man sich dieses Problems durch eine andere Formu-
lierung entledigen konnte. Im Gegenteil, es wiirde Zugangsmoglichkeiten ver-
sperren. Besteht doch die Funktion des Vaters gerade in ihrer jeweils anderen
Performanz. Sie ist nicht.

Das Wort »Vater« ist dlter als die Performanz des Vaters, der jetzt vermisst
wird. Die mit der Bezeichnung, dem Wort ausgelosten Emotionen und
Erinnerungsspuren, die Spuren, die in die mit ihm bezeichneten historisch
und kulturell verschiedenen Areale gelegt werden, sind es, die einen Teil des

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 97

Treibstoffs zur weiteren Differenzierung liefern. Diese Konnotationen kénnten
etwa in der Formulierung, dass es in Bildung eines Tertiums braucht, eines
Anderen, einer Funktion der Trennung, einer Schnittstelle zwischen 6ffentlich
und privat usw. schwerer zum zu bearbeitenden Widerstand werden.

Dennoch hat der »Vater« etwas mit dem Dritten zu tun, dem Dritten, der
unterstiitzend, trennend, stérend, ungreifbar zur Zweiheit hinzukommt und
diese erst dazu macht.

Liest man in diesem Zusammenhang klassische Logiken, also dann, wenn
man sich gerade mit dem verschwindenden Dritten, dem Vater, auseinander
setzt, dann kénnte man meinen, dass dort dasselbe Problem verhandelt wird.
Tertium non datur. »Das Dritte ist nicht gegeben« oder »Ein Drittes ist nicht
gegeben«. Gemeint ist damit im Rahmen einer zweiwertigen Logik, dass eine
Aussage entweder wahr oder falsch ist”® oder genauer: Von zwei Sitzen, von
denen einer das vollstindige Gegenteil des anderen aussagt, muss einer wahr
sein.

Es ist aber auch klar, dass diese zweiwertige Unterscheidung nur in einem
Kontext getroffen werden kann:

nlf, e.g. in court the question is raised whether the defendant is guilty or not guilty, it would be non-sen-

sical to answer: no, he is broad-shouldered. In other words: the alternative guilty or not guilty is enclosed

in the context described by the statutes of criminal law. (Ginther 1975)"

Dieser Kontext, so kénnte man vermuten, ist das Dritte. Es liegt auf einer ande-
ren Ebene, firbt aber in die Vergabe der Werte mit ein.

Die beiden Dritten scheinen nichts miteinander zu tun haben. Vielleicht
doch?

I5 Die klassische Formulierung findet sich bei Aristoteles: »Soviel sei nun dariiber
gesagt, dass die Meinung, entgegengesetzte Aussagen seien nicht zugleich wahr, die
sicherste von allen ist; [...] Da es aber unmdglich ist, iber ein und dasselbe zugleich
Widersprechendes mit Wahrheit auszusagen, ist es offenbar, dass nicht ein und demsel-
ben zugleich Gegenteiliges zukommen kann. [...] Wenn es also unmdglich ist, etwas mit
Wahrheit gleichzeitig zu bejahen und zu verneinen, so ist es auch unméglich, dass
Gegenteiliges zugleich demselben zukomme, es sei denn, dass entweder beide
Gegenteile nur in gewisser Beschrinkung zukommen oder das eine nur in gewisser
Beschrinkung, das andere aber schlechthin. Und doch ist es nicht méglich, dass ein
Mittleres zwischen den beiden Gliedern des Widerspruches gibt, sondern man muss
eben eines von beiden entweder bejahen oder verneinen.« (Aristoteles 1970, 1o11b ff.)

16 Gunther fithrt dort noch ein weiteres Beispiel an und fihrt fort: »In both cases the
answer must be guided by a tertium-non-datur which refers to a superordinated viewpoint
which in our first ease was criminal law and in the second pathology. The alternates of a
context may be very narrow and again they may be of ever increasing generality, the alter-
native still constitutes a mere context as long as it is possible to determine a superordi-
nated viewpoint. A context changes into a universal contexture only on condition that it is
impossible on principle to find a superordinated viewpoint which defines the meaning of
the tertium-non-datur for the opposites for which the superordinated common viewpoint
has been sought.«

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Karl-Josef Pazzini

Zu zeigen ist, dass auch gegenwirtig ein Drittes gegeben ist, ein Drittes, das
man den Vater genannt hat. Das eine Dritte, das Logische, ist nicht gegeben
und das andere Dritte, der Vater, so heifit es, sei verschwunden. Genau da tref-
fen sie sich: An einer Leerstelle, die in irgendeiner Weise symbolisiert , d. h.
mit Bildern oder Einbildungen versehen werden muss, damit sie nicht tiberse-
hen wird.

Diese Leerstelle kénnte man auch als Schnittstelle bezeichnen, so wie die
Bezeichnung im Umgang mit den neueren Medien benutzt wird. Diese sind
auch immer Stellen, an denen unterschiedliche Logiken aufeinandertreffen
und transformiert werden miissen. Die Schnittstellen sind im Sinne eines
geschlossenen, gut funktionierenden Systems auch immer die Schwachstellen.
So wird spitestens am Bildschirm die binire Logik des Digitalen in etwas
umgesetzt, das in einem anderen Kontext als dem der Informatik interpretati-
onsfihig ist. Die Funktion des Vaters erinnert an diese Transformationsnot-
wendigkeiten und soll Mittel zur Verfiigung stellen, diese Schwachstellen zu
kreativen Stirken werden zu lassen.

In der Logik wird am Problem einer nicht-aristotelischen Logik gearbeitet
(Gunther 1991, Meyer 1983, 55 ff.), weil sich in der klassischen Logik eine
Leerstelle des Unsagbaren, Unformulierbaren auftut, wenn man ein Drittes
ausschliefRt. In den Problemstellungen solcher Arbeiten scheint sich etwas wie-
derzufinden, das auch in den gegenwirtigen gesellschaftlichen Transforma-
tionsprozessen Bildungstheorie herausfordert. Ich muss mich allerdings hier
auf Andeutungen aus den programmatischen Sitzen Gotthard Giinthers” be-
schrianken, die zeigen konnen, dass wir darauf angewiesen sein werden, noch
radikaler unser Denken und Handeln auf differentielle Identititskonzepte um-
zustellen:

nSchon in einem dreiwertigen System als dem einfachsten Fall einer mehrwertigen Logik spaltet sich das ein-
fache klassische Identitatsprinzip in das Doppelmotiv der unmittelbaren Seinsidentitit und der inversen
Reflexionsidentitét. In einem vierwertigen Kalkiil gabelt sich die Reflexionsidentitit in weitere streng zu unter-
scheidende Identitatsmotive.« (Giinther 1991, XIll)

17 Gotthard Giinther kommt durchaus in seinen Uberlegungen auch in die Nihe des
Denkens von Buber und Levinas. Dem konnte ich aber hier nicht nachgehen. Vgl. etwa:
»Die Unterscheidung von denkendem und gedachtem Subjekt aber ist allemal die von
Ich und Du. Das Ich ist immer das denkende Subjekt, und das Du ist unvermeidlich das
gedachte Subjekt. Man kann auch sagen, das Du ist das Ich, das para-subjektiv als Objekt
erfahren wird. [...] Das theoretische Ich kann nur dadurch in die Logik integriert werden,
dass man feststellt: der Unterschied zwischen Ich und Du ist logisch irrelevant. Im
Subjekt selbst wiederholt sich der Unterschied von Denken und Existenz. Das existierend
gedachte Subjekt kann nur als Du interpretiert werden. Denn Existenz-haben und Objekt-
sein sind logisch dquivalente Begriffe. Das Du ist allemal in der Welt. Es steht in ihrem
Existenzzusammenhang. Umgekehrt kann das denkende Subjekt immer nur als Ich
interpretiert werden. Seine Existenz ist unerreichbar, weil es sich von der Reflexion in
immer tiefere Schichten der Innerlichkeit zuriickzieht. Soweit die Reflexion ihm auch
folgt, es bleibt stets Denken und enthiillt sich nimmer als Sein.« (Glinther 1991, 328 £.)

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tur Funktion des Vaters in Bildung | 99

Die Schwierigkeiten, denen wir uns in den gegenwirtigen Transformations-
prozessen ausgesetzt sehen, resultieren aus einem metareflexiven Habitus als
Folge der Moderne, der weif}, dass prinzipiell nichts mehr das ist, was es ist,
sondern gleichzeitig, zukiinftig und auch nachtraglich etwas anderes gewesen
sein wird. So ist der Vater nicht der Vater, weil jeweils etwas substanziell
Bestimmtes mitgedacht und gefiihlt werden kann, er wird aber substanziell in
der Performanz, sogar existenziell. Es gibt dafiir aber keine naturgegebene
prireflexive Substanz.

nStatt uns zu einem universalen Subjekt hinzufiihren, trigt die Selbstthematisierung des Reflexionsprozesses
nur zu einer weiteren Aufsplitterung und ungeahnter Vervielfaltigung autonomer Ichzentren bei. Nur seelen-
lose Objektivitat erhdlt sich in der Einheit, Subjektivitat lebt nur in der Vielheit.« (XKV)

Auf das Axiom aus der aristotelischen Logik bezogen folgert Giinther dann:

»Das Tertium non datur ist ein logischer Grundsatz einer naiven Weltanschauung, die Realitit mit natiirli-
chem Sein identifiziert, d.h. mit Sein, das absolut objektiv ist und in dessen Beschreibung das reflektierende
Bewusstsein nicht hineindefiniert zu werden braucht.« (129) Fiir Giinther ergibt sich daraus: "Was durch das
Tertium non datur ausgeschlossen wird, ist die Reflexion, die iiber das metaphysische Grundthema dieser Logik
hinausgehen will.« (133)

Dieses Statement leitet {iber zu einem Thema, das uns angesichts (!) der hier
verhandelten Problematik des Vaters in Bildung noch beschiftigen wird:
Unsichtbarkeit (und Verfiihrung zur Halluzination):

»Es kommt diesem Denken nirgends der Gedanke, dass Realitat vielleicht nicht mit der objektiv gegebenen,
sinnlich und gegenstandlich erfahrbaren Welt identisch ist. Dass der objektive Tatbestand der Welt vielleicht
nur eine Teilkomponente des gesamten Wirklichkeitszusammenhanges ist.« (140)

Die Leerstelle, das tertium, wird in unterschiedlichen Diskursen thematisiert:
So von Robert Heim aus einer der moglichen psychoanalytischen Sichtweisen
auf Freuds »Mythologie« in Totem und Tabu heraus:

»Die Stelle des toten und gemordeten Vaters bleibt also leer, und von daher riihrt die kulturstiftende
Wirksamkeit des ddipalen und symbolischen Vaters. Die Einsicht in die Vergeblichkeit des Mordes geht einher
mit der Anerkennung dieser Leerstelle; sie ist lediglich der Ort des Grabes, des Mahnmals, des Totems, der
symbolischen Funktion. Tabuisiert, kann diese Leerstelle nur um den Preis hybrider AnmaBung eingenommen
werden.« (Heim 1999, 67)

Edgar Morin dreht das genau wieder um, sieht diesen Mord als Geburt: »Das
grofle Phinomen, das die Menschwerdung vorbereitet und den homo sapiens
vollendet hat, ist nicht die Tétung, sondern die Geburt des Vaters.« (Morin

1974, 174)

- am 14.02.2026, 21:37-18. i@y eron ]


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Karl-Josef Pazzini

ANSCHLUSS

In erziehungswissenschaftlicher Perspektive kann meine Skizze an die Arbeit
von Dieter Lenzen (1991) ankniipfen. Er hat die historische Entwicklung der
Vaterschaft analysiert bis in die Gegenwart hinein. Wir kommen vielleicht zu
dem Schluss, so Lenzen,

ndass etwas unwiederbringlich verlorenging. — Aber was ist das? Es sind nicht die Funktionen, die der Vater
einmal ausiibte, sondern es ist die Tatsache, dass es nicht mehr der Vater ist, der diese Funktionen wahr-
nimmt. Denn dieses ist eine der sich unmittelbar aufdringenden Auffilligkeiten der historischen Betrachtung:
Sukzessive, im Grunde bereits in der Antike beginnt eine schleichende Verlagerung ehedem vaterlicher
Funktionen auf andere Funktionstrager.« (Lenzen 1991, 252)

An dieser Perspektivierung des Vaters mochte ich etwas drehen, nicht
grundsitzlich die Ergebnisse von Lenzens Analysen bezweifeln: Wie wire es,
wenn doch unser Bild des Vaters, aus dessen Vorbild wir von der vaterlosen
Gesellschaft sprechen kénnen oder von der Verlagerung der Funktionen des
Vaters auf andere Funktionstrager, doch zu sehr von den nachtriglich ideali-
sierten Erfahrungen des 19. Jahrhunderts abhingen, von einer romantischen
oder biedermeierlichen Vorstellung des Vaters? Gab es einen Triger all dieser
Funktionen, die Lenzen zusammenstellt, im Neolithikum?

Wie wire es mit der These: Es gab nur eine kurze Zeit, in der ein Grofdteil
dieser Funktionen mit einem individuellen Menschen maénnlichen
Geschlechts in Beziehung gebracht und fest verbacken wurde, in der ein sol-
cher Mensch auch meinte, er sei der Vater. Man kénnte versuchen einen
Zusammenhang zu sehen mit der Rede vom Tod Gottes, dem allmahlichen
Abschied vom Monarchen, von der gesellschaftlich nicht mehr anerkannten
verbindlichen Funktion des Papstes. Die Erwartungen an diesen einen
Menschen, der eine mégliche Funktion des Vaters inszenierte, wurde mit vie-
len anderen Funktionen zugeschiittet, die zu verkdrpern er nie im Stande war,
weil das Umfeld, in das diese Funktion eingebettet war, insbesondere betrifft
das den deutschen Funktionstriger, allmihlich zusammenbrach (vgl. erneut
Vinken 2001 fiir die Funktion der Mutter).

Lenzens Arbeit fuhrt dahin, genauer zu sehen, dass die Funktion(en) des
Vaters extrem kiinstlich sind und von daher immer wieder neuer Realisationen
bediirfen, um wahrnehmbar zu werden oder zu bleiben. Diese Darstellung und
die Fihigkeit zu ihrer Wahrnehmung ist dann Bildung als eine, die aktiv und
passiv geschieht.

Die Notwendigkeit und auch Anstrengung der Darstellung bringt immer
auch einen melancholischen Zug (vgl. den Titel bei Heim 1999) mit sich, die
Sehnsucht, dass es doch nicht so anstrengend sein moge, dass der Vater sich
zeige und unmittelbar prisent sei, dass er als Bezugspunkt aufierhalb all unse-
rer Verstrickungen und Bindungen eine Sicherheit gebe und uns erwihle,

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 1o1

nicht wir ihn suchen miissen, dass sich der Himmel auftue und von dort eine
michtige Stimme erschélle, die verkiinde: Dieses ist mein geliebter Sohn'®, an
dem ich mein Wohlgefallen habe (Matthius 3, 17). Dafiir gibt es in den Mythen,
Sagen, Mirchen, Religionen, Geschichten viele Beispiele. Aber auch fiir das
Gegenteil, dass er genau das nicht sei oder tun moge. Jedenfalls bleibt ein star-
kes Motiv zur Suche, sei es nach der unmittelbaren Beziehung zu einem kon-
kreten Menschen, zu dem man Vater sagen kann und der den Suchenden
umstandslos als Sohn beiderlei Geschlechts anerkennt, sei es nach der
Befreiung aus dieser Unmittelbarkeit, einer mehr narzisstisch™ betonten
Selbststiandigkeit, die sich von dieser Art Vater lossagen kann, ihn zumindest
im iibertragenen Sinne t6tet und entpersonalisiert.

Gegenwirtig lisst sich kein Nachlassen dieser Suche feststellen, in der
Literatur, in der Wissenschaft, in der Bildenden Kunst, im Film,*°
Erscheinen neue Arbeiten, die das Vaterproblem thematisieren. Wir sind den

iiberall

Vater keineswegs los, er hat uns nicht losgelassen, solange wir das Unbehagen
in der Kultur ertragen und nicht noch mal in der Barbarei Zuflucht suchen.

BEDEUTUNG DER FUNKTION

Die Funktion des Vaters in Bildung ist in mehrfacher Weise von Bedeutung:

Einmal dadurch, dass die Funktion selber zumindest historisch gesehen
bedeutend war und immer noch mitschwingt.

Zum Zweiten dadurch, dass Bildung den Lauf dieser Funktion, also deren
Funktionieren, das Verhiltnis zum Symbolischen inauguriert und mitbe-
stimmt — im Individuum wie in der Gesellschaft, und zudem in einer Weise,
die beide nicht mehr als ausschliefende Gegensitze gegeniiberstellt.

Zum Dritten macht diese Funktion aufmerksam auf ein wichtiges Moment
aller gegenwirtig erforderten Bildung, auf die Arbitraritit der Zuordnung von
Zeichen und Bezeichnetem.*” Konkret am Beispiel der Funktion des Vaters
wird deutlich, dass die Zuordnung, »Vater = Person minnlichen Geschlechts,
die ein Kind gezeugt hat«, nur eine der vielen Moglichkeiten ist, die Funktion
des Vaters darzustellen, aber keineswegs die einzige.

In der Moderne und in der Gegenwart ist der Vater (wieder) zu dem gewor-
den, was er immer schon war: Er ist ein Verschwundener, ein Verschwin-
dender, ein schwer Auffindbarer und zusitzlich vielleicht sogar noch ein

18 Sohn beiderlei Geschlechts.

19 Bei Freud geht es genau um drei Mythen, die die Struktur der Relation zum Vater
wiederzugeben versuchen: Odipus, Narzissus und Moses.

20 Zum Beispiel Benignis Das Leben ist schon (Italien 1998), Vinterbergs Das Fest
(Danemark 1998), Andersons Magnolia (USA 1999)

21 Das andere ebenso bedeutsame Feld, das darauf aufmerksam macht, ist der
Geschlechtsunterschied.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | Karl-Josef Pazzini

Verleugneter. Der »Vater« meint dabei eine Funktion. Die Funktion der Mutter
ist dieser Funktion gegentiber vergleichsweise stabil.

Die Funktion des Vaters ist eine, die sich ganz wesentlich aus der
Nachtriglichkeit** ergibt. So lisst sich leichter mit Projektionen in die
Vergangenheit arbeiten, um dann festzustellen, dass es so nicht mehr ist. Die
Leistungen der vorangegangenen Generationen in der Darstellung der
Funktion werden als Kontrastmittel fiir das Fehlen oder die Umformulierung
in der Gegenwart und fiir die Zukunft genommen. Die Funktion der Mutter
dagegen ergab sich aus der Prisenz. Und vielleicht auch aus der Sichtbarkeit
des Futurs aus der Sichtbarkeit der Schwangerschaft. Aber auch diese Funktion
wird gegenwirtig aus dieser scheinbar sicheren Bindung herausgelgst. Durch
die Moglichkeit der Invitrofertilisation und der Wiedereinpflanzung des
befruchteten Eies in einen jeglichen Uterus tritt eine Unterbrechung ein in der
Plausibilitit der Sichtbarkeit und des allmihlichen Wachsens, die dann einer
Rekonstruktion und meist auch schriftlicher Zeugnisse bediirfen. Erst
dadurch, dass die Vaterschaft eine Funktion ist, nicht aber an einen wie auch
immer gedachten realen Vater alleine zu kniipfen ist, ergibt sich die Chance,
den Hunger nach Idealisierungen zu stillen, also Fiktionen zu formulieren und
wieder zu storen. Dies ist ein Einsatzpunkt von Bildung als Bildung von Tra-
dition. Fiktionen sind notwendig fiir Bildung. Davon ist vielleicht die Bedeut-
samste die Fiktion der Reprisentation der Referenz.

Die Funktion des Vaters ergibt sich nicht von selbst im Bereich der
Wahrnehmung. Die Funktion muss kiinstlich in die Wahrnehmung tiberfiihrt
werden. Der Prozess der Uberfithrung unterliegt einer Bildung, einer
Gestaltung. Solche Gestaltungen — das wird immer wieder erkennbar — kénn-
ten auch anders sein. Solche Gestaltungen, Zeugenschaften, unterliegen einem
Verbrauch und sind sehr anfillig, miissen immer wieder neu und anders
gestaltet werden, sonst verlieren sie ihre Funktion als kiinstliche, fahren fest zu
naturalistischen Anschauungen.

Die unausweichliche Aufgabe einer institutionalisierten Bildung beginnt in
der Erhohung der Wahrscheinlichkeit dafiir, dass Loslésungsprozesse stattfin-
den. Es kommt darauf an, trotz besseren Wissens und im Wissen darum, dass
es auch begriindbar, d. h. verhandelbar anders geht, suggestive Formen zu set-
zen, zu erfinden, ohne dass diese durch irgendeinen offenbarten Text, fiir den
es eine inkarnierte Autoritit gibe, gegriindet sind. Dies ist ein riskantes
Unternehmen (vgl. hierzu Zizek u.a. 1993). Es geht um die Ermoglichung
eines getrennten Daseins, einer Trennung aus der Einbildung einer moglichen
Symbiose, eine Freisetzung, Bildung. Dieser Versuch, der scheitern kann, steht
den strukturell vergleichbaren Triumen des Perversen entgegen: Er »triumt
davon, die sexuelle Aktivitit in eine instrumentale, zweckorientierte Aktivitit

22 Das Gleichnis vom verlorenen Sohn ist zum Schutz der Vaterfunktion falsch herum
erzihlt. Es ist eigentlich das Gleichnis vom verlorenen Vater.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 103

zu verwandeln, die sich gemif einem genauen Plan vorbereiten und durch-
fithren ldsst.« (ZiZek 1999, 141 f.) Das ist auch das Vorgehen einer am natur-
wissenschaftlichen Ideal orientierten Wissenschaft, und deren Ergebnis ist
»Viagra«.

Der Vater hingegen, so kénnte man sagen, ist aus symbolischer Materie
gemacht, aus der Materie der Fiktionen. Anders formuliert:

»Er st grundsitzlich institutioneller Natur [...] So ist es fiir bestimmte Kulturen durchaus plausibel, die
Vaterschaft in zwei voneinander getrennte Funktionen aufzuspalten: einerseits die genitale Reproduktion, ander-
seits das, was ich die Politik der Vaterschaft nenne, die identifikatorische Funktion fiir das Kind.« (Legendre
1998, 35). Unsere Kultur legt eine Konfusion beider Seiten nahe. nDer Vater ist ein Sohn, der das Amt des
Vaters ausiibt. Tut er es nicht, dann geraten umgekehrt die Kinder in die unhaltbare Position, das Amt des
unmdglichen Vaters ausiiben zu miissen.« (37)

Die Jahrhunderte vor dem unsrigen waren ebenso geprigt von den Versuchen,
immer wieder dem Verschwinden des Vaters Einhalt zu gebieten oder, man
kénnte auch sagen, einen Halt zu gebieten. Bildung bezeugt.

Selbst wenn schon vor der exakten naturwissenschaftlichen Nachweisbar-
keit die Zeugung bekannt war, so hief3 sie eben noch Zeugung. Es kam dabei
das Wort ins Spiel.

LEUGENSCHAFT

Da die naturwissenschaftlichen Verfahrensweisen der Kontrolle iiber
Sichtbarkeit und Wiederholbarkeit nicht ausreichen, besteht Bildung ganz
wesentlich darin zu zeugen. Zeugnisse sind keine Beweise noch kénnen sie
zum Programm taugen, vielleicht zum Epigramm. Zeugnis zu geben heifdt
aber auch einzustehen an einer Stelle, die leer ist. Hier ldsst sich nicht alles
ableiten oder in einzelnen Schritten folgern. Ein Zeugnis tritt da auf, wo nichts
ist, an das man sich sonst halten kénnte. Ein Zeugnis ist damit immer auch
verbunden mit dem Auftauchen von etwas Einzigartigem und dessen
Anbindung ans Allgemeine, nicht als Subsumtion. Das Zeugnis hat als ein
Bescheidgeben und als Grundlage eines Urteils immer auch den Charakter von
Gewalttitigkeit. Die, die Zeugnis geben, sind eben authentisch: authentisch im
Sinne des griechischen Ursprungs des Wortes (authenteo) heifdt »eigenmich-
tig handeln«. Der Authentes ist dementsprechend im Griechischen der Mérder
und im tbertragenen Sinne der Gewalthaber, der von eigener Hand und in
eigener Verantwortung etwas ausfiithrt. Das ist dann die Loslésung vom Vater
und die Austibung der Funktion des Vaters.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Karl-Josef Pazzini

FREUNDE DES VERBRECHENS

In der Authentizitit liegt der amoralische (Be-)Zug (zum Unbewussten) der
Psychoanalyse, der Kunst und deren immer wieder vorkommende Unbeein-
druckbarkeit von Verwertungsinteressen (»Autonomie«). Der erste Wortbe-
standteil von authentisch leitet sich von autos (selbst) ab. Der zweite Wortbe-
standteil ist nicht so leicht zu dechiffrieren. Nach Auskunft der Worterbiicher
steckt in ihm dieselbe Wurzel wie »Sin«, was ja bekanntlich Siinde bedeutet, in
der ilteren Bedeutung »schidlich«, »striflich« heiflt. Sind die, die sich und
andere bilden, also Freunde des Verbrechens?

»Zeugenschaft« — ein Merkmal kiinstlerischer wie pidagogischer Tatigkeit
— wire ein Modell, das in verschiedenen Formen eine Stellungnahme zum
Stand der Beziehung zu bisher so nicht Aufgetauchtem, nicht Formuliertem
oder Formulierbarem, Ungewusstem und Unbewusstem bei einem Subjekt
erlauben wiirde, das sich mit dem Wunsch, z. B. sich kiinstlerischer Artikula-
tion zu nihern, auseinander setzt.”> Anders gesagt: Es geht in der Bildung um
Darstellung (mit »Riicksicht auf Darstellbarkeit«) der je besonderen Arbeit(s-
weise). Dabei spielt nicht nur der Bezug von Bildung etwa zum Diskurs der
Kunst oder der Psychoanalyse im Allgemeinen eine Rolle. Vielmehr geht es um
die Wahrnehmung und Darstellung der Situation selbst, welche die »Zeugen-
schaft« auffithrt — als Darstellung des Zeugnisses und ebenso als Wahrneh-
mungsmoglichkeit durch und fiir die anderen.

Ohne ein solches Angebot zur »Zeugenschaft« steht eine Institution leicht
in der Gefahr, nichts anderes als eine Abwehr — Widerstand wire ja nicht
schlimm — zu verkérpern gegeniiber z. B. der Kunst oder den merkwiirdigen
Subjekten, die der pidagogischen Aktion unterliegen. Diese konnen sich der
Erméglichung von Diskontinuitit nihern. Eine solche Struktur stiinde gegen
eine Vetternwirtschaft, die nichts anderes kennt als familiale, ja inzestutse
Bindungen ohne Diskontinuitit.> Zeugenschaft erméglicht eine transgenera-
tive Uberlieferung.

TRANSGENERATIVE UBERLIEFERUNG

Genau darin liegt die Chance und der Zweck einer Institution, Transforma-
tionsprozesse, Unterbrechungen und Uberginge so darzustellen und zu er-
moglichen - sie sind ja nicht von selber —, dass Individuen an im Prozess sich
entwickelnden Strukturen nicht zugrunde gehen, weil sie meinen, die Span-
nungen, die hierbei auftreten, nicht aushalten zu kénnen. Schulen begleiten

23 Beide sind da Zeugen, geben Zeugnis, Schiiler und Lehrer.

24 Die iiblichen Verfahren des als gelungene Pidagogik Dargestellten und der ent-
sprechenden Auswertung folgt dem Muster der Anpassung.

25 »Inzestuds« hier im iibertragenen Sinne des »zu Hause ist alles méglich!«.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 105

Unterbrechungen, sie 16sen aus dem Schofd der Familie, welcher historischen
Form auch immer. Hier treten miitterliche Funktion und viterliche in ein pro-
duktive Spannung. Und die miitterliche Funktion dann in der Schule wird
dadurch zu einer anderen als auflerhalb und vor der Schulzeit.

Das transgenerative Moment, ein Moment der Funktion des Vaters, erin-
nert daran, dass in der menschlichen Existenz immer wieder etwas Unsicheres,
Fremdes und Beeinflussendes zuriickgewiesen, »getotet« werden muss
(Urvater), damit eine neue Generation entstehen kann. Dementgegen steht die
Sehnsucht nach Ununterschiedenheit, nach Aufgehen im Ganzen, einem
Jenseits von Gut und Bése. Wird die urspriingliche Abspaltung, Tétung, bis zur
Unkenntlichkeit verdringt, nicht als gesellschaftlicher Prozess erfahrbar und
auch aufhebbar, bedarf es immer neuer Wiederholungen des Verdringungs-
prozesses, die sich in inhaltlich entleerten Ritualen duflern, in denen die Form
selber zum Halt wird, wie wir sie von Zwangsneurotikern kennen. Diese
Rituale finden sich aber auch in allen moglichen gesellschaftlichen
Institutionen. Oft wird fiir die Notwendigkeit dieser Abspaltung irgendwer ver-
antwortlich gemacht. Einer der Prototypen einer solchen »Erklirung« ist der
Bericht in Moses 1 iiber den Baum der Erkenntnis. Es geht also darum, in
einem immer wieder einzugehenden Bildungsprozess sowohl die tddliche
Macht des Wiederholungszwanges zu durchbrechen, aber auch gleichzeitig in
einer Art nachtriglichem Gehorsam immer dann, wenn man wieder alles woll-
te, der Zerrissenheit, der Mangelhaftigkeit Rechnung zu tragen.®

Gegenwirtig scheint die Verdringung allerdings in eine Verwerfung des
Namens des Vaters tiberzugehen, was eher psychotische Strukturen zur Folge
hat: Ein freies Floaten der Vaterfunktionen fiihrt zur gewaltsamen Realisation
der Unterbrechung der unscharfen Konturen: Es kommt zur Zerstérung um
der Zerstorung willen.

26 »Freud spricht denn genau von diesem Bann [im Sinne der Ermdéglichung einer
Gegenwart durch Bannung, Verdringung, KJP], wenn er sein Argumentationsmuster
von der wiederkehrenden Macht des toten Vaters als einen Zusammenhang von
Vatermord der Urhorde, Totembildung und Religionsgriindung entrollt. Dass dieser
urspriingliche und gewalterfiillte Akt der Kulturstiftung die Menschheit bis heute nicht
zur Ruhe kommen lie, ist dieser mythologischen Konstruktion zufolge nichts anderes
als ein Symptom dieser Wiederkehr als virtuell todlicher. So halten sich fiir Freud die ver-
séhnende nachtrigliche Liebe zum gemordeten Vater im »nachtriglichen Gehorsam<und
ein tédlicher Bann des unversohnten, richenden Vaters die Waage; die menschliche
Kultur wird auf immer geprigt sein vom fragilen Gleichgewicht dieser in ihre Wurzeln
eingelassenen Ambivalenz.« (Heim 1999, 36)

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | Karl-Josef Pazzini

EIN BLICK ZURUCK

wDas Dritte, das im Tertium non datur aus dem logischen
Formalismus verbannt wird, ist der )Grund: des Denkens. Aber die-
ser Grund enthiillt sich nun seinerseits als zweideutig. Er ist einer-
seits vorausliegendes Sein, und als solcher motiviert er das Denken.
Anderseits aber ist er )Scheinc oder Reflexion selbst, d. h. ichhafter
Ursprung des Begreifens, und als solcher setzt er die Reflexion in
Bewegung

Giinther: Idee und Grundrif einer nicht-Aristotelischen Logik

Schon der Gott der Bibel war eine Beschreibung und Erzihlung gegen das
Verschwinden, eine Suche. Er sprach aus Wolken und aus Dornbiischen® und
auf dem Berg. Was Moses von ihm brachte, war geschrieben. Ein Gesetz. Er
hatte ihn nicht gesehen und nicht anschauen kénnen. Die Funktion des Vaters
duflert sich in Sprache, Schrift und Segen.

Abraham hérte z. B. den Befehl Gottes, seinen Sohn Isaak zu opfern. Und
Einhalt gebot ihm eine Stimme. Durch die Bereitschaft zum Opfer in der
Anerkenntnis einer Macht, die iiber der seinen steht, wird Abraham zum Vater
und Isaak zum Sohn. Durch Bindung und Entbindung. Durch den Eingriff einer
Macht von auflen. Und durch die Anerkenntnis, dass dyadisch keine generativen
Potenzen zu etablieren sind. Dies geschieht durch die Unterbrechung eines
damals erstmalig auf die blutsgemifle Abstammung basierten Verhiltnisses zwi-
schen zwei Generationen. Diese Zuordnung reichte aber erkennbar nicht aus. Sie
musste eine Verankerung in einem symbolischen Prozess finden.

Der Rechtshistoriker und Psychoanalytiker Legendre stellt hierzu die Frage:

»Um was geht es in dieser fiir die europdische Kultur paradigmatischen Szene? Der Vater wird instituiert als
derjenige, der den Sohn im Bezug zum Mord bindet und entbindet, und er nimmt diese Bindung und
Entbindung fiir seinen Sohn und fiir sich selbst vor. Der Vater befindet sich in der Position desjenigen, der
ugleich Mdrder des Kindes ist und der es wieder begnadigt. Eine derart paradoxale Situation hat beziiglich
der Politik der Vernunft nur dann Sinn, wenn sie bezogen ist auf die Einrichtung der absoluten Differenz®

27 »Yerushalmi hat darauf hingewiesen, dass nach der jiidischen Uberlieferung Moses
beim brennenden Dornbusch nicht dem Gott als Schépfer von Himmel und Erde begeg-
net, sondern dem Gott der Viter, in dessen Namen er die Juden aus Agypten fiihren soll
(vgl. Exodus 3,6; 3,15 f.). Als Gott seiner Viter aber ist es ein Gott der Geschichte; an ihn
zu erinnern heif3t also auch an die Geschichte zu erinnern. Daher bedeutet das Verstehen
des (judischen) Gesetzes (Thora) nicht nur Interpretation der als heilig iiberlieferten
Worte, sondern zugleich Interpretation der Geschichte und deren Sinn. Glauben heift
daher im Judentum zuallererst und im Kern: erinnern. Darin liegt im Prinzip die
Bedeutung aller Rituale; Beten, Studieren und Einhalten der Gebote und Verbote zen-
trieren sich immer wieder um die Erinnerung.« (Blumenberg 2001, 43) Vgl. auch
Yerushalmi (1988).

28 Die Kombination von Einrichtung und absoluter Differenz ist selbst wiederum para-
doxal, KJP.

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lur Funktion des Vaters in Bildung | 107

[...] Das Wesen der Referenz besteht darin, in der menschlichen Spezies das Verhaftetsein mit der Allmacht
aufzuldsen und zu unterbinden. In der Geschichte, die Abraham und Isaak bereit zum Opfer zeigt, bindet und
entbindet der Vater weder aus reiner Willkiir, noch ist er bloB ein Henker, der blind Befehle ausiibt und sei-
nen Job tut. Er nimmt die Funktion desjenigen ein, der opfert.« (Legendre 1988, 33)

Und er geht auch ein Risiko ein fiir sich selber. Da es damals noch keine
Rentenversicherung gab und auch keine Keimzellenforschung, bedeuteten die
Nachkommen das (ewige) Leben.

Die Unsichtbarkeit der Funktion des Vaters wurde in der weiteren
Geschichte untermauert durch ein Bilderverbot. Die Bilder, besser Abbilder,
von einer urspriinglichen Bildung, Ergebnisse des Strebens nach Wahrneh-
mungsidentitit werden so unter Verdacht gestellt: Sie gelten als Verdringung,
Stillstellung von Konflikten, die durch Unpassendes entstehen. So kann die auf
Wiederholung zielende Suche nach Wahrnehmungsidentitit unterbrochen
werden.

Eine mogliche Umschreibung des Bilderverbots, wie es abkiirzend genannt
wird, konnte heiflen: Kein symbolischer Ausdruck soll den Eindruck erzeugen
diirfen, dass man dadurch oder davon etwas habe. Jeder symbolische Ausdruck
soll nach Méglichkeit so strukturiert sein, dass seine nur momentane Geltung
trotz seiner nur vorliufig nachtriglichen Dauer erfahren werden kann. Eine
Abbildung ist nur dann erlaubt, wenn sie Indikatoren dafiir enthilt, die tiber
sie hinaustreiben, auf eine nichste Ubersetzungsnotwendigkeit hin, auf
Bildung. Dazu gehort eben die Notwendigkeit sich auch immer wieder zu ent-
bilden, d.h. die Einbildungen zu zerstoren, d. h. auch eine bisherige Ganzheit
aufzugeben. Das erst bedeutet Erfahrungsfihigkeit.*®

Die Sichtbarkeit erscheint in der Theorie Freuds und wohl auch in dessen
Praxis, wie Didi-Huberman schreibt, als ein »fragiler Uberrest« (Didi-Huber-
man 1999, 67). Die Holzspule im Fort-Da-Spiel, beschrieben in Jenseits des
Lustprinzips, lebe und tanze, »um die Abwesenheit zu figurieren«. Freud
schreibe hier die Grundlage einer Art Archiologie des Symbols.

pLOLA RENNT(®

Wohin rennt Lola eigentlich? Lola rennt zu ihrem Vater. Lola, der immer etwas
einfillt, die um Hilfe in einer verzweifelten Situation gefragt wird, rennt zu
ihrem Vater, weil sie {iberzeugt ist, dass er helfen kann, dass er sogar helfen
muss. Die drei Versionen der Geschichte handeln am Ende unterschiedlich
von der Funktion des Vaters. Das gemeinsame der drei Ausginge ist das Ver-

29 Dazu bedarf es eines settings, bestimmter Verfahrensweisen, wie sie in der psycho-
analytischen Kur modellhaft erprobt werden. Dies wird genauer beschrieben in Pazzini
2002.

30 Regie: Tom Tykwer, Deutschland 1998

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | Karl-Josef Pazzini

sagen des Vaters. Im ersten Versuch kommt sie als Bittstellerin und muss er-
fahren, dass der Vater das Geld nicht hat, das sie bei ihm vermutet. Er erweist
sich als Impotentat und zudem noch als Ehebrecher. In der zweiten Version
versucht sie ihn zu zwingen, das Geld herauszuriicken. Das gelingt zwar, aber
sie kommt damit zu spit. In der dritten Version versucht sie ihr Gliick in der
Spielbank, sie erzwingt ihr Gliick im Engpass der Hilflosigkeit. Und es gelingt.
Der Vater hat seine Funktion erfilllt. Er hat Lola gezwungen, indem er seiner
Liebe folgte, ihn als Versager zu erleben. Lola ist nun Potente. Der Vater wird
von einem imaginiren Vater zu einem symbolischen. Sie hat das Geld.

LITERATUR

Aristoteles: Metaphysik. Stuttgart 1970

Blumenberg, Yigal: »Vatersehnsucht« und »Sohnestrotz« — ein Kommentar zu
Sigmund Freud Totem und Tabu. In: Psyche — Z Psychoanal Internet 2001.
47 Seiten

Butler, Judith; Laclau, Ernesto: Verwendungen der Gleichheit. Eine Diskussion via
e-mail. In: Oliver Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur
Hegemonietheorie Ernesto Laclaus. Wien 1998, 238-264

Detsch, Roland: Vater. In: Microsoft Encarta 98 Enzyklopddie. Microsoft
Corporation 1993-1997

Didi-Huberman, Georges: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des
Bildes. Miinchen 1999

Gilinther, Gotthard: Number and Logos. Unforgettable Hours with Warren St.
McCulloch. 1975 In: http://www.vordenker.de/numlog/numlogr.htm /

Giinther, Gotthard: Idee und Grundrif einer nicht-Aristotelischen Logik. Hamburg
1991

Heim, Robert: Utopie und Melancholie der vaterlosen Gesellschaft. GieRen 1999

Kurnitzky, Horst: Der heilige Markt. Kulturhistorische Anmerkungen. Frankfurt
a. M. 1994

Legendre, Pierre: Das Verbrechen des gefreiten Lortie. Abhandlungen iiber den
Vater. Freiburg 1988

Lenzen, Dieter: Vaterschaft. Vom Patriarchat zur Alimentation. Reinbek bei
Hamburg 1991

Link, Jiirgen: Sicher, sicher, aber es ist alles ganz normal. Was Normen sagen, ist
noch lange nicht die Norm: Zur gesellschaftlichen Funktion des guten
Gewissens in der biopolitischen Debatte. In: FAZ 176/2001 (1. August)

Meyer, Eva: Zihlen und Erzdhlen. Fiir eine Semiotik des Weiblichen. Wien/Berlin
1983

Mitscherlich, Alexander: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. Ideen zur
Sozialpsychologie. Miinchen 1963

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tur Funktion des Vaters in Bildung | 109

Morin, Edgar: Das Ritsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthropologie.
Miinchen 1974

Ortgues, Edmond: Das Inzestverbot und der Platz des Dritten. In: Stork 1974,
135-157

Pazzini, Karl-Josef; Porath, Erik; Zizek, Slavoj: Das Phantasma durchqueren.
Slavoj Zi% ek im Gespréich mit Karl-Josef Pazzini und Erik Porath. In: Spuren
43, Dezember 1993, 54-56

Pazzini, Karl-Josef: Psychoanalyse — ein gesichisloses Setting? In: Marianne
Schuller (Hg.): Schnittstelle Gesicht. Mienen — Medien — Medizin. Bielefeld
2002

Stork, Jochen (Hg.): Fragen nach dem Vater. Franzdsische Beitrdge zu einer psy-
choanalytischen Anthropologie. Freiburg/Miinchen 1974

Vinken, Barbara: Die Deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. Miinchen
2001

Yerushalmi, Yosef Hayim: Zachor. Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidi-
sches Geddchinis. Berlin 1988 (zuerst 1982)

Zizek, Slavoj: Liebe Deinen Niichsten? — Nein, danke! Die Sackgasse des Sozialen
in der Postmoderne. Berlin 1999

- am 14.02.2026, 21:37:16. [OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 21:37:16.


https://doi.org/10.14361/9783839400944-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

