CHRISTIANE THOMPSON,
GABRIELE WEISS (HG.)

Bildende Widerstinde-

widerstiindige Bildung

Blickwechsel zwischen
Pidagogik und Philosophie

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christiane Thompson, Gabriele Weifd (Hg.)
Bildende Widerstinde — widerstindige Bildung



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON, GABRIELE WEIss (HG.)

Bildende Widerstande - widerstandige Bildung

Blickwechsel zwischen Padagogik und Philosophie

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dieses Buchprojekt wurde von der Martin-Luther-Universitit
Halle-Wittenberg und der Universitit Potsdam gefordert.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

uber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2008 transcript Verlag, Bielefeld

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Christiane Thompson, Gabriele Weif’

Satz: Kerstin Jergus

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-859-9
Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

14.02.2026, 03:39:09.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Zur Widerstindigkeit des Piidagogischen. Eine Skizze 7

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Souverinitiit und Subjektivitit riskieren. Zu aktuellen
(Trans-)Formationen von Bildung und Erziehung 21
ELISABETH SATTLER

Self-Confrontations: ,Socrates‘, Wittgenstein and the Reference
to What Cannot be Known 43

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

Die Grenze des Verstehens. Uberlegungen zum Verhiiltnis von
Ironie und Pidagogik 61
OLIVER KRUGER

Multicultural Education. The Problems of Irreconcilable Differences
and Change 79
STEFAN RAMAEKERS

Uber-sich-selbst-siegen und Sein-Leben-ordnen. Pidagogische
Anmerkungen zu Macht, Anthropologie und Didaktik in den

Geistlichen Ubungen von Ignatius von Loyola 99
MALTE BRINKMANN

Experimentelle Erfahrung — eine Alternative zum

epistemologischen Reprisentationsmodell. Implikationen fiir
erziehungswissenschaftliche Forschung und Bildungstheorie 121
ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ermdéglichende und verhindernde Ausdrucksformen von

dsthetischen, sprachlichen und wissenschaftlichen Artikulationen 145
GABRIELE WEISS

Im Begriffsgeflecht. Zur Entstehung der Bildungssemantik

um 1800 zwischen Selbstorganisation, Leben, Mensch und Markt 165
SEBASTIAN MANHART

Kants Theorie der Hochbegabung 187
CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Deleuze/Guattaris ,,Pidagogik des Begriffs* als

bildungsphilosophische Komponente von Erziehungswissenschaft 205
OLAF SANDERS

Autorinnen und Autoren 225

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Widerstandigkeit des Padagogischen.

Eine Skizze

CHRISTIANE THOMPSON, GABRIELE WEISS

Philosophisches Denken ist ein dem Anfang verbundenes Denken, welches
bestrebt ist, bislang Ungesehenes, Ungedachtes und Unerkanntes in den Blick
zu bekommen. Ein solches Denken fordert (sich) immer wieder heraus, da das
Verweilen bei Bestinden unmdoglich ist. Es zieht Blickwechsel nach sich und
bringt damit andere Sichtweisen hervor. Wenn bei solchen Blickwechseln die
Grenzen des Blickens, des Sichtbaren bzw. Denkbaren selbst bedeutsam wer-
den, dann wird philosophisches Denken zu einer offenen Arbeit mit Zugriffen
und Begriffen, einer Arbeit, die prinzipiell unabschlieBbar ist und riskanter
Versuch bleibt.

Blickwechsel dieser Art erscheinen disziplindr und thematisch ungebun-
den. Sie schreiben keine definierten Betrachtungsarten auf Untersuchungsge-
genstinde vor und legen es iiber eine Blickverschiebung auf den Gegenstand
hinaus auf eine gewandelte Sicht des Betrachters an. Ein philosophisch moti-
vierter pddagogischer Blickwechsel hat danach mit dem Verlassen oder zu-
mindest Hinterfragen von Standpunkten zu tun, die dem Pddagogen nicht nur
erlauben, etwas Anderes zu sehen, sondern auch Aufschluss iiber den Ort des
eigenen Nachdenkens zu erhalten und sich in diesem Nachdenken irritieren zu
lassen. Aufgrund des Wechsels im Blicken kann das Wie des Blickens thema-
tisch werden, so dass geldufige Denkmuster fraglich und die Grenzen des
Denkens erfahrbar werden.

Ein nicht-konjunkturelles Verhiltnis zwischen padagogischem und philo-
sophischem Nachdenken ist der Ausgangspunkt des vorliegenden Buches.
Den hier zusammengestellten Beitrdgen geht es nicht darum zu bestimmen,
um welche Pddagogik und welche Philosophie es gehen sollte, um z.B. einen
angemessenen Begriff von Bildung oder Lernen zu formulieren. Gelenkt wird
hingegen die Aufmerksamkeit auf jene Zusammenhénge und Voraussetzun-
gen, auf deren Basis beispielsweise ,Bildung® allererst zu einer Frage, zu ei-

7



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

ner Herausforderung oder vielleicht sogar zu einem Problem wird. Eine sol-
che — analytisch justierte — Perspektive nimmt von einem definitorischen
Zugriff auf das Pddagogische Abstand und beschiftigt sich mit Pddagogik als
einem offenen, nicht einheitlich formulierbaren bzw. realisierbaren Theorie-
und Praxisprojekt.

Die angedeutete Relationierung von Pédagogik und Philosophie ist mit ih-
rer Orientierung an der These, dass Pddagogik immer auch mit den ihr eige-
nen Grenzen konfrontiert ist, nicht voraussetzungslos. Sie greift ein ,Motiv
auf, das w.E. in der gesamten piddagogischen Tradition pridsent ist. Danach
eignet pidagogischen Prozessen eine Widerstiandigkeit, welche durch die
Grenzen der Machbarkeit, der Verfiigbarkeit, der Steuerung und ihrer Be-
stimmung greifbar wird. Die Absicht des vorliegenden Bandes ist indes nicht,
die padagogische Tradition auf dieses Motiv hin festzulegen und ihr auf diese
Weise eine Ordnung aufzupriagen. Vielmehr verstehen wir das Motiv der Wi-
derstindigkeit so, dass Durchkreuzungen von Ordnung(en) impliziert sind,
welche auch unser Verhiltnis zur pddagogischen Tradition nicht unberiihrt
lassen. Widerstindigkeit meint, dass der Raum des Piddagogischen nicht ge-
schlossen werden kann und dass diese UnabschlieBbarkeit fiir das Padagogi-
sche und fiir das Sprechen tiber das Pddagogische konstitutiv ist.

Vor dem Hintergrund eigener Arbeiten wollen wir in dieser Einleitung
zundchst exemplarisch an zwei unterschiedlichen Perspektiven auf ,,Bildung®
das Motiv der Widerstindigkeit knapp entfalten. Wir gehen zuerst auf die
Widerstandigkeit ein, die mit einer ,Bildung des Gewissens verbunden ist
(Weill 2004), bevor im weiteren Verlauf die Widerstidndigkeit in Prozessen
,bildender Erfahrung® herausgestellt wird (Thompson 2008). In einem zwei-
ten Schritt wollen wir einige Schlaglichter auf das Motiv der Widersténdigkeit
in seinen unterschiedlichen Ausprigungen und Dimensionen im gegenwarti-
gen bildungs- und erziehungsphilosophischen Diskurs werfen. Im dritten Ab-
schnitt soll schlieflich ein Vorblick auf die Beitrige des Bandes unternom-
men werden.

Anndherungen an die Widerstidndigkeit der Bildung:
Gewissen und bildende Erfahrung

Dass in der heutigen Zeit die pddagogische Diskussion um das ,,Gewissen*
und eine ,,Bildung des Gewissens nachgelassen haben, verweist weniger auf
die Verabschiedung eines tiberholten Themas als vielmehr auf die systemati-
schen Schwierigkeiten, diesem moralischen Phanomen einen Ort angesichts
der Unmoglichkeit souverdner und selbsttransparenter Subjektivitit zuzuwei-
sen. Wird das Verstidndnis von Gewissen als einer allgemeinen und absoluten
moralischen Instanz der Person aufgegeben, scheint ein ,spitmoderner® Ge-
wissensbegriff auf, in dem ,,Gewissen als eine ortlose Widerstidndigkeit ge-

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

fasst wird: Die Tétigkeit des Gewissens stellt je situativ eine Irritation des
selbstverstiandlichen Handelns dar, indem es einen Anspruch stellt, der den
Angesprochenen singularisiert und von Ubernommenem 16st. Das Gewissen
macht Anderes im Selbst erfahrbar, ohne dass dieses in den eigenen Interpre-
tationsrahmen eingebettet werden und angeeignet werden konnte. Der Ruf des
Gewissens ldsst sich nicht auf seinen ,Inhalt‘ reduzieren, mit dem es einen
einschitzenden und abwigenden Umgang geben konnte. Die Unruhe durch
das Gewissen liegt vielmehr darin begriindet, dass seine Stimme in einem
Selbst ein jeweils anderes Selbst zu Gehor bringt, das an- bzw. widerspricht,
ohne etwas zu sagen. So gesehen bildet das Gewissen eine Art Platzhalter fiir
eine Differenz im Subjekt, die nicht geschlossen werden kann. Es beschreibt
eine Widerstandigkeit und Unverfiigbarkeit im Selbst, die dieses nicht durch-
messen kann.

Das Gewissen steht in dieser Interpretation nicht fiir das Allgemeine oder
fiir die Unfehlbarkeit moralischer Reflexion. Es ist hingegen jenes, welches
die Wissensokonomie im Subjekt stort, welches, mit anderen Worten, einge-
nommene Denk- und Beurteilungsgewohnheiten unterbricht. Ohne mit einer
letzten Bestimmungskraft aufzutreten, dringt das Gewissen die Frage nach
der RechtmiBigkeit und Giite von Handlungen auf und verunsichert dabei ge-
rade auch hinsichtlich der Art und Weise, wie uns moralische Fragen und
Herausforderungen erscheinen. Widerstand und Widerspruch ist das Gewis-
sen also auch hinsichtlich unserer Versuche, die Liicken zwischen Wissen
bzw. Begriindung und moralischem Anspruch zu schlieen.

Aufgrund seiner Widersténdigkeit und Unverfiigbarkeit kann eine ,Bil-
dung des Gewissens® (sowohl als Gegenstand wie als Ergebnis) weder im
Rahmen einer hermeneutischen Aneignungspraxis des Subjekts noch im Kon-
text intentionaler Erziehungspraxis verwirklicht werden. Vielmehr erweist
sich die Systematik des Gewissens als einer ortlosen und ereignishaften Wi-
derstandigkeit als folgenreich fiir die Kategorien der ,,Bildung® bzw. der ,,Er-
ziehung®, da mit der Differenz hervorbringenden Kraft des Gewissens die
Hoffnung auf (moralische) Selbstverwirklichung und Selbstbestimmung von
Anfang an desavouiert wird.

Das Gewissen tragt eine Widerstdndigkeit in ,,Bildung* und ,,Erziechung*
hinein. Diese besteht zunichst einmal in der Unmoglichkeit, ein zuerst nicht
vorhandenes, allererst zu weckendes Gewissen hervorzubringen. Des Weite-
ren macht das Gewissen als Platzhalter fiir eine nicht ausfiillbare Liicke eine
grundlegende Selbstverkennung des Subjekts in seinen Moglichkeiten und
Grenzen zu wissen erfahrbar. Das Verhiltnis des Subjekts zu dieser uniiber-
windbaren Selbstverkennung kann — z.B. in der Erscheinungsform der Skep-
sis — selbst bildungstheoretisch bedeutsam werden, wie sich an der padagogi-
schen Figur des Sokrates zeigen ldsst. Dergestalt kann der zuriickhaltende
Widerstand des Gewissens bildend sein, ohne dass durch diesen bildenden

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Widerstand die Differenz im Subjekt iberwunden werden konnte. Damit wird
Bildung selbst zu einem unverfiigbaren und widerstdndigen Ereignis.

Die Kluft zwischen Subjekt und Wissen, die durch das Gewissen greifbar
wird, ldsst sich analog am Verhéltnis von Bildung und Erfahrung herausstel-
len. Von Bildung im Sinne eines Erfahrungsprozesses zu sprechen, bei dem
sich das Ich in seinem Verhiltnis zur Welt, zu sich selbst und zu anderen
wandelt, verweist auch darauf, dass sich dieser Prozess nicht in einer Wis-
sensaneignung erschopft. Mit ,,Erfahrung* ist vielmehr ein Konzept aufgeru-
fen, bei dem die Ordnung des Wissens immer schon iberschritten ist, da mit
ihm Subjektives, Singuldres, Ereignishaftes impliziert ist.

Die modernen Einsétze ,bildender Erfahrung® fithren den Nachdenkenden
unmittelbar zu dessen Grenze: Bildende Erfahrungen lassen sich — beispiels-
weise im Anschluss an Humboldt — als Vorginge verstehen, bei denen die
bislang fiir selbstverstandlich gehaltene Perspektive auf Welt und Selbst frag-
lich wird. Bildende Erfahrungen sind, anders gesagt, Erfahrungen, bei denen
das Ich an die Grenzen seiner Erfahrungsfihigkeit gefiihrt wird. Angesichts
dieser Grenzen der Erfahrung und Erfahrungsfahigkeit stellt sich die Frage,
inwiefern ,,bildende Erfahrungen® iiberhaupt als mdglich verstanden werden
konnen. Der bildende Charakter erscheint in der Widerstandigkeit gegen die
Wirklichkeit dieser Erfahrungen verbiirgt, da es sich eben um Erfahrungen
handelt, die das Ich iiber seine Perspektiven hinaus verweisen.

So wird verstdndlich, dass bildende Erfahrungen mit irritierenden Ereig-
nissen in Verbindung gebracht werden, z.B. mit dem Kontakt fremder Kultu-
ren. Die solchermaBlen nachgezeichnete systematische Justierung ldsst sich
mit AuBerungen zur UnabschlieBbarkeit und Unbestimmbarkeit von Bildung
verkniipfen, wie sie z.B. bei Humboldt thematisiert wird, wenn die Freiheit
des Menschen und seine Bestimmung in der Bildung als antinomisches Ver-
hiltnis dargestellt werden.

Die systematische Justierung von Bildung durch die Grenzen der Erfah-
rung ermoglicht zugleich eine kategoriale Analyse von Bildung in ihrer Un-
/Moglichkeit, ihrer UnméBigkeit. Wird ,,Bildung® an der Grenze ihrer Mog-
lichkeit thematisiert, wird sogleich ihre Situierung im Rahmen eine Bildungs-
theorie fraglich. Was ist iberhaupt unter einer solchen Theorie zu verstehen?
Wie gestaltet sich unser Umgang mit dieser Kategorie (aus wissenschaftlicher
und aus alltiglicher Sicht)? Die kategoriale Unverfiigbarkeit von ,,Bildung*
ist aus moderner Sicht Programm; denn mit dem Bestreben durch ,,Bildung*
einen Gegenhalt gegen die Versuche sozialer Normierung anzugeben, einen
Gegenbhalt, der selbst keinen Referenzpunkt jenseits der sozialen Ordnung be-
sitzt, ergab sich die Frage nach der Méglichkeit, diesen Gedanken zu fassen,
ohne einer naiven Metaphysik anheim zu fallen.

Die Frage nach der kategorialen Verortung von ,,Bildung™ ist aktueller
denn je. Die vielerorts dominierende Gegeniiberstellung einer Bildungsrheto-

10

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

rik im ,Jargon der Eigentlichkeit* gegeniiber einem Bildungsbegriff, der den
Anspriichen von Empirizitdt und Operationalisierbarkeit gentigt, trigt dem
Gedanken der Widerstindigkeit, wie er im modernen Bildungsgedanken pré-
sent ist und gegenwirtig weiter verfolgt wird, nicht Rechnung; denn sowohl
in der subjektivistisch-idealischen Uberhohung als auch in der objektivieren-
den Erhebung von ,,Bildung® erscheint der Bezug zur Realitit als (zu verbes-
sernder oder festzustellender) Bestimmtheit ungebrochen, wihrend sich doch
gerade die Unmdoglichkeit von Bestimmung als wesentliches Motiv des Bil-
dungsgedankens aufweisen ldsst. Im Anschluss daran stellt sich die Frage da-
nach, wie Bildungstheorie heute aussehen kann. Zu fragen ist aber auch nach
einer anderen Herangehensweise an die Empirie, um der hier skizzierten Wi-
derstindigkeit gerecht werden zu kénnen. Damit sind zwei wichtige Fragen
aufgerufen, denen sich eine systematisch orientierte Erziechungswissenschaft
widmen muss und widmet.

Das Motiv der Widerstédndigkeit im gegenwartigen
Diskurs der Bildungs- und Erziehungsphilosophie

Gegenwirtig erfahrt die zuletzt genannte Frage, d.i. die Frage, wie sich ,,Bil-
dung® als Kategorie der Moglichkeit tiberhaupt empirisch identifizieren lasst,
verstarkte Aufmerksamkeit. Eine solche Identifikation wird wesentlich in Ab-
héangigkeit davon gesehen, wie Bildungstheorie und Bildungsforschung zu-
einander ins Verhiltnis gesetzt werden. An dieser Stelle ist der Vorschlag
gemacht worden, diese als differente Diskursarten im Sinne Lyotards zu be-
greifen, die miteinander in einem unldsbaren, unentscheidbaren Widerstreit
stehen (Koller 2006). Der Gesichtspunkt der Kategorialitit von Bildung (Un-
/Moglichkeit, Wirklichkeit) ist also dafiir verantwortlich, dass es keine ein-
heitliche erziehungswissenschaftliche Thematisierung von ,,Bildung* gibt,
sondern dass diese in heterogene Thematisierungsweisen zerfallen. Nimmt
man die Untiberfithrbarkeit der Diskurse ineinander ernst und betont die Un-
moglichkeit, den Widerstreit in einen Rechtsstreit zu tiberfithren, so folgt dar-
aus nicht nur die Forderung, die Existenz des jeweils anderen Diskurses —
Bildungstheorie oder Bildungsforschung — zu akzeptieren (Koller 2006: 123).
In dem Male, wie die widerstreitende Diskursart anerkannt wird, scheinen die
inneren Grenzen der eigenen diskursiven Zuginge auf. Uber die Widerstreits-
figur nach Lyotard ldsst sich also die Widerstindigkeit der Bildung aus kate-
gorialer Sicht herausarbeiten, mit der die nicht endgiiltig zu klarende Frage
nach der Modalitédt von Bildung verkniipft ist. Insofern als sich der so justierte
Widerstreit nicht nur an der Bildungskategorie durchspielen ldsst, sondern
seine Entsprechung in anderen padagogischen Konzepten besitzt, z.B. ,,pdda-

11

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

gogisches Handeln* oder ,,.Lernen®, kann die Bedeutung der Widerstandigkeit
fiir padagogische Prozesse im Allgemeinen konstatiert werden.'

Bildungstheoretisch avancierte Arbeiten der letzten Jahre zeigen, wie die
Widerstdndigkeit von Bildung auch in ihre inhaltliche Bestimmung hinein-
spielt. Wenn beispielsweise ,,Bildung® in einen engen Zusammenhang mit ei-
ner ,,Selbstindigkeit im Denken* (Ballauff 2004) oder einem Vernunft-
gebrauch gebracht wird, der als situativer Einsatz selbst noch einmal zu prob-
lematisieren ist (Ruhloff 1994), dann entzieht sich ,,Bildung™ einer einfachen
und einheitlichen Bestimmung. Vielmehr fiihren die Gedanklichkeit und die
Forderung, die eigenen Gedanken auf ihre Voraussetzungen zu befragen, da-
zu, die je eigenen Vorstellungen von ,,Bildung®“ zu reflektieren und die ihr
entsprechenden BeurteilungsmafBstibe zu problematisieren. ,Bildung™ er-
scheint dann nicht als Positionsnahme, sondern als ein Geschehen, bei dem
die verldssliche Selbsteinschitzung hinsichtlich der vorausliegenden und
meist unthematischen Vorannahmen relativiert bzw. in Frage gestellt wird. In
einem solchen Bildungsdenken hat Widerstiandigkeit einen Ort, wo hingegen
sie in Kompetenzansitzen, in denen eine kritische Haltung lediglich als eine
Kompetenzdimension unter anderen gefasst wird, immer schon neutralisiert
ist.

Eine Bildung, die ihre Widersténdigkeit nicht aufgibt, scheint auf skepti-
sche Einsdtze angewiesen, auf Moglichkeiten, die dogmatischen, weil bislang
unbefragten Voraussetzungen transparent zu machen, und damit die Relativi-
tit der Giltigkeit dessen, was bisher fiir selbstverstindlich gehalten wurde,
ausdriicklich zu machen (Fischer 1996). Durch diese skeptischen Einsétze
konnen nicht nur Alternativen aufscheinen; im Denken wird seine eigene
Fehlbarkeit erfahrbar. Diese Fehlbarkeit erscheint von immenser Bedeutung,
wenn davon ausgegangen wird, dass die Féahigkeit menschlicher Erkenntnis-
und Wahrheitssuche begrenzt ist, der Mensch aber dennoch iiber diese ihm
gegebenen Grenzen hinaus strebt (Kant). Seine Verschirfung erhilt dieser ge-
nannte Gedanke dadurch, dass nach der Zersetzung ontologischer Ordnungs-
vorstellungen zu Beginn der Neuzeit eine direkte Vermittlung von Wissen-
schaft und Praxis unméglich erscheint (vgl. Benner 1993).

Das moderne pddagogische Denken geht nun von der Unbestimmtheit
menschlichen Seins und menschlicher Praxis aus, so dass es zuletzt einer

1 In der vorliegenden Einleitung wird insgesamt starker auf ,,Bildung™ Bezug ge-
nommen, die auch fiir den Band Titel gebend geworden ist. Gleichwohl er-
scheint es uns wichtig herauszustellen, dass das Motiv der Widerstandigkeit
nicht auf die Bildungskategorie begrenzt ist, sondern allgemein konstitutiv fiir
padagogische Prozesse ist. Bei den vorliegenden Markierungen im gegenwirti-
gen Diskurs der Bildungs- und Erziehungsphilosophie miissen wir uns auf eini-
ge Schlaglichter beschriinken, die wir als fiir unsere Uberlegungen bedeutsam
einschétzen.

12

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

nicht-affirmativen, 6ffnenden und kritisch reflexiven Denkhaltung verpflich-
tet ist (Benner 2001). In der gegenwirtigen Diskussion wird diese Denkhal-
tung unter Verwendung des Begriffs der Negativitit in ihrer Konstitutivitét
fiir pddagogische Prozesse beleuchtet: Fiir Prozesse des Lernens und der Bil-
dung ist eine bestimmte Negation, d.h. konkrete Negation von z.B. Meinun-
gen, Vorurteilen und Irrtimern bedeutsam (vgl. Benner 2005, auch Koch
1995). Gleichzeitig wird der positive Effekt von Irrtum und Irritation betont.
Aus diesem Grund wird einerseits gefordert, den negativen Erfahrungen in
Lern- und Bildungsprozessen, d.h. bildenden Widerstinden, mehr Aufmerk-
samkeit zukommen zu lassen und sie in ihrer Fliichtigkeit aus dem Vergessen
zu holen. Andererseits wird die Erfahrung der Negativitit in einem unbe-
stimmten Sinn relevant; denn damit wird das, was Bildung selbst ausmacht, zu
etwas Unbestimmten, Nicht-Identifizierbaren, etwas, das sich nicht teleolo-
gisch schlieflen ldsst. ,,Bildung®“ wird auch hier als widerstindiges Konzept
gedacht.

Wihrend mitunter diese Negativititserfahrungen doch noch in einen
handlungstheoretischen Kontext eingestellt werden, radikalisieren neuere
phédnomenologische Studien den Aspekt der Unverfiigbarkeit von Lernprozes-
sen. Die Unverfiigbarkeit beginnt schon mit den Anfingen des Lernens, die
sich besonders in seinem Widerfahrnischarakter zeigen: ,,Ebenso wenig wie
mein Wille den Anfang des eigentlichen Lernens erzwingen kann, ist ein Leh-
ren moglich, das diesen Beginn setzt“ (Meyer-Drawe 2003: 509). Die Mog-
lichkeit von Selbst- und Fremdverfiigung bei der Initiierung von Lernprozes-
sen wird mit dem Verweis, dass sich uns mit der Lernerfahrung dessen An-
fang entzieht, in Frage gestellt.

Die Distanzierung von Lernen als einem intentionalen Geschehen ist indes
nicht auf die Anféinge des Lernens in einem zeitlichen Sinn beschréinkt. Eine
phédnomenologische Betrachtung zeigt, dass sich die Unverfiigbarkeit des Ler-
nens auch und gerade auf das Verhéltnis des Lernenden zum Lernprozess er-
streckt und damit auf die Moglichkeit, sich selbst im Rahmen des Lernens zu
erfahren oder ansichtig zu werden. An dieser Stelle wird auf die prireflexiven
Dimensionen des menschlichen Zur-Welt-seins, die Inkarniertheit des Leibes
(Merleau-Ponty) verwiesen. Da sich diese Dimensionen nicht in Reflexion
auflgsen lassen, bleiben dem Lernenden das eigene Selbst und die Dinge im
Lernen entzogen (vgl. ebd.). Das ,,Unlernbare in jedem Lernen* (Waldenfels)
bezeichnet eine grundsétzliche Versagung von Selbst und Welt, welche die
Vorstellung einer hermeneutisch-geschichtlichen Selbstauslegung durch-
kreuzt.

Riickt man ab von einer selbsttransparenten und sich griindenden Subjek-
tivitdt und wendet sich weiterhin der intersubjektiven Struktur menschlicher
Existenz zu, d.h. der Einsicht, dass Menschen sich von Anderen her verste-
hen, dann wird man sich genétigt fiihlen, die individualtheoretische Konstruk-

13

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

tion des padagogischen Diskurses zu hinterfragen (Ricken 2006b). Die Aus-
richtung padagogischer Konzepte am je individuellen Moglichsein bzw. am
einzelnen Individuum und seinen Zukunftsperspektiven ldsst piddagogisches
Handeln zwischen Oppositionen, wie z.B. Selbst- und Fremdbestimmung, os-
zillieren. Mit dem Fokus der Relationalitét lie3e sich der ,,Selbst- und Ande-
renbefremdung® (ebd.: 225), d.h. der Verschrinkung von Verwiesenheit und
Entzogenheit, in piddagogischen Prozessen Gehor verschaffen. Damit wiirde
zugleich eine Widerstiandigkeit gegen Verfiigbarkeit und Allgemeinheit zum
Ausgangspunkt eines kategorialen Umbaus der individualtheoretisch justier-
ten padagogischen Grundbegriffe.

Wihrend der uneindeutige Gebrauch und die zwielichtige Rede von Bil-
dung teilweise als Anlass genommen wird, die Brauchbarkeit von ,,Bildung®
als erziehungswissenschaftlichem Konzept in Zweifel zu ziehen (Ricken
2006a), wird andernorts an ,,Bildung*“ festgehalten — unter Einbezug soziolo-
gischer und politischer Perspektiven. Als weder vollig kontingent noch durch
Intention garantierbar impliziert die Unverfiigbarkeit von Bildungsprozessen
keine vollige Absage an ein Bemithen um Bildung; nur tritt an die Stelle
kompetenter Machbarkeit ein Dilettantismus auf Seiten des Pddagogen wie
der sich Bildenden (Reichenbach 2001). Der Dilettantismus erwéchst in die-
sem Zusammenhang aus einer grundsétzlichen ,,Bildungsnot® bzw. ,,Deu-
tungsnot“, dem unter Rekurs auf die anthropologische Bestimmung des Men-
schen als eines exzentrischen Wesens (Plessner) ein prinzipieller Charakter
zugesprochen wird (vgl. ebd.: 346). Die Verfasstheit der Menschen, weder
sich selbst noch Anderen gegeniiber souverin sein zu kdnnen, aber dennoch
handeln zu miissen, bedeutet eine prinzipielle Inkompetenz, welche als Er-
moglichungsbedingung von Freiheit verstanden wird. Er6ffnet wird damit ein
Raum von Konflikt und Widerstiandigkeit gegeniiber Gewohntem, Gewusstem
und Gekonntem, ohne dass die dilettantischen Subjekte in ihrem Denken und
Handeln einen Punkt der Sicherheit erreichen. Es bleibt beim Versuch, Wag-
nis und Experiment.

SchlieBlich sind im vorliegenden Zusammenhang Bestrebungen zu nen-
nen, das Motiv der Widerstindigkeit als konstitutiv fiir den (modernen) pida-
gogischen Raum selbst auszuweisen. Ausgangspunkt ist an dieser Stelle die
Beobachtung, dass sich die moderne Pidagogik ,,an der unaufthebbaren An-
dersheit des Menschen gegeniiber der ihn definierenden sozialen Ordnung
(Schifer 2004: 707) orientiert. Der Pddagogik geht es also aus moderner Sicht
um einen Widerstand gegen soziale Integrationsbemithungen. Unter der Ver-
wendung von Kategorien wie Subjekt, Identitdt, Autonomie etc. konstituiert
sie einen gegeniiber sozialen Normierungen transzendenten Raum, der nicht
als wirklich behauptet werden kann, der sich jedoch fiir dsthetische Inszenie-
rungen eignet, z.B. hinsichtlich des Wandels von Selbst- und Weltverhéltnis-
sen oder hinsichtlich piddagogischer Einflussnahme.

14



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

Die solchermallen greifbaren Selbst- und Fremdverfiigungen stehen je-
doch im Spannungsverhiltnis zu einer unaufhebbaren Alteritit. Wird Letztere
in ithrer Radikalitdt ernst genommen, wandelt sich das Selbstverstédndnis der
Péadagogik: ,,Etwas Ungedachtes, Widerstindiges und AnstofBiges scheint den
modernen Diskurs der Pddagogik zu begleiten, das sich in ihm weniger ver-
birgt als aufschiebt und seine Unruhe ausmacht, so als versuche er in seinen
Worten, Theorien und Konzepten einem unerfiillbaren Anspruch gerecht zu
werden® (Wimmer 2006b: 153). Die Padagogik stellt sich als eine ,,Wissen-
schaft des Unmoglichen® dar. Dies macht sie jedoch nicht zu etwas Unmogli-
chen. Vielmehr wird im Auflosen aller Fragen und Probleme das Ende der
Péddagogik gesehen. Das Scheitern der Padagogik erdffnet erst die Chance,
dem Anderen gerecht zu werden und damit die Zukunft nicht zu verschlieBen.

Es ist deutlich geworden, dass die hier zusammen gestellten in sich unter-
schiedlichen Stringe des gegenwirtigen bildungs- und erziehungsphilosophi-
schen Diskurses das Motiv der Widerstandigkeit auf sehr unterschiedlichen
Ebenen verhandeln: Neben einer konkreten Perspektive, die sich piddagogi-
schen Phidnomenen und ihrer Struktur zuwendet, lassen sich theoretische, dis-
ziplinspezifische und kategoriale Zugriffe ausmachen. Vorliegend ist das Wi-
derstindigkeitsmotiv exemplarisch im Zusammenhang mit Kritik, Negativitit,
Unverflugbarkeit und Alteritét expliziert worden.

Vorblick auf die Beitrage

Auch die Beitrige des Bandes lassen sich auf den unterschiedlichsten Ebenen
ansiedeln. Sie verfolgen demnach bezogen auf die Padagogik oder Erzie-
hungswissenschaft unterschiedliche Intentionen, die von grundbegrifflichen
Verstandigungen iiber neue historisch-systematische Zugriffe auf das padago-
gische Feld zu kategorialen Neujustierungen des Pddagogischen reichen.

Fiir Elisabeth Sattler wird der Blickwechsel zwischen Pddagogik und Phi-
losophie durch die Frage manifest, welche Konsequenzen ein Riskieren von
Souverdnitit und Subjektivitit fiir pddagogisches Denken und Handeln impli-
ziert. Im Rahmen ihrer Lektiire jiingerer bildungs- und erziehungsphilosophi-
scher Studien geht es ihr zum einen darum, die Grenzen der wirkungsméchti-
gen modernen menschlichen Selbstbeschreibung souverdner Subjektivitit
herauszuarbeiten. Diese Grenzen implizieren ein gewandeltes Verstidndnis
von Konzepten mit paddagogischer Relevanz, z.B. von Wissen und Entschei-
dung, aber auch von pidagogischen Kategorien selbst. Die differenztheoreti-
sche Neujustierung der Bildungs- und Erziehungsphilosophie hebt nach Auf-
fassung Sattlers zum anderen die Verwobenheit im Sozialen hervor, die zu-
dem aus ethischer Sicht bedeutsam ist: Pddagogisch-philosophisches Spre-
chen vollzieht sich angesichts der grundsitzlichen Grenzen des Wissens als
singulédrer Einsatz, als Riskieren in Handlungen und Entscheidungen.

15

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Im zweiten Beitrag beleuchten Christiane Thompson und James Thomp-
son die bildungstheoretische Bedeutsamkeit von Nicht-Wissen. Sie gehen
vom platonischen Frithdialog ,,Charmides aus, an dem sie die grundsitzliche
Unmoglichkeit, ein explizites Wissen von Besonnenheit zu besitzen, heraus-
stellen. Die Unmoglichkeit zu wissen bringt vermittels einer Heimsuchung
des Selbst eine Bindung an den Weg des philosophischen und tugendhaften
Lebens hervor, ohne dass eine verlédssliche Selbstpositionierung auf diesem
Weg moglich erscheint. Demgegeniiber werden mit Wittgensteins ,, Tractatus
logico-philosophicus® die Grenzen von Wissen und Représentation dadurch
manifest, dass schon beim Versuch, diese Grenzen einzuhalten, die Grenzzie-
hung scheitert. Die Leseerfahrung fiihrt dergestalt iiber das Lesen hinaus — in
ein verzweifeltes und doch therapeutisches Schweigen, in dem die problema-
tische Grenze von Wissen und Nicht-Wissen einbehalten ist.

Oliver Kriiger befasst sich in seinem Beitrag mit dem in der Pddagogik
bisher nur randstindig thematisierten Ironiebegriff. Es wird eine Distanz ge-
geniiber solchen Ansidtzen eingenommen, die Ironie auf Spott und Unaufrich-
tigkeit reduzieren. Angesichts einer grundsitzlichen Ungewissheit kann von
Uberlegenheit ebenso wenig die Rede sein wie von Aufrichtigkeit in pidago-
gischen Interaktionen. Von hier aus stellt sich die Frage, ob die ironische Un-
aufrichtigkeit zur eigentlichen Aufrichtigkeit avanciert oder ob die Wider-
standigkeit der Ironie gegen identifizierende Zugriffe dahin fiihrt, dass jegli-
che Steuerungsversuche einer ironischen Mitteilung unterlaufen werden.

Im Beitrag von Stefan Ramaekers wird der gegenwirtig dominante Dis-
kurs einer multikulturellen oder interkulturellen Bildung aufgegriffen, der bis-
lang zwei Gesichtspunkte unzureichend wahrgenommen bzw. in Erwédgung
gezogen habe: die These, dass kulturell codierte Differenzen nicht als durch
Verstehen tiberbriickbare gedacht werden kénnen, und die Vorstellung des
Wandels von Selbst und Welt. Im Riickgriff auf den amerikanischen Philoso-
phen Stanley Cavell und dessen Wittgenstein-Lektiire arbeitet Ramaekers die
soziale und kulturelle Eingebundenheit menschlicher Existenz heraus, die
zugleich wesentlich unvollstédndig ist und damit auf ein in sich gebrochenes
Verhiltnis verweist, dessen Widerstandigkeit an der Metapher der Stimme
expliziert wird. Von hier aus erschlieit sich eine existenzphilosophisch und
skeptisch inspirierte Kritik interkultureller Padagogik.

Maite Brinkmann versucht mit dem Fokus auf ,,Ubung® die Dualitit von
Selbst- und Fremdfithrung durch ein nicht zu reglementierendes Spiel zwi-
schen Autonomie und Heteronomie zu verlassen. Das auf Konnen gerichtete
Uben als eine piadagogische Technik par excellence kann gleichzeitig als dis-
ziplinierende Unterwerfung und als Befreiung zur Selbstbestimmung erschei-
nen, je nach dem, ob man Uben als individuellen Vollzug oder Ubung als pi-
dagogische Inszenierung betrachtet. Vor dem Hintergrund der These Fou-
caults, dass Unterwerfungstechnologien immer auch subversive Elemente des

16

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

Widerstandes mit produzieren, zeigen die Geistlichen Ubungen von Ignatius
von Loyola, dass das anvisierte Ziel einer elementaren aisthesis weder von
aullen noch vom Individuum selbst herzustellen ist. Daraus ergeben sich pa-
radoxale Konsequenzen fiir das padagogische Handeln: Die Techniken des
Ubens sind einerseits prekir, dem didaktischen Zugriff nur bedingt verfiigbar;
sie erscheinen aber andererseits als duflerliche Formen fiir die Bildung von
Haltungen unverzichtbar.

Der Gedanke des Experimentellen bietet Roswitha Lehmann-Rommel im
darauf folgenden Beitrag die Moglichkeit, neue Denk- wie Handlungsmog-
lichkeiten fiir zwei grundlegende Probleme der Erziehungswissenschaft zu er-
schlieBen: das Theorie-Praxis-Verhiltnis und eine Kritik am Représentations-
denken, in dem angenommen wird, dass sich Realititen addquat durch Begrif-
fe abbilden lassen. Von Kants Gedanken ausgehend, dass es dem Experimen-
tieren vorbehalten bleibt, Prinzipien und Mechanismus, Idee und Handeln
miteinander zu vermitteln, wird mit Dewey die Notwendigkeit betont, ge-
wohnte Denkstrukturen experimentierend in ihrer Wirkung zu hinterfragen.
Waihrend Bildung im Reprisentationsdenken nicht nur ein zu vermittelndes
Wissen impliziert, sondern auch in neueren Kompetenz- und Zielvorstellun-
gen mit tiberpriifbaren Féhigkeiten und Fertigkeiten unbefragte Normierungen
beibehilt, konnte ein am Experimentellen geschultes Bildungsversténdnis si-
tuationsbezogen eigene Vorannahmen zumindest in den Blick bringen. Expe-
rimentelles Denken und Handeln in einem nicht technischen, sondern philo-
sophischen Verstindnis, steht dem Riskieren niher und bricht sich an den un-
verfiigbar situativen Widerstinden.

Gabriele Weif3 verkniipft dann mit der Frage Foucaults, ob — und wenn ja:
wie — man anders denken kann als man denkt und anders wahrnehmen kann
als man sieht, die Frage, ob und wie man anders sprechen kann als man
spricht. Bedeutsam ist dabei das Paradox, dass iiber die Ermoglichung des
mitteilenden Sprechens gleichzeitig eine Begrenzung von Wahrnehmen, Den-
ken und Sprechen erfolgt. Fiir die Pddagogik wird dies auf zwei Ebenen viru-
lent: zum einen in Bezug auf die Bildung des Individuums mit dem Eintritt in
die Sprachgemeinschaft. Dies wird anhand von Humboldts Verstéindnis von
Sprache und deren Analogie zur Kunst verdeutlicht. Vor diesem Hintergrund
kann zum anderen auf der Ebene der Wissenschaft der Eintritt der Forscher in
den Wissenschaftsdiskurs und dessen Fachsprache (Fleck: ,,Denkstil®) ver-
hindern, dort Innovatives zu leisten. Wie dennoch anderes Denken und Spre-
chen moglich ist, hdngt mit Widerstdnden, Irrtiimern und Unerklarlichem zu-
sammen.

Humboldts Gedanke, Bildung solle wie von selbst geschehen und mog-
lichst allen Schein von Absicht vermeiden, bildet den Ausgangspunkt fiir die
Uberlegungen von Sebastian Manhart. Derartige Formulierungen einer ,ab-
sichtlich unabsichtlichen Bildung’ als paradoxer Konstellation fiithren iiber de-

17

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

ren Unlosbarkeit zur expansiven Verbreitung des Begriffs. Unter Riickbezug
auf die Diskurse zum Lebensbegriff um 1800 rekonstruiert Manhart die Ver-
bindung zwischen unverfiigbarer Bildung und der Selbstorganisation von Le-
bewesen. Je nachdem ob die Unverfiigbarkeit der Bildung mehr beim sich
bildenden Subjekt oder der dieses bildenden Umgebung verortet wird, er-
scheinen politische Steuerungs- wie padagogische Erziehungsambitionen not-
wendig oder begrenzt. Unbegreiflich bleibt die Selbstorganisation der Selbst-
organisation, welche in einen zirkuldr gedachten Bildungstrieb oder in einen
,,als ob* gedachten Naturzweck verschoben wird.

Caroline Sommerfeld-Lethens These zum Genie, das seit dem 18. Jahr-
hundert in seiner Unverfiigbarkeit sowohl als Prototyp als auch als Abwei-
chung thematisiert wird, zeigt die Widersténdigkeit der Bildung anhand des
Paradoxes von Erziehungsbediirftigkeit und Unwahrscheinlichkeit von Erzie-
hung. Zwar ist das Ingenium in seiner originalen Abweichung in dem Sinne
unverfligbar, als es nicht absichtsvoll im Menschen hervorzubringen ist; den-
noch bedarf das individuelle Genie der Erziechung. Mit der Einfiihrung des
originellen Genies, dem gleichwohl Musterhaftigkeit anheim gestellt wird,
bindet Kant die Abweichung wieder an die Normalitdt und betont dessen pé-
dagogische Forderung. Zugleich verweist er auf die Gefahr, durch eine schuli-
sche Unterweisung die Originalitit zu behindern. Aus Kants Beobachtung der
Intransparenz des Genies lassen sich Bewertungsmuster und begriffliche Tra-
ditionslinien bis zum aktuellen Diskurs zum Thema Hochbegabung ziehen.

Im letzten Beitrag folgt Olaf Sanders der Spur Deleuze/Guattaris zu einer
,Padagogik des Begriffs®. Thr (kantischer) Einsatzpunkt ist, nicht zuletzt fiir
eine Verstidndigung iiber die Begrifflichkeit des Begriffs, die nicht endgiiltig
festlegbaren, dynamischen Grenzen des Denkens und Erkennens. Zugleich
wird eine empirische Resituierung des Begriffs unternommen, der aus einer
idealischen Sphére zuriick auf jene singuldren Momente und Anldsse bezogen
wird, die seine Bildung provozierten. Philosophisch gesehen stehen die Be-
griffe fiir Probleme, so dass eine Padagogik des Begriffs fiir die Unterbre-
chung steht und sich damit der Losung vermittels Theoremen und Theorien
widersetzt. Auf der Basis einer solchen nicht-philosophisch durchsetzten Phi-
losophie versucht Sanders der Bildungsphilosophie einen Ort zuzuweisen:
Diese setzt sich von einer propositional vorgehenden Schulphilosophie ebenso
ab wie von der oftmals unwidersprochenen Verengung des Denkens durch
zunehmende Kommerzialisierung und Quantifizierung, welche auch die Er-
ziehungswissenschaft erfasst haben.

18



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR WIDERSTANDIGKEIT DES PADAGOGISCHEN

Literatur

Ballauff, Theodor (2004): Padagogik als Bildungslehre, Baltmannsweiler:
Schneider.

Benner, Dietrich (1993): ,,Vom Bildungssinn der Wissenschaften angesichts
der Tatsache, daB8 die Aneignung von und der Umgang mit Wissenschaft
nicht mehr ohne weiteres bilden.” In: Philipp Gonon/Jiirgen Oelkers
(Hg.), Die Zukunft der offentlichen Bildung, Frankfurt/M.: Lang, S. 23-
41.

Benner, Dietrich (2001): Allgemeine Padagogik. Eine systematisch-problem-
geschichtliche Einfithrung in die Grundstruktur piddagogischen Denkens
und Handelns, Weinheim: Juventa.

Benner, Dietrich (2005): ,,Einleitung. Uber padagogisch relevante und erzie-
hungswissenschaftlich fruchtbare Aspekte der Negativitdt menschlicher
Erfahrung.” In: Ders. (Hg.), Erziechung — Bildung — Negativitdt. Beiheft
der Zeitschrift fiir Pidagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 7-21.

Fischer, Wolfgang (1996): , Pddagogik und Skepsis.”“ In: Michele Borrel-
li/Jorg Ruhloff (Hg.), Deutsche Gegenwartspddagogik. Bd. II, Balt-
mannsweiler: Schneider, S. 16-27.

Koch, Lutz (1995): Bildung und Negativitit: Grundziige einer negativen Bil-
dungstheorie. Weinheim: Deutscher Studienverlag.

Koller, Hans-Christoph (2006): ,,Das Mogliche identifizieren? Zum Verhalt-
nis von Bildungstheorie und Bildungsforschung am Beispiel der erzie-
hungswissenschaftlichen Biographieforschung.” In: Ludwig Pongratz/Mi-
chael Wimmer/Wolfgang Nieke (Hg.), Bildungsphilosophie und Bildungs-
forschung, Bielefeld: Janus, S. 108-124.

Meyer-Drawe, Kite (2003): ,,.Lernen als Erfahrung.” In: Zeitschrift fiir Erzie-
hungswissenschaft 6, H. 4, 505-514.

Meyer-Drawe, Kite (2005): ,,Anfinge des Lernens.” In: Dietrich Benner
(Hg.), Erziehung — Bildung — Negativitit. Beiheft der Zeitschrift fiir Pa-
dagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 24-37.

Reichenbach, Roland (2001): Demokratisches Selbst und dilettantisches Sub-
jekt. Demokratische Bildung und Erziehung in der Spitmoderne, Miinster:
Waxmann.

Ricken, Norbert (2006a): Die Ordnung der Bildung. Beitridge zu einer Genea-
logie der Bildung, Wiesbaden: VS.

Ricken, Norbert (2006b): ,,Erziehung und Anerkennung. In: Vierteljahrs-
schrift fiir wissenschaftliche Padagogik 82, S. 215-230.

Ruhloff, Jorg (1994): ,,Problematisierender Vernunftgebrauch, Skepsis, prak-
tische Produktivitit.” In: Wolfgang Fischer (Hg.), Colloquium Paedagogi-
cum. Studien zur Geschichte und Gegenwart transzendentalkritischer und
skeptischer Pddagogik, Sankt Augustin: Academia, S. 107-122.

19



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND GABRIELE WEISS

Schifer, Alfred (2004): ,,Alteritit: Uberlegungen zu den Grenzen des padago-
gischen Selbstverstidndnisses.” In: Zeitschrift fiir Padagogik 50, S. 706-
726.

Schéfer, Alfred (2007): ,,Probleme mit der Wirklichkeit.“ In: Vierteljahrs-
schrift fiir wissenschaftliche Padagogik 84, S. 419-433.

Thompson, Christiane (2008): Bildung und die Grenzen der Erfahrung. Rand-
génge der Bildungsphilosophie, Paderborn: Schoningh (in Vorb.).

Weil3, Gabriele (2004): Bildung des Gewissens, Wiesbaden: VS.

Wimmer, Michael (2006a): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Pa-
radoxieproblem in der Pddagogik, Bielefeld: transcript.

Wimmer, Michael (2006b): ,,Pddagogik — eine Wissenschaft des Unmdogli-
chen. Vom Sinn des Scheiterns und ungeldster Probleme.” In: Viertel-
jahrsschrift fiir wissenschaftliche Pddagogik 82, S. 145-167.

20



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Souverdnitidt und Subjektivitat riskieren.
Zu aktuellen (Trans-)Formationen von Bildung

und Erziehung

ELISABETH SATTLER

»Heute ist die groBBe Frage wohl tiberall die der Souverinitdt” (Derrida 2006:
155). Diese Frage nehme ich auf padagogisch-philosophischem Terrain dort
auf, wo Souverdnitit als ein Beschreibungsmerkmal menschlicher Subjektivi-
tat verstanden wird. Denn der Mensch als souverines Subjekt kann als eine
wirkméchtige (und wirkmichtig gewordene) Chiffre moderner menschlicher
Selbstbeschreibungen' ausgemacht werden: ,,Wer souverin ist, entscheidet
letztinstanzlich* (Ritter 1996: 1104). Padagogisches Denken und Handeln er-
scheint immer auf ein implizites oder explizites Verstdndnis vom Menschen
als Subjekt verwiesen.” Subjektivitit als menschliche Selbstbeschreibungs-
formel ist so der Pidagogik bestindig eingeschrieben® — dieser Bezug scheint
unabhingig davon gegeben, ob sie sich auf Bildung, Erziehung, Interaktion,
Sozialisation, Lernen oder anderes fokussiert. Wenn neuzeitlich-modern der
Mensch als souverines Subjekt in den Blick gekommen ist, dann fragt der
vorliegende Beitrag nach piddagogisch-philosophischen Neufassungen von
menschlicher Subjektivitit,* die auch Souverinitit neu und anders zu denken
geben.

Vgl. beispielsweise Ricken 1999; Henrich 2007; Lippitz 2003a; Sattler 2006b.

Als ein idealiter angestrebter Bestandteil einer neuzeitlichen Subjektivitét findet

sie sich in unterschiedlichen Kontexten wieder, beispielsweise in juristischen,

philosophischen, theologischen, pddagogischen oder auch in politischen.

3 Der ,Begriff der Padagogik kann wenigstens in einem neuzeitlichen Verstindnis
nicht von der Vorstellung der Subjektivitit des Zoglings getrennt werden‘
(Winkler 1988: 266).

4 Subjekt, Subjektivitit und Subjektivierung fassen zwar jeweils unterschiedliche

Fassungen, Zuschreibungen oder Prozesse dieser wirkméchtigen menschlichen

N —

21

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

Die Frage nach der souverdnen Macht des Subjekts, nach der Unabhin-
gigkeit des bewussten Ichs, nach dem freien Willen des cogito wird hier er-
neut gestellt, allerdings unter der Einschitzung, dass es ,,iiberkommene Beg-
riffe des Subjekts, des politischen Subjekts, des Staatsbiirgers, der souverdnen
Selbstbestimmung (Derrida 2006: 128) gibt und dass derzeit andere, neue
Denkformen und -formationen von Subjektivitidt und Souverinitdt notwendig
sind. Auf diese Erfordernisse zu antworten — oder auch: immer schon antwor-
ten zu miissen — bedeutet nun nicht, eine Position jenseits von souveridner
Subjektivitdt ausgemacht zu haben. Es bedeutet vielmehr zunichst, die Un-
moglichkeit und auch die ,Monstrositit® eines souverin denkenden und
(sprach-)handelnden Subjekts in den Blick zu nehmen. Aktuelle Einsétze, die
(spdt- und/oder post-)modern Souverdnitit und Subjektivitdt neu und anders
zueinander in Relation setzen, finden sich sowohl in philosophischen’ als
auch in pidagogischen® Perspektiven. Der vorliegende Beitrag richtet den
Blick auf die damit einhergehenden Verschiebungen und deren Implikationen,
die — angesichts des unerreichbaren modernen Projekts eines souverdnen Sub-
jekts — auf den Kreuzungspassagen von Subjektivitdt und Souverdnitit aus-
zumachen sind. An diesen Passagen finden sich die modernen Fassungen von
souverdner Subjektivitit riskiert, weil sie in ihrer erkenntnistheoretischen Un-
erreichbarkeit und ethischen Bedenklichkeit aufs Spiel gesetzt und suspen-
diert werden; diese Textpassagen riskieren ihrerseits andere Bedeutungen und
neue Verstdndnisse von der (Un-)Moglichkeit souverdner Subjektivitdt, so
dass mindestens zwei riskierende Denkbewegungen im Diskurs auszumachen
sind.” Doch selbst das Verketten und Weiterfiihren, das Aufgreifen und Neu-
bearbeiten dieser Passagen verweist auf einen weiteren und seinerseits riskan-
ten Grenzgang,® und zwar nicht nur weil er zwischen Souverinitit und Sub-
jektivitit, zwischen Pddagogik und Philosophie angesiedelt ist, sondern auch,
weil er in und mit der AutorInnenschaft immer auch auf eine bestimmte Mo-
dalitit von Subjektivitit Bezug genommen hat.”

Selbstbeschreibungsformel: In den Hauptkapiteln des vorliegenden Beitrags
folgt die Verwendung den jeweiligen Referenztexten.

5 Vgl beispielsweise Butler 2003, 2005; Derrida 2006, 2001 und 1999; Laclau
1999; Miiller-Funk 1995 u.a.m.

6 Vgl. etwa Reichenbach 2001 oder Wimmer 2006; vgl. auch Ricken 2006 oder
die Arbeiten von Kite Meyer-Drawe, beispielsweise Meyer-Drawe 1989 und
1994; vgl. auch Stinkes 1999; Schifer 1998, 2000, 2000a u.a.m.

7 Fir die dekonstruktive Textarbeit legt Jacques Derrida nahe, ,,langsam [zu] le-
sen und dabei hier und dort ein Wort, einen Abschnitt, einen Moment, eine Be-
wegung hervor[zulheben* (Derrida 1994: 73; Einfiigungen ES; kursiv 1.0.).

8 Vgl. dazu Forster/Zirfas, die Dekonstruktion hier als es eine spielerische Theorie
des wissenschaftlichen Spielens verstehen, die ,sich selbst aufs Spiel setzt*
(Forster/Zirfas 2005: 64).

9 Die Frage beispielsweise danach, ob mir der Text als Autorin, als meine freie
Entscheidung zuzurechnen ist, steht hier immer auch schon auf dem Spiel. ,,Wer

22

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

Der methodische Einsatz fiir die Arbeit an der groen Frage nach Souve-
rénitit sowie an ihren Kreuzungsbereichen zur Frage nach Subjektivitéit ver-
steht sich als ein dekonstruktiver: Er fragt nach den Moglichkeiten und Un-
moglichkeiten von ontologischen Bedeutungen, nach sinnhaften Bedeutungen
in den jeweiligen Kontexten und nach den Konsequenzen fiir Theorie, Praxis
und Denken.'® Wenn Dekonstruktion den Versuch bezeichnet, eine Vielzahl
von Kontextualisierungen vorzunehmen, dann ist damit der Anspruch auf ,,ei-
ne allgemeine und totale Methode und Lesart von Realitét zugunsten einer re-
lativierenden, beweglichen, dem Kontext angepassten Lesart und Interpretati-
on“ (Forster/Zirfas 2005: 65f.) aufgegeben.

Wenn auch die grofle Frage nach Souverinitdt und die grundlegende Fra-
ge nach Subjektivitit aufgenommen wird: Sie wird hier folgend in kleine Fra-
gebereiche und kurze Textpassagen transformiert.

So beziehe ich mich im ersten Teil (Bildung/Subjektivierung) einleitend
auf Formationen von Bildung und Subjektivierung bei Norbert Ricken, der
mit seiner Analyse zur Subjektivierung den fiir Padagogik zentralen Begriff
der Bildung aufs Spiel setzt. Dann nehme ich Judith Butlers'' Argumentation
zu Formationen nicht-souverdner Subjektivitit auf, mit der die Frage nach der
Moglichkeit von verantwortlichem (ethischem) Handeln neu angestoflen ist.
Der zweite Teil formiert sich um Erziehung/Subjektivitit und nimmt zunéchst
Passagen aus den Arbeiten von Wilfried Lippitz um Formationen vom Sub-
jekt der Erziehung auf, die die Leerstellen moderner, blofl autonomer und
verniinftig gedachter Subjektfassungen deutlich anzeigen. Michael Wimmers
Einsitze zur Formationen von Erziehung und nicht-souverdner Subjektivitit,
die im zweiten Teil des Abschnittes behandelt werden, riskieren nicht nur die
Option auf eine paradoxiefrei gedachte Erziehung, sondern sie bewegen sich

souverin ist, entscheidet letztinstanzlich® (Ritter 1996: 1104). Kann ich mir den
Schreibprozess als willentliche, freie, autonome und/oder bewusste Entschei-
dung zurechnen, auch wenn ich in der Folge argumentieren werde, dass wir heu-
te nicht von einem ,starken‘, souverdnen und selbsttransparenten Subjekt ausge-
hen konnen, sondern vielmehr von einem fehlbaren und sich partikular undurch-
sichtigen Menschen? (Vgl. Butler 2003; Sattler 2006a; zur Frage nach dem Au-
tor vgl. auch den Vortrag Foucaults (Foucault 1969/2001).

10 Vgl. Forster/Zirfas 2005. Zur Relationierung von Theorie, Praxis und Denken
aus dekonstruktiver Sicht vgl. die Argumentation von Michael Wimmer (2006).
Dort wird deutlich, dass Dekonstruktion sich nicht mit einem Theorieeinsatz oh-
ne Bezug auf Praxis zufrieden gibt, dass sie gleichzeitig die Differenzen zwi-
schen praktischen und theoretischen Diskursen anerkennt und eine Transforma-
tion des Theorie-Praxis-Verhiltnisses vornimmt. Der Bruch zwischen Theorie
und Praxis ist aus Sicht der Dekonstruktion konstitutiv fiir die Praxis des Gelin-
gens von Erziehung, indem der Bruch die Bedingung der Mdoglichkeit suspen-
diert und damit ein anderes Verhiltnis zur Moglichkeit der Entscheidung, des
Ereignisses der Gerechtigkeit in den Blick nimmt (vgl. Wimmer 2006: 270).

11 Auf Judith Butlers Text verweist Norbert Ricken (Ricken 2006: 344 [Fulinote],
346 und 348).

23

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

auf (erziehungs-)wissenschaftlich riskantem Terrain. Auf diese (Trans-)For-
mationen bezieht sich die abschlieBende dritte Passage. Worin lésst sich das
Neue, das Andere ausmachen und mit welchen Implikationen und Konse-
quenzen fiir pddagogisch-philosophisches Denken? Das werden die folgenden
Passagen zu zeigen versuchen.

Bildung/Subjektivierung
Formationen von Bildung und Subjektivierung

Schon mit den ersten Skizzierungen wird deutlich, dass Norbert Rickens Stu-
die nicht auf ein souverines, sich begriindendes, autonomes Subjekt als Telos
von Bildung abzielt. Viel eher erscheint Bildung'? in Die Ordnung der Bil-
dung (Ricken 2006) als wirksame Praktik moderner Subjektivierung, deren
spezifisch subjektivierende Form gerade auch dort verdeckt bleibt, wo inhalt-
liche Bestimmungen oder praktische Konkretionen im Zentrum der Aufmerk-
samkeit stehen. ,,Weil Menschsein allein formal schon als ,Subjektsein® gilt,
wird der {liberaus spezielle ,Modus der Subjektivierung® [...] durch ,Bildung*
als eine Figuration der Macht tibersehen oder gar verdeckt” (Ricken 2006:
340).

FolgendermaBlen formuliert Norbert Ricken seine machttheoretische Bi-
lanz um Bildung und Subjektivierung, die er im Rekurs auf Michael Foucaults
Analysen vorlegt: ,,Bildung markiert eine der zentralen gesellschaftlichen
Praktiken moderner Subjektivierung® (Ricken 2006: 337). Bildung muss so-
mit als ein spezifisches Verfahren ausgelegt werden, durch das Menschen zu
Subjekten gemacht werden. Bildung erscheint dann just nicht als eine Form
von Entdeckung, Erfindung oder Entwicklung menschlicher Subjektivitét,
sondern ist mit Macht als produktivem Mechanismus verkniipft. Dass eine in-
haltliche positive Bestimmung von Bildung und Gebildetsein heute weitge-
hend negiert wird — und damit nicht mehr die eine oder andere Selbstausle-
gung als ,wahre‘ oder ,falsche® gepriesen oder demaskiert wird —, weist fiir
Norbert Ricken darauf hin, dass die in Bildung implizierte Form ,,subjektivie-
rend wirkt (Ricken 2006: 338). Die verschiedenen Formen, die verschiede-
nen Modi der Subjektivierung konnten erst bedacht werden, wenn ,,sie vor ei-
ner strukturalen Folie sichtbar gemacht werden konnen, in die die unter-
schiedlichen Dimensionen moglicher Selbst-, Anderen- und Weltrelationen
eingetragen sind“ (ebd.). Diese ,Form der Bildung® als einer anthropologi-
schen Matrix erldutert Norbert Ricken als eine Figur der Subjektivation in
doppelter Hinsicht, weil sie sich einerseits auf eine ,,Formation des Selbst*

12 Bei Norbert Ricken findet sich durchgingig die Chiffrierung ,,Bildung™ unter
Anfiihrungszeichen, die hier nicht formal aufgenommen ist.

24

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

und andererseits auf eine ,,Formation des Sozialen“ (ebd. 339) bezieht. In die-
sen beiden Formationen finden sich aufschlussreiche Passagen zur Subjektivi-
tat und Souverdnitdt. Norbert Rickens Analyse zur Ordnung der Bildung fo-
kussiert Subjektivitdt und tangiert Souverédnitét nur in einigen Nebenbemer-
kungen, die weiterzufithrende Beziige auf Judith Butlers Arbeiten eréffnen. "

Die Formationen des Selbst zeigen, dass Bildung das Subjekt als Subjekt
seiner selbst konstituiert: ,,[E]s ist gezwungen sich selbst qua Selbstentfaltung
oder Selbstgestaltung als sich selbst hervorzubringen®, sich als Eigenttimlich-
keit zu bejahen und paradoxer Weise gleichzeitig ,,zugunsten immer grofBerer
Allgemeinheit zu negieren” (ebd.). Freiheit erweist sich dann als jene Chiffre,
unter der Bildung ,,die Mdoglichkeit einer nur auf (allererst hervorzubringen-
der) Allgemeinheit bezogenen Aus- und Entfaltung aller Kréfte und Féhigkei-
ten“ (ebd.) suggeriert. So etabliert sich ein ,,Fiihrungs- und Selbstsorgesystem,
[...] dessen praktische Zentralitit [...] ganz auller Zweifel steht* (ebd.).

Die Formationen des Selbst finden sich mit einem zweiten Mechanismus
verwoben, den Norbert Ricken unter Formationen des Sozialen zur Sprache
bringt. Es ist dies die Figur einer ,,Individualisierung und Totalisierung, die
die soziale Form der ,Bildung* kennzeichnet* (Ricken 2006: 340). Darin wer-
den Individuen zunichst als analytische Einzelelemente gedacht, die dann in
ihrer Verallgemeinerung, die sie selbst vollziehen miissen, Sozialitit ermogli-
chen: ,,Die seitdem modern tiberaus dominante Figur, sich so verhalten zu sol-
len, wie es die Freiheit anderer nicht beeintrichtigt und sich daher allgemein
rechtfertigen ldsst, ist nicht nur Strukturprinzip einer rechtlichen und morali-
schen Logik, sondern auch Kern pidagogischer Argumentation geworden®
(Ricken 2006: 340). So ist gerade der padagogische Fokus auf die Innerlich-
keit von Bildung als komplementirer Einsatz zu einer Logik der auf Individu-
alisierung und Totalisierung beruhender Gesellschaft zu verstehen.

Uber diese beiden Formationen gelingt es — so die These Norbert Rickens
— die Spezifitit des Zugriffs zu verbergen und so als quasi-anthropologisch
begriindete Form auszugeben (vgl. Ricken 2006: 340). Sein Einsatz zeigt auf,
dass der spezifische Modus der Subjektivierung durch Bildung als eine Figu-
ration der Macht iibersehen und verdeckt wird, weil Menschsein allein formal
schon als ,Subjektsein® gilt. Die Selbstbeziiglichkeit und Selbstzentriertheit
von Bildung zeigt sich — selbst im geselligen Verkehr, also selbst in Gesell-
schaft — noch als eine auf Immunisierung gegen irritierende(s) Andere(s) ge-
richtete.'* Angesichts dieser Diagnose plidiert Norbert Ricken dafiir, das

13 Im vorliegenden Text werden diese Hinweise aufgenommen und im zweiten
Teil des ersten Abschnitts bedacht.

14 ,Diese Unfahigkeit der ,Bildung‘, mit Andersheit und Dezentrik kaum anders
als tiberwiegend zentrisch umgehen zu konnen, ist dabei Resultat einer grund-
sdtzlichen Weichenstellung und verdankt sich der Abwendung und Abwertung
von Entzogenheit und Fremdheit” (Ricken 2006: 341).

25

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

»~Moment der De- und Exzentrik so einzutragen, dass es neben der bildungs-
theoretisch gepflegten Zentrik gleichberechtigt wie gleichurspriinglich aufge-
nommen wird“ (Ricken 2006: 346)." Dabei sei nicht gesichert, ob und wie
weit es auch padagogisch gelingt, Bildung und die damit verbundene Sub-
jektwerdung nicht nur an Selbstbeziiglichkeit auszurichten, sondern auch als
dezentrierende Bewegung zu verstehen.'® Damit wiirden (auch schmerzhafte)
Erfahrungen der Ent-Subjektivierung einhergehen wie auch die Bereitschaft,
als dieses eine Subjekt zugrunde zu gehen. Eine Bedingung dafiir scheint zu
sein, ,,,alienatio‘ nicht als ,Entfremdung‘ auszulegen, sondern als eigene wie
andere ,Fremdheit’ und ,Entzogenheit annehmen und miteinander gestalten
zu kénnen* (Ricken 2005: 348)."

Norbert Ricken zeigt in seiner kritischen Analyse die enge und teilweise ver-
deckte Verbundenheit von Bildung und Subjektivierung auf. Eine Analytik
(der Macht) gibt die Chiffre ,Bildung’ als eine moderne gesellschaftliche
Praktik der Subjektivierung zu erkennen, die freilich nie auf die Bildung des
einzelnen Menschen abzielt, sondern immer auch schon auf die soziale Form
und Formierung von Bildung verweist. Damit kommt Subjektivierung als ein
Prozess in den Blick, der immer schon von — auf eine Allgemeinheit bezoge-
nen — gesellschaftlichen-sozialen Praktiken geleitetet ist. Bildung als Forma-
tion dieser Subjektivierung erweist sich so paradoxerweise als auf andere be-
zogen und dennoch als zentrisch und als immunisierend gegen Andere(s).
Angesichts dieser Diagnose fragt Norbert Ricken nach Mdoglichkeiten eines
anderen Verstindnisses von Bildung,'® dem gleichberechtigt und gleichwertig
Zentrik und Dezentrik," Subjektivierung und Ent-Subjektivierung einge-
schrieben wiren. Eine solche Fragerichtung ist gerade nicht auf — via Bildung

15 Vgl. Butler 2003. Im folgenden Abschnitt wird dieser Zugang von Judith Butler
zur Sprache kommen, weil sie damit eine sowohl subjektivitits- als auch souve-
ranititsrelevante Argumentation vorlegt. Vgl. dazu auch Sattler 2006a.

16 Ob die Chiffre ,Bildung‘ dazu taugen kann, so ein anderes Deutungsmuster zu
bezeichnen oder ob nicht die bestehende Semantik bestdndig und schwerwie-
gend in ihr eingeschrieben ist, stellt Norbert Ricken — wohl mit einiger Berech-
tigung — in Frage (vgl. Ricken 2006: 347).

17 Dass der Umgang mit dem Anderen dem Subjekt der Moderne Schwierigkeiten
bereitet, liegt — so argumentiert Alfred Schéfer — nicht nur am Selbstbehaup-
tungsmodell der Subjektivitit tiber die bewiltigte Differenz, sondern ,,zugleich
an der fehlenden Notwendigkeit, sich auf die Andersartigkeit des Anderen ein-
zulassen® (Schéfer 1998: 115). Diese Schwierigkeit wird am Bezugspunkt der
Markierung der Differenz deutlich: dem Bezugspunkt ,,der Souverénitét des ur-
teilskompetenten Subjekts, das seine eigenen MaBstibe reflektiert und in threm
Licht begriindet Stellung nehmen kann* (Schafer 1998: 116).

18 Dies gilt, auch wenn fraglich ist, ob Bildung diese neue und andere Bedeutung
wird fassen konnen (s.o., vgl. Ricken 2006: 347).

19 Zur Zentrik und Dezentrik vgl. Prange 1998, auch wenn Klaus Prange dort am
Begriff einer differentiellen Identitdt und nicht am Subjektbegriff arbeitet.

26

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

— Subjektivierung und Souveridnitit der Subjekte justiert, sondern ebenso auf
die Spielrdume und Erfahrungen der Ent-Subjektivierung und des Nichtsouve-
ran-Werdens, wenn die eigenen und andere Fremdheit Zentrik und De-Zen-
trik, Subjektivierung und Ent-Subjektivierung und Souverdnitdt und Nicht-
Souveranitdt erfordert.

In und mit diesem Zugang zu Subjektivitit und Bildung zeigt sich — wis-
senschaftstheoretisch — ein risikoreicher Schritt, der fiir die Padagogik als
Wissenschaft den zentralen Terminus der Bildung aufs Spiel setzt. Wenn Bil-
dung im hier skizzierten Sinne zur Disposition gestellt wird, so bedeutet das
in letzter Konsequenz die disziplindre Aufgabe des Bildungsbegriffs, ndmlich
dann, wenn er diese neuen Bedeutungen der De-Zentrik, Ent-Subjektivierung
und Nicht-Souverénitit vielleicht nicht zu fassen vermag.

Formationen nicht-souverdner Subjektivitit

Die Frage nach (Nicht-)Souverénitit und Subjektivitdt nimmt Judith Butler
auf und diagnostiziert angesichts der Unmdglichkeit einer kohdrenten Sub-
jekttheorie:

Leugnen wir unsere Beschriankungen, so verleugnen wir, was an uns menschlich ist.
Dieser Verlust scheint mir schwer wiegender als der Verlust jenes Souverénitétsge-
fithls, das fiir eine kohédrente Subjekttheorie benétigt wird. Wie sowohl Adorno als
auch Foucault verdeutlichen, muss man nicht souveridn sein, um moralisch zu han-
deln; vielmehr muss man seine Souverdnitdt einbiilen, um menschlich zu werden
(Butler 2003: 11).%°

In dieser Passage zeigt sich ein Kreuzungsbereich im Kontext von Souverini-
tdt und Subjektivitit. Darin kehrt die Kant’sche Frage ,,Was soll ich tun?* neu
wieder. Sie impliziert ein Subjekt,21 ein ,Ich’, das sich zum Gegenstand seines
eigenen Denkens nehmen kann und setzt die Moglichkeit eines Tuns voraus.
Damit ist bereits ein Subjekt vorausgesetzt, das zur (moralischen) Selbstrefle-
xion fahig ist (vgl. Butler 2003: 8 und 10). Das Subjekt bezieht sich immer
auf eine (soziale) Welt, in der bestimmte Handlungsrdume offen stehen und
andere nicht: ,[W]ir miissen uns zunichst klar machen, dass meine eigene
Selbstreflexion unweigerlich in eine gesellschaftliche Welt eingebettet ist™
(Butler 2003: 8). Geht man nun davon aus, ,,dass dieses Subjekt so verfasst
ist, dass es sich selbst immer — bis zu einem gewissen Grad jedenfalls — un-
durchschaubar, unbekannt bleibt, so folgt daraus, dass es niemals vollstindig

20 Dort, wo es um ein Weiterdenken von Bildung und Subjektivitit geht, bezieht
sich Norbert Ricken auf diese Textpassage Judith Butlers.

21 Den Terminus ,Subjekt® setzt auch Judith Butler als einen, der nicht mit ,Per-
son‘ oder Individuum etc. austauschbar ist (vgl. dazu Butler 2001: 15f.).

27

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

erkldren kann, weshalb es so und nicht anders gehandelt hat* (Butler 2003:
10) und es folgt daraus auch, dass sich dieses Subjekt niemals seine Souveré-
nitdt verbiirgen kann. So erscheint das Subjekt, das sich ,Was soll ich tun?
fragt, als eines, ,,das sich nicht durch und durch kennt und das nicht voll fuir
sich einstehen kann, ein fragiles und fehlbares Subjekt der Ethik, charakteri-
siert eher durch seine Grenzen als durch seine Souverénitit (Butler 2003:
10).

Angesichts eines Subjekts, das nie ginzlich von sich Rechenschaft abge-
ben kann, das sich selbst nie gianzlich durchsichtig sein kann, werden ethische
Entscheidungen und Zurechenbarkeit nun gerade nicht suspendiert, sondern
ein nicht-souverines Subjekt kommt als Bedingung der Moglichkeit (und da-
mit auch immer der Unmdoglichkeit) von verantwortlichem Handeln in den
Blick.

Verfligt ein sich selbst in Teilen undurchsichtiges und nicht selbst-begriin-
dendes Subjekt tiberhaupt iiber die Voraussetzungen, um als handlungsfihig
und zurechnungsfihig gelten zu kénnen?? Judith Butler zeigt, dass kein Mo-
dus von Subjektivitdt denkbar ist, in dem wir nicht immer schon von Anderen
durchkreuzt wiren und in dem wir uns selbst total einholbar erschienen. So
sind unserer Subjektivitit von Anfang an Andere eingeschrieben (vgl. Butler
2003: 78f.). Dass das Subjekt als durch seine gesellschaftlichen Entstehungs-
bedingungen enteignet aufzufassen ist, bedeutet nun nicht den Verlust der Ba-
sis flir ethisches Handeln. Denn just diese Unverfligbarkeit wendet Butler in
die Voraussetzung fiir die Bedingung der Moglichkeit moralischen Handelns
(vgl. Butler 2003: 20). Das Subjekt gibt sich nicht selbst die Vorstellung von
dem, was moralisch bindend ist. Diese Vorstellung entspringt gerade nicht der
Autonomie, Reflexivitit oder Souverénitit des Subjekts, sondern sie ,,fallt mir
von anderswo zu, unerbeten, unerwartet und ungeplant* (Butler 2005: 156).%

An den Grenzbereichen der subjektiven epistemologischen Horizonte
wird eine Theorie der Subjektformierung erkennbar, die sowohl Grenzen der
Selbsterkenntnis anerkennt also auch einen ethischen Anspruch und einen
Anspruch auf Verantwortung thematisiert. Denn aus der Selbstundurchsich-
tigkeit des Subjekts folgt keineswegs bloBe Willkiir im Handeln** oder Igno-

22 Vgl. auch Schifer 2000a: In den Spuren von Freud und Nietzsche werde heute
»die mogliche Selbsttransparenz des Subjekt [...] in Frage gezogen® (Schifer
2000: 70).

23 Judith Butler fiihrt ihre Argumentation weiter: ,,Tatsdchlich stort sie (die Vor-
stellung von moralisch Verbindlichem) eher meine Pline, und wenn meine Pla-
ne durchkreuzt sind, kann das durchaus ein Zeichen dafiir sein, dass etwas mora-
lisch verpflichtend fiir mich ist“ (Butler 2005: 156).

24 In ihrer Untersuchung zu Macht und Subjektivierung von 2001 zeigt Judith But-
ler Ahnliches: Wenn das Subjekt durch Macht weder vollstindig determiniert ist
noch seinerseits ginzlich Macht determiniert, dann geht das Subjekt tiber die
Logik der Widerspruchsfreiheit hinaus. Es zeigt sich gleichsam als ein Uber-

28

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

ranz jener verbindlichen Beziehungen, die das Subjekt immer schon unterhilt.
Diese Beziechung zu Anderen kommt bei Judith Butler als ,,Austragungsort
der eigenen ethischen Verantwortlichkeit (Butler 2003: 29) in den Blick.”
Ethik, so Judith Butler,

erfordert, dass wir uns eben dort aufs Spiel setzen, in diesen Momenten des Unwis-
sens, wo das, was uns bedingt und uns vorausliegt, voneinander abweicht, wo in un-
serer Bereitschaft, anders zu werden, als dieses Subjekt zugrunde zu gehen, unsere
Chance liegt, menschlich zu werden, ein Werden, dessen Notwendigkeit kein Ende
kennt (Butler 2003: 144).

Weil Judith Butler das Subjekt als eine sprachliche Kategorie auffasst, als ei-
nen Platzhalter fiir eine in Formierung begriffene Struktur,” eréffnet ihre Ar-
beit auch bildungstheoretische Perspektiven. Einige Markierungen sind be-
reits auszumachen: Gerade die Nicht-Souveranitit erweist sich als Bedingung
der Moglichkeit von (ethischem) Handeln, gerade dann, wenn sie eine Ent-
Subjektivierung erfordert. Diese kommt als ein riskantes Unternehmen zur
Sprache; denn es impliziert die Notwendigkeit, als ein bestimmtes Subjekt
zugrunde zu gehen. Dieses Zugrunde-Gehen als Prozess der Ent-Subjekti-
vierung bedeutet, als eine bestimmte Subjektformation — manchmal auch
schmerzhaft — zu scheitern und an ein Ende zu kommen. Auf dem Spiel steht
hier somit nicht weniger als das Subjekt in dessen jeweils gewordener Forma-
tion. In diesem transformierenden Prozess findet sich eine Bewegung, die nun
nicht das Subjekt-Sein in einer bestimmten Formation, sondern das Mensch-
lich-Werden als Moglichkeitsraum, als Chance beschreibt. Judith Butlers Ver-
schiebung vom Subjekt-Sein, das riskiert werden muss, zum Menschlich-
Werden thematisiert so einen anderen, vielleicht im Kommen bleibenden An-
spruch, zu dem sich Bildungstheorie heute in Beziehung setzen kann.

schuss der Logik. Das Hinausgehen zeigt sich nicht als ein Entkommen, sondern
das Subjekt geht genau iiber das hinaus, woran es gebunden ist (vgl. Butler
2001: 22).

25 Daraus ,kann sehr wohl folgen, dass das Subjekt gerade in seiner Undurch-
schaubarkeit fur sich selbst einige seiner wichtigsten ethischen Bindungen un-
terhalt* (Butler 2003: 29).

26 Vgl. dazu Butler 2001: 15f. Hier expliziert Butler, dass die Genealogie des Sub-
jekts als kritische Kategorie darauf verweist, dass das Subjekt nicht mit dem In-
dividuum gleichzusetzen, sondern viel eher als sprachliche Kategorie aufzufas-
sen sei.

29

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

Erziehung/Subjektivitat
Formationen vom Subjekt der Erziehung

Der folgende Teil visiert einen weiteren zentralen padagogischen Begriff an:
den der Erziehung. Wilfried Lippitz verortet das Thema seiner Ausfithrungen
zum Subjekt der Erziehung (Lippitz 2003a) im Grenzbereich zwischen Péda-
gogik und Philosophie (vgl. ebd.: 43). Ideen- und geistesgeschichtlich diag-
nostiziert er dabei ein wechselhaftes, ambivalentes Deutungsmuster und zeigt
die Vielfiltigkeit der Reden von Subjekt. Das Subjekt der neuzeitlichen Auf-
kldrung®’ beschreibt das autonome und autopraxe Subjekt, das als Reprisen-
tant einer allgemeinen Vernunft allgemeinverbindlich und selbstbestimmt auf
Grundlage rationaler Verfahren regelt (vgl. ebd.: 44).” Das Subjekt wird so
auch Objekt der Wissenschaft und zeigt sich zwischen Rationalem und Nicht-
Rationalem, Privatem und Offentlichem zerrissen: ,,Es fillt aus der Ordnung
eines einheitsstiftenden Logos heraus und bleibt in unbestimmter Art doch die
Quelle von prekiren Ordnungsstiftungen® (ebd.: 44f.).*

Dieser der neuzeitlichen Tradition verpflichtete Diskurs um Konfiguratio-
nen des Subjekts verweist jedoch auf eine Art Gegentradition und damit auf
einen anderen Diskurs des Subjekts: Dieser ,,spannt das Subjekt in Verhiltnis-
se ein, verstrickt es in Geschichten, dezentriert es und situiert es so in der
Welt“ (Lippitz 2003a: 46).° Aus dieser Perspektive findet sich das Subjekt
immer schon in einer historisch-gesellschaftlichen, {iber Sprache vermittelten
Welt wieder, die das Subjekt nicht als neue hervorbringt, sondern die es tiber-
nimmt, ,um sie dann zu transformieren* (ebd.: 46). Damit erscheint nicht
mehr das Subjekt, sondern Welt als reflexiv unhintergehbare faktische Bedin-
gung der Moglichkeit von (Selbst-)Erkenntnis und Handlungen des Men-
schen. Die sprachliche Verfasstheit des Menschen, die als Kommunikation
mit Mitsubjekten, mit Anderen, die fremd bleiben konnen, erweist sich als
grundlegend;®’ wie auch die leiblich-sinnliche Struktur,* die an die eigene

27 Dies sei der Fall, auch wenn die Erzahlungen von Triumph und Verfall, von Au-
tonomie und Heteronomie oftmals zu linear erzéhlt wiirden (vgl. ebd.: 46).

28 Zum Konstrukt des autonomen Vernunftsubjekts vgl. auch Schéfer/Wimmer
2000: 24.

29 ,,Zudem gerit es [das Subjekt; ES] auBer sich, nicht nur als sinnliches Wesen im
Kontakt mit Natur, sondern auch in der Ordnung des Dialogs im Kontakt mit
Anderen® (ebd.: 45).

30 Damit relativiert dieser Diskurs das dominante wissensformige Selbst- und
Weltverhiltnis, das auf Identitdt und Selbstbehauptung eines verniinftigen Sub-
jekts abzielt (vgl. Lippitz 2003a: 46).

31 Mit Bernhard Waldenfels schétzt Wilfried Lippitz das Frage-Antwort-Gesche-
hen als ,,subjekt-dezentriert und heterogen verfasst (Lippitz 2003: 26; kursiv
1.0.) ein, wenn Fragen wie Antworten als Ereignisse auftreten (vgl. Waldenfels
2002).

30

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

naturale Verfassung, an die Fremdheit im eigenen Ich erinnert (vgl. ebd.: 46):
,lhm [dem Leib; ES] kommt das Subjekt mit seinen beschriankten reflexiven
Mitteln stets zu spit auf die Spur, wenn tiberhaupt™ (Lippitz 2003: 24).

Zwei Dimensionen des Subjekts der Erziehung hebt Wilfried Lippitz her-
vor, die fiir ein anderes, auch heterologisches und heteronomes Verstindnis
des Subjekts bedeutsam sind: Er benennt das ethische Subjekt der Erziehung
und das responsive Subjekt.

Das ethische Subjekt der Erziehung kommt in den Blick, wenn ein Ereig-
nis den Alltag unterbricht und zum Handeln*® ohne vorbereitende Uberlegun-
gen aus der Not des Anderen heraus auffordert: ,,Die Erfahrung der menschli-
chen Verpflichtung aus der Not des Anderen, aus der ich nicht heraustreten
kann“ (Lippitz 2003a: 55). Das nicht-wissensférmige einzigartige Subjekt,
dem solche Erfahrungen widerfahren, konstituiert und artikuliert sich in sol-
chen Widerfahrnissen erst als betroffenes ethisches Subjekt.”*

Der von den Arbeiten Bernhard Waldenfels’ inspirierte Blick auf das
responsive Subjekt erschliefit es als eines, das sich subversiv zu Ordnungen
verhilt und dazu beitrégt, dass sich Ordnungen nicht hermetisch abschlieen
konnen. In der phdnomenologischen Tradition findet sich so ein Versténdnis,
dass das Subjekt Ordnungen fliissig hélt und fiir Erneuerung, Verinderung,
Diskontinuitdten sorgt (vgl. Lippitz 2003a: 56). Dies erklért sich auch da-
riiber, dass Subjekte in Relationen erscheinen, die nicht als Wissensrelatio-
nen verstanden werden kénnen.*® Versteht man Erziechung dann nicht nur als
Thema der Wissenschaft, sondern als konkreten kommunikativen Zusammen-
hang oder — ,radikaler — eines die Sprache verschlagenden ethischen Ereig-
nisses, dann betritt das individuelle einzigartige Subjekt den Raum* (ebd.:
59).%

Das Subjekt der Erziehung findet nach Wilfried Lippitz seinen Platz in der
konkreten péddagogischen Praxis und es ist ein Platz, der nicht schon durch
Wissen besetzt und durch Theorien (vor-)strukturiert ist: Das ,,Subjekt der Er-
ziehung kommt gleichsam durch den ,Riss in unserem Wissen und Kénnen

32 Vgl. auch Stinkes 1999: Dort fasst sie den Menschen eben nicht als wissend und
souverdn, sondern auch als verflochten mit Welt als leiblich-sinnliches Wesen.

33 Zur Relationierung von Handeln und Subjektivitdt vgl. Winkler 1999. Michael
Winkler erinnert daran, dass sich der Subjektbegriff historisch nicht von der
Vorstellung des Handelns, von der Vorstellung einer Tatigkeit trennen ldsst (vgl.
Winkler 1988: 143).

34 Die Begrenzung der Macht des Wissens zeigt Wilfried Lippitz u.a. an der radi-
kalen Andersheit des Anderen im Anschluss an das Denken von Emmanuel
Lévinas (ebd.: 60).

35 Um sie und ihre Relationen zu verstehen, bedarf es anderer als subsumtionslo-
gisch verfahrender Methoden (vgl. ebd.: 57).

36 Das diirfe allerdings nicht als absoluter Kreationismus missverstanden werden
(vgl. ebd.: 60).

31

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

auf uns zu“ (ebd.: 53).>” Die Rede vom Subjekt in der Erzichung entfaltet nur
dann ihre Bedeutung, wenn sie im Plural gefiihrt wird, wenn also von den
Subjekten die Rede ist und zwar unter Respektierung der differierenden Ge-
stalten in Praxis und Theorie, Ethik und Wissenschaft (vgl. ebd.: 60). Erzie-
hung®® als Praxis kann nicht einseitig subjektzentriert in den Blick kommen,
weil sie interaktiv strukturiert ist. In der Erziehung wirken Erzogene,* die
nicht als Fille einer Regel ,gewusst® werden konnen: Andere gehoren keiner
Wissensformation an; sie sind ein ,,subsumtionslogisch nicht zu verbuchendes
Ereignis“ (Lippitz 2003a: 51).

Wenn Wilfried Lippitz die Frage nach dem Subjekt der Erziehung® als Frage
nach den Subjekten aufnimmt, dann vervielfiltigt sich die Frage und eroffnet
unumkehrbar andere Horizonte. Mindestens zwei unterschiedliche Felder er-
schlieen sich hier, in denen in unterschiedlicher Weise von Subjekten ge-
sprochen wird: In der konkreten erzieherischen Praxis kommen Subjekte an-
ders in den Blick als in wissenschaftlicher Theoriearbeit.

Innerhalb des wissenschaftlichen Feldes zeigt sich — angesichts des neu-
zeitlichen Verstdndnisses vom Subjekt als einem autonomen, autopraxen und
souverdnen — auch ein anderes (auch phdnomenologisches) Verstindnis vom
Subjekt. Es erscheint als immer schon in Welt situiert, als sprachlich verfasst,
als leiblich-sinnlich und als unhintergehbar der eigenen Fremdheit sowie der
Fremdheit der Anderen ausgesetzt. Einem solchermaBen responsiven Subjekt
bleibt kein Spielraum fiir (MutmafBungen bzw. Anmalungen von) Souverdni-
tat. Die Aussicht auf autonome, rational begriindbare Subjektivitdt bleibt ver-
stellt.

In der konkreten Erziehungspraxis erweist sich das konkrete Subjekt in
dessen Einzigartigkeit bei Wilfried Lippitz sehr wohl als bestéindiger Bezugs-
punkt. Denn die situative und interaktive Erziechungssituation kommt als jener
Bereich in den Blick, in dem das jeweilige konkrete Antlitz erscheint. In den
konkreten Erziehungsvollziigen erscheinen Subjekte als nicht im Wissen auf-

37 Daraus folgt fiir Wilfried Lippitz, dass das Subjekt im wortlichen Sinne als Indi-
viduum auftritt, als einzigartiges und unvergleichbares Subjekt (vgl. ebd.: 53).

38 Im Erziehungsprozess erweisen sich dann weder Erziehende noch Zu-Erzie-
hende als souverén, auch wenn in modernen Erziehungsauffassungen die souve-
riane Position klar verortet ist: ,,Der Padagoge ist gleichsam die Inkarnation jenes
souverdnen Subjekts, das auf der Grundlage von Wissen, von Transparenz,
selbstkontrolliert Macht ausiibt“ (Schéfer 2004: 161).

39 Es geht ,,um den einzelnen Menschen in seinem Recht auf Einzigartigkeit, durch
das er mir als der mir nicht vergleichbare Andere gegeniibertritt (Lippitz 2003b:
64). Die Betonung liegt somit auf Differenz und Erfahrung, nicht auf Allge-
meinheit und Recht.

40 Der Erziehungsbegriff bleibt in dieser Studie unausgefiihrt, was angesichts des
Forschungsfokus’ (Subjekt) nachvollziehbar ist.

32

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

hebbare, weil die Anderen als Ereignis die Wissenslogiken immer schon
iiberschritten haben. Im praktischen Handlungsbereich werde Subjekte als
ethische Subjekte allererst durch die Anderen hervorgebracht und dort steht es
auller Frage, dass es Subjekte gibt. Diese werden als jeweils unvertretbar sin-
guldre gefasst und kommen dennoch nicht als autonome, souverdn handelnde
Subjekte in den Blick. Thre Subjektivitdt ist und bleibt von Anderen in der je-
weiligen Situation riskiert. Erziehungspraxis kann in diesem Sinne niemals als
durch (Professions- oder Handlungs-)Wissen génzlich anleitbare Praxis ver-
standen werden.

Formationen von Erziehung und nicht-souveraner Subjektivitét

Michael Wimmer legt mit Dekonstruktion und Erziehung (Wimmer 2006;
2006a) Studien zum Paradoxieproblem in der Padagogik vor. Dekonstruktiv
lasst sich eine flir die Pddagogik konstitutive Erfahrung entziffern, die selbst
nur paradox formulierbar ist: die ,,Erfahrung des Anderen* (Wimmer 2006:
106). Die Beziehung zum Anderen gehe jeder paddagogischen Beziehung vor-
aus — sie kommt als ,,das Apriori jeder Erziehung® (ebd.) in den Blick. Wel-
che Implikationen und Konsequenzen hat dieses Verstindnis fiir Subjektivitéit
und Souverdnitit? Einige Argumentationsschritte, die jeweils auch die wis-
senschaftstheoretischen Setzungen und Logiken im Blick haben, seien aus den
umfangreichen Studien in dieser Hinsicht aufgenommen.

In Sachen Verhiltnis zum Anderen erinnert Michael Wimmer wissen-
schaftsgeschichtlich an das klassisch zweiwertige Denken der klassischen
Metaphysik:*' Dort finden sich entweder Uber-/Unterordnung oder Identitit,
weil der Andere nicht zugleich als Subjekt und Objekt, als gleich und ver-
schieden gedacht werden kann. Eine solche klassische bindre Logik sollte sich
so dem Anderen gegeniiber 6ffnen, den sie gerade nicht umfassen kann.** Das
bedeutet, dass man mit ihr gegen sie denken muss und sich damit unweiger-
lich in Paradoxien, Widerspriiche und Aporien verwickelt findet.* Der Struk-

41 ,.Die Geltungsbedingungen von (schlieBlich spétestens mit Kant) theoretischer
und praktischer Wahrheit ins Subjekt zu verlegen, schaffte ein Rationalitédtsmo-
dell, in dem sich die Verniinftigkeit des Subjekts mit der durch es begriindeten
Geltung seiner theoretischen und praktischen Urteile verschrinkt” (Schifer
2000a: 70).

42 Sie kann das auch nicht durch eine sich hochschraubende Reflexionsspirale (vgl.
Wimmer 2006: 289).

43 Mit dem Symbolischen als dritte Sphére bricht das zweiwertige Schema zu-
sammen: Es gibt keinen anderen Weg zum Anderen als den iiber das Symboli-
sche und tiber das Horen (vgl. Wimmer 2006: 320). Sprache, die zugleich ver-
traut und fremd ist, zeigt sich so als eine heteronome Ordnung im autonomen
Subjekt, eine ,,Grenze zwischen subjektiver Authentizitét und objektiver Aliena-
tion* (Wimmer 2006: 342).

33

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

tur neuzeitlicher Wissenschaft schreibt Michael Wimmer Verkennungen ein.
Diese Verkennungen manifestieren sich auch in der Figur der Entgegenset-
zung vermeintlich reiner Sphéren: Vernunft — Gewalt, Wahrheit — Macht, Au-
tonomie — Heteronomie etc. werden oppositional zueinander relationiert, als
sei beispielsweise Vernunft rein von aller Gewalt. Kritisch in Bezug auf die
Entgegensetzungen erinnert Michael Wimmer daran, dass das identifizierende
Denken selbst eine Gewalt gegeniiber dem von ihm Identifizierten ausiibt.**

Neben und angesichts der wissenstheoretischen Argumentation themati-
siert Michael Wimmer die Frage nach der Relation zwischen Subjekt und
Entscheidung. ,,Eine Theorie des Subjekts ist unfahig, auch nur der geringsten
Entscheidung Rechnung zu tagen* (Derrida 2000: 105). Und diese Frage nach
der Entscheidung, nach der verantwortlichen Entscheidung nimmt Michael
Wimmer auf, wenn er anregt, Anerkennung als Antwort im Sinne einer ver-
antwortlichen Entscheidung zu verstehen und nicht als Resultat eines intenti-
onalen Entschlusses seitens des Subjekts, da sich ,,das Subjekt der Entschei-
dung in und durch sie erst konstituiert” (Wimmer 2006: 267). Entscheidungen
erweisen sich immer als an Wissen gebunden, das jedoch im Augenblick der
Entscheidung auler Kraft gesetzt wird. Verantwortliches Entscheiden kommt
daher immer als riskantes Unternehmen in den Blick.*

Wenn Jacques Derrida Anerkennung als eine ,,Art von nicht-passivem
Aushalten der Aporie als Bedingung der Verantwortung und Entscheidung*
(Derrida 1998b: 35) fasst, dann nimmt Michael Wimmer diese Frage auf, um
eine andere Form von Erfahrung zu thematisieren, die — der Gerechtigkeit
verschrieben — vielleicht das Ereignis zu denken vermag.*® Weil das traditio-
nelle Denken im Raum des Subjekts verbleibt, dem jedes Ereignis und jeder
Zufall zu einem Akzidentiellen wird, von dem es letztlich unberiihrt bleibt
(vgl. Wimmer 2006: 372), bedarf es dieser anderen Form der Erfahrung.’
Dass die Entscheidung das Subjekt entzweit, ohne es von der Verantwortung

44 Schon die Kritische Theorie zeige, dass Subjektivitit selbst der Schauplatz einer
Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft sei (vgl. Wimmer 2006: 364).

45 Und es enthilt einen Moment des Wahnsinns: ,,Sie mag theoretisch stets in ihr
Gegenteil umschlagen: Ohne die Méglichkeit des radikal Bosen [...] gibt es kei-
nerlei Verantwortung, keinerlei Freiheit, keinerlei Entscheidung® (Derrida 1998:
297). Vgl. dazu auch Laclau 1999, der — sich auf Kierkegaard beziehend — den
Augenblick der Entscheidung als einen Augenblick des Wahnsinns beschreibt
(vgl. Laclau 1999: 124).

46 Wenn und wo die Moglichkeit der Gerechtigkeit gewahrt werden soll, kann
Misslingen nicht ausgeschlossen werden. Paradoxien jedoch zu vermeiden oder
sie zu leugnen, wire die Verhinderung selbst der Chance von/auf Gerechtigkeit
(vgl. Wimmer 2006: 374).

47 Diese andere Erfahrung entspricht nach Michael Wimmer dann auch nicht mehr
ihrem Begriff; das Denken des Vielleicht als Denken des Ereignisses kann im
wissenschaftlichen Sinne nicht mehr theoretisch genannt werden (vgl. Wimmer
2006: 373).

34

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

zu entbinden, erweist sich flir den piddagogischen Diskurs als reich an Konse-
quenzen.*®

Das lédsst sich im Unterschied zu einer modernen subjekttheoretischen
Fassung von Paradoxien zeigen: Die subjekttheoretische Fassung kann pada-
gogische Antinomie nur identititslogisch als Irrationalitdt, Mangel, Fehler
denken. Die Subjekt-Subjekt-Beziehung im Primat des Pédagogen-Subjekts
verschiebt sich dekonstruktiv zu einer heteronomen Beziehung Subjekt-Ande-
rer, wobei die Andersheit des Anderen von vornherein gegeben ist und damit
eine Unumfassbarkeit (vgl. Wimmer 2006: 379). Handeln ist insofern selbst
als eine dekonstruktive Erfahrung zu verstehen, als es mit der Singularitit des
Anderen und der Situation konfrontiert ist, d.h. mit dem Problem der Unent-
scheidbarkeit und der (Auf-)Forderung (zu) nach Gerechtigkeit (vgl. auch
Laclau 1999: 127). Es ist in dieser Perspektive nur moglich, wenn Erziehung
durch den Moment ihrer Unméglichkeit hindurchgeht und ihn in sich wieder
aufnimmt: Sonst wiirde sie ,,Dressur, Technik, Programm, Kalkil“ (ebd.:
379). Gegen diese Selbstreferentialitiat der Moderne, die als Subjekt-Subjekt-
Beziehung gedacht ist, ,.hilft nur eine Erfahrung des Anderen® (ebd.: 381), die
in die Bewegungen des Subjekts nicht integrierbar ist. Als eine solche Erfah-
rung® stellt Wimmer die Erfahrung des Paradoxen vor, eine Erfahrung des
Unmoglichen und Unentscheidbaren, die man auch als eine ethische Erfah-
rung verstehen kann, wenn auch im Sinne einer neuen, einer ,Anti—Ethik‘.SO

Die Formationen von Erziehung finden sich bei Michael Wimmer immer als
paradoxal verfasste. Modern-subjektzentriert erscheint der Andere immer als
Zugefallenes; er vermag in bindren Logiken als singuldrer Anderer nicht ge-
dacht zu werden. Doch das Subjekt findet sich auch bei Michael Wimmer als
eines, das sich erst angesichts von Entscheidungen konstituiert und konstitu-

48 ,,Vor anderen fiir mich selbst verantwortlich, bin ich zugleich und zuvor gegen-
iiber dem anderen fiir den anderen verantwortlich, und mufl mich vor ihm ver-
antworten. Diese Heteronomie, die sich der dezisionistischen Konzeption der
Souverinitit und der Ausnahme zweifellos nicht fiigt, steht zur Autonomie nicht
bloB in keinem Widerspruch, sie 6ffnet vielmehr die Autonomie sich selbst, sie
steht fiir ihren Herzschlag ein. Im Herzen der Entscheidung tiberldsst sie der
Gabe, wenn es sie gibt, der Gabe als Gabe des anderen, die Entscheidung* (Der-
rida 1998: 106).

49 Vgl. auch Laclau 1999: 131: ,,Es ist nicht moglich, die Kategorie des ,Subjekts
wegzulassen: sie weist auf ihre Teilhabe an der Struktur der Erfahrung.*

50 Vgl. Wimmer 2006, Kapitel 4: Die Aporie der Entscheidung: Die ,Anti‘-Ethik
der doppelten Pflicht. Die traditionellen Auffassungen von Gewissen und Moral
stehen selbst in Frage, weil das, was die Beziehung zum Anderen evoziert, gera-
de die Infragestellung des autonomen, selbstverantwortlichen Subjekts ist (vgl.
Wimmer 2006: 298). Vgl. kritisch dazu Laclau 1999: Fiir ihn bedeutet die Pas-
sage von der Universalitdt der Regel zur Singularitét der Entscheidung (und vice
versa) eine, die keine ethische Forderung beinhaltet (vgl. Laclau 1999: 133).

35

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

iert wird.”' Diese Entscheidungen suspendieren situativ jegliches Wissen und
konfrontieren mit dem Moment der Unentscheidbarkeit und der Unmoglich-
keit — und damit immer auch schon der Moglichkeit —, gerecht zu handeln.
Erziehung, die sich dieser Erfahrung entzieht, kann lediglich als Technik,
Programm oder kalkulierbare Steuerung, nicht aber als verantwortliches Han-
deln in den Blick kommen. Erziehung als intentionales, wissensgeleitetes
Handeln steht damit nicht mehr zur Option; viel eher impliziert Erziehung je-
weils erneut die Moglichkeit des Scheiterns, um damit vielleicht Gelingen zu
erméglichen. Letzteres anerkennt die Paradoxien und die irreduzible Anders-
heit des Anderen. Uber die Erfahrung des Anderen eréffnen sich Grenzwege
iiber die moderne Selbstreferentialitit hinaus, die fiir das Subjekt identitétslo-
gisch inkompatibel bleiben. Damit verweisen sie auf eine nicht-souverdne
Subjektivitit, die weniger auf integrierbare Erfahrungen des Selben als auf er-
eignishafte, unfassbare Erfahrungen des Anderen, gerade auch, wenn sie sich
als (logisch) paradox oder aporetisch erweisen. So riskiert ein Zugang zu Pi-
dagogik als Wissenschaft in gewisser Hinsicht auch seine eigene Logozitit
und Rationalitit, die als ,Sicherungen® des Wissens nicht mehr zur Verfiigung
stehen.

(Trans-)Formationen

Der vorliegende Beitrag hat einleitend die groBe Frage nach der Souverénitit
aufgenommen und sich damit auf die Suche nach aktuellen Formationen von
Souverinitdt und Subjektivitit mit Blick auf Bildung und Erziehung gemacht.
Die hier versammelten unterschiedlichen philosophisch-pddagogischen Ein-
sitze konnen allesamt als Subjektfassungen gelesen werden. Sie kénnen aller-
dings nicht als neuzeitlich-moderne Fassungen dechiffriert werden, in der das
autonome, verniinftige Subjekt als letztinstanzlicher Grund von Entscheidung
(vgl. Ritter 1996: 1104) erscheint. Zwar verweisen auch die hier versammel-
ten Subjektfassungen auf Entscheidungen zuriick, allerdings auf solche Ent-
scheidungen, die nicht in einem Wissen oder einer Logik aufgehoben sind.
Sie sind Entscheidungen, die angesichts von Unentscheidbarkeit, Singularitét
und (im Kommen bleibenden) Ereignissen zu treffen sind.>

51 ,,Die Bedingung fiir das Erscheinen des Subjekts (= Entscheidung) ist, dass es
nicht unter irgend einen strukturalen Determinismus subsumiert werden kann*
(Laclau 1999: 127).

52 Mit Ulrich Brocklings soziologischer Perspektive auf Subjektivierungsprozesse
erscheint Subjektwerden als ,,etwas, dem niemand entgeht und das zugleich
niemandem gelingt (Brockling 2007: 30). Soziologisch ldsst sich der Prozess
beschreiben; bildungsphilosophisch bedarf es angesichts dieser Beschreibung
eines Einsatzes, der Bildungs- und Erziehungsprozesse angemessen reflektiert.
Soziologisch zeigt sich: ,,Der Mensch wird zum Subjekt, weil er sich zu dem
erst machen muss, was er schon ist, weil er das Leben fithren muss, welches er

36

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

Die passierten Formationen zeigen weniger Subjektpositionen™ an, als
dass sie Wege, Bewegungen als Transformationen in den Blick nehmen. Die-
se shifts verweisen dabei auch nicht auf Blickwechsel zwischen Padagogik
oder Philosophie; viel eher verfolgen sie aus philosophisch-padagogischer
Perspektive die Verdnderungen im Subjektverstindnis von einer modernen
Identititslogik hin zu differenztheoretischen Zugidngen. In unterschiedlichen
methodischen Ausrichtungen und unter unterschiedlichen pédagogischen™
Leitbegriffen wie Bildung und Erziehung, verweisen sie auf eine Subjektivie-
rung, die den Anderen anerkennt, auch wenn der Andere die identitdtslogische
Subjektfassung mehr als irritiert und sich als fiir sie unfassbar erweist. Gerade
dort riskiert (sich) ein anderes Denken, in dem das souverdne Subjekt nicht
als Richtschnur zur Verfligung steht.

Viel eher zeigen die Formationen deutlich an, dass das Subjekt angesichts
von Welt- und Anderen-Verhéltnissen zum Subjekt wird und sich weniger au-
tonom und souveridn als heteronom nicht-souverin konstituiert. Damit zeigt
sich auf der Suche nach einem (souverdnen) Subjekt nie blof ein einzelnes
Subjekt, dessen individueller Bildungs- oder Erziehungsgang zur Disposition
stiinde, sondern es zeigt sich auf der Suche nach dem einzelnen Subjekt im-
mer auch schon dessen Verwobenheit in Sozialitdt und Welt. Dennoch sus-
pendiert diese Diagnose nicht den singuldren Akt; sie irritiert jedoch jede Set-
zung von souverdnem Sprechen und souverdnen (Sprech-)Akten. Auch pada-
gogisch-philosophisches Sprechen und Denken bleibt verwiesen an singulire
Einsitze des Sich-Riskierens in Handlungen und Entscheidungen, auch ange-
sichts von erkenntnistheoretisch nicht zu sichernden Grundlegungen im Ver-
stindnis des Menschen als Subjekt.>

Wenn die groBen und kleinen Fragen nach der Souverénitit des Subjekts
auch immer die Fragen nach Sozialitit, nach Gesellschaft und damit auch po-
litische Fragen anspielen, dann tangieren sie damit direkt die Genese von
Souveridnitit. Wenn Souverénitét in unserem Diskurs und in unseren Axiomen
omniprésent ist, dann verweist das auf den theologischen Ursprung von Sou-
verdnitdt: Der wahre Souverin ist Gott (vgl. Derrida 2006: 156). Von dort aus
ist der Begriff dann auf das Volk iibergegangen — in der Demokratie — oder an
die Nation {ibertragen worden, mit denselben theologischen Attributen wie

lebt. [...] Seine Hervorbringung und seine Unterwerfung fallen zusammen*
(Brockling 2007: 19). In Foucault’scher Diktion kurz gefasst, erscheint das Sub-
jekt — wohlbekannt — als ,,Unterworfener Souverin, betrachteter Betrachter
(Foucault 1980: 377).

53 Vgl. Christiane Thompson 2007, die schon die Frage stellt, ob sich Rede von
Subjektivitdt in Subjektpositionen erschopft (vgl. Thompson 2007: 404).

54 Respektive der ,einheimischen® Begriffe, wenn es denn ein heimisches Terrain
der Padagogik gibt.

55 Ob es sich dann auf Erziehung oder Bildung bezieht, scheint fiir die Frage nach
subjektiver Souverinitit nachrangig.

37

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

denjenigen, die man Kénig und Gott zugesprochen hatte.*® Dieses theologi-
sche Erbe bleibt heute dort, ,,wo man das Wort Souverénitét tiber die Lippen
bringt, [...] unbestreitbar” (ebd.: 156). Wie ist mit diesem Erbe umzugehen?
Man muss — so Jacques Derrida — den Begriff Souverénitit dekonstruieren,
darf niemals seine theologische Abstammung vergessen und muss sich bereit-
halten, ihn tberall in Frage zu stellen, wo Souverdnitit zur Ausiibung
kommt.”” Das impliziert eine unnachgiebige Kritik der Logik des Staates, des
Nationalstaates und wohl auch der Subjektivititsformen und -formationen,
ohne gesicherter Position und wissender Riickversicherung. Philosophisch-
padagogische Einsétze verweisen auf die Moglichkeiten und Notwendigkeiten
von Erfahrung, Entscheidung und Verantwortung diesseits von Subjektivie-
rung und Ent-Subjektivierung, von Zentrik und Dezentrik, von Denken und
Handeln, die sich immer schon als riskant erweisen. Das Sich-Riskieren ver-
schiebt nach Jacques Derrida auch ,,die Konditionen des Widerstandes* (Der-
rida 2006: 157). Diese Konditionen des Widerstandes gelte es ,,neu [zu; ES]
erfinden. Einmal mehr wiirde ich sagen, dass ich je nach Situation gegen die
Souverinitit oder fur die Souverinitit bin“ (ebd.). Die Frage nach der riskier-
ten Souverdnitét erscheint somit als eine jener philosophisch-padagogischen
(Frage-)Kontexte, die sich einfachen Losungen entziehen und ihnen Wider-
stand entgegen setzen. Sie zeigen damit wiederkehrend ihr transformatives
Potential, wenn und wo anderes, neues Denken, Erfahren und Entscheiden
und damit immer auch eine Ent-Subjektivierung auf dem Spiel steht.

»,Man spielt mit Gedanken, damit sie sich nicht
ineinanderfiigen* (Canetti 1996: 40).

Literatur

Bataille, Georges (1978): Die psychologische Struktur des Faschismus. Die
Souverdnitit. Hg. von Elisabeth Lenk, Miinchen: Matthes & Seitz.

Butler, Judith (2005) : Gefahrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

56 Angesichts dieser Geschichte der Souverinitit die Genese und Geschichte der
Subjektivitdt als menschlicher Selbstbeschreibungsformel nochmals zu lesen,
wire wohl eine lohnenswerte Arbeit, wenn und weil der Mensch erst mit der
Moderne zum Subjekt im neuzeitlichen Sinne wird (vgl. Ricken 1999).

57 Eine interessante Lesart von Souverénitit von auch politischer Relevanz legt Pe-
ter Sloterdijk 2006 vor, wenn er Souverénitit als Vermogen denkt, ,,glaubhaft zu
drohen” (Sloterdijk 2006: 335): ,,Wenn es zutrifft, da8 Souverénitéit das Vermo-
gen bezeichnet, glaubhaft zu drohen, so erzielen die westeuropdischen Arbeit-
nehmerparteien und Gewerkschaften ihre hochsten Souverdnititseffekte kraft
einer indirekten Klassenkampfdrohung® (Sloterdijk 2006: 335).

38

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

Butler, Judith (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Brockling, Ulrich (2007): Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Sub-
jektivierungsform, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Canetti, Elias (1996): Aufzeichnungen 1992-1993, Frankfurt/M.: Fischer.

Derrida, Jacques/Roudinesco, Elisabeth (2006): Woraus wird Morgen ge-
macht sein? Ein Dialog, Stuttgart: Klett Cotta.

Derrida, Jacques (2004): Mochlos oder Das Auge der Universitidt. Vom Recht
auf Philosophie II, Wien: Passagen.

Derrida, Jacques (2001): Die unbedingte Universitdt, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1999): ,,Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatis-
mus.“ In: Chantal Mouffe (Hg.), Dekonstruktion und Pragmatismus: De-
mokratie, Wahrheit und Vernunft, Wien: Passagen, S. 171-195.

Derrida, Jacques (1998): Aporien. Sterben — ,Auf die Wahrheit® gefalit sein,
Miinchen: Fink.

Dzierzbicka, Agnieszka/Sattler, Elisabeth (2007): ,,Chancengleichheit und
Vereinbarungskultur. Von notwendigen Ambivalenzen pidagogischer
Doktrinen.” In: Henning SchluB3 (Hg.), Indoktrination und Erziehung. As-
pekte der Riickseite der Padagogik, Wiesbaden: VS, S. 49-60.

Foucault, Michel (2001): ,,Was ist ein Autor?* In: Dits et Ecrits. Schriften in
vier Bianden, Band 1. Hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frank-
furt/M.: Suhrkamp, S. 1003-1041.

Foucault, Michael (1980): Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der
Humanwissenschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Forster, Edgar/Zirfas Jorg (2005): ,,Endspiele. Dekonstruktive Einsdtze in der
pidagogischen Anthropologie.” In: Johannes Bilstein/Matthias Win-
zen/Christoph Wulf (Hg.), Anthropologie und Padagogik des Spiels,
Weinheim/Basel: Beltz, S. 63-99.

Gehring, Petra (1994): Innen des AuBlen — Auflen des Innen: Foucault, Derri-
da, Lyotard, Miinchen: Fink.

Henrich, Dieter (2007): Denken und Selbstsein. Vorlesungen tiber Subjektivi-
tét, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kubac, Richard/Sattler, Elisabeth (2007): ,,Verwobene Anspriiche. Wege der
Anerkennung zwischen Bildung und Gerechtigkeit.” In: Michael Wim-
mer/Roland Reichenbach/Ludwig Pongratz (Hg.), Gerechtigkeit und Bil-
dung, Paderborn: Schoningh, S. 105-121.

Laclau, Ernesto (1999): ,,Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie.* In:
Chantal Mouffe (Hg.), Dekonstruktion und Pragmatismus: Demokratie,
Wabhrheit und Vernunft, Wien: Passagen, S. 111-153.

39



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

Lippitz, Wilfried (2003): ,,Phdnomenologische Forschungen in der deutschen
Erziehungswissenschaft. In: Differenz und Fremdheit. Phénomenologi-
sche Studien in der Erziehungswissenschaft, Frankfurt/M. u.a.: Lang, S.
15-42.

Lippitz, Wilfried (2003a): ,,Das Subjekt in der Erziehung. Anmerkungen zum
péadagogischen Verstehen und Wissen.* In: Differenz und Fremdheit. Pha-
nomenologische Studien in der Erziehungswissenschaft, Frankfurt/M.
u.a.: Lang, S. 43-62.

Lippitz, Wilfried (2003b): ,,Das Recht des anderen Menschen. Die Ungleich-
heit des Anderen vor dem Hintergrund universaler Gleichheit.“ In: Diffe-
renz und Fremdheit. Phdnomenologische Studien in der Erziehungswis-
senschaft, Frankfurt/M. u.a.: Lang, S. 63-109.

Meyer-Drawe, Kite (2002): ,,Das exzentrische Selbst.” In: Jiirgen Straub/ Jo-
achim Renn (Hg.), Transitorische Identitit. Der Prozesscharakter des mo-
dernen Selbst, Frankfurt/M.: Campus, S. 360-373.

Meyer-Drawe, Kite (1994): ,,Der armierte Blick. Randbemerkungen zur ord-
nenden Tatigkeit.“ In: Klaus-Peter Horn/Lothar Wigger (Hg.), Systemati-
ken und Klassifikationen in der Erziehungswissenschaft, Weinheim:
Deutscher Studienverlag, S. 361-369.

Meyer-Drawe, Kite (1991): ,,.Die ,Ich als die Differenz der Masken. Zur
Problematik autonomer Subjektivitdt. In: Vierteljahrsschrift fiir wissen-
schaftliche Padagogik 67, S. 390-400.

Meyer-Drawe, Kite (1990): Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohn-
macht und Allmacht des Ich, Miinchen: Kirchheim.

Michalitsch, Gabriele (2006): Die neoliberale Domestizierung des Subjekts.
Von den Leidenschaften zum Kalkiil, Frankfurt/M.: Campus.

Mouffe, Chantal (1999, Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus: Demokra-
tie, Wahrheit und Vernunft, Wien: Passagen.

Prange, Klaus (1998): ,,Differentielle Identitdt oder: Auf der Suche nach dem
verlorenen Selbst. In: Stephanie Hellekamps (Hg.): Asthetik und Bil-
dung. Das Selbst im Medium von Musik, Bildender Kunst Literatur und
Fotographie, Weinheim: Deutscher Studienverlag, S. 159-168.

Reichenbach, Roland (2001): Demokratisches Selbst und dilettantisches Sub-
jekt. Demokratische Bildung und Erziehung in der Spatmoderne, Miinster
u.a.: Waxmann.

Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beitrige zu einer Genea-
logie der Bildung, Wiesbaden: VS.

Ricken, Norbert (2002): ,Identitétsspiele und die Intransparenz der Macht.
Anmerkungen zur Struktur menschlicher Selbstverhiltnisse.” In: Jirgen
Straub/Joachim Renn (Hg.), Transitorische Identitét. Der Prozesscharakter
des modernen Selbst, Frankfurt/M.: Campus, S. 318-359.

40



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT UND SUBJEKTIVITAT RISKIEREN

Ricken, Norbert (1999): Subjektivitit und Kontingenz. Markierungen im pa-
dagogischen Diskurs, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Ritter, Joachim (1996): Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 9, Ba-
sel: Schwabe.

Sloterdijk, Peter (2006): Zorn und Zeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sattler, Elisabeth (2006): ,,Chancengleichheit.” In: Agnieszka Dzierzbicka/Al-
fred Schirlbauer (Hg.), Pddagogisches Glossar der Gegenwart. Von Auto-
nomie bis Wissensmanagement, Wien: Locker, S. 59-67.

Sattler, Elisabeth (2006a): ,,Zur Ethik des nicht-souverdnen Subjekts. Judith
Butlers Einsitze flir Anerkennung, Verantwortung und Menschlich Wer-
den.” In: Andreas Dorpinghaus/Karl Helmer (Hg.), Ethos — Bildung — Ar-
gumentation, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 177-188.

Sattler, Elisabeth (2006b): ,,Unterwegs zu einem ,modernen Subjekt‘? Be-
merkungen zu Vincenz Eduard Mildes Anthropologie in seiner Erzie-
hungskunde im Lichte moderner Subjektivitit.” In: Ines Maria Breinbau-
er/Gerald Grimm/Martin Jaggle (Hg.), Milde Revisited. Vincenz Eduard
Mildes padagogisches Wirken aus der Sicht der modernen Erziehungswis-
senschaft, Wien: Lit, S. 187-203.

Schifer, Alfred (2007): ,,Das Problem der Grundlosigkeit als Provokation der
Pidagogik.“ In: Norbert Ricken (Hg.), Uber die Verachtung der Padago-
gik. Analysen — Materialien — Perspektiven, Wiesbaden: VS, S. 137-158.

Schifer, Alfred (2004): ,,Macht — ein padagogische Grundbegriff? In: Nor-
bert Ricken/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Michel Foucault. Pidagogische
Lektiiren, Wiesbaden: VS, S. 145-163.

Schéfer, Alfred (2002): ,,Abwesende Anwesenheit. Von der Ungleichzeitig-
keit der Identitdt.” In: Jirgen Straub/Joachim Renn (Hg.), Transitorische
Identitdt. Der Prozesscharakter des modernen Selbst, Frankfurt/M.: Cam-
pus, S. 392-408.

Schifer, Alfred (2000): ,,Scham: Das Problem moralischer Subjektivierung.
In: Sonke Abeldt et al. (Hg.), ,,... was es bedeutet, verletzbarer Mensch zu
sein“. Erziehungswissenschaft im Gesprach mit Theologie, Philosophie
und Gesellschaftstheorie, Mainz: Griinwald, S. 221-233.

Schéfer, Alfred (2000a): ,,Rationalitit — Glaube — Subjektivitit. Eine bil-
dungsethnologische Anniherung.* In: Walter Bauer et al. (Hg.), Rationa-
litdts- und Glaubensvariationen. Jahrbuch fiir Bildungs- und Erziehungs-
philosophie 3, Baltmannsweiler: Schneider, S. 69-86.

Schéfer, Alfred/Wimmer, Michael (2000): ,,Zwischen Maskierung und Obs-
zOnitit. Bemerkungen zur Spur der Masken in der Moderne.* In: Masken
und Maskierungen, Opladen: Leske & Budrich, S. 9-30.

Schéfer, Alfred (1998): ,,Universalitit und Differenz. Zur Ambivalenz mo-
dernen Selbst- und Weltverstdndnisses.” In: Ingrid Gogolin/Marianne

41



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELISABETH SATTLER

Kriiger-Potratz/Meinert A. Meyer (Hg.), Pluralitit und Bildung, Opladen:
Leske & Budrich, S. 115-125.

Stinkes, Ursula (1999): ,,Auf der Suche nach einem veridnderten Bildungsbeg-
riff.* In: Behinderte in Familie, Schule und Gesellschaft, S. 73-82.

Thompson, Christiane (2007): ,,Wo liegen die Grenzen unméglicher Identifi-
kation? Einige Uberlegungen zu ,Quasi-Transzendentalitit* und ihren pi-
dagogischen Folgen.” In: Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche Pada-
gogik 83, S. 391-407.

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Westphal, Kristin (2006, Hg.): Orte des Lernens. Beitrige zu einer Pddagogik
des Raumes, Weinheim/Miinchen: Juventa.

Wimmer, Michael (2006): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Para-
doxieproblem in der Pddagogik, Bielefeld: transcript.

Wimmer, Michael (2006a): ,,Pddagogik — eine Wissenschaft des Unmogli-
chen? Vom Sinn des Scheiterns und ungeldster Probleme.” In: Viertel-
jahrsschrift fiir wissenschaftliche Padagogik 82, S. 145-167.

Wimmer, Michael (2005): ,,Wahnhaftes Wissen und gewusster Wahn im péa-
dagogischen Diskurs.“ In: Karl-Josef Pazzini/Marianne Schuller/ders.
(Hg.), Wahn — Wissen — Institution. Undisziplinierbare Anndherungen,
Bielefeld: transcript, S. 57-90.

Wimmer, Michael (2000): ,,Grundloses Vertrauen und die Verletzlichkeit des
Anderen.” In: Sonke Abeldt et al. (Hg.), ,,... was es bedeutet, verletzbarer
Mensch zu sein“. Erziehungswissenschaft im Gespriach mit Theologie,
Philosophie und Gesellschaftstheorie, Mainz: Griinwald, S. 47-60.

Wimmer, Michael (1994): ,Die Frage des Anderen.“ In: Christoph Wulf
(Hg.), Einfithrung in die pddagogische Anthropologie, Weinheim/Basel:
Beltz, S. 114-140.

Winkler, Michael (1988): Eine Theorie der Sozialpddagogik: Uber Erziehung
als Rekonstruktion der Subjektivitit, Stuttgart: Klett-Cotta.

42



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Self-Confrontations: ,Socrates‘, Wittgenstein

and the Reference to What Cannot be Known

CHRISTIANE THOMPSON, JAMES THOMPSON

Education and Bildung are not exhausted in the expansion of knowledge, but
rather they are closely connected with the dignity and the legitimation of
knowledge as well as with the question of how this knowledge is meaningful
for one’s own existence. One can say at least that this statement represents
one of the oldest leitmotifs of the Western pedagogical tradition. In this con-
text it is held that human beings are not determinate regarding what or who
they are. Rather, it is the challenge and responsibility of human beings to de-
termine and to critically reflect all the relevant issues for one’s own life as
well as for the life of the community. Even the Aristotelian description of
human being as zoon logon echon, i.e., as talking and thinking living being,
thematizes this idea and directs attention toward these questions of human ex-
istence: In what framework is this existence philosophically graspable, and
how does it become the topic of pedagogical reflection?

These questions have been framed all too hastily into a humanistic setting,
thereby suggesting the feasibility and determinability of a humane human be-
ing. In contrast to the highly influential self-elevation of human self-reali-
zation in the (pedagogical) modern era (cf. Ballauff 2004, Meyer-Drawe
1998), one can refer to the beginning of pedagogy and philosophy in ancient
Greece. In ancient Greece the question of how to lead one’s own life was con-
ceived as a personal as well as political problem that required considerable at-
tention, specifically with respect to the relevant knowledge and how, if at all,
this knowledge can be acquired. Socrates and his elenchus, as portrayed in the
Platonic dialogues, provides the most salient example for our attention. With
his method Socrates was able to lead his interlocutors to the point where the
limits of knowledge central to both one’s own life and that of the polis, i.e.,
knowledge of the aretai, became apparent.

43

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

In the German educational-philosophical discourse Wolfgang Fischer has
critically dealt with the skeptical and revisionist move of the Socratic elen-
chus." In particular, Fischer worked out to what extent Socratic ignorance and
the immanent problematization of world views are pedagogically significant.
According to Fischer, the pedagogical relevance of ignorance is captured in
the insight that ,,no one — be it not yet, be it (n)ever — has answered in a con-
clusive manner the fundamental questions in the mode of knowledge: Re-
claimed knowledge is only supposed knowledge; the pillars that warrant its
truth lie through the teeth. Then, it is not good to leave people in the frenzy of
their knowledge, for within this state they undermine and block that from
which knowledge and the desire for knowledge originates: i.e. questioning
and thinking“ (Fischer 2004: 130, our transl.). In Fischer’s view, the peda-
gogical significance of the Socratic elenchus lies in pointing out the limits of
knowledge, and thereby thrusting people back upon their own thinking and
questioning.

Even today the question of the pedagogical significance of the Socratic el-
enchus has not faded away. How do knowledge and ignorance at all relate? Is
there a pedagogical productivity to ignorance? Does a non-affirmative attitude
which constantly questions how we approach thinking lie at its core? In rela-
tion to Fischer’s engagement with Socrates — and also with his own skeptical-
transcendental critical approach — the question of whether or not the approach
of skeptical pedagogy can be legitimated has unfortunately been limited to the
education-philosophical horizon of ,,destructivity” and ,,constructivity. Doubt
has been cast upon the ,real-world feasibility” of a pedagogy that claims to
act upon the denial of that which is false (cf. recently Reichenbach 2007:
211). Furthermore, a marginalization of fundamental, theoretical reflection
has taken place in favor of an efficiency-oriented approach to education.

In our judgment, it is disappointing that the educational(-philosophical)
discourse has accepted the categories ,,destructive* and ,,constructive* with-
out having dealt further with the question regarding the relationship between
knowledge and ignorance. The model of pedagogical action has already de-
cided on the standards of pedagogical quality. The question regarding the
pedagogical productivity of this relation as well as the question concerning
the possibility of it being the object of pedagogical reflection fades into the
background.

By way of example, we are interested in the way Socrates is able to make
his interlocutors aware of their own existence and to illustrate that one’s own

1 Cf. Fischer 1997: 83ff. and even more comprehensive in Fischer 2004: 94ff. Fi-
scher’s own skeptic-transcendental critical approach (1989) bears strong con-
nections to the Socratic elenchus (cf. Ruhloff 1999a, 1999b and Schénherr
2003). We take the opportunity here to remind the reader of the highly analytical
and stringent advancements of Wolfgang Fischer (1928-1998).

44

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

selfhood is attached to the question of the virtues — to make them take care of
their own lives. Beginning with Kierkegaard (who drew liberally from Socra-
tes), this highly important problem has been discussed as a problem of ,,indi-
rect communication®. Kierkegaard employs this method because he believes a
direct approach to the reader fails when what is to be discussed focuses on the
existential relations of the one addressed. The indirect method leads the reader
to him- or herself and allows the reader to comprehend that, within the frame-
work of the medium itself, it is the reader’s existence that is at stake.

In this essay we intend to expose the relationship between the limits of
knowledge and its meaning for one’s own self. We will trace this relationship
first with regard to the Socratic elenchus in Plato’s dialogue Charmides, and
from there move over to Ludwig Wittgenstein’s earlier work, the Tractatus
logico-philosophicus. Both of these texts offer themselves for our approach
because they are modelled as a ,,process of discovery* (Conant 1997). In this
process the limits of knowledge quickly become apparent in the personal rela-
tionship regarding the addressee: The meaning of these two texts can only be
grasped beyond their explicit givenness.

Taking the oracle of Delphi as our point of departure, we will first analyze
the occurrence of the aporia for the different dialogue participants in the final
part of Charmides, and then attempt to show #ow the determination of know-
ledge is breached. In the second part, we will examine Wittgenstein’s strategy
of confronting the readers with the limits of representation by letting them
walk the path of representation. In the third part of the paper we will make
some concluding remarks regarding the relationship of Bildung and igno-
rance.

The Socratic elenchus as Pedagogical Practice:
Charmides and the Visitation of the Self

According to Socrates, the Oracle of Delphi’s pronouncement that no man
was wiser than he represents an important point of departure for testing and
refuting his interlocutors. Confused by this decree, Socrates sets out to ques-
tion reputedly wise men in order to find someone wiser than himself (see
Apol. 21b and Fischer 2004: 87-88). Socrates proceeds very much in accor-
dance with the Oracle because its cryptic assertions represented the opportu-
nity and the point of departure for self-reflection and self-examination. Ac-
cordingly, the cult site of Delphi — dedicated to the God Apollo — was associ-
ated with the demand to ,.know thyself*. And ,,to know oneself pre-domi-

2 Peperzak (1998) has resituated philosophical work, the legein ti kata tinos, in
the dialogical situation and clarified the constitutive function of interaction for
philosophy. We do not agree with Frost (1999) that Plato’s dialogues cannot
stay true toward the dialogue.

45

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

nantly meant to be in full awareness of humans’ limited position regarding
knowledge in comparison to the gods. That the Oracle’s prophecy does not
provide specific information, but rather constitutes a riddle’ to which the re-
cipient of the assertion must dedicate herself, accords with a fragment from
the pre-Socratic thinker Heraclitus: ,,The Lord of the Oracle in Delphi neither
speaks out nor conceals the matters but gives indications* (DK 22 B93, our
transl.).* For those seeking its advice, the Oracle’s insight represents the be-
ginning of an engagement with oneself.

In his studies of the ancient world, Foucault has demonstrated that the ora-
cle’s call to self-knowledge was commonly too epistemologically and theo-
retically conceived. The appeal to know thyself, according to Foucault, is tied
more closely to the maxim: to search and become more concerned with one-
self (see Foucault 1993: 28f.).° It is precisely this dealing with oneself, the
epimeleia heautou, which moves Socrates to take the Oracle’s pronouncement
as his point of departure both to reconsider his own existence and as inspira-
tion to get others to care about their own souls (Apol. 29¢).

In order to analyze how Socrates attempts to realize this pronouncement
as well as how self-concern and the limits of knowledge are interwoven, it is
helpful to take a closer look at Plato’s dialogue Charmides. This dialogue de-
picts Socrates as a forceful skeptic.® Here, self-investigation and the question
concerning the limits of knowledge represent the main points because the dia-
logue is primarily concerned with ,,sophrosyne®, a term that is inadequately
captured by the concepts ,temperance” and ,,moderation®. ,.Sophrosyne* is
traceable to the concept ,phren*,” which in turn is the origin of the word clus-
ter around ,,phronesis. A person who is ,,sophron* is in a position to do more
than just arrange and judge the situation-related state of affairs. This per-
spicuous insight or structuring estimation implies an obligation to understand
both oneself and one’s own actions.

3 The prophecies of the oracle in Delphi have frequently been accompanied with
the expression ,,tauta phrazeste (,,Think these issues over!“). The Greeks have
been conscious regarding the challenges the riddle imposes on them.

4 The Greek original for indication reads ,,semainein‘. It means to be a sign or
suggestive of something.

5 This is in turn the point of departure for Foucault’s engagement with the ancient
world.

6  Wolfgang Fischer has placed this dialogue in the centre of his attention in order
to analyse the Socratic negation of knowledge: cf. Fischer 2004: 96ff. There has
been a constant discussion whether the Socrates of the early Platonic dialogues
is an authentic presentation of the historical Socrates. Fischer (2004: 29-82) has
dealt extensively with this question. Cf. also Penner 1992.

7 ,,Phren‘ literally means diaphragm or phrenic. According to the Greek view, it
is the dividing line in the body that is responsible for keeping everything in
proper place and particularly, to separate the higher from the lower organs.

46

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

The dialogue follows Socrates who, upon returning home from the war,
meets the young and handsome Charmides. Critias (Charmides’ uncle) sug-
gests to Socrates that Charmides is exceptionally clever and temperate. As a
LHtreatment™ intended to alleviate the headache Charmides currently suffers
from, Socrates proposes a discussion concerning ,.temperance. Charmides’
traditional attempts to answer the question, e.g., temperance is a state of calm,
a critical stance or even a shyness, are analyzed and then refuted. As the dia-
logue progresses, Critias adopts the position that ,temperance” means ,,to do
one’s own work to attain the good* (fo ta heautou prattein). Subsequent to the
conceptual approaches that Critias continues to offer, a discussion arises
whether sophrosyne can be understood in terms of a form of knowledge that
captures the relation to the subject of knowledge or ignorance, i.e., to the per-
son who does (not) know. At this point in the dialogue, it appears as if Critias
is going to prevail in that he resists Socrates’ challenging questions, for these
seem more focused on refuting him, Critias, than on getting to the bottom of
temperance. However, because Critias cannot offer a plausible account of a
knowledge concerning that which one (does not) know the dialogue results in
an aporetic conclusion.

However, the concept of aporia does not satisfactorily characterize the
situation at the end of the dialogue. In other words, the unresolved situation
should not be reduced to the insight that after the various unsuccessful at-
tempts (to determine what ,,temperance® is) no reliable determination is pos-
sible and that it appears necessary to once again meet and discuss. Toward the
end of the dialogue, the reader’s attention is directed toward the interlocutors
and specifically how they partake in the dialogue with Socrates. Charmides
utters, at the end of the dialogue,

I am sure that I do not know, Socrates, whether I have or have not this gift of wis-
dom and temperance; for how can I know whether I have a thing, of which even you
and Critias are, as you say, unable to discover the nature? — Yet, I do not quite be-
lieve you, and I am sure, Socrates, that I do need the charm, and as far as [ am con-
cerned, I shall be willing to be charmed by you daily, until you say that I have had
enough (Charm. 176a-b, transl. Jowett).

In this quotation, the participants of the dialogue are presented as being
equally ignorant regarding the question of temperance. However, from the
quotation we can conclude that Charmides is suspicious of Socrates. There is
something else — some knowledge regarding temperance. It is interesting that
Socrates is willing to meet again with Charmides even though he himself — in
the middle of the dialogue — vigorously insisted his own ignorance regarding
the discussed matter (Charm. 165c). The dialogue gives a hint that there is
more to say about the matter than that the question regarding temperance re-

47

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

mains unanswered. With his remark Charmides shifts the view towards the
dialogue participants’ relation to temperance. The reader wonders how the
three interlocutors’ relation to the discussed matter can be described and in
what way their relationships are relevant for the discussed matter itself.

The participants of the dialogue comport themselves very differently to-
ward the challenge of what there is to say about temperance. Critias is a dia-
logue partner who is familiar with the Sophistic ,education‘. He presents him-
self as someone who has sufficiently dealt with the aretai and with sophro-
syne, in particular. Yet, the reader notices that Critias does not enter into the
dialogue with a firm position that is well thought out. Rather, he deliberately
introduces word distinctions that are not germane. He refers to traditional
views and shifts from one opinion to another. Utilizing these techniques,
Critias rather seems to withdraw from Socrates’ questions than to confront
them. Critias treats the answers that he gives as something that does not have
anything to do with his own life. Even though Critias is eager to enter into the
dialogue, he does not show any interest by the end of the dialogue to meet
again in order to continue the discussion. Rather, he seems to be relieved that
the focus of the dialogue moves back to Charmides.

Charmides takes up a different relation to the discussed matter. The above
mentioned quotation shows that he is in a different position than at the begin-
ning of the dispute. Charmides retreats from the decision of whether or not he
is in possession of temperance because of the insight of how difficult it is to
determine the criteria for such a proposition. Yet, he requires Socrates to meet
again with him. According to Charmides, there is something that Socrates has
to offer but it is unclear what it is: ,,] am not fully convinced of your igno-
rance,” Charmides says, insisting that, ,,] am sure that [ need to be charmed by
you“ (Charm. 176b). ,,Charmed* is the translation of ,,epodes/epaidein® which
means to be overwhelmed by a song or to be enchanted. Socrates’ harsh and
relentless elenchtic practice is described with a term that is rather associated
with the sophists, i.e. their attempt to flatter their audience by their speeches,
or with the storytellers who deliberately combine themes without delving into
their true state of nature (mythologein). Without engaging the criticism of the
sophistic movement and of poetry found in the Platonic opera, we wonder
whether the term ,,enchantment” precisely takes up the borders of knowledge
experienced in the discussion on temperance between Socrates, Charmides,
and Critias. This understanding would mean that the Socratic elenchus
operates on the very impossibility to put in explicit terms® what temperance is
about.

8  Wolfgang Wieland (1999) has attempted to grasp these limits of the explicit by
distinguishing propositional from non-propositional forms of knowledge. We
agree with Wieland that the borders of what can be made explicit are decisive.
The distinction of propositional versus non-propositional knowledge gives the

48

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

In view of this impossibility, the meaning of Socrates’ engagement with
the dialogue participants changes: The elenchus does not only invalidate the
definitions of temperance that were given by Charmides and Critias. It shows
that the constitutive relationship between the aretai and the (health of the)
soul cannot be put in explicit terms or arguments. The terminology of know-
ledge is improper to grasp this relationship. Yet, the experience of its inade-
quacy indicates that which goes beyond the order of knowledge.

Put in these terms, Socrates’ elenchus amounts to a pedagogically initiated
visitation of the self. According to Socrates, it is — from the very beginning of
the dialogue — out of the question that the discussion on temperance needs to
relate in a specific fashion to the people participating. Correspondingly, Soc-
rates requests Charmides to examine himself (skepfomai) and formulate his
answers on the grounds of his self-inspection. Socrates’ questions point to-
ward that which cannot be phrased in the language of knowledge and argu-
ments. The ignorance (Nicht-Wissen) that we encounter here is not of the
same kind as, e.g., failing to know what the abbreviation ,,UDHR* stands for.
This kind of ignorance denotes the necessary and inevitable reference to our
own existence, a reference that cannot be identified clearly but shifts along
with our attempts to grasp it.

However, being a necessary and inevitable reference, ignorance does not
become a reassuring force in everyday life. Rather, the visitation of the self
leads to a bracketing of the self and its pretences of knowledge. One could
speak of an active and responsive ignorance’ — a determining force that itself
cannot be determined. Correspondingly, Charmides sees himself as dependent
on future discussions with Socrates: A further enchantment that might allow
him to experience the borders of knowledge. This track is the philosophical
life — as a matter of fact: it is the track of temperance itself without being able
to determine how far along one is on this very track.'’ The ,care of the self*
might bring about eudaimonia (happiness) — however, the human perspective
on this issue proves again to be limited.

entire Platonic opera a different appearance — from the doctrine of the forms to
Plato’s extensive criticism of writing in the Phaedrus to his rigid criticism of the
Sophists. However, even though Wieland’s approach promises undoubtedly fur-
ther insights, we will refrain from the distinction of (non-)propositional know-
ledge in the present context. The reason is twofold: First, we think that the ter-
minology is not helpful for further investigating into the limits of knowledge,
and secondly we are not so much worried about Plato but about the Socratic
elenchtic method (as presented by Plato).

9  This notion contradicts the everyday understanding of ,,ignorance* that is mostly
associated with forms of indifference and a dull apathy.

10 The attachment to the arefai is founded by an engagement with them. However,
this happens in a way which does not nullify the difference between man and
god. Alfred Schifer (2005) has engaged in a similar systematic figure by analy-
zing the Socratic elenchus as initiation practice.

49

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

Critias — in contrast to Charmides — leaves the dialogue scene without
having experienced what ignorance is about. We can conclude from his ex-
ample in Charmides that Socrates’ method of indirect communication is not
in and of itself successful. The pedagogical relationship is fragile. It with-
draws from arrangement and plan and remains strictly oriented toward the
addressee.'' Socrates’ elenchus is a matter of involvement and the ones who
are not drawn into this sphere remain outside and embarrassed because of the
disclosure of ignorance. The reader of Plato’s Charmides is aware that Critias
will become one of the forty tyrants and thereby show that he last lost the
question of temperance.

Tackling the Limits of Knowledge and
Representation: Wittgenstein’s Tractatus

While it is broadly conceded that the interaction between Socrates and his in-
terlocutors can be viewed in pedagogical terms, the same cannot be said of
Wittgenstein’s philosophical works. Only recently has a more prominent sys-
tematic-pedagogical reading of Wittgenstein been undertaken, albeit with a
pronounced emphasis being placed on his Philosophical Investigations."
Given the fact that Wittgenstein has dealt intensively with the dimensions of
knowledge and ignorance, certainty and uncertainty, and that he was always
concerned with our relationship to the world, the delayed response within the
pedagogical reception is difficult to understand. "

For the education-theoretical significance of ignorance we turn to Witt-
genstein’s early work: the Tractatus logico-philosophicus. After a short over-
view of this approachable yet inscrutable work, we will look at the difference
defining it: the difference between the sphere of representation of states-of-
affairs as well as facts and the sphere of that which exceeds the limits of rep-
resentation — a sphere which is yet existentially meaningful. From this point,

11 This strict reference to the addressee allows us to explain why this practice must
appear as disproportional toward outside viewers of the dialogue.

12 We only want to point briefly toward the most important publications in this
area: Smeyers/Marshall 1995; (in reference to Wolfgang Fischer) Dérpinghaus
2003; Ramackers 2003; Platzer 2007; Peters/Burbules/Smeyers 2008. These
publications deal with the role of skepticism for educational phenomena (e.g.
learning) and educational research. However, especially the more recent publi-
cations also deal with the educational dimension in the philosophical work of
Wittgenstein. The Anglo-American discourse has in some respects a stronger
tradition in reflecting the significance of Wittgenstein’s thoughts for educational
research.

13 In the Anglo-American philosophical reception, the idea that Wittgenstein’s
thought (in both his early and later texts) is therapeutic in nature is important; a
description he himself later used to characterize his approach. See such authors
as Stanley Cavell, J.C. Edwards, and various New Wittgenstein interpreters.

50

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

we then ask about the meaning this difference entails in the reader’s relation-
ship to herself.

Wittgenstein’s Tractatus logico-philosophicus certainly belongs to the
more enigmatic texts of philosophy. In a work not even 80 pages long, the au-
thor claims to more or less have solved the problems of philosophy. The
structure of the text is made up of propositions accompanied by an unusual
and intricate numbering system,'* both of which suggest logical argumenta-
tion and rigidness of sense. Complicating matters, the first section of the book
appears to consist of a set of concluding statements beginning with a state-
ment which rhymes in the original German ,,The world is all that is the case
(TLP #1). And while the Preface does provide the reader with a clue as to the
point of the text, the message is more than cryptic: ,,What can be said at all
can be said clearly, and what we cannot talk about we must pass over in si-
lence* (TLP, Preface).

For anyone acquainted with Wittgenstein’s earlier work, these two state-
ments will certainly sound familiar. However, what they entail is much more
complicated and difficult to explain; for the statements themselves do not re-
main, strictly speaking, in the realm of expression and language: They pre-
sume a perspective beyond what is accessible to us. Thus, the first glance at
the Tractatus already shows that the text does not remain in the rigid realm of
representation. It is pointing toward something else — something that is per-
haps best described utilizing the distinction of the ,,sayable* and the ,,unsay-
able® or ,,saying® and ,,showing*.

Wittgenstein was clearly aware that the limits of representation cannot be
grasped from within representation. In an often cited letter to Ludwig von
Ficker, he claims that the more important part of his work lies in that which is
not written, i.e. the ethical part (Wittgenstein, 1980: 96). In this remark, Witt-
genstein confirms a perspective that exceeds the realm of representation. And
even more important: The significance of the Tractatus for the reader pre-
cisely lies in that which is not said in the book. Contrary to what appears to be
a text focused on epistemological issues of language and logic, the reader is
confronted with a book that is supposed to complement a book that cannot be
written. In the following, we will first describe how the distinction of ,,say-
ing* vs. ,,showing® unfolds within the text.

From the outset, the reader of the Tractatus is put on the path of logical
argumentation. Wittgenstein presents an intricate system of propositions that
brings the reader into contact with the logical categories that determine the
representation of the world. Two aspects are worthy of note here. First of all,

14 Each proposition is given a number that not only designates that particular
proposition, but also the proposition to which it refers. For example: 2, 2.01,
2.011, 2.012, 2.0121 etc. The majority of the seven ,main propositions* 1-7 in-
clude this fairly complex substructure.

51

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

the rigidity and solidity of structure needs to be pointed out: By reducing his
thoughts to a network of propositions, Wittgenstein narrows the path of
thought that the reader may tread while reading the Tractatus. Moving from
the main proposition to definite explanatory propositions, the reader is not
provided with a further reaching context or theoretical framework. Rather, she
is bound to a pure logical structure constituted by the numbering system, on
the one hand, and to a defining semantics as well as mathematical notations,
on the other.

Secondly, the propositions offered in the Tractatus provoke an involve-
ment on the reader’s part by giving herself over to the attempt to understand
the logical structure of language and the world. Entering the Tractatus, the
reader is obligated to leave behind the indistinctness and confusion of every-
day speech. The reader is, in other words, admonished to break with her eve-
ryday views and commit herself to a perspective of analysis and clarification.
This perspective, however, affects her view regarding herself and the world;
for the Tractatus is precisely dealing with language and thought — with real-
ity. From here we can conclude that the reader will invest herself in compre-
hending and understanding what the Tractatus has to offer. In a way very
similar to Kant in his Critique of Pure Reason, the reader of the Tractatus is
committed to a critical delineation regarding what it makes sense to say.

Both aspects — the rigidity of logical structure as well as the reader’s com-
mitment to the clarifying analysis — need to be stressed explicitly in order to
judge adequately the ,turning point‘ that the reader encounters toward the end
of the book. Here, the reliable logical ground is pulled — like a rug — out from
under the reader’s feet. The entire Tractatus builds from the idea that in the
light of logical achievement, language is related to statements and states-of-
affairs (which in turn reflect the constituents of the world). However, the
Tractatus itself precisely does not remain true to the assignment of critical
and regulating intervention because it consists of statements about the world,
about the nature of representation and their logical form. This task is one that
language (in light of a rigid theory of representation) is incapable of achie-
ving. By performing the analysis (in the way it is required to be performed
according to Wittgenstein), the entire analytical endeavor comes in jeopardy
of self-refutation.

Yet, it is the very experience of inadequacy and failure that allows the
reader to glimpse the limits of knowledge and her ability to know. In this re-
spect, the text and its structure serve a purpose beyond the actual content of
the statements. In the very moment that the primary goal of logical interven-
tion fails, the Tractatus opens the realm toward that which escapes representa-
tion. The success of Wittgenstein’s endeavor lies, so to speak, in the possibi-
lity of bringing about the failure of the endeavor. The success lies beyond the
»inner limit“ that his insight into representation allows us to trace out. Put in

52

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

different terms, the insights gained are neither representable nor directly ex-
pressible — they can only be shown.

When we actually reflect upon what is expressible or sensical, according
to Wittgenstein, one is struck by just how narrow this field of language is
compared to the variety of propositions we actually use. In #4.11, Wittgen-
stein affirms that the sensical realm is synonymous with that of the natural
sciences. Notably, he excludes philosophy from the (natural) sciences, and
thus from treating the sensical realm. This is to say that all ethical, aesthetic,
and metaphysical statements do not belong to the sensical realm. According to
Wittgenstein, they only mimic'® the structure of sensical statements, because
they utilize the structural form of facts or states-of-affairs.

However, in light of that which exceeds representation, metaphysical,
ethical, and aesthetic statements are analogously not denied their meaning
outright: Wittgenstein distinguishes between mere nonsense and a significant
nonsense or nonsense that points toward something more (cf. TLP #6.522 and
6.54). On the one hand, they are devaluated because they can neither be the
object of representation nor the object of knowledge. On the other hand, they
become highly esteemed because of their constitutive role for the realm of
representation. This role can be described as a negative critical function —
very similar to the significance of the thing-in-itself in Kant’s First Critique.
For Wittgenstein it means a liminal concept that marks the limits of possible
knowledge: the limits of representation.

Over and beyond the critical delineating function of statements that ex-
ceed the realm of representation, Wittgenstein ascribes a positive significance
to the nonsensical— and perhaps this thought is also not unlike Kant’s point of
view in the Critiqgue of Pure Reason. Wittgenstein claims the inability to re-
main within the boundaries of representation. He makes this claim not only
because something like a boundary or a limit seems to be unavailable within
the limit (see above). Wittgenstein sees the subject itself — it is the subject
through which good and evil enter world (cf. #5.632) — as the limit of repre-
sentation. We interpret the liminality of the subject, its relations to what is
ethical, metaphysical, etc. as a decentering, and yet grounding move with
respect to the world. What does this mean with respect to the reader’s rela-
tionship toward the world as well as to herself?

According to our reading, this question is essential to the Tractatus, be-
cause we conceive of it as a primarily ethical book."® The Tractatus goes be-
yond the epistemological questions of what can be the object of representation

15 Fahrenbach (1997) has analyzed more thoroughly this misuse of language.

16 As we have already seen, Wittgenstein points out the ethical dimension of the
Tractatus himself. However, in the present context, the term ,.ethical” implies
more than a reference to ethical statements. It means that in the present context
the relation between Wittgenstein and the reader is substantial.

53

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

and of how our language is structured with respect to the world. By touching
on the question how we can relate to world and ourselves, Wittgenstein
moves the focus toward how we can situate ourselves at all with respect to the
world. And here, we are confronted with the fact that neither our issues can be
part of the representational realm (and therefore they will always lack a final
logical clarification or reasoning) nor can we ourselves situate ourselves
within given representational contexts. We are always in touch with the limits
(as being those very limits). Yet, we are also beyond representation. It is this
unwritten or invisible part of the Tractatus (cf. J. Thompson 2008) that gives
the book a ,,mystical end*. ,,End* is, here, to be taken in a literal sense, on the
one hand, and in the sense of ,,meaning* or ,,purpose*, on the other. 17

It is by the end of the book that the reader may realize that this book,
strictly speaking, is a work of nonsense (TLP #6.54). In the last sections of the
book, the reader is confronted with what appear to be interjections disrupting
the previous discussions of language and world. These statements can be read
as the outcome of what had gone on before. In the second to last passage of
the text Wittgenstein equates the propositions to a ladder that once climbed
must be discarded; for the ladder is illusory, and therefore can provide no real
ground or stability from which to move outside the world or gain reliable in-
sights regarding ourselves or our ethical questions.

How is the Tractatus supposed to alter the reader’s relationship to the
world as well as to herself? If Wittgenstein declares philosophy a nonsensical
program, how can the reader take a stance at all? According to Wittgenstein, it
is necessary to engage in logical clarification and thus, engage in drawing
boundaries (while at the same time being aware that it is impossible to stay
within the boundaries). However, the approach remains indirect: From Witt-
genstein’s point of view, the reader should not engage in and generate non-
sensical (philosophical) propositions (as it is done here). Philosophy, then, is
the permanent critical activity of drawing limits (TLP #4.112) and by doing
so: 1) preserving that which exceeds representation and 2) soothing the fru-
stration of being unable to get hold of that which actually matters with respect
to the meaning of life.

At first glance Wittgenstein’s interpretation of philosophy might appear as
a philosophical program of bewilderment, a program that in view of the exi-
stence of fundamental boundaries obligates the philosopher to practice si-
lence. Logical analysis and the self-investment into a ,life of knowledge*
(Wittgenstein 1969: 81e) seem to be a successful way to come to terms with
the intrusion of ethical issues in our lives. However, this ,,coming to terms*
must not be interpreted as an exclusion of the ethical, metaphysical, and

17 This interpretation goes, in some sense, too far: In this article, we have put in
terms, what, according to the Tractatus, can only be a matter of showing.

54

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

mystical. Rather, philosophy can be interpreted as a therapeutic activity, i.e.
an activity that coerces us to face our liminality and make it present to us. The
most problematic feature of everyday speech and traditional philosophy con-
sists in the belief that ethical issues can be treated as matters of representation,
and thus, as being external to ourselves and how we relate to the world.

Certainly, this therapy never ends. Wittgenstein’s demand of the philoso-
phers to come to silence does not primarily mean to retreat from positive
statements, but by being silent perform a pertinent solidarity towards that
which cannot be put in words. According to this interpretation, the resolution
of philosophical problems through logical analysis and silence does not mean
that they are removed, but rather, that they have found their adequate space
and are present in this very way.

Bildung and Ignorance — Some Concluding and
Incipient Remarks

The readings of Plato’s Charmides and Wittgenstein’s Tractatus present two
kindred engagements with the limits of knowledge. In the Charmides, one en-
counters a different kind of ignorance than how it is usually conceived, i.e. as
a contingent gap. By inviting Charmides to examine himself, Socrates points
toward that which cannot be formulated in the language of knowledge be-
cause it relates to Charmides’ own existence. This relation, however, is not at
his disposal and this is why ignorance cannot lead to self-contentment but re-
quires a further engagement with the matter of temperance. A bracketing or
visitation of the self takes place that enables a criticism regarding Charmides’
pretences to know. The experience of ignorance eventually opens the always
insecure path of a philosophical and virtuous life.

In Wittgenstein’s Tractatus, a clarification of the status that the limits of
representation and knowledge have for us is of primary importance. However,
how we approach and circumscribe this limit via logical argumentation and
thetic statements plays a central role. Both our ignorance of these limits and
more importantly of our existence is something hidden by representation.
Knowledge of the world, we find out, touches neither the ethical or aesthetic
dimensions of our lives, nor our relationship to the world. It is through this
failure of representation, a rupture in our mode of engagement with the world,
that our existence becomes manifest. For Wittgenstein, this rupture is some-
thing that cannot be dealt with in a direct manner. Rather, the reader is led
along the path of logical analysis to find out that it is impossible to remain on

55

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

this path. A solidary'® silence towards that which cannot be put in words is
required in the end.

For both the philosophical approaches presented, here, the limits of
knowledge are decisive for the question of human self-determination — the
question of Bildung. In both approaches, it is neither positive knowledge nor
the availability of knowledge that allows for the essential change of perspec-
tive. Rather, the change of perspective comes about in the moment it becomes
clear that the limits of knowledge are not external to knowledge, i.e., that they
are constitutive for knowledge. Put in different terms, our trust and belief in
knowledge might keep us from coming to terms with what temperance is and
with what the ethical in general is about. Correspondingly, both the Platonic
Socrates as well as Wittgenstein regard their pedagogical undertakings as a
practice where the basis of our beliefs, i.e., that which is taken for granted in
everyday life and everyday speech, is itself called into question. Socrates, as
presented by Plato, and Wittgenstein take their interlocutors to the heart of the
matter by putting them on the path of knowledge and showing them how this
path fails.

However, there is also a difference between the two readings presented
here. Socrates clearly sees the significance of another meeting with Char-
mides. The dialogue is carried on by envisioning a future even though the fu-
ture engagements will never provide a satisfactory answer regarding the ques-
tion of temperance. For the ancient world, in other words, the explicit en-
gagement with the virtues remains a viable path even though it becomes clear
that the transcendental ground of knowledge proves itself to be transcendent
with respect to our attempts at comprehension. Wittgenstein’s Tractatus, by
contrast, leads the reader into silence as the ultimate comportment toward the
limits of knowledge: It is conceived as a ladder that once climbed must be
discarded. Given the ,transcendental homelessness (Lukacs) of knowledge*
(Gamm 1994: 39, our transl.) in the modern era, this conclusion might not be
surprising. As a consequence, Wittgenstein not only refers to the limits of
knowledge, but also to the limits of representation in general."” Representa-
tion — and this even refers to the most evident natural phenomena — takes

18 This solidarity is reminiscent of Adorno’s solidarity with metaphysics in the
moment of its downfall.

19 For the later Wittgenstein, the grounding and understanding of knowledge will
become a question of practices and usage. Along these lines, the meaning and
legitimacy of knowledge will itself become a matter that cannot be determined
once and for all, but needs to be seen in a heuristic network of language games
and family resemblances. It is here that we arrive at the full meaning of modern
contingency, where the authority of knowledge becomes something procedural
and temporal. The fabrication of knowledge in relation to social practices is,
however, not our theme in the present article.

56

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

shape in view of a liminality that cannot be disclosed from within the sphere
of representation.

In our view, it is astounding that in the educational sciences the present
discussion surrounding the questions of ignorance and uncertainty is very
vivid (cf. e.g. Helsper/ Horster/ Kade 2003) while at the same time the con-
ceptualization of Bildung is strongly linked to a positively determined under-
standing of knowledge and competences. In other words, despite the amplifi-
cation of reality and the inexplorable horizons of referentiality and contextua-
lity, the positive relation of determination between subjectivity, knowledge,
and reasoning regarding Bildung remains unaltered (cf. Schifer 2007). No
matter how the development of competences is understood — be it, for exam-
ple, oriented toward individual actionability, be it the outcome of a self-direc-
ted process — in all of these approaches, a strong subject is assumed that has
(fallible) knowledge at its disposal. Ignorance and uncertainty decline to an
exterior condition in the subject’s handling of knowledge (which always re-
mains an object of changing relevance). Bildung is, here, seen as a permanent
self-adaptation to the requirements that the subject is thought to be able to
identify unambiguously.

In contrast to this widely held understanding, the readings of Plato and
Wittgenstein take up a distanced position toward a strong and self-transparent
subject. The subject of Bildung is not a subject of knowledge, but, rather, a
subject of ignorance (cf. C. Thompson 2005). All attempts to regain a solid
referential viewpoint will sooner or later fail*® and leave the self in the inde-
terminable gap between knowledge and its grounds.?' Bildung, in this respect,
remains heterogeneous to the order of knowledge. Thus, the Charmides and
the Tractatus attempt to direct our attention towards the liminality of educa-
tional relationships, on the one hand, and to put more effort in the concep-
tualization of the heterogeneity between Bildung and the order of knowledge,
on the other.

The constitutive nature of ignorance that has come to the fore in the pre-
sented readings can be interpreted as an important first step in overcoming the
interpretation that links ignorance to an over-intellectualized understanding of
reflection or the inevitability of a dull narrow-mindedness. It is a future task
of educational philosophy and research to substantiate the impossibility of lo-
cating the self (or oneself) in processes of education and Bildung, and from

20 This holds true for the Platonic Socrates as well as for the Wittgenstein of the
Tractatus.

21 In an article from 1996, Michael Wimmer has thematized ,,the gift of Bildung*.
We believe that Wimmer’s thoughts regarding a distancing of the self and an ir-
reducible difference in the realm of knowledge is not incommensurate with the
path that we stroke. Cf. also Derrida’s thoughts on knowledge and the event
(2003).

57

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

here to rethink the positivity of knowledge, its legitimation, and its subjective
significance.

Bibliography

Ballauff, Theodor (2004): Pidagogik als Bildungslehre, Baltmannsweiler:
Schneider.

Cavell, Stanley (1999): The Claim of Reason: Wittgenstein, Scepticism, Mo-
rality and Tragedy, New York: Oxford University Press.

Conant, James (1997): ,Kierkegaard’s Postscript and Wittgenstein’s Trac-
tatus: Teaching How to Pass from Disguised to Patent Nonsense.“ In:
Wittgenstein Studien, 4 (2). http://sammelpunkt.philo.at:8080/519/ (Zu-
griff am 13.1.2008).

Crary, Alice/Read, Rupert (2000): The New Wittgenstein, Milton Park:
Routledge.

Derrida, Jacques (2003): Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis
zu sprechen, Berlin: Merve.

Diels, Hermann/ Kranz, Walther (1992, Hg.): Die Fragmente der Vorsokrati-
ker. Band 1, Hildesheim: Weidmann.

Dorpinghaus, Andreas (2003): ,,,... und wovon man nicht reden kann, dariiber
mufl man schweigen. Zum Verhiltnis von pddagogischer Skepsis und
Sprachkritik.“ In: Norbert Meder (Hg.), Zwischen Gleichgiiltigkeit und
Gewissheit. Herkunft und Wege péddagogischer Skepsis, Wiirzburg: Ko-
nigshausen & Neumann, S. 55-70.

Edwards, James C. (1985): Ethics Without Philosophy: Wittgenstein and the
Moral Life, Tampa: University Presses of Florida.

Fahrenbach, Helmut (1997): ,,Grenzen der Sprache und indirekte Mitteilung.
Wittgenstein und Kierkegaard iiber den philosophischen Umgang mit e-
xistentiellen (ethischen und religiosen) Fragen.” In: Wittgenstein Studien,
4 (2). http://sammelpunkt.philo.at:8080/520/ (Zugriff am 13.11.2007).

Fischer, Wolfgang (1989): Unterwegs zu einer skeptisch-transzendentalkriti-
schen Pidagogik. Ausgewihlte Aufsdtze 1979-1988, Sankt Augustin:
Academia.

Fischer, Wolfgang (1997): Kleine Texte zur Pddagogik der Antike, Balt-
mannsweiler: Schneider.

Fischer, Wolfgang (2004): Sokrates padagogisch. Hg. von Jorg Ruhloff und
Christian Schonherr, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Foucault, Michel (1993): ,,Technologien des Selbst.” In: Luther Martin/Huck
Gutmann / Patrick H. Hutton (Hg.), Technologien des Selbst, Frank-
furt/M.: Fischer, S. 24-62.

58



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SELF-CONFRONTATIONS

Frost, Ursula (1999): ,,Gesprich als Ort der Bildung und sein Verfall.” In: Ur-
sula Frost (Hg.), Das Ende der Gesprichskultur? Zur Bedeutung des Ge-
sprichs fiir den Bildungsprozef3, Miinster: Aschendorff, S. 7-18.

Helsper, Werner/ Horster, Reinhard/ Kade, Jochen (2003, Hg.): Ungewissheit.
Padagogische Felder im Modernisierungsprozess, Weilerswist: Velbriick.

Kant, Immanuel (1990): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg: Meiner [zit.
KrV].

Meyer-Drawe, Kite (1998): ,,Streitfall Autonomie. Aktualitdt, Geschichte und
Systematik einer modernen Selbstbeschreibung von Menschen.* In: Wal-
ter Bauer et. al. (Hg.), Fragen nach dem Menschen in der umstrittenen
Moderne. Jahrbuch fiir Erziehungs- und Bildungsphilosophie 1, Balt-
mannsweiler: Schneider, S. 31-49.

Penner, Terry (1992): ,,Socrates and the Early Dialogues.” In: Richard Kraut
(Hg.): The Cambridge Companion to Plato, Cambridge, New York: Cam-
bridge University Press, S. 121-169.

Peperzak, Adriaan T. (1998): ,,Dal3 ein Gesprich wir sind.* In: Bernhard Wal-
denfels/Iris Darmann (Hg.), Der Anspruch des Anderen. Perspektiven
phédnomenologischer Ethik, Miinchen: Fink, S: 17-34.

Platon (1990): Werke in 8 Bénden. Hg. von Gunther Eigler, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschatft.

Plato (2007): Charmides; or, Temperance. Translated by Benjamin Jowett,
0.A.: Dodo Press [zit. Charm.].

Platon (2000): Charmides. Ubers. und hg. von Ekkehard Martens. Stuttgart:
Reclam [zit. Charm.].

Platzer, Barbara (2007): Sprechen und Lernen. Untersuchungen zum Begriff
des Lernens im AnschluB an Ludwig Wittgenstein, Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann.

Ramackers, Stefan (2003): ,,Wittgenstein and Cavell: reappraising scepticism
in educational theory.” In: Paul Smeyers/Mark Depaepe (Hg.), Beyond
empiricism: on criteria for educational research, Leuven: Leuven Univer-
sity Press, S. 195-206.

Reichenbach, Roland (2007): Philosophie der Bildung und Erziehung, Stutt-
gart: Kohlhammer.

Ruhloff, Jorg (1999a): ,,Sokratische Skepsis in der Pddagogik. Eine wissens-
archdologische Studie mit Ausblicken auf das Verhéltnis von Skepsis und
Kritik.* In: Dietrich Benner et. al. (Hg.), Bildung und Kritik, Weinheim:
Deutscher Studienverlag, S. 11-28.

Ruhloff, Jorg (1999b): ,,Zum transzendentalkritisch-skeptischen Einsatz der
Bildungs- und Erziehungsphilosophie in Deutschland.” In: Walter Bauer
et. al. (Hg.), Globalisierung: Perspektiven — Paradoxien — Verwerfungen.
Jahrbuch fiir Bildungs- und Erziehungsphilosophie 2, Baltmannsweiler:
Schneider, S. 177-185.

59



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE THOMPSON UND JAMES THOMPSON

Schéfer, Alfred (2005): ,,Die initiatorische Bedeutung der sokratischen Elenk-
tik.“ In: Dietrich Benner (Hg.), Erziehung — Bildung — Negativitit. 49.
Beiheft der Zeitschrift fiir PAdagogik, Weinheim: Beltz, S. 38-48.

Schifer, Alfred (2007): Bildung. Ms.

Schifer, Alfred (2008): Wissen. Projektskizze. Ms.

Schonherr, Christian (2003): Skepsis als Bildung. Skeptisch-transzendental-
kritische Pddagogik und die Frage nach ihrer Konstruktivitit, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann.

Smeyers, Paul/Marshall, James (1995, Hg.): Philosophy and Education. Ac-
cepting Wittgenstein’s Challenge, New York: Springer.

Thompson, Christiane (2005): ,,The Non-Transparency of the Self and the
Ethical Value of Bildung.“ In: Journal of Philosophy of Education 39, S.
519-533.

Thompson, James (2008): Wittgenstein on Phenomenology and Experience:
An Investigation of Wittgenstein’s ,Middle Period,* University of Bergen
Press: Publications of the Wittgenstein Archive.

Weil3, Gabriele (2004): Bildung des Gewissens, Wiesbaden: VS.

Wieland, Wolfgang (1999): Platon und die Formen des Wissens, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Wimmer, Michael (1996): ,,.Die Gabe der Bildung. In: Jan Masschelein/Mi-
chael Wimmer, Alteritdt Pluralitdt Gerechtigkeit. Randgénge der Padago-
gik, Sankt Augustin: Academia, S. 127-162

Wimmer, Michael (2002): ,,Pddagogik als Kulturwissenschaft. Programmati-
sche Uberlegungen zum Status der Allgemeinen Erziehungswissenschaft.*
In: Lothar Wigger/Ernst Cloer/Jorg Ruhloff/Peter Vogel/Christoph Wulf
(Hg.), Forschungsfelder der Allgemeinen Erziehungswissenschaft. Zeit-
schrift fiir Erziehungswissenschaft 5, Beiheft 1, Opladen: Leske &
Budrich, S. 109-122.

Wimmer, Michael (2006): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Par-
dadoxieproblem in der Pddagogik. Bielefeld: transcript.

Wittgenstein, Ludwig (1969): Notebooks: 1914-1916. Hg. von G. H. von
Wright and G. E. M. Anscombe. Ubers. von G. E. M. Anscombe, New
York: Harper Torchbooks.

Wittgenstein, Ludwig (2000): Philosophical Investigations. Ubers. von G. E.
M. Anscombe, Toronto: Macmillan.

Wittgenstein, Ludwig (1969): Tractatus Logico-Philosophicus. Ubers. von D.
F. Pears und B. F. Guinness, London: Routledge & Kegan Paul [zit. TLP].

Wittgenstein, Ludwig (1971): Prototractatus. Hg. von B. F. McGuinness et al.
Ubers. von D. F. Pears and B. F. McGuinness, London: Routledge & Ke-
gan Paul.

60



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenze des Verstehens.
Uberlegungen zum Verhiltnis von Ironie

und Padagogik

OLIVER KRUGER

Der Ironiebegriff wurde und wird in der wissenschaftlichen Padagogik bis
heute nur randsténdig thematisiert. Wer sich wie Heinz-Elmar Tenorth 2001
den Miihen einer Sichtung von unterschiedlichen ,padagogischen Worterbii-
chern, ,Lexika der Erziehung® oder ,Enzyklopéddien der Erziehungswissen-
schaft® unterzieht, kann zu einem enttduschenden Ergebnis kommen. In die-
sem ,,Wortschatz der Pddagogik® kommt der Ironiebegriff entweder nicht vor
oder bleibt systematisch unterbelichtet.' Pidagogische Monographien zum
Ironiebegriff existieren nicht.” Einzig Otto Friedrich Bollnow hat der Ironie
1947 in einer allerdings mehr phinomenologischen Studie umfassendere
Aufmerksamkeit gewidmet. Anders als in der Philosophie oder der Linguistik,
wo der Ironiebegriff quasi traditionell breit thematisiert wird, ist in der Pad-
agogik erst in jiingerer Zeit ein wachsendes Interesse zu bemerken. Exempla-
risch hierfiir konnen sporadische Bezugnahmen bei Klaus Mollenhauer
(1985), Hans-Christoph Koller (1999) oder Roland Reichenbach (2000, 2001
und 2003) erwihnt werden, wobei zu unterstreichen ist, dass die Thematisie-
rung bei allen genannten Autoren aus sehr unterschiedlichen Kontexten her-
aus erfolgt.

Man kann nach den Ursachen dieser langen Vernachldssigung fragen, und
vielleicht wird man auf ein Diktum von Herman Nohl stolen, wonach ,,Iro-

1 ,Ironie s. Spott, mit diesem knappen Verweis wird eine ganze literarisch-sozia-
le Tradition von den herbartianischen Schulménnern ignoriert und abgewehrt*
(Tenorth 2001: 450).

2 Eine angekiindigte Studie mit einem in dieser Hinsicht viel versprechenden Titel
konnte zum Zeitpunkt des Erscheinens des vorliegenden Artikels nicht bertick-
sichtigt werden (vgl. ABmann 2008).

61

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

nie“ ein ,,unpddagogischer Ausdruck® sei (Nohl 1988: 193). Als ,unpiddago-
gisch® charakterisiert Nohl die Ironie, weil er mit ihr im Gegensatz zum ,,Hu-
mor* den ,,Spott“ assoziiert (ebd.). Ironie wird als Resultat von Uberlegenheit
und Geringschétzigkeit gegentiiber kindlichem Unvermdgen gedeutet. Als sol-
che widerspricht sie dem selbstgesetzten Anspruch, das Kind ,ernst zu neh-
men*.> Reduziert man ,Ironie‘ in dieser Weise auf ,Spott‘, erscheint ihre Ab-
lehnung nachvollziehbar. Einem ,pddagogischen Verhiltnis‘, das durch den
Anspruch auf Liebe, Aufrichtigkeit und wechselseitige Transparenz gerahmt
ist, bliebe eine ,,Erzichung durch Ironie“, wie sie beispielsweise durch Franz
Kafka in seinem ,,Brief an den Vater” kritisiert wird, tatsédchlich duflerlich
(vgl. Kafka 1992: 163).* Doch nicht selten miindet die ungliickliche Einzel-
verbindung von Ironie und Piddagogik in eine pejorative Etikettierung der Iro-
nie schlechthin. Im jlingst erschienenen ,,Lexikon Pddagogik* des Beltz Ver-
lages (2008) geht es dementsprechend um den generalisierten Vorbehalt einer
gesamten Disziplin. Verallgemeinernd wird der Pddagogik eine ,fehlende Ak-
zeptanz® der Ironie attestiert. Auflerdem riickt der Ironiebegriff in semanti-
scher Ndhe zum ,Zynismus‘ ein weiteres Mal in die Nachbarschaft des Pradi-
kats ,,unpidagogisch® (BL 2008: 785).” Als erwiinschte Gegenbilder werden
,.Ernsthaftigkeit” oder ,,Glaubigkeit* ins Spiel gebracht (ebd.).

Die spirliche Rezeption des Ironiebegriffs erhélt vor dem Hintergrund ei-
nes so artikulierten péddagogischen Selbstverstindnisses allerdings eine zu
iberpriifende systematische Grundierung. Dort wo etwas als ,,unpddagogisch*
geriigt wird, ist nach der Legitimation dessen, das demgegeniiber als ,,pad-
agogisch® gelten soll, zu fragen. Eine pauschale Bestimmung von ,,Ernsthaf-
tigkeit®, ,,Aufrichtigkeit™ oder ,,Glaubigkeit™ kann dabei weder als Modalitit
noch als Zielsetzung im Horizont pddagogischen Nachdenkens hinreichen.
Umgekehrt scheint die pddagogische Frage nach der Moglichkeit von Ver-
mittlung gegenwirtig auf ein offenes Feld aus Unsicherheiten und Kontingen-
zen zu verweisen. Werner Helsper, Reinhard Horster und Jochen Kade spre-
chen diesbeziiglich von einem ,,Akzentwechsel der erziehungswissenschaftli-
chen Reflexion® (Helsper/Horster/Kade 2003: 15). Als bislang ,,ausgeblendete

3 Nohl unterscheidet in diesem Zusammenhang (mindestens) drei Formen des
Ernstes: Dem ,,pedantischen Ernst®, den er kritisiert (Nohl 1988: 194), wird ein
,hochste[r] Ernst der Hingabe® gegeniibergestellt (ebd.). Zu diesem gehort ein
,Bewusstsein® von der ,Relativitdt® des padagogischen ,Zielwillens‘ (ebd.) als
Voraussetzung dafiir, das Kind ,ernst zu nehmen‘, was eine weitere semantische
Differenz notwendig macht: ,,Man muf} ein Kind sehr ernst nehmen, aber wer
konnte es bloB ernst nehmen® (Nohl 1988: 193)? Leider unterbleibt ein dhnlich
differenzierter Umgang mit dem Ironiebegriff.

4 Die Ironie des Vaters taucht hier als ,,Demiitigungsmittel*“ auf (Kafka 1992:
164) und wird als ,,Verachtung® empfunden (Kafka 1992: 206).

5 Auch hier widmet man der ,Ironie‘ keinen eigenen Eintrag. Sie wird im Kontext
des Stichworts ,Zynismus‘ verhandelt.

62

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

Schattenseite des Wissens® (ebd.) riicke ,,Ungewissheit* zusehends stirker in
den Fokus padagogischer Theoriebildung. Dass ,,pddagogische Kommunika-
tion* aus einer solchen Perspektive prinzipiell ,,ungewiss und fragil“ (Kade
2003: 97) erscheint, heillt jedoch nicht, dass sie tiberfliissig wiirde. Beispiels-
weise weist Dirk Rustemeyer darauf hin, dass das gesellschaftliche Dispositiv
der Padagogik unabhéngig vom Erfolg der konkreten padagogischen Kom-
munikation funktioniere (vgl. Rustemeyer 2003: 89). Solche Uberlegungen
konnen dazu fithren, Péddagogik als solche anders zu denken. In diesem Sinne
versucht beispielsweise Michael Wimmer im Gefolge poststrukturalistischer
Ansitze Padagogik als ,,eine von Grund auf problematische, aporetische und
paradoxale Angelegenheit” zu begreifen (Wimmer 2006: 18). Dies konnte ein
Anlass sein, um auch iiber ein verdndertes Verhiltnis zur Ironie nachzuden-
ken. Wenn die Voraussetzungen, auf Grund derer die Ironie zum ,,unpadago-
gischen Ausdruck® wurde, zweifelhaft werden, wenn die Moglichkeit der
,Aufrichtigkeit* selbst in die Kritik gerit, von wo aus lésst sich dann noch der
Vorwurf der ,Unaufrichtigkeit® an die Ironie legitimieren? Oder: Kann die
ironische ,Unaufrichtigkeit® (zumindest der Moglichkeit nach) sogar zu so
etwas wie einer ,eigentlichen Aufrichtigkeit’ mutieren und damit genau jenen
Zwischenraum thematisieren, der den Kern einer zentralen padagogischen Pa-
radoxie betrifft?

Im vorliegenden Artikel geht es mir um eine padagogische Problematisie-
rung des Ironiebegriffs. Es ist entscheidend, dass eine solche Problematisie-
rung gleichzeitig aus dem Horizont einer ,problematisierten Padagogik® (vgl.
Schifer 2005: 26) heraus erfolgt. Schon deshalb wire es verfehlt, die Ironie in
einem Reflex auf das Pridikat ,,unpddagogisch® zum péadagogischsten aller
Begriffe zu erkldren. Ich mochte mich mit der Ironie im Horizont der padago-
gischen Ungewissheitsproblematik auseinandersetzen. Wenn das Ungewiss-
werden des Wissens sowohl den Inhalt als auch die Form paddagogischer
Kommunikation affiziert,’ wenn sowohl das ,Wie‘ als auch das ,Was‘ von
Vermittlung betroffen sind, dann kann sich eine pddagogische Auseinander-
setzung mit dem Ironiebegriff meiner Ansicht nach in beiderlei Hinsicht als
aufschlussreich erweisen. Meine leitende These ist, dass der Ironiebegriff in
Hinblick auf eine problematisierte Pddagogik nicht nur anschlussfihig wird,
sondern auch dazu anregen kann, diese weiterzudenken. Das setzt voraus,
dass sich eine Auseinandersetzung mit der Ironie nicht mehr auf die Frage be-
schrinken darf, ob Ironie als piddagogisches Mittel opportun erscheint oder
nicht. Stattdessen geht es um systematische Implikationen des Ironiephéno-
mens. Um diese zu erschlieen bedarf es zuallererst so etwas wie einer se-
mantischen Topologie — einer begrifflichen Verortung, um die verschiedenen

6 Vgl. nochmals Kade: ,,Wissen ist ja nicht nur als Inhalt der Vermittlung von
zentraler Bedeutung. Wissen ist auch mit der Form des Pcidagogischen selbst
verkniipft* (Kade 2003: 90).

63

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

Bedeutungsebenen dieses voraussetzungsreichen Begriffs im Hinblick auf pé-
dagogische Diskurse zu prizisieren. Dementsprechend soll nicht nach einer
einzelnen vereinheitlichenden Definition gefragt werden. Eine differenzierte
Analyse muss unterschiedliche Arten und Ausdrucksweisen von Ironie be-
riicksichtigen. Viele normative oder moralisierende Urteile iiber den Ironie-
begriff basieren auf einer unnotigen Reduktion von moglichen Bedeutungen.

Den Ausgangspunkt meiner Auseinandersetzung bildet die Annahme ei-
ner grundsitzlichen Widerstindigkeit der Ironie gegeniiber identifizierenden
Zugriffen. Dies mochte ich unter dem Stichwort ,potentielle Unkenntlichkeit*
thematisieren. Von hier aus erdffnet sich eine problematisierende Perspektive
auf das ,Wie‘ von Vermittlung. Andere Bedeutungen bewusst vernachléssi-
gend mochte ich die Ironie dabei zundchst vor allem als rhetorisches Phino-
men in den Blick nehmen.

In einem zweiten Schritt soll dann nach dem ,Was® von Vermittlung ge-
fragt werden. Dabei ist es ein spezifisches Verhiltnis zwischen Inhalt und
Form, das die Ironie fiir den (pddagogischen) Umgang mit Ungewissheit inte-
ressant werden ldsst. Dieses wird anhand der Differenz zwischen einer ,Ironie
als tatsdchlicher Verstellung® und einer ,Ironie als moglicher Nicht-Ironie®
illustriert.

In einem dritten Schritt soll schlieSlich ausgehend von unterschiedlichen
Aspekten der Ironiethematik nochmals auf die problematisierend-problemati-
sierte Paddagogik Bezug genommen werden.

Die potentielle Unkenntlichkeit der Ironie

,»Zur Ironie gehort das Ironiesignal® — so lautet Harald Weinrichs Antwort auf
die Frage nach der Kenntlichkeit der Ironie (Weinrich 2000: 63). Weinrich
geht davon aus, dass Ironie verstanden werden will; andernfalls wire sie keine
Ironie, sondern eine Liige. ,Verstehen® scheint hier Identifikation vorauszu-
setzen; denn ohne ein Wissen um die Existenz von Ironie bleibt der tatsidchli-
che Sinn einer AuBerung zweifelhaft. Die Notwendigkeit von ,Signalen® ver-
weist allerdings auch darauf, dass sich die Kenntlichkeit von Ironie eben nicht
von selbst versteht. Ironie ist schriftlich (jenseits der noch jungen Erscheinung
von Emoticons) unsichtbar. Es handelt sich um ein Phdnomen auf der Sinn-
ebene — nicht in der Textgestalt. Sucht man nach Zeichen, die diese Sinnebene
kenntlich machen sollen, dann kann man sie jenseits der Schriftsprache in In-
tonation, Mimik oder Gestik finden — schriftsprachlich in der Beziehung zwi-
schen Text und Kontext. Doch Zeichen kénnen missverstindlich oder sogar
irrefiihrend sein. Man verschiebt das Problem lediglich: Die nicht selbstver-
standliche Kenntlichkeit der Ironie soll durch Zeichen gewéhrleistet werden,
deren Kenntlichkeit ebenfalls fraglich bleibt. In dieser Hinsicht tut sich die
Sprachwissenschaft bis heute schwer mit der Ironie. Letzte Gewissheit tiber

64

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

ihr Auftauchen kann es nicht geben. Mit potentieller Unkenntlichkeit ist zu
rechnen.”

Darauf lédsst sich unterschiedlich reagieren. Entweder nimmt man die po-
tentielle Unkenntlichkeit der Ironie als eines ihrer konstitutiven Merkmale in
den Blick, oder man schlief3t sie als kommunikatives Missgeschick aus Theo-
retisierungen rund um den Ironiebegriff weitgehend aus.

Letzteres stellt die géngige Praxis dar. Die potentielle Unkenntlichkeit der
Ironie wird nur selten thematisiert. Den meisten Untersuchungen, die den
Begriff ,Ironie‘ im Titel fithren, geht es im Gegenteil um ein Auflésen von
Unkenntlichkeit. Hierher gehoren diverse linguistische, literaturwissenschaft-
liche, psychologische und auch padagogische Untersuchungen, die sich darum
bemiihen, Ironie in Zeitungsartikeln (vgl. z.B. Allemann 1956; Miiller 1995),
im Fernsehen (vgl. Kade 2003a; Kotthoff 2002) oder unterschiedlichen Ge-
sprichssituationen (vgl. z.B. Miiller 1995; Kotthoff 2005) zu identifizieren
und zu analysieren. In einer solchen Perspektive, die nach unterschiedlichen
Formen des Auftauchens von Ironie fragt, braucht ihre potentielle Unkennt-
lichkeit nicht notwendig in den Blick zu geraten. Bei Unsicherheiten ldsst sich
auf Defizite des empirischen Materials oder fehlendes Kontextwissen verwei-
sen.

Ahnlich verfihrt die Sprechakttheorie. Auch sie rechnet zumeist mit einer
Kenntlichkeit von Ironie. In der Konzentration auf das Gelingen von Sprech-
akten werden Ironiephinomene beispielsweise unter der Voraussetzung dis-
kutiert, dass sich Sprecher und Adressat der jeweils gleichen Ironie bewusst
sind (oder werden). In den Worten des Linguisten Rainer Warning klingt das
so: ,,Ironie ist vom Horer gewufSte und vom Sprecher als gewult gewufite Un-
aufrichtigkeit (Warning 1976: 418). Durch potentielle Unkenntlichkeit ver-
ursachte Missverstdndnisse sind in einer solchen Perspektive gleichbedeutend
mit einem Misslingen des Sprechaktes. Dementsprechend dient auch John L.
Austin das durch die potentielle Unkenntlichkeit der Ironie bedingte, mogli-
che Missverstehen des Ernstes lediglich als schlechtes Beispiel.® Edgar Lapp
bemiiht sich hingegen dem moglichen Missverstehen durch die vage Bestim-
mung der Ironie als ,,Simulation der Unaufrichtigkeit Rechnung zu tragen
(Lapp 1992: 146).°

7 Von der Suche nach Ironiesignalen hat man in der Linguistik inzwischen Ab-
stand genommen: ,,Die Auffassung, dass bestimmte Signale fiir ironische AuBe-
rungen konstitutiv sein sollen [...], gilt mittlerweile als so nicht haltbar* (Lapp
1992: 29).

8 ,,Z.B. ist es immer moglich, daB man jemandem zu danken oder etwas mitzutei-
len versucht, der Versuch aber auf unterschiedliche Weise fehlschligt, weil der
andere etwa nicht zuhort, weil er die AuBerung ironisch versteht oder nicht der
Verantwortliche war usw.“ (Austin 2002: 123).

9 Dies gelingt nur um den Preis eines Spagats. Der polyvalente Terminus ,,Simu-
lation“ soll Identifizierbarkeit und gleichzeitig das mégliche Scheitern von Iden-

65

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

Wenn Ironie also potentiell unkenntlich bleibt, ldsst sich dann wenigstens
etwas zu ihrer ,Technik® sagen? Lisst sich der Riss zwischen Sagen und Mei-
nen, durch den die grundsitzliche Widerstdndigkeit der Ironie gegeniiber
identifizierenden Zugriffen bedingt wird, naher qualifizieren? Die Lexikogra-
phie behalf sich hier lange (mehr oder weniger bewusst pauschalisierend) mit
der bis heute beliebten Gegenteilsdefinition: A = nicht A. Exemplarisch dafiir
heiflt es im Brockhaus (2006), Ironie sei eine ,,Redeweise, bei der das Gegen-
teil des Gedullerten gemeint ist™ (Brockhaus 13, 2006: 523). Mit konventiona-
lisierten Wendungen ldsst sich so etwas gut illustrieren: Wenn ich sage, ,,du
bist mir aber ein Held* oder ,,das kann ja heiter werden* oder ,,das ist ja eine
schone Bescherung®, wird mein Gegeniiber in der Regel verstehen, dass hier
die Bezeichnung nicht dem Bezeichneten entspricht. Der ,Held‘ entpuppt sich
als Versager, die ,Heiterkeit* weicht diisteren Befiirchtungen und die ,schone
Bescherung* dient als Chiffre fiir eine unschone Uberraschung. In diesem
Sonderfall der konventionalisierten Ironie treten Sagen und Meinen sichtbar
auseinander. Doch praktisch hat man es nur selten mit derart klaren Verhalt-
nissen zu tun. In der Linguistik ist die Gegenteilsdefinition daher umstritten.
Sie wird unter anderem von Japp (1983)'® und Lapp (1992)"" mit der Begriin-
dung zurtickgewiesen, dass in der Ironie oft nicht das Gegenteil des Gesagten,
sondern schlicht etwas anderes gemeint sei.

Doch ist damit genug gesagt? Zwar rechnet eine solche Begriindung mit
Unsicherheiten des in der Ironie Gemeinten. Gleichzeitig geht man aber wei-
terhin davon aus, diese ,,Ironie® liberhaupt identifiziert zu haben. Es ist zwei-
erlei, mit Unsicherheiten im Erkennen des in der Ironie Gemeinten oder mit
Unsicherheiten im Erkennen der Ironie zu rechnen. Macht man Letzteres
stark, dann ist es nicht mehr allein die Ironie, sondern die Nicht-Ironie, der
Ernst, die Aufrichtigkeit, die als moglicherweise doch ironisch ins Zwielicht
geraten. In der alltédglichen Kommunikation ist das ein geldufiges Phanomen.
Es zeigt sich nicht nur da, wo Ironie unentdeckt bleibt, sondern auch und vor
allem dann, wenn sie dort entdeckt wird, wo gar keine vorhanden war. Dass
die schlichte Opposition zwischen Ernst und Ironie an dieser Stelle problema-
tisch wird, lasst sich sogar logisch deduzieren. Das Problem des Epimenides,
nach einem Wort Peter Sloterdijks ,,jene den Philosophen ins Leere schicken-
de Lage, in der Liigner Liigner Liigner nennen” (Sloterdijk 1983: 9), lisst sich
bruchlos auf die Ironie tibertragen. Anders als derjenige, der sagt, alles, was er

tifizierung erkliaren. Aulerdem verweist dieses Modell weiterhin auf das morali-
sierende bindre Schema von Aufrichtigkeit/Unaufrichtigkeit.

10 ,,Die Ironie meint eben nicht immer das Gegenteil des Gesagten, sondern haufig
etwas anderes* (Japp 1983: 176).

11 ,,Wie schon im Altertum beobachtet, meint das Ironische keineswegs immer das
genaue semantisch-lexikalische Gegenteil der verwendeten Ausdriicke, sondern
manchmal schlicht und einfach nur etwas anderes* (Lapp 1992: 13).

66

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

sagt, sei ernst gemeint, konstituiert derjenige, der sagt, alles was er sagt, sei
ironisch zu verstehen, eine Paradoxie.'” Die Bedingung der Aussage ist
zugleich die Bedingung ihrer Negation. Den Interpreten konfrontiert eine sol-
che AuBerung mit einer klassischen Doublebind-Situation. Die ,méglicher-
weise ironische AuBerung* fungiert wie eine Vexierbild — eine Kippfigur, die
mindestens zwei Bilder zeigt, die jedoch nie gleichzeitig sichtbar werden.

Der Satz des Kreters, der bei Luhmann zum blinden Fleck des Beobach-
ters fiihrt, trifft auch sprachphilosophisch einen wunden Punkt. Besonders
prekdr wird die Lage dadurch, dass — nimmt man den ironischen Vorbehalt
ernst — nicht nur etwas anderes, sondern das genaue Gegenteil des Gesagten
gemeint sein konnte. In der Frithromantik ist dieser Aspekt der Ironie — ihr
mogliches ,in der Schwebe belassen von radikalen Gegensitzen® — u.a. unter
dem Label ,permanente Parekbase® vielleicht am intensivsten rezipiert und
ausagiert worden (Strohschneider-Kohrs 1989: 82).

Spitestens hier dringen sich Fragen nach der Perspektivitit der jeweiligen
Ironiethematisierung in den Vordergrund. Der Ironiebegriff erscheint unter
anderem deshalb missverstiandlich, weil er dazu benutzt werden kann, eine
Absicht des Mitteilenden, die Interpretation des Empféangers, aber auch die
Mitteilung selbst zu charakterisieren. Nimmt man die potentielle Unkennt-
lichkeit der Ironie ernst, so kann dies im Extremfall an den Nullpunkt jegli-
cher Verstindigung fiihren. Ironie existiert dann ausschlieflich in den Inter-
pretationen isolierter Einzelindividuen. Man wiirde sich in einen Solipsismus
katapultieren, der Ironie nur als Resultat subjektiver Projektionen gelten liefe.
In der Tat kann einiges fiir eine solche Perspektive sprechen. Lisst sich etwas
denken, das sich subjektiv nicht ironisieren lieBe? ,,Nur* als Interpretation ist
es schlieBlich auch zu verstehen, wenn Menschen dartiber klagen, dass sie den
,Ernst ihres Lebens* durch eine ,Ironie des Schicksals® bestimmt sehen.

Doch was bedeutet dies fiir die vorliegende Auseinandersetzung? Erstens
bedeutet es, dass die potentielle Unkenntlichkeit der Ironie als grundsétzlicher
Vorbehalt all ihren Verstehens ernst genommen werden muss. Die Unsicher-
heit dartiber, was jeweils gemeint ist, legt sich wie ein Schatten tiber jede ver-
meintliche Verstindigung. Man gelangt ins Fahrwasser dessen, was Luhmann
in anderem Kontext als ,,Unwahrscheinlichkeit der Kommunikation® ange-
sprochen hat (Luhmann 1984: 216ff))."* Solche Vorbehalte sind prisent zu
halten, wenn es darum geht, in der Pddagogik die Moglichkeiten von (direkter
oder indirekter) Vermittlung zu diskutieren. Auch sie erscheint vor diesem
Hintergrund ,unwahrscheinlich‘. Und zweitens ist die viel zu schlichte Oppo-
sition zwischen ,Ernst® und ,Ironie* dahingehend in Frage zu stellen bzw. zu
iberhohen, dass man feststellt, dass es moglich ist, ironisch zu sprechen und

12 Dies setzt ein (nicht notwendiges) Festhalten an einem Ernst-Ironie-Dualismus
voraus.
13 Vgl. hierzu auBlerdem Schumacher 2000: 12ff.

67

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

genau das ernst zu meinen, dass aber auch der Ernst immer wieder durch iro-
nisierende Perspektiven verunsichert und in Zweifel gezogen werden kann.
Analytisch bedeutet es die Notwendigkeit zwischen einem bestimmten Ernst
(dem, was man ehrlich meint; einer Wirklichkeit) und einem Verhiltnis zu
diesem Ernste zu differenzieren. Resultiert aus dem bisher Gesagten vor allem
eine problematisierende Perspektive auf die Praktikabilitdt von Vermittlung,
so ist eingedenk dieses Vorbehalts nun die Frage nach dem moglichen ,Was*
einer vermittelnden Ironie zu diskutieren.

Unterschiedliche Ironien

Zwei Arten von Ironie bzw. zwei Arten des Ironiegebrauchs lassen sich ein-
ander gegentiiberstellen: Die ,Ironie als tatsdchliche Verstellung® und etwas,
das ich mit ,Ironie als moglicher Nicht-Ironie‘ bezeichnen méchte. Leitendes
Kriterium dieser Unterscheidung ist ein unterschiedliches Verhéltnis zu den
Geltungsbedingungen von Wissen. Handelt es sich um ein bestimmtes oder
ein unbestimmtes Verhéltnis zum Wissen, das den Ausgangspunkt der ironi-
schen Mitteilung darstellt? Viele padagogische Missverstindnisse rund um
den Ironiebegriff resultieren meiner Ansicht nach aus einer mangelnden Dif-
ferenzierung zwischen diesen Moglichkeiten. In dieser Unterscheidung geht
es mir folglich nicht darum, eine ,richtige* von einer ,falschen® Ironie zu un-
terscheiden. Es handelt sich um unterschiedliche Arten eines Gebrauchs in der
Sprache. Gleichzeitig mochte ich zeigen, dass sich die ,,Ironie als mogliche
Nicht-Ironie* in Hinblick auf ein spezifisches Problem der problematisieren-
den und problematisierten Péddagogik als anschlussfihig erweist.

Ironie als tatsdachliche Verstellung

Hinter einer ironischen AuBerung kann sich die Vorstellung einer Wahrheit,
einer Aufrichtigkeit, eines Seins verbergen. Die Ironie (im Fall, der hier ge-
meint ist) tarnt diesen ernsten Hintergrund durch Unwahrheit, Verstellung
oder falschen Schein. Als raffinierte Camouflage ,fiihrt sie den Betroffenen
aufs Glatteis‘. Der Ironiker erscheint als ,Wolf im Schafspelz‘, dem nur mit
detektivischem Eifer auf die Schliche zu kommen ist. In einer Perspektive, die
Ironie auf singuldre Akte reduziert, erscheint sie als ein nur vorldufiger Zu-
stand. Das Nicht-Verstehen des Publikums ist stets ein Noch-Nicht-Verste-
hen. Wire Ironie ein Schauspiel, so zoge sich mit dem Verstehen der ironi-
schen AuBerung durch das Publikum quasi der Vorhang zu. Die Tronie wire
zu Ende. Ausgehend von dieser Temporalisierung rechtfertigt sich der Vor-
wurf der Verstellung. Der Ironiker tduscht eine ,wahre’, ,aufrichtige‘ Mittei-
lung zeitweilig vor, lockt seine Zuhorer in einen kommunikativen Hinterhalt
und offenbart nach dieser Verzogerung das tatsdchlich Gemeinte. Die weni-

68

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

gen pidagogischen Auseinandersetzungen mit der Ironie beschridnken sich
zumeist auf dieses analytische Modell. In Abhingigkeit vom Zweck, den man
der tatsdchlichen Verstellung dabei unterstellt, gelangt man dann zu kontréren
Bewertungen der Ironie. Mal erscheint sie ,wohlwollend‘, andernorts eher
,spottisch’. Man unterscheidet zwischen produktiver und destruktiver bzw.
zwischen ,guter® und ,boser* Ironie.

Auf die Seite der spottischen Ironie gehort nicht nur die schon erwahnte
Gleichsetzung von Spott und Ironie durch Herman Nohl. Schirfere Tone fin-
den sich beispielsweise bei Erich E. GeiBler, der Ironie als ,,Perversion des
Lobes* bezeichnet. Im Gegensatz zum ,Lob‘ wolle ,Ironie‘ durch ,,Spott und
Hohn ihr Gegeniiber ldcherlich machen und es dadurch im Bewusstsein und
der Wertschétzung anderer vernichten® (Geiller 1982: 125). Ironie bezeichnet
GeiBler als ,,Erziehungsfehler oder ,,affektierte Geistigkeit™, mit der der Pa-
dagoge ,,nicht selten eigene Unsicherheit™ kaschieren wolle (Geifler 1982:
125).

Ressentiments gegeniiber der Ironie sind jedoch keine padagogische Be-
sonderheit. Auch in der Sprachwissenschaft wird Ironie nicht selten als Uber-
griffigkeit verurteilt. Beispielsweise unterstellt man dem ironisch Sprechen-
den im Anschluss an Freud eine ,,aggressive Tendenz* (Stempel 1976: 219)."*
Mit teilweise moralischem Unterton wird die Ironie als ,,Angriff, , Attacke*
(Wellershoff 1976: 424) oder ,,Waffe der Parteilichkeit (Lausberg 1990:
302) verurteilt. Thr Zweck sei die ,,BloBstellung” des Gegeniibers (Stempel
1976: 220). Zu einem dhnlich ablehnenden Urteil kommt Nietzsche, wenn er
vor einer Gewohnung an die ,,schadenfrohe I"Jberlegenheit“ der Ironie warnt:
»Man ist zuletzt einem bissigen Hunde gleich, der noch das Lachen gelernt
hat, ausser dem Beissen (Nietzsche 1967: 266)."

Ein anderes, vielleicht freundlicheres Bild der Ironie als ,tatsichliche Ver-
stellung® betrifft die einzige Ausnahme, die Nietzsche seiner Ironiekritik vor-
anstellt:

Die Ironie ist nur als piddagogisches Mittel am Platze, von Seiten eines Lehrers im
Verkehr mit Schiilern irgend welcher Art: ihr Zweck ist Demiitigung, Beschdmung,
aber von jener heilsamen Art, welche gute Vorsédtze erwachen ldsst und dem, wel-
cher uns so behandelte, Verehrung, Dankbarkeit als einem Arzte entgegenzubringen
heisst. Der Ironische stellt sich unwissend und zwar so gut, dass die sich mit ihm un-
terredenden Schiiler, getduscht sind und in ihrem guten Glauben an ihr eigenes Bes-
serwissen dreist werden und sich Blossen aller Art geben; sie verlieren die Behut-

14 Als Bezugspunkt dient Stempel ein Drei-Personen-Modell, das Freud im Kon-
text des ,,tendenziésen Witzes“ entwickelt (Freud 2001: 114).

15 Die Ironieskepsis, die Nietzsche an dieser Stelle dufert, verdankt sich einer se-
mantischen Reduktion des Begriffs. In einem umfassenderen Sinne lieie sich
hingegen auch nach einer Ironie Nietzsches fragen (vgl. z.B. Bohrer 2000:
293ff).

69

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

samkeit und zeigen sich, wie sie sind, — bis in einem Augenblick die Leuchte, die sie
dem Lehrer in’s Gesicht hielten, ihre Strahlen sehr demiitigend auf sie selbst zuriick-
fallen ldsst (Nietzsche 1967: 265/266).

Hier ist etwas Ahnliches gemeint, wie das, was Bollnow im Rahmen einer be-
stimmten Sokrateslesart als ,,pddagogische Ironie* bezeichnet. Bollnow inter-
pretiert die sokratische Ironie als ,,wirkliche Verstellung®, ,,weil der ironische
Mensch zunéchst seine eigene iiberlegene Einsicht zurtickbehélt und tut, als
ob er der naiven Meinung des anderen zustimmt* (Bollnow 1947: 148).'¢
Dies geschieht in der wohlwollenden Absicht, den Anderen von falschen Ge-
wissheiten zu erlosen. In dieser Lesart bleibt die Ironie dabei ein , Mittel zur
Ubermittlung der Wahrheit* (Bollnow 1947: 148). Thre Absicht ist es, den
Adressaten padagogisch ins Wahre zu tduschen. Der gute Zweck heiligt dabei
die Mittel. Im Gegensatz zur ,spottischen Verstellung® kommt in dieser zwei-
ten ,wohlwollenden Verstellung* ein didaktisches Moment zum Tragen:'’
Ironie wird als Methode thematisiert — als technisches Verfahren zum Stimu-
lieren von Erkenntnisprozessen, zur Aktivierung von Selbstaufkldrungspoten-
tialen oder zur Aufheiterung des Unterrichts. Eine solche taktische Inan-
spruchnahme setzt allerdings nicht nur ein instrumentelles Verhiltnis zur Iro-
nie, sondern einen unbegriindeten Optimismus hinsichtlich der Realisierbar-
keit pddagogischer Ambitionen im Allgemeinen voraus. Au3erdem bleibt die
Frage nach der Legitimation des pddagogischen Eingreifens unreflektiert.
Resiimierend lisst sich feststellen, dass das Modell einer Ironie als tat-
sdchlicher Verstellung, die ein bestimmtes Verhéltnis zum Wissen zur Vor-
aussetzung hat, immer nur vorldufig existiert und im Moment ihrer Auflgsung
wahlweise Aufklarung oder BloBstellung bezweckt, dementsprechend unter-
schiedlich bewertet wird. Da es sich bei der ,,spéttischen* und der ,,wohlwol-
lenden Ironie unter strukturellen Gesichtspunkten jedoch jeweils um eine
,tatsdchliche Verstellung® handelt, scheint die kontroverse Diskussion weni-
ger unterschiedliche Ironiephdnomene, sondern unterschiedliche Vorver-
stindnisse des Zwecks von Ironie im Blick zu haben. Unter analytischen Ge-
sichtspunkten scheinen die abgelehnte ,spéttische Ironie® und die favorisierte
,wohlwollenden Ironie‘ gar nicht so weit auseinander zu liegen. Solche Iro-
niekonzeptionen lassen sich nun mit einer anderen, von diesen Féllen grund-
verschiedenen Ironie kontrastieren. Kein bestimmtes Wissen, sondern die

16 Bollnow grenzt diese Form der ,pddagogischen Ironie* von anderen offeneren
Ironieformen ab. Die Ironie des Sokrates steht in seiner Lesart der ,,Verstellung
noch sehr nahe* (Bollnow 1947: 148). Gerade die Ironie des Sokrates ldsst sich
jedoch auch jenseits des Verstellungstheorems interpretieren (vgl. z.B. Muge-
rauer 1992 oder Driihl 1998).

17 Vgl. zur moglichen didaktischen Inanspruchnahme von Ironie z.B. Kade 2003a.

70

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

Frage nach der Bestimmbarkeit von Wissen bildet hier die Voraussetzung der
Mitteilung.

Ironie als moégliche Nicht-lronie

Wenn in der Sokrateslesart Kierkegaards oder Montaignes kein bestimmtes
Verhiltnis zum Wissen, sondern die Frage nach der Bestimmbarkeit von Wis-
sen zum priméren Bezugspunkt der Mitteilung wird, dann interessiert vor al-
lem die Eigenschaft der Ironie, sich eben nicht eindeutig zum jeweiligen Ge-
genstand der Mitteilung zu positionieren. Die Ironie ist dann keine Verstel-
lung im oben genannten Sinne mehr, ,bei der man mit dem linken Auge
zwinkert, wihrend man mit der rechten Hand schwort‘, sondern in ihr driickt
sich ein verunsichertes und potentiell verunsicherndes Verhiltnis zum Wissen
aus. Diese Ironie ldsst sich dann nicht mehr in dem Sinne ,entlarven‘, dass sie
ein hinter ihr stehendes tatsdchliches Wissen oder die tatsdchliche Meinung
eines Autors enthiillt. Vielmehr dokumentiert sich in der Ironie eine mogli-
cherweise haltlose Haltung. In jedem Ruf liegt gleichzeitig ein Widerruf, in
jedem Fort- ein Riickschritt, in jeder Kraft eine Schwiche, die die Positivitit
jedoch nicht wirklich, sondern nur der Méglichkeit nach ausloscht: ,Man 14-
chelt und seufzt dazu‘.

Das hat Konsequenzen fiir den Adressaten der ironischen AuBerung.
Wenn es dieses ,,sowohl als auch® bzw. ,,weder — noch® ist, was kommuni-
ziert wird, entsteht fiir den Adressaten die Situation, dass er nie weill, wie er
die AuBerung zu nehmen hat: Soll er sie ernst oder ironisch verstehen? Es
wird unmoglich zu entscheiden, ob in der Aussage Identitét, ihr Gegenteil,
etwas Anderes oder eben Unentschiedenheit kommuniziert wird. Ein Uber-
schuss an Sinn, Pluralitdt und Heterogenitit von Deutungsméglichkeiten ver-
hindert klare Identifizierbarkeiten. Strukturell wiirde diese Ununterscheidbar-
keit zwischen Ironie und Nicht-Ironie, die gleichzeitige Kommunikation von
Sinn und Gegensinn, dazu fithren, dass der Adressat gezwungen wire, sich
selbst noch einmal zu den Geltungsbedingungen des Ausgesagten zu verhal-
ten, ohne sich dabei auf die Autorisierung durch einen hinter den Zeilen ste-
henden Autor verlassen zu konnen, weil man eben nicht weill, womit es die-
sem ernst ist.

Die Konsequenzen eines solchen kommunikativen Arrangements kénnten
unter padagogischen Gesichtspunkten zum Déja-vu reizen. Geht es der neu-
zeitlichen Pddagogik nicht darum, dem Zogling neben der Aneignung von
Wissen auch die Notwendigkeit eines Verhiltnisses zu diesem Wissen ans
Herz zu legen? Hier kniipft eine andere padagogische Lesart der sokratischen
Ironie an, die sich gegen eine ,,Verkiirzung der Ironie der Dialoge auf blofle
Elenktik wendet (Driihl 1998: 21). Diesem Sokrates geht es nicht nur darum,
das eigentliche Nichtwissen seiner Gespriachspartner zu entlarven, sondern

71

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

dieser Sokrates ist selbst nichtwissend. Dementsprechend kann von Verstel-
lung oder Tduschung nur in so weit die Rede sein, wie ,,der Leser getduscht
wird, sofern er erwartet, er kénne durch bloBen Nachvollzug des Lehrge-
sprichs zur Erkenntnis gelangen® (Drithl 1998: 18)."® In der Konfrontation
mit unterschiedlichen Moglichkeiten des Verstehens wird der Leser zu eigen-
stindigem Denken herausgefordert. Driihl behandelt Ironie daher als Mittel,
das Distanzierung und Reflexivitit zwar nicht bewirken kann, sie aber im-
merhin erfordert.'” Dem wire in Hinblick auf die eingangs skizzierte ,poten-
tielle Unkenntlichkeit der Ironie‘ hinzuzufiigen, dass in der ironischen Mittei-
lung alle Steuerungsoptionen doppelt fraglich erscheinen. Trotzdem kann
vermerkt werden, dass sich an dieser Stelle ein diskursiver Spielraum eroff-
net, der es erlaubt, Mitteilungen anders zu legitimieren, auch wenn sie da-
durch nicht wahrscheinlicher werden. Diese Legitimation wire eine besonde-
re: Man verunsichert sie, indem man sie stiitzt — man stiitzt sie, indem man sie
verunsichert. Es handelt sich um eine besondere Form des ,Umgang mit Un-
gewissheit‘?, der diese nicht auflost.

Ironie und die Grenze des Verstehens

Der Unterschied zwischen den beiden skizzierten Ironien liele sich auch als
Antwort auf die Frage formulieren, was es heif3t, Ironie zu verstehen. Dort wo
Ironie als ,tatséchliche Verstellung® gebraucht oder thematisiert wird, bedeu-
tet ,Verstehen® das Ende der Ironie. Ironie erscheint als temporire Maskerade,
hinter der im Moment des Verstehens das tatsdchliche Gesicht zum Vorschein
kommt.

Diese endliche Ironie wurde nun mit einer zweiten Ironie kontrastiert, die
zwar ebenso bemerkt oder verstanden, dadurch aber nicht aufgeldst werden
kann. Der Moment des Stutzig-Werdens, der dem Verstehen einer Ironie als
,Verstellung® vorausgeht, zieht sich in diesem Fall unendlich in die Lénge.
,Verstehen® hiefle in einem solchen kommunikativen Arrangement schlie3lich
lediglich, dass es notwendig wird, sich selbst zu unterschiedlichen Méglich-
keiten des Verstehens zu verhalten. Will man die Metapher der ,Maskerade*
aufrechterhalten, so miisste man davon ausgehen, dass es unmoglich wird zu

18 Driihl spricht hier trotzdem von ,,Verstellung®, da er davon ausgeht, dass in den
Dialogen eine mogliche ,Liiftung des Geheimnisses® suggeriert werde, wo letzt-
lich doch nur ein impliziter Aufforderungscharakter der Aporie iibrigbleibe
(Driihl 1998: 18).

19 Hinsichtlich der Frage nach dem ,,Sinn von Ironie im Unterricht bleibt Driihl
daher ratlos und endet seine Thematisierung der Ironie, indem er sie hinterfragt:
,»Oder wire auch dies wieder nur eine Variante der rezeptgemédfen Kunst der
Hinwendung* (Driihl 1998: 23)?

20 Vgl. weiterfithrend Liesner/Wimmer 2003.

72

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

unterscheiden, was ,Maske* und was ,Kopf* ist, bzw. man hat es — wie bei ei-
ner Hydra — mit nicht nur einem Kopf zu tun.

Doch die Frage nach dem Verstehen der Ironie provoziert auch noch eine
andere differenzierende Sicht auf diese beiden Mdoglichkeiten der Ironiethe-
matisierung. Es geht um die Art und Weise, wie Ironie bisher thematisiert
wurde. Diese hat moglicherweise viel mit dem paddagogischen Interesse an
Vermittlung zu tun. In Rahmen dessen, was mit ,Ironie als tatsdchlicher Ver-
stellung® beschrieben wurde, aber auch in der zweiten, differenzierteren Be-
schreibung der ,Ironie als méglicher Nicht-Ironie‘ geriet Ironie dabei als ,Mit-
tel* in den Blick. Dabei droht die Frage nach der Bestimmbarkeit von Wissen
in eine Beschiftigung mit Moglichkeiten der Vermittlung von Einsicht in das
eigene Nicht-Wissen zu kippen. Dies wiirde den Blick dafiir verstellen, dass
sich die Funktion der Ironie keineswegs auf ein ,Mittel zum Zweck* reduzie-
ren lisst.”' Thre Rechtfertigung kann sie jenseits von Adressatenorientierung
und taktisch-didaktischer Inanspruchnahme in erkenntnistheoretischen Erwi-
gungen finden. Ironie ist dann in erster Linie kein ,Mittel der Vermittlung*
mehr, sondern wire als inhaltlich-systematisch bedingt zu verstehen. Dies
wird dort notwendig, wo man davon ausgeht, dass Nicht-Wissen auch ein
Wissen vom Nicht-Wissen affizieren kann. Das Unentschieden zwischen
Wissen und Nicht-Wissen erfordert dann einen Modus der Darstellung, der
etwas kommuniziert, das sich im Rahmen der direkten Aussage nicht mehr
sagen ldsst. In seiner Sokratesinterpretation stellt Roland Mugerauer treffend
fest, dass es nur so iiberhaupt zu erkléren ist, dass das Bekenntnis zum Nicht-
Wissen und die Ironie nicht in einen Widerspruch geraten. Selbst das sokrati-
sche Bekenntnis des Nichtwissens liele sich ironisch verstehen, was seine
Aufrichtigkeit dann jedoch nicht beeinflussen muss (Mugerauer 1992: 61).%
Moglicherweise lassen sich schlieBlich selbst die referierten unterschiedlichen
Interpretationsmoglichkeiten der sokratischen Ironie als Effekt von Ironie ver-
stehen. Umkehrend kann auch und gerade die Aussage, dass man etwas iro-
nisch meine, ironisch gemeint sein.?

21 Zur Relativitdt der Unterscheidung von Zweck und Mittel vgl. Brezinka 1995:
231 sowie Luhmann 1973: 266ff.

22 ,,0bgleich Sokrates sich ,sokratischer Ironie® bedient, ist sein Nichtwissen doch
echt im o.a. Sinne. Denn das Bekenntnis des Nichtwissens ist selbst ironisch in
der o.a. Hinsicht und verweist auf die Differenzierungsbediirftigkeit des Wis-
sensbegriffes” (Mugerauer 1992: 61). Mugerauer zieht daraus an dieser Stelle
leider keine Konsequenzen fiir die Reichweite der eigenen Interpretation Sokra-
tischer Ironie, wenn er ein ,,wirklich addquates Verstdndnis der ironischen Aus-
sageweisen, die Sokrates gebraucht®, anmahnt (Mugerauer 1992: 36).

23 Oft wird Ironie in dhnlichen Kontexten als Ausdruck einer ironischen Geistes-
haltung interpretiert. Die Bestimmungen dessen, was diese Geisteshaltung aus-
machen soll, erscheinen allerdings iiberaus heterogen.

73

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

Dies, wie die Rede von ,Ironie als moglicher Nicht-Ironie‘, verweist auf
die Notwendigkeit eines Denkens jenseits von bindren Oppositionen. Ob von
Aufrichtigkeit und Unaufrichtigkeit, Ernst und Verstellung, Wahrheit und Lii-
ge die Rede ist — Ironie erscheint gerade dort Dynamik zu entfalten, wo solche
Unterscheidungen ihre Selbstverstdndlichkeit verlieren. Durch eine spezifi-
sche Relationierung von Form und Inhalt erdffnet Ironie diskursive Spielrdu-
me. Sie ermoglicht den Umgang mit Ambivalenz, wenn sie weder ,Bestimmt-
heit® noch ,Unbestimmtheit’ kommuniziert, sondern die ihnen voraus liegen-
de Frage nach ,Bestimmbarkeit® immer wieder aktualisiert. Als dritter Weg,
neben den Alternativen Partei zu ergreifen oder eine Synthese anzustreben,
scheint die Ironie im Rahmen einer problematisierten Pddagogik, in der der
sich fortsetzende Versuch zu beobachten ist, ,,oppositionale Bestimmungen
hinter sich zu lassen” (Balzer 2004: 16), weiterfithrende Uberlegungen zu er-
moglichen.

Fragen nach dem Ort der Ironie in der Pddagogik sind dementsprechend
nicht eindeutig zu beantworten. Es muss zwischen verschiedenen Arten und
Ausdrucksweisen von Ironie differenziert werden. Dabei zeigt sich, dass auf
sehr unterschiedlichen systematischen Ebenen Anschlussmoglichkeiten an
padagogische Diskurse mdoglich sind. Solche Anschlussmoglichkeiten reichen
weit iiber die Frage hinaus, ob ,Ironie‘ als ,Erziehungsmittel® beflirwortet
oder abgelehnt werden kann bzw. muss.

Ausgehend von der der Ironie impliziten Frage nach der Grenze des Ver-
stehens lassen sich einerseits die Voraussetzungen padagogischer Kommuni-
kation befragen, indem man ihre Unwahrscheinlichkeit thematisiert, anderer-
seits kann eine Beschiftigung mit dem Phinomen der Ironie eine spezifische
Sicht auf die Legitimation padagogischen Mitteilens ermdglichen. Dies wird
dann moglich, wenn zum Gegenstand der ironischen Mitteilung auch ein
Zweifel an dieser Mitteilung gehort. Ein solches Verfahren der Ironie hiefe,
den Zweifel an den Geltungsbedingungen der eigenen Aussagen in die Art
und Weise von deren Darstellung zu iibersetzen.

Im Gegensatz zu Nohls Feststellung, dass man es bei der ,Ironie‘ mit ei-
nem ,unpidagogischen Ausdruck® zu tun habe, liele sich schlieBlich die Fra-
ge stellen, ob sich das Geschift der Padagogik, in einem umfassenderen Sin-
ne, nicht selbst als ironisches verstehen liefe.”* So geht Michael Wimmer da-
von aus, ,,dass die Pddagogik ein Problem bearbeitet, das sie im klassischen
Sinne nicht 16sen kann, dessen ,Losung‘ ihren Selbstverlust bedeutete, weil
eine Losung das, worum es in der Pddagogik geht, verstellen oder verdringen
wiirde* (Wimmer 2006: 31). Eine solche Konstellation konnte man ,ironisch*
nennen — ,ironisch‘ in einem anderen, tragischen Sinne, da die P4ddagogik et-

24 In einem dhnlichen Sinne weist Roland Reichenbach auf die Moglichkeit hin,
»~Demokratie* als ,.ironisches Geschift” zu interpretieren (Reichenbach 2001:
359).

74

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

was will, was sie nicht kann. Doch die Situation ist — Ironie des Schicksals —
nicht nur tragisch; denn gleichzeitig gewinnt der pddagogische Diskurs viel-
leicht ausgerechnet in der Auseinandersetzung mit solchen Problematiken
seine Dynamik.

Literatur

Allemann, Beda (1956): Ironie und Dichtung, Pfullingen: Neske.

ABmann, Alex (2008): Pddagogik und Ironie, Wiesbaden: VS.

Austin, John L. (2002): Zur Theorie der Sprechakte. How to do things with
Words, Stuttgart: Reclam.

Balzer, Nicole (2004): ,,Von der Schwierigkeit nicht oppositional zu denken.
Linien der Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen Erziehungswis-
senschaft.” In: Norbert Ricken/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Michel Fou-
cault: Pddagogische Lektiiren, Wiesbaden: VS, S. 15-35.

Bohrer, Karl Heinz (2000): ,,Nietzsches Aufklarung als Theorie der Ironie.*
In: Karl Bohrer (Hg.), Sprachen der Ironie. Sprachen des Ernstes, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Bollnow, Otto Friedrich (1947): Die Ehrfurcht, Frankfurt/M.: Klostermann.

Brezinka, Wolfgang (1995): Erziehungsziele, Erzichungsmittel, Erziehungser-
folg, Miinchen/Basel: Reinhardt.

Driihl, Sven (1998): ,,Sokratische Ironie.“ In: Pddagogische Korrespondenz
22,8S. 14-24.

Freud, Sigmund (2001): Der Witz und seine Beziehung zum Unterbewusst-
sein, Frankfurt/M.: Fischer.

GeiBler, Erich E. (1982): Erzichungsmittel, Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Helsper, Werner/Horster, Reinhard/Kade, Jochen (2003, Hg.): Ungewissheit.
Péddagogische Felder im Modernisierungsprozess, Weilerswist: Velbriick.

Japp, Uwe (1983): Theorie der Ironie, Frankfurt/M.: Klostermann.

Kade, Jochen (2003): ,,Wissen — Umgang mit Wissen — Nichtwissen. Uber die
Zukunft padagogischer Kommunikation.” In: Ingrid Gogolin/Rudolf Tip-
pelt (Hg.), Innovation durch Bildung. Beitrige zum 18. Kongress der
Deutschen Gesellschaft fiir Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske &
Budrich, S. 89-108.

Kade, Jochen (2003a): ,,Zugemutete Angebote, angebotene Zumutungen. (Po-
litische) Aufkldrung unter den Bedingungen von Ungewissheit.” In: Wer-
ner Helsper/Reinhard Horster/Jochen Kade (Hg.), Ungewissheit. Pddago-
gische Felder im Modernisierungsprozess, Weilerswist: Velbriick, S. 364-
389.

Kafka, Franz (1992): ,,Brief an den Vater. In: Jost Schillemeit (Hg.), Nach-
gelassene Schriften und Fragmente I, New York: Fischer, S. 143-217.

75



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER KRUGER

Koller, Hans-Christoph (1999): Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biogra-
phischer Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne, Miinchen: Fink.

Kotthoff, Helga (2002): ,Ironie in Privatgesprichen und Fernsehdiskussio-
nen.” In: Inken Keim/Wilfried Schiitte (Hg.), Soziale Welten und kom-
munikative Stile, Tiibingen: Narr, S. 445-471.

Kotthoff, Helga (2005): ,,Wie erwerben Kinder Ironie und was leistet diese in
unserer Kommunikationskultur.” In: Christa M. Heilmann (Hg.), Kom-
munikationskulturen intra- und interkulturell, Koblenz-Landau: Réhrig, S.
69-78.

Lapp, Edgar (1992): Linguistik der Ironie, Tiibingen: Narr.

Lausberg, Heinrich (1990): Handbuch der literarischen Rhetorik, Stuttgart:
Steiner.

Liesner, Andrea/Wimmer, Michael (2003): ,,Der Umgang mit Ungewissheit.
Denken und Handeln unter Kontingenzbedingungen.* In: Werner Helsper/
Reinhard Horster/ Jochen Kade (Hg.), Ungewissheit. Pddagogische Felder
im Modernisierungsprozess, Weilerswist: Velbriick, S. 23-49.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundrif} einer allgemeinen Theo-
rie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1973): Zweckbegriff und Systemrationalitdt, Frankfurt/M.:
Suhrkamp

Mollenhauer, Klaus (1985): ,Ich, Rolle, Ironie.“ In: Animation. Fachzeit-
schrift Freizeit. H. 6, Hannover, S. 116-119.

Mugerauer, Roland (1992): Sokratische Padagogik. Ein Beitrag zur Frage
nach dem Proprium des platonisch-sokratischen Dialoges, Marburg: Tec-
tum.

Miiller, Marika (1995): Die Ironie. Kulturgeschichte und Textgestalt, Wiirz-
burg: Kénigshausen & Neumann.

Nietzsche, Friedrich (1967): Menschliches Allzumenschliches. Erster Band.
Gesammelte Werke Abt. 4. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montina-
ri, Berlin: dtv.

Nohl, Herman (1988): Die pddagogische Bewegung in Deutschland und ihre
Theorie, Frankfurt/M.: Klostermann.

Papiér, Jan (1989): Ironie. Diachronische Begriffsentwicklung, Poznan:
Uniw. in Adama Mickiewicza.

Reichenbach, Roland (2000): ,,Die Ironie der politischen Bildung. Ironie als
Ziel politischer Bildung.“ In: Roland Reichenbach/Fritz Oser (Hg.), Zwi-
schen Pathos und Erniichterung. Zur Lage der Politischen Bildung in der
Schweiz. Entre pathos et désillusion. La situation de la formation politi-
que en Suisse, Freiburg/CH: Universitétsverlag, S. 118-130.

Reichenbach, Roland (2001): Demokratisches Selbst und dilettantisches Sub-
jekt. Demokratische Bildung und Erziehung in der Spitmoderne, Miinster:
Waxmann.

76



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GRENZE DES VERSTEHENS

Reichenbach, Roland (2003): ,,Pddagogischer Kitsch.” In: Zeitschrift fiir Pa-
dagogik 49, H. 4, S. 775-789.

Rustemeyer, Dirk (2003): ,,Kontingenzen pidagogischen Wissens.” In: Wer-
ner Helsper/Reinhard Horster/Jochen Kade (Hg.), Ungewissheit. Padago-
gische Felder im Modernisierungsprozess, Weilerswist: Velbriick, S. 73-
91.

Schifer, Alfred (2005): Einfithrung in die Erziehungsphilosophie, Wein-
heim/Basel: Beltz.

Schumacher, Eckhard (2000): Die Ironie der Unverstdndlichkeit, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (1983): Kritik der zynischen Vernunft. Erster Band, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Stempel, Wolf-Dieter (1976): ,Ironie als Sprechhandlung.” In: Wolfgang
Preisendanz/Rainer Warning (Hg.), Poetik und Hermeneutik. Das Komi-
sche, Miinchen: Fink, S. 205-235.

Strohschneider-Kohrs, Ingrid (1989): ,,Zur Poetik der deutschen Romantik II:
Die romantische Ironie.“ In: Hans Steffen (Hg.), Die deutsche Romantik,
Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, S. 75-97.

Tenorth, Heinz-Elmar (2001): ,,Zynismus oder das letzte Wort der Pddago-
gik.“ In: Zeitschrift fiir Pidagogik 47, H. 4, S. 439-453.

Tenorth, Heinz-Elmar/Tippelt, Rudolf (2008, Hg.): Beltz. Lexikon Pidagogik,
Weinheim und Basel: Beltz [zit. BL].

Warning, Rainer (1976): ,Ironiesignale und ironische Solidarisierung.” In:
Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning (Hg.), Poetik und Hermeneutik.
Das Komische, Miinchen: Fink, S. 416-423.

Wellershoff, Dieter (1976): ,,Schopferische und mechanische Ironie.” In:
Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning (Hg.), Poetik und Hermeneutik.
Das Komische, Miinchen: Fink, S. 423-425.

Wimmer, Michael (2006): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Para-
doxieproblem in der Pddagogik, Bielefeld: transcript.

77



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Multicultural Education.
The Problems of Irreconcilable Differences

and Change

STEFAN RAMAEKERS

Introduction

The importance of something like multicultural or intercultural education' is
generally acknowledged. Given the challenges of a globalized world — e.g. the
simple fact that people of different races and classes inhabit the same spaces —
the point is not so much that education should be involved here, but rather
that those involved in education are confronted with the challenges and prob-
lems of working within a multicultural setting. What I wish to address in this
chapter is the way in which otherness and the other, and hence also the self,
are presented within current conceptions of multicultural education, and in
some types of research on multicultural education. The characteristic lan-
guage used here is the language of the importance of getting to know a variety
of perspectives, of exposure to alternative discourses, of including a diversity
of viewpoints, and also of enrichment of our own way of looking at the world.
Sometimes the latter is implied to be the purpose of multicultural education:
getting to know e.g. for the purpose of enriching one’s way of looking at the
world, for the purpose of a better understanding of the world. In the first sec-
tion of the chapter I will provide several examples that will serve as the point
of departure for this analysis. My point is to raise two issues which are insuf-
ficiently dealt with in the current discourse: the observation that differences
can be irreconcilable and resist any integration into one’s own frame of refer-

1  Though there are probably good reasons for distinguishing between these two
concepts, I will not do so here, but use them interchangeably. My primary inter-
est here lies in the identification of a currently dominant discourse and not in
drawing this distinction.

79

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

ence, and the idea of change implied in conceptions of multicultural educa-
tion. To address these issues, I will make use of some insights from Stanley
Cavell regarding what it means to be initiated into socio-historical and cul-
tural practices. The point here is to bring out a sense of a human being’s em-
beddedness in a form of life that at the same time cuts very deep (i.e. is affec-
tively, even physically anchored) and is incomplete (i.e. there is an irreduci-
ble, though unidentifiable lack). Again by drawing on Cavell, the theme of
voice (and what is involved in owning a voice) will be briefly developed. In
the final part of this chapter I will turn to multicultural education again and set
to work (the metaphor of) voice in connection to it.

Ways of Thinking and Speaking about
Multicultural Education

(1) Recently, Schultz et al. reported on a 2-year ethnographic study about an
urban-focused teacher education program. Against the background of massive
retention of teachers in urban areas, the researchers wanted to investigate (part
of) the problem of how teacher education programs can address the chal-
lenges of teaching students from a wide diversity of classes and races; in other
words, how teachers can be prepared ,,for teaching a wide range of racial and
ethnic groups in the highly regulated conditions that typify urban classrooms
today* (Schultz et al. 2008: 159). Their particular focus was ,,to investigate
how new teachers enacted a listening stance that was introduced in their
preparation program® (ibid.: 155). This is not the place to go into the details
of this research. Here it suffices to briefly point out the main conclusion and
to draw attention to the ways in which the cultural other is presented.

The most important conclusion of this research concerns the necessity of
teaching negotiation. The researchers argue that it is important ,,to help new
teachers learn to negotiate the many complex and sometimes competing prac-
tices that arise from their varied experiences with schools and schooling*
(ibid.: 182). Understanding this process of negotiation, they argue, ,,is critical
for preparing new teachers to teach in urban districts. Without this under-
standing, we introduce students to new stances and practices without giving
them the support they need to enact them in a politically charged and dynamic
school environment® (ibid.: 182). The researchers add that it is important ,,to
explicitly teach new teachers how to negotiate all the competing sets of be-
liefs — including their own — that they will encounter in their early years of
teaching® (ibid.: 182). They add, however, that it is not necessary to teach
new teachers ,,to resolve the dilemmas or choose between the competing be-
liefs, but rather to hold these beliefs in tension and manage them as they re-
spond, with deep knowledge, to the situations that arise in practice* (ibid.:
183).

80

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

A crucial part of this teacher training program was a so-called listening
stance. The researchers provide an in-depth explanation what this listening
stance entails, and mention, among other things, that this listening across cul-
tural boundaries allows ,,student teachers to develop deeper understandings of
their students* (ibid.: 161). Students, they argue, ,,are asked to look beyond
their own understandings at the same time that they examine their own histo-
ries and cultural lenses to uncover blind spots and biases™ (ibid.: 162). Obvi-
ously, this seems to be important, but I already want to draw attention to the
fact that the cultural other is being presented here from the point of view of
the incompleteness of one’s own perspective. Learning from their students, by
listening to them, can ,,bring considerable strengths and assets to their [teach-
ers’] schooling* (ibid.: 182). What is furthermore emphasized is the impor-
tance of integrating ,,that knowledge deeply into the curriculum through inter-
disciplinary projects such as literature studies and inquiry-based science or
social studies units“ (ibid.: 182).

(2) Consider another example, the content of the course ,Intercultural
education‘, a course that is part of a BA-program teacher training (level: pre-
school):

In this module we try to offer a way of thinking and working that is ,intercultural‘:
the module has only few traditional teaching hours, but is a study route consisting of
sessions which challenge one’s personal learning process as well as the learning
process of the group. During this study route a variety of issues related to the multi-
cultural society as well as to intercultural education and learning are dealt with. This
will be done through activities and methods which focus as much as possible on the
interaction between the participants and also use the diversity present in the group to
their advantage.

Experiencing multicultural situations, listening actively to relevant testimony, ac-
tively supporting toddlers in a ,black* school, working cooperatively, reflecting on
one’s own and other’s feelings, attitudes, opinions, reactions and behaviour, and
acquiring insight into intercultural communication and education will all be part of
the module.’

Clearly the idea here is not just to teach future pre-school (or kindergarten)
teachers about diversity and multiculturalism, but to let them experience it
themselves, in some of its forms. Here the language is that of hearing multiple
voices and of experiencing diversity, of being initiated into a variety of
perspectives. The real confrontation with (aspects of) other cultures — so to
speak the confrontation with real otherness rather than with the otherness one
is only taught about — here is deemed to be an indispensable part of good

2 Vgl http://www khleuven.be/index.php?page=397&khl 00id=2902 (15.2.08),
my transl.

81

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

teacher training (at least with respect to this issue). The important connection
to be made here is that between this kind of experiencing and the idea of
awakening a particular attitude. It is specifically stressed that ,Intercultural
education® ,,is not a separate course, but is about a way of thinking and acting
in the day-to-day reality of the school® (ibid.). And one has to embark on a
journey (route) of experience in order to appropriate that way of thinking and
acting.

(3) The same type of language is also used by Mal Leicester when she dis-
cusses the need for an antiracist multicultural approach in higher education
(vgl. Leicester 1993). For Leicester, multicultural education involves ,,an in-
dividual’s initiation into a variety of cultural perspectives (to enable wider
synthesising possibilities in developing individual meaning perspectives) and
the enrichment of our collective understandings through ongoing cross-cultu-
ral dialogue* (Leicester 1993: 103, 1986: 253).

The crucial concepts are those of a meaning perspective and perspective
transformation; concepts she borrows from Mezirow (vgl. Leicester 1993 and
1997). According to Leicester, an individual adult learner ,jundergoes an
emancipatory process of becoming critically aware of how one’s meaning
perspective structures experience and how, through reflection, one transforms
the perspective to assimilate new experience (Leicester 1997: 459). A mean-
ing perspective here is defined as ,,the structure of assumptions that consti-
tutes one’s frame of reference for interpreting the meaning of an experience™
(Leicester 1993: 24/1997: 459). Through emancipatory education such a
meaning perspective can be changed. According to Leicester the kind of anti-
racist multicultural education she envisions can invigorate such an emancipa-
tory process with adult learners such as ,,to allow a more inclusive, discrimi-
natory and integrative understanding of one’s experience” (Leicester 1993:
25), eventually even leading ,,to superior perspectives — that is, perspectives
better able to make sense of more and different experiences™ (ibid.). In other
words, the imperative to initiate/being initiated into a wide variety of cultural
perspectives serves the purpose of developing a better perspective on the
world.

This understanding of multicultural education is backed up by an episte-
mological position which she calls ,limited relativism“ and that combines
,»the normative potential of modernism (better/worse; good/bad; true/false)
with the flexibility of postmodernism (plurality of perspective; no for-closure;
blurring of boundaries)* (Leicester 2000: 79). This does not imply a rejection
of objective knowledge. Against the background of the postmodernist critique
of knowledge as the apprehension of an ahistoric and neutral reality, we can,
Leicester suggests, keep hold of the concept of objective knowledge if the
apprehension of knowledge is understood in constructivist terms. Objective

82

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

knowledge is a constructed body of knowledge — constructed, that is, collec-
tively by representatives of all cultural groups (vgl. 1993: 73/75).

What underlies this account of constructed knowledge is a particular read-
ing of Wittgenstein’s ideas of agreement in judgments and of justification.
Leicester seems to have in mind a literal account of the concept of construc-
tion, i.e. people coming together and collectively constructing knowledge.
Furthermore, what underlies this is a primacy of the subject (of subjective ex-
perience, of subjective ,meaning‘) over the intersubjective. According to Lei-
cester, learner and teacher ought to engage ,,in ,critical discourse‘ to arrive at
a consensual assessment of the justification of an idea“ (Leicester 1993: 25).
Within this process, ,,[i]ntersubjective agreement provides an objective refer-
ence point in a subjective process,” she argues (ibid.). Intersubjectivity only
comes in after the subjective process of meaning-making has already taken
place. Applied to cultural groups, this means that each group is understood as
having its own truth and as bringing that truth into the intercultural dialogue
for the purpose of the construction of (what then should be called) objective
knowledge.

It is also important to mention briefly how Leicester understands justifica-
tion in this context. Drawing on Wittgenstein, Leicester writes: ,,Justification
comes to an end and rests on a bedrock of those ultimate values by which we
justify our judgments. These basic values, being ultimate and justificatory,
cannot themselves be justified” (Leicester 1993: 3).

These basic values are: ,,[E]thical commitments to racial justice, to the
equal rights of every individual, to academic freedom and to the worth of pur-
suing knowledge and understanding for their own sake® (ibid.). Leicester uses
Wittgenstein’s concept of justification in terms of the identification of founda-
tions. There are identifiable substantive contents that are, to use an expression
of Michael Williams, ,,fitted to play the role of terminating points for chains
of justification” (Williams 2001: 83). Justification here is taken in terms of
what Williams calls ,,substantive foundationalism®, the view ,,that there are
beliefs of certain broad kinds, identifiable by their distinctive content, with
which justification always comes to an end” (ibid.: 83).

This is reflected in the language Leicester uses to speak of multicultural
education. For example, what needs to be represented by the academic body
of higher education is ,,a greater range of perspectives™ (Leicester 1993: 73).
Or alternatively, objective knowledge resembles something like a synthesis:
»Through the synthesis of elements from different cultural traditions, new
forms of knowledge will emerge over time. The possibility of cultural synthe-
sis multiplies the developmental and transformational epistemological possi-
bilities* (ibid.: 80).

In higher education it is important, therefore, that ,,we find ways of hear-
ing the full range of narratives™ (ibid.: 104). Students courses, e.g., should

83

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

»~mirror the diversity of socio-political and cultural experiences of different
ethnic groups® (ibid.: 33). Or multicultural education ,,calls for teachers who
are drawn from the various cultural traditions* (Leicester 1986: 254). What is
implicated here is that a cultural group can only be adequately represented by
a representative of that group: ,,Academics cannot become the voice of the
oppressed. People represent their own interests best* (Leicester 1993: 85).

These are just a few examples, but I think they can be fairly said to be re-
presentative of a currently dominant way of thinking and speaking about mul-
ticultural education. Undoubtedly, there are more. The issues that are men-
tioned and the way in which these are put: all of this seems to be very
straightforward. Obviously, it is important to do this, given the challenges of
contemporary globalization. Nevertheless, some questions can be raised. It is
e.g. not always (if not: almost never) clear what kind of concept of ,culture® is
used here. Most of the time, it seems, that ,culture® is understood as some-
thing that is internally relatively homogeneous and something which, from an
outsider’s standpoint, forms a relatively closed ,island® that has its own
uniqueness it should not be allowed to lose.” Similarly, it is not exactly clear
what respect for another culture amounts to (it seems to be presupposed that
we know what respect is and, generalizing from that, that we know then what
respect for another culture is). What to think of when, e.g. someone refuses,
out of religious beliefs, to let his wife be treated by a male gynecologist?
What does respect for the other culture mean here? How do we react when
confronted with, e.g. cliterodectomy? Or with polygamy? Furthermore, what
kind of experience is it that seems to be so important in relation to multicul-
tural understanding? (What is the importance of embarking on that study
route? Again, embarking on a study route instead of just taking a course is
something that sounds very plausible in the current educational discourse).
What kind of knowledge is supposed to be generated by these kinds of ex-
periences? And what about diversity? How is diversity to be understood?
How are we to deal with the worldwide revival, during the last few decades,
of what we could call identity movements? (Cf. tribal wars in Africa, the war
in former Yugoslavia, the rise of extreme right-wing parties in central Europe,
the political conflict between Flanders and Wallonia in Belgium etc.).

These are a lot of questions and issues, which I will not be able to deal
with, let alone provide an answer to, within the scope of this chapter. Allow
me to focus by spelling out what I think are two important issues that are ei-
ther left out or insufficiently developed in the examples presented. First, noth-
ing is said about the fact that differences can be irreconcilable (and what this
implies for multicultural education). Put differently, sometimes differences
resist any easy integration into one’s picture of the world, into that better

3 Tam drawing on Visker (2005a: 34) here.

84

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

perspective Leicester, e.g. is hoping to see developed. What is not developed
sufficiently is the distinction between, on the one hand, the idea that we can
(rationally) understand practices which are alien to our own (understand the
reasons for something), on the one hand, and the observation that these prac-
tices are at the same time incapable of bringing conviction, on the other (vgl.
Visker 2005b). This distinction at least urges us to problematize any talk
about synthesis. It also invites us to reconsider notions of intercultural dia-
logue and communication. Second, not much is said about (the idea of)
change. Multicultural understanding is mostly put in terms of a culture’s own
and unique identity. This often tends to make it an ,either/or‘-matter, i.e. that
of preserving versus giving up one’s own cultural identity. This has largely to
do, I suspect, with the fact that multicultural education is mostly put in terms
of getting acquainted with, learning about and from, etc. Putting it this way,
what is left out is the idea of change, more specifically a kind of change that
goes beyond a discussion of either preserving or giving up one’s cultural iden-
tity. Addressing both these issues is important, I think; for the danger is that
otherness (and self-ness) gets exoticized. Accordingly, multicultural educa-
tion stands in danger of becoming a mere rattling off of plurality.

The (Incomplete) Depth of Our Embeddedness

The purpose of this part is to rehearse some familiar concepts regarding what
it means to be embedded in (or initiated into) particular socio-historical and
cultural practices. In the second section of this part I will go into the deep
sense of this being embedded by drawing on Cavell. As I see it, this serves to
,explain® why we are capable of rationally understanding other practices
while at the same time feeling that these practices are incapable of bringing
conviction. It also shows that this is not something to be deplored; rather it
exposes what makes us human. In the third section of this part I will show
how Cavell brings out the idea that this being embedded, though it cuts deep,
is not absolute, but, so to speak, incomplete (without implying that it can
somehow be made complete). The importance of owning a voice (having an
expressed existence) will be discussed in this connection, as well as a more
dynamic reading of the idea of justification than the one provided by Leice-
ster. The point is to bring out a sense of our human condition as one that in-
vites us to expose ourselves and to reorient ourselves (by an investigation of
ourselves). This will, in turn, allow us to speak of change beyond the dis-
course of preservation versus abandonment of cultural identity. But first I will
briefly go into Cavell’s reading of Wittgenstein, and, more particularly, how
he understands skepticism to be inherent to the human condition, as a way of
providing a more general background to the discussion I am going into here.

85

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

Cavell on Wittgenstein and Skepticism

Contrary to how Wittgenstein’s Philosophische Untersuchungen are quite
commonly read, Cavell does not take Wittgenstein as either rebutting or flatly
endorsing skepticism. According to Cavell, Wittgenstein

does not negate the concluding thesis of skepticism, that we do not know with cer-
tainty of the existence of the external world. On the contrary, Wittgenstein, as I read
him, rather affirms that thesis, or rather takes it as undeniable, and so shifts its
weight (Cavell 1979: 45).

This shift is one in which skepticism gets an existential weight, rather than be-
ing an epistemological challenge. For Wittgenstein, Cavell argues, skepticism
has a truth of its own, something Cavell even refers to as a moral (vgl. Cavell
1979: 47, 241, 448). One way in which Cavell puts this truth or moral is by
saying that ,,our natural relation to the world’s existence is [...] closer, or
more intimate, than the ideas of believing and knowing are made to convey*
(Cavell in Mulhall 1996: 257).

If anything is under attack in Wittgenstein’s Untersuchungen, it is not
skepticism, Cavell argues, but ,,ways of arriving at the certainty of our lives,
pictures of closeness and connection, that themselves deny the conditions of
closeness® (Cavell in Mulhall 1996: 331) — the very closeness and intimacy
that mark for Cavell our relation to the world and others in it. Skepticism be-
trays itself (or is recognized) first and foremost, then, as a particular attitude.
This attitude is understood by Cavell most characteristically as an attitude of
disappointment in or dissatisfaction with our ordinary ways of expressing our
knowledge about the world and other minds. It is the expression of ,,the hu-
man disappointment with human knowledge* (Cavell 1979: 44). Skepticism
presents itself as the intellectual interpretation of an existential fear which can
be understood in terms of a fear about whether anything means what we think
it means (vgl. Bearn 1997). It is recognized in the attitude of someone who is
tempted to go further than ,,(what presents itself to him as) the merely con-
ventional limits of knowledge* (Cavell 1988: 57).

This brings what we normally understand by skepticism (and what is gen-
erally associated with it, such as relativism and nihilism), on the one hand,
and dogmatism (and what is generally associated with it, such as universalism
and absolutism), on the other, under the same denominator. For Cavell, skep-
tical doubt and dogmatism are alike in their repudiation of ordinary language.
Both the attempt to metaphysically align one’s ordinary concepts to some-
thing in the nature of things as well as the questioning stance that continually
undercuts the understanding provided by our ordinary concepts count as skep-
ticism for Cavell. In both cases what is essentially an existential threat is con-

86

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

verted into an intellectual problem. In Cavell’s reading, the skeptic’s demand
for certainty is a way of intellectualizing the sense ,,that meaning might eva-
porate®, as Standish puts it (Standish 2002: 16). Dogmatism, then, is the intel-
lectual attempt to dispel that fear by trying to fix the relation between mind
(language) and world by resorting to universals, or, in Wittgensteinian lan-
guage, to superlative facts (vgl. Wittgenstein 1953: # 192). Epistemological
skepticism, on the other hand, is the intellectual denial of such an attempt.
Both intellectual instances fail to address the existential undertones.

It is important to emphasize that one’s disappointment in or dissatisfaction
with one’s criteria is not a mistake. Rather, what we are facing here is a pow-
erful habit that forces us to approach things in a particular way. In Cavell’s
idiom, this disappointment is part of our human condition. It is there, some-
how to be taken care of, but not to be denied. Put differently, skepticism is in-
herently interwoven with the fact of using language. The fact that we cannot
help but use language to express the world and ourselves saddles us with a
feeling of being left with a kind of generality that we feel we cannot do with-
out, but that at the same time confronts us with the uncomfortable feeling that
it is an insufficient means of expression. The question of something deeper,
more essential than is expressed in language, then, arises naturally. As Cavell
puts it: ,,The dissatisfaction with one’s human powers of expression produces
a sense that words, to reveal the word, must carry more deeply than our
agreement or attunements in criteria will negotiate” (Cavell 1988: 60). In a
state of philosophical bewilderment, language seems to present itself to us as
an ,,opaque screen (vgl. Kaufman 2002) blocking our access to the world and
others in it. The crucial issue is to see that this does not mean that we are off-
track then, but that this is a natural possibility of the human condition. Cavell
repeatedly stresses that ,,a mark of the natural in natural language is its capa-
city to repudiate itself, to find arbitrary, or merely conventional, the lines laid
down for its words by our agreement in criteria, our attunement with one an-
other (Cavell 1988: 48). In this sense, we come to see that, as he further
adds, ,.the threat of skepticism is a natural or inevitable presentiment of the
human mind*“ (ibid.: 48).

The real difficulty this points to, then, is not the problem of refuting skep-
ticism, but rather to give it a place in our lives, to change our attitude — some-
thing Cavell develops in terms of the theme of acknowledgement rather than
in terms of knowledge. Cavell reads Wittgenstein’s return to the ordinary as a
continual struggle with skepticism. Cavell conceives of this as a kind of
,.spiritual struggle® (Cavell in Mulhall 1996: 325), more particularly as ,,a
struggle with the contrary depths of oneself™ (ibid.: 326). The Philosophische
Untersuchungen express (at least) two voices — both Wittgenstein’s — which
are irreconcilable, Cavell says: the voice of temptation and the voice of cor-
rectness (ibid.: 326; vgl. Cavell 1990: 83). The voice of temptation is meta-

87

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

physical and skeptical. It is the voice that expresses dissatisfaction with the
ordinary, that speaks outside language-games, that can be characterized, in
some sense, as ,,vanity” (Cavell 1990: 83). The voice of correctness repre-
sents the ordinary, it is a voice that speaks inside language-games, and that in
this sense can be characterized as exemplifying ,,humility (ibid.). It is the
voice that expresses satisfaction in the ordinary. Importantly, this ,,struggle
with the contrary depths of oneself” is not one which can be settled, rather, it
is more a matter of continually ,,0scillating between vanity and humility*
(ibid.). The sort of attitude we are to assume here then, is, as I take it, some-
thing like a willingness to live (on) the very oscillation of the two voices.
Resting on either one of the sides constitutes a denial of this internal conflict
and is perhaps representable as the human mind in a state of pathology.

The Depth of Our Embeddedness

Until now I have only loosely referred to the idea of ,,agreement in judge-
ments“ (Wittgenstein 1953: ##241-242), or, as Cavell sometimes also calls
this, attunement. With respect to the discussion on multicultural education I
am trying to go into here it is important to develop this a little further; for the
sense of embeddedness that Cavell brings out in his understanding of this
agreement allows me to address the first issue I want to go into — the fact that
differences can be irreconcilable and resist being integrated into one’s picture
of the world.

For Cavell, it is a misunderstanding to conceive of this agreement in judg-
ments as a kind of constructivism or a kind of contractualism. This would take
agreement as meaning agreement ,about® something, at the same time imply-
ing that what one agrees ,about can be fairly easily altered. Agreement is not
a matter of convention, of mere convention, for, as Cavell puts it, ,,no current
idea of ,convention‘ could seem to do the work that words do* (Cavell 1979:
31). Rather, what ,agreement® conveys is that the nature of a human being’s
initiation into a community is not one of coming to agree about things but one
of entering into agreements ,,that were in effect before our participation in
them* (Cavell 1988: 40). It points to ,,a background of pervasive and syste-
matic agreements among us, which we had not realized, or had not known we
realize® (Cavell 1979: 30). Agreement entails the conditions of what it makes
sense to say. Cavell uses the concept of ,condition® in the sense of its deriva-
tion, the Latin condire, talking together, which, as he adds, is connected with
the public, the objective (Cavell 1988: 39). Condition does not point to some
arbitrary condition or situation, in which human beings can or cannot find
themselves in. Human beings agree in forms of life, in judgments: ,,That a
group of human beings stimmen in their language iiberein says, so to speak,
that they are mutually voiced with respect to it, mutually atfuned top to bot-

88

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

tom™ (Cavell 1979: 32). Condition, as talking together, points to what consti-
tutes us as the human beings we are, and also, in its active sense, to what we
are prepared to take responsibility for. As Cavell puts this, conditions are
terms, stipulations that define the nature and limits of an agreement, or the
relations between parties, persons, or groups® (Cavell 1988: 39). They mark
the boundaries of meaningful speech.

The normativity involved should not be underestimated. A group of indi-
viduals does not decide or construct what is normative: rather, individuals
grow into normativity. Being initiated into practices is not just about learning
to use language, it is being led into the totality of agreement of judgments
which make up the world for us, which ,determine‘ what is true and false,
beautiful and ugly, good and bad, appropriate and inappropriate, just and un-
just, green or red etc. Wittgenstein speaks of this normativity as ,,the hardness
of the soft” (Wittgenstein 1961: 44e). By this he means to convey that what
seems at the outset to be rather ,soft’, i.e. merely human agreements, cultural
and social accretions, linguistic valuations, something which we can (suppos-
edly) oppose to the hard data of biology, of genetic destiny,” is in fact deeply
constitutive of the way we see, understand, feel about the world. Wittgen-
steinian agreements are, we could say, embodied. As agreements they are not
articulated; they show themselves in what we say and do, in how we speak
and act, in how we feel. Cavell expresses this by suggesting that our human
nature is culture (Cavell 1979: 110-111).

Nietzsche’s way of expressing the embodiedness of one’s inheritance can
be helpful here: ,,... behind feelings there stand judgments and evaluations
which we inherit in the form of feelings (inclinations, aversions)“ (Nietzsche
1982: #35). Being initiated into particular practices, as coming to enter into a
totality of agreements in judgments, is acknowledging that valuations become
part of us in the shape of feelings. Education as initiation is coming to feel/ in
a particular way, it involves not so much in-corporation as rather something
like a process of em-bodying.

Given this account of a human being’s initiation into a form of life, it is
not hard to imagine that one can understand the reasons for someone doing
something, in the sense of being able to see the place of what the other is do-
ing in his or her frame of reference, while this is at the same time incapable of
bringing conviction, something which can be exhibited in a perceived lack of
openness towards the other (vgl. Visker 2005b). We may understand practices
which are alien to our own, but at the same time fail to show openness to
those practices. Moreover, it also allows us to see that one’s failure to show
openness is not necessarily a lack of willingness to show such openness (vgl.

4 1 am drawing on a passage from Sheridan Hough (1997: 13) who uses this line
of argument on Nietzsche, but which I find applies equally well to Wittgenstein.

89

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

ibid.). Being initiated into a form of life does not only mean being bestowed
with ways of understanding the world, but also being bestowed with ways of
reacting that are far from only skin-deep. This is not to be taken as an occa-
sion (or rather excuse) to fall back upon oneself as the final ground, affirming
that the way one feels and perceives the world is the only correct way, but
rather as an occasion (or invitation) to expose oneself. I will explain this in
the next section.

Change

Given the embodiedness of our inheritance, it is also not difficult to imagine
that genuine change is something which should not be underestimated, for it
seems primarily to involve coming to feel differently. Or as Cavell puts it, ,,a
turning of our natural reactions,” a conversion which ,,is symbolized as re-
birth® (Cavell 1979: 125). The incentive to change, however, resides in our
very embeddedness. There is an openness, so to speak, in our condition of be-
ing embedded which has to do with the fact that our relation to our inheritance
is not a closed or determined one.

According to Cavell’s understanding of Wittgenstein, there is an ambiva-
lence in the way human beings possess language. In his famous ,bewitch-
ment-passage, Wittgenstein says: ,,Philosophy is a battle against the be-
witchment of our intelligence by means of language* (Wittgenstein 1953: #
109). Cavell, perceptively, alludes to an ambivalence of the ,,by in this sen-
tence. ,,[ Wittgenstein] is not there naming language simply (perhaps not at all)
as the efficient cause of philosophical grief,” Cavell argues, ,,but as the me-
dium of its dispelling™ (Cavell in Mulhall 1996: 337). The very thing which
causes philosophical problems is at the same time the means by which we, on
Cavell’s reading of Wittgenstein, ought to deal with them. That our relation to
language is one of submission — referring to the fact of initiation — does not
mean that one is determined by it. We are, Cavell argues, the victims of the
very words of which we are at the same time the masters (Cavell 1988: 169).
We are, on the one hand, subject 7o expression (vgl. ibid.: 40), but on the
other and at the same time, subject of expression — which is as much as saying
that we are only subject by expression. Our being initiated in a human com-
munity inevitably puts us for the accomplished fact of having to accept a
means of expression which is not our own (at least, not initially). Not that
there could be a means of expression which is (or originates in) its own. We
are initiated into a given set of meanings, which is sustained by a community,
and which we not only are compelled to use to express what is ,our own*, but
which relevantly constitutes what is mostly ,our own‘. It is at this (perhaps in-
expressible) point that it makes sense to speak of a certain openness. Cavell
puts this as follows:

90

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

Our relation to our language — to the fact that we are subject to expression and com-
prehension, victims of meaning — is accordingly a key to our sense of our distance
from our lives, of our sense of the alien, of ourselves as alien to ourselves, thus
alienated (ibid.: 40).

Our relation to language is one of owning what is alien, whereby we do not
own what constitutes what is ,our own‘. Hence the sense of distance is a sense
without in fact ,knowing* what we are distanced from — it is as though we feel
like saying ,,I sense something I know not what*.

One type of response to this is to understand our language as somehow an
insufficient means for expression, hence something to be repudiated. As al-
ready mentioned, for Cavell this is a characteristic skeptical response: an ex-
pression of disappointment with our ordinary ways of expressing our know-
ledge about ourselves, the world and others in it. Both the attempt to over-
throw language (in search for something better, more certain) and the compla-
cent-ironic acceptance of its (attributed) insufficiency are cases of skepticism.
However, trying to repudiate language in this way (or as explained above, try-
ing to refute skepticism) exemplifies for Cavell a ,,wish to deny one’s huma-
nity* (Cavell 1979: 109), or put differently, a failure to accept human finitude
— though, to be sure, the very fact of wanting to repudiate or refute is human-
all-too-human as well. A beautiful passage in In Quest of the Ordinary sum-
marizes this as follows:

The dissatisfaction with one’s human powers of expression produces a sense that
words, to reveal the world, must carry more deeply than our agreements or attune-
ments in criteria will negotiate. How we first deprive words of their communal pos-
session and then magically and fearfully attempt by ourselves to overcome this de-
privation of ourselves by ourselves, is a way of telling the story of skepticism (Cav-
ell 1988: 60).

Elsewhere, Cavell puts this by saying that what is wished for here is not to
speak anymore, but to let the words speak for themselves: ,,It is as though we
try to get the world to provide answers in a way which is independent of our
responsibility for claiming something to be so [...]* (Cavell 1979: 216).

In a sense, this amounts to saying that we lose ourselves (our selves).
What is implied in how Cavell puts a human being’s relation to language is
that if we wish to exist as human beings — if, that is, we wish to make our-
selves intelligible — we must ourselves actively make use of the meanings that
we are initiated into or bestowed with. It is only by doing so that we give our-
selves a voice in that community. Hammer expresses the point succinctly:
»[-.-] [W]ithout words and deeds and expressions with which we actively in-
sert ourselves in a common human world and respond to other’s responses to
us, we would have no full existence as distinct human beings” (Hammer

91

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

2002: 67). A human existence is expressed existence. Furthermore, assuming
responsibility for the words we express and mean is not just speaking for our-
selves; it is at the same time presenting ourselves as an exemplar of the com-
munity we are initiated in, by virtue of the simple fact that we are employing
meanings which are shared in a community. Having a voice is going on intel-
ligibly with our concepts.

The important point now is to see what Cavell calls this ,,sense of the
alien, of ourselves as alien to ourselves, thus alienated as an invitation to ex-
pression, as, so to speak, the drive behind expression. Though, as indicated, it
could easily be an occasion for complacency or for an affirmation of one’s
way of feeling and perceiving the world as the only correct one, finding one-
self as simultaneously deeply embedded and alienated is an invitation to have
a full existence, to express what is most ,our own‘, to own a voice, or better,
to try to discover ,,which among the voices contending to express your nature
are ones for you to own here, now* (Cavell 1990: xxxvi). If anything, the in-
vitation to speak is an invitation to expose oneself, to let oneself be exposed.

There is a relevant connection here with a different understanding of justi-
fication than the one provided by Leicester (vgl. above). Here is what Witt-
genstein says — a passage to which Cavell refers to as Wittgenstein’s ,,scene
of instruction (Cavell 1990: 71/2005: 112-113/203-204):

If T have exhausted the justifications I have reached bedrock, and my spade is
turned. Then I am inclined to say: ,,This is simply what I do* (Wittgenstein 1953: #
217).

One way of reading this is taking Wittgenstein’s saying ,,This is simply what I
do* as an indication of a ferminus (of discussion, of dialogue, of teaching).
This is, Cavell argues, the way in which Saul Kripke (vgl. Kripke 1982) reads
this passage. Kripke ,,takes the teacher’s (or speaker’s) gesture of showing
what he does to be meant as a show of power, a political gesture [...], speak-
ing for the community and its settlements, demanding agreement, threatening
exclusion, as if the subtext of the demonstration is: Do it my way or suffer the
consequences® (Cavell 2005: 113). Contrary to this reading, Cavell reads this
as showing ,,readiness — (unconditional) willingness — to continue presenting
[oneself] as an example, as the representative of the community into which
the child is being, let me say, invited and initiated” (Cavell 1990: 72). When
one’s justifications are exhausted, one is thrown back upon oneself, ,, This is
simply what I do* does not, then, necessarily mark a terminating of all dia-
logue, but is an expression of showing the ground one occupies, hence also an
act of exposing oneself (one’s self as representative of a community) to the
other. ,,When my reasons come to an end and I am thrown back upon myself*,
Cavell argues, ,,I can use the occasion to go over the ground I had hitherto

92

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

thought foregone® (Cavell 1979: 124-125). When Wittgenstein’s passage is
read in the context of a relation to oneself, it might even perhaps be read as
acknowledging otherness in oneself. ,,This is simply what I do* is, then, an
expression of our sense of ourselves as alien to ourselves, as alienated. Either
way, ,if I discover resistance, I might shift my ground, or take a new
approach, or blast my way through, or exclude this site and this block from
my plans altogether (ibid.: 82). Cavell’s suggestion is to try to cover differ-
ent ground, to try to put our spade elsewhere, perhaps doing something alto-
gether unexpected. ,, This is simply what I do* can thus be understood as a site
of (the possibility of) critique, of change, of resistance, of newness. We could
take it as on occasion to reorient ourselves (hence also take this as the begin-
ning of reorienting the community we are taking ourselves to be representa-
tives of).

Multicultural Education: Voice and Otherness

Let me try to bring this back to (a conception of) multicultural education. One
issue I would like to address is that in connection to the deep sense of em-
beddedness presented above the theme of voice can be set to work in terms of
one’s conditions of meaningful speech, and that this, in turn, allows us to re-
think what can be involved in dialogue and communication. That is, an indi-
vidual’s voice (or by extension the voice of an ethnic group) is not aptly un-
derstood as the expression of highly personal self-constructed meanings, but
should be conceived of as the active revelation of the conditions of intelligi-
bility that this individual takes to be authoritative. The important point here is
to acknowledge the intrinsic relations with other meanings, with other condi-
tions of intelligibility. In other words, what is a ,new*‘ meaning or a ,highly
personal® meaning is in a relevant sense ,constrained® by this being interre-
lated with other meanings and conditions of intelligibility. This is not to be
deplored, on the contrary; it is to be welcomed as the condition of comprehen-
sibility. Leicester’s demand; e.g. that people should speak for themselves is in
a relevant sense — strange as this may sound at first — a denial of voice rather
than an enabling of it. A framework in which justifications function as termi-
nating points and in which people are understood to represent their own inte-
rests best, could run the risk of drifting into what can be called a purely par-
ticularistic recording of cultural voices® in which otherness gets exoticized
and interpersonal and cultural differences stand in danger of being polarized.
What is jeopardized here is the possibility of letting the different voices, and
the interests they express, count as voices worthwhile to take into considera-

5 Here I adopt the expression ,,purely particularistic mapping of culture* from
Susan Bordo (1988: 629).

93

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

tion, or as interests worthwhile to pursue. Actualities of power — for instance
mechanisms of suppression — stand at risk of being obscured here, of escaping
attention. The other side of the same coin here is that this constitutes a con-
venient evasion of what Cavell calls the real difficulty of coming to know an-
other person (vgl. Cavell 1979: 90). The humanness of the difficulty involved
in understanding each other, of the fact that we sometimes do not understand
each other, is simply ignored — that is, not recognized as a difficulty. At the
same time this is, in effect, an evasion of the possibility that I might have to
investigate myself. Multicultural education might turn out to be something
more like work on the self than it is recognizing or learning from the other.

Contrarily, a conception of voice as the active revelation of conditions one
always already finds oneself in, heightens the sense of there always being
something that is shared with and by others. The theme of voice here does not
serve to mark positions — mine against yours. Rather, when we are inclined to
say ,,This is simply what we do“, what is meant here is an expression of those
very conditions of what we find intelligible, hence not a terminating point of
discussion but rather an invitation, to ourselves and others, for further descrip-
tion of the kind of creatures we are. Importantly, the description meant here is
not one driven by a hope that accumulating the revealed cultural layers will in
the end provide us with some kind of multicultural synthesis. Rather it is de-
scription driven by the hope for initiating a practice of critical dialogue in the
sense of letting voices count. (Accordingly it is description driven by the hope
that a concern for future action takes primacy over a worry about foundations
of knowledge.)

This is not to deny that initiating students into a variety of cultural
perspectives in order to deepen their understanding is a sensible thing to do.
Nor is it denied here that drawing teachers from various cultural backgrounds
can be helpful for the purpose of confronting students with a variety of cul-
tural perspectives. Rather, by trying to unlock the fixation on mirroring the
diversity of experiences and meanings of different cultural groups, the idea is
to enrich the concept of initiation with a sufficient sense of dynamics. Recog-
nizing the ,incomplete depth® of our embeddedness is a way of urging us to
see the need to expose ourselves, to take the differences of voices not as
places where we part from one another — you against me, each having her or
his own truth — but as signposts to return to ourselves.

The return to ourselves involved here is not a return that is helpfully (or
even meaningfully) phrased either in terms of giving up one’s cultural identity
(as, e.g. implied in the demand for a synthesis of elements from different cul-
tural traditions, or as, e.g. implied when conflating the distinction between
,being able to rationally understand‘ and ,being convinced®) or in terms of af-
firming one’s cultural identity (e.g. out of a fear that contact with influences
from other cultures might make one lose one’s own self). The kind of change

94

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

involved in this return goes beyond this either/or of preserving versus giving
up one’s cultural identity, since what one is invited to explore is precisely that
what makes us who we are. One is invited to answer the question ,Who am I
that this should be how I react/feel, that this should be what I do?‘ In this
sense, multicultural education can be an appropriate site for resistance. To be
sure, this is not resistance as a kind of societal activism. Rather, what is at
stake here is perhaps best understood as a turn inward, a turn to oneself, to
how we are ,,merged into the history of the culture that produced us“.® Or, to
use Cavell’s way of putting this, it can be a possible site ,,to confront the cul-
ture with itself, along the lines in which it meets in me* (Cavell 1979: 125).

There are implications for the curriculum here, which come down to try-
ing to overcome the following difficulty. Clearly, the multicultural critique of
a one-sidedly informed curriculum (which in a worst case scenario would im-
ply that there is one best way to represent the world), is justified. We might
put this point by saying that such a curriculum fails to account for (or fails to
acknowledge) that sense of the alien (Cavell mentions) in our ways of gras-
ping the world and others in it. The difficulty, however, is that a counter-
movement, in order to account for this criticism, can easily fall into the same
trap, namely when it shifts the weight to make way in the curriculum for ex-
emplifications of the idea of uniquely cultured selves. The otherness of the
other then tends to be treated as something which can accommodate for what
is interpreted as a state of one’s own contemporary incompleteness, as it were
to fill the gap.” Here the otherness of the other is affirmed in its absolute
uniqueness, with its own truth (separated from mine), while at the same time
one’s own sense of the alien is dissipated. A good example is the discourse
which allows the other the status of an interesting possibility, someone we
cannot ignore because we can learn from him/her (vgl. Visker 2005a: 50).
Consider, e.g. the following definition of diversity, provided during a training
session on diversity (as part of the process of implementing a diversity policy
in a university):

Diversity is making use of the qualities, talents, experience and competencies of all
participants, while taking into account differences between individuals and between
groups within a company or organisation. Each employee has her own, unique com-
bination of visible and less visible characteristics (Dala 2008: hand-out, my transl.).

Granted, this definition is provided within the context of an organization of
such as a university — though speaking of a university as an organization is al-
ready something worthy of drawing attention to — but I want to emphasize
that diversity is defined here in such a way that the otherness of the other can

6 Paraphrase of Hough (1997: 101).
7 Towe this insight to Visker (2005a).

95

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN RAMAEKERS

appear here in a very specific, already interpreted way. This is not to imply
that, at least in my view, the otherness of the other could somehow appear un-
interpreted, but just to point out the specificity with which this occurs here:
the other can only appear here insofar as she/he is someone whom we can
learn from, someone ,,who confronts us with ,alternative possibilities
(Visker 2005a: 46, my transl.). The challenge for a curriculum in multicultural
education is to give the cultural other a place without placing it (which could
mean, e.g. accepting other cultural contents as something that confronts us
with our own borders). The following passage by Cavell regarding Wittgen-
stein’s scene of instruction referred to above, brings the important issues to-
gether:

[TThe little myth of instruction strikes me as asking that we take crises or limits of
learning case by case, asking ourselves how important it is that we agree, and how
thoroughly, in various strains of our form or forms of life, and where we may, or
can, or ought to, or must, tolerate differences, even perhaps be drawn to change our
lives — or suffer the consequences (Cavell 2005: 204).

Bibliography

Bearn, Gordon (1997): Waking to Wonder. Wittgenstein’s Existential Investi-
gations. New York: NY State University Press.

Bordo, Susan (1988): ,,Feminist skepticism and the ,maleness‘ of philoso-
phy.* In: The Journal of Philosophy 85, S. 619-629.

Cavell, Stanley (1979): The claim of reason. Wittgenstein, skepticism, moral-
ity, and tragedy, New York: Oxford University Press.

Cavell, Stanley (1988): In quest of the ordinary. Lines of skepticism and ro-
manticism, Chicago: The University of Chicago Press.

Cavell, Stanley (1990): Conditions handsome and unhandsome. The constitu-
tion of Emersonian perfectionism, Chicago: The University of Chicago
Press.

Cavell, Stanley (2005): Philosophy the day after tomorrow, The Belknapp
Press: Cambridge, Massachusetts.

Dala, Nadia (2008, January 8th): [Training session on diversity], K.U.Leuven.

Hammer, Espen (2002): Stanley Cavell. Skepticism, subjectivity, and the or-
dinary, Cambridge: Polity Press.

Hough, Sheridan (1997): Nietzsche’s noontide friend. The self as metaphori-
cal double, Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press.

Kaufman, D. A. (2002): ,,Reality in common sense: Reflections on realism
and anti-realism from a ,common sense naturalist® perspective.” In: Phi-
losophical Investigations 25, S. 331-361.

96

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MULTICULTURAL EDUCATION

Kripke, Saul (1982): Wittgenstein on rules and private language. An elemen-
tary exposition, Oxford: Blackwell.

Leicester, Mal (1986): ,,Collective moral philosophy and education for plura-
lism: A reply to Graham Haydon.* In: Journal of Philosophy of Education
20, S. 251-255.

Leicester, Mal (1993): Race for a change in continuing and higher education,
Buckingham: Open University Press.

Leicester, Mal (1997): ,,Cognitive development, self-knowledge and moral
education.” In: Journal of Moral Education 26, S. 455-472.

Leicester, Mal (2000): ,,Post-postmodernism and continuing education.” In:
International Journal of Lifelong Learning 19, S. 73-81.

Mulhall, Stephen (1996): The Cavell reader, Oxford: Blackwell.

Nietzsche, Friedrich (1982): Daybreak. Thoughts on the prejudices of moral-
ity. Ubers. von R. J. Hollingdale, Cambridge: Cambridge University Press.

Schultz, Katherine/Jones-Walker, Cheryl E./Chikkatur, Anita P. (2008): ,,Lis-
tening to students, negotiating beliefs: Preparing teachers for urban class-
rooms.“ In: Curriculum Inquiry 38, S. 155-187.

Standish, Paul (2002): ,,In her own voice: Convention, conversion, criteria.*
In: Richard Davies (Hg.), Proceedings of the annual conference of the
Philosophy of Education Society of Great Britain, Oxford: Philosophy of
Education Society of Great Britain, S. 14-28.

Visker, Rudi (2005a): Vreemd gaan en vreemd blijven. Filosofie van de mul-
ticulturaliteit, Amsterdam: SUN.

Visker, Rudi (2005b): ,,Sprekende denkers: Multiculturaliteit is een onge-
wilde heiligschennis.* In: Filosofie Magazine 6, S. 10-13.

Williams, Michael (2001): Problems of knowledge. A critical introduction to
epistemology, Oxford: Oxford University Press.

Wittgenstein, Ludwig (1953): Philosophische Untersuchungen/Philosophical
investigations. Ubers. von G. E. M. Anscombe, Oxford: Blackwell.

Wittgenstein, Ludwig (1961): Notebooks, 1914-1916. Ubers. von G. E. M.
Anscombe, Oxford: Blackwell.

97



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber-sich-selbst-siegen und Sein-Leben-ordnen.
Padagogische Anmerkungen zu Macht,
Anthropologie und Didaktik in den Geistlichen

Ubungen von Ignatius von Loyola

MALTE BRINKMANN

Ein Blick in die Geschichte piddagogischen Denkens und Handelns zeigt, dass
Ubung die pidagogische Technik par excellence darstellt, Haltungen wie Dis-
ziplin, Selbstkontrolle, Charakter- und Willensstarke und damit Fahigkeiten
wie Konzentration, Ordnung, Geduld zu lernen (vgl. Brinkmann 2008). Von
den &ltesten Zeugnissen des indischen Yoga iiber die zenbuddhistischen Me-
ditationsiibungen, iiber die asketischen und geistigen Ubungen in der Antike,'
die mittelalterlichen Exerzitien der Monche und Mystiker bis hin zu den
,Meditationen* Descartes’ und der Aufnahme dieses Themas durch Husserl
sowie zu Nietzsches Ubungen der Stil-Gebung (vgl. Nietzsche 1988: 230)
reiht sich eine lange Kette religios-kultischer und philosophischer Praxis der
Ubung. Unter den Titeln ,,Lebensart* bzw. ,Lebenskunst* sind Ubungen der
Stil- und Formgebung heute aktueller denn je (vgl. Schmid 2004).

Aus piadagogischer Perspektive ldsst sich sagen: Geiibt wird nicht, um et-
was zu wissen, sondern vor allem, um etwas zu kénnen. Das Konnen, das im
Uben erworben wird, ist zunichst ein doppeltes: ,,Etwas Ausfiihren- und Sich-
Fithren-Konnen (Menke 2003: 286). Die Aufgabe des Piddagogen besteht
darin, das Sich-Fiihren-Kénnen anzuleiten im Modus der Fremdfiithrung. Die

1 Meditation bezeichnet geistige Ubungsformen wie Ubungen der Konzentration,
des Gedichtnisses oder des Gewissens als Rechenschaftslegung. Askese bezieht
sich vornehmlich auf leiblich-geistige Ubungen der Einschriinkung und Enthal-
tung in Essen, Trank, Schlaf, Kleidung, Besitz, Wohnung, Sexualitit (vgl. Hadot
2005: 18, 50).

99

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

Didaktik der Ubung ist daher als Kunst der Vermittlung von Aus-, Selbst- und
Fremdfiithrung zu fassen.

Dazu sind nicht nur Ziele nétig, die tiber Inhalt und Methode des konkre-
ten Vollzugs hinausgehen. Es werden auch erzieherische Mittel gebraucht, die
die Freiheit des Ubenden einschrinken. Man kann sie herstellen durch Zwang
und Gewalt, wie die vielfiltigen Formen der ,,Schwarzen Pddagogik belegen
(Rutschky 1984). Die Macht des Erziehers kann sich auch maskieren, indem
durch Kontextsteuerung eine geschlossene Lernumgebung konstruiert wird,
die alternative Erfahrungen oder ungewollte Erlebnisse weitgehend aus-
schlieft. In reformpédagogischen (vgl. Montessori 2005: 23) oder arbeitsme-
thodischen (vgl. Klippert 2003) Formen der Ubung wird die erzieherische
Macht-Intention sublim, aber deshalb nicht wirkungsloser.

Das Spannungsverhiltnis zwischen Fremd- und Selbstfithrung wird im
bildungstheoretischen Diskurs als ,,unauflgsbares Paradox* von Heteronomie
und Autonomie beschrieben (vgl. Schéfer 2005: 111ff)). In dieser Untersu-
chung mochte ich die traditionelle Beschreibung dieses zugespitzten Dual, das
sich der subjektphilosophischen Tradition der Pddagogik seit Kant verdankt,
verlassen. Aus einer erziehungstheoretischen Perspektive soll das Problem
vielmehr als pddagogische Differenz zwischen Lernen und Erziehen bzw.
zwischen personlichem Vollzug und péddagogisch-didaktischer Inszenierung
gefasst werden (vgl. Prange 2005). Die piddagogische Differenz erscheint in
Bezug auf die Ubung als fundamentales didaktisches Problem. Als Frage
formuliert lautet es: Wie konnen ,,dullere” Zwecke der Ausiibung mit ,,inne-
ren* Zielen der Selbst-Fithrung synchronisiert werden? Um diese Differenz
im Hinblick auf das Phinomen der Ubung genauer zu fassen, mdchte ich im
Folgenden den Begriff des Ubens fiir den individuellen Vollzug verwenden.
Der Begriff der Ubung soll die erzicherische und didaktische Inszenierung des
Ubens bezeichnen.

Wenn im Folgenden die padagogische Differenz von Lernen bzw. Uben
und Erziehen bzw. Ubung am Beispiel der Exercitia spiritualia von Ignatius
von Loyola analysiert wird, dann zeigt sich der Formaspekt der Ubung in ei-
ner doppelten Hinsicht: Zum einen als Form, die die duBlere Inszenierung der
Ubung machtmaiBig bestimmt, und zum anderen als Form, die sich im Voll-
zug des Ubens der Exerzitant selbst gibt. Die Frage nach der Didaktik als Fra-
ge nach der Vermittlung von Selbst- und Fremdfiithrung im Ausfiihren einer
».Sache* erscheint daher zugleich als Frage nach der Form der Erziehung (vgl.
Prange 2004, 2005).

Es werden zunéchst die Geistlichen Ubungen sowie ihre Ziele vorgestellt
und hinsichtlich der Problematik von Selbst- und Fremdfithrung erldutert. In
einem zweiten Schritt werden mit Foucault Funktionselemente der christli-
chen Pastoralmacht bestimmt. Mit dem Instrumentarium der gouvernementa-
len ,,Fithrung der Fithrungen* nehme ich dann eine machttheoretische Analy-

100



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

se der Geistlichen Ubungen vor. Anschliefend stelle ich das anthropologische
Programm der ,,Anwendung der Sinne* vor. Auf der Grundlage einer ,,pri-
mordialen Wahrnehmungsdimension (Husserl) wird in den Exerzitien eine
Anthropologie des (Um-)Lernens deutlich, die die ,,Grenzen der Normalisie-
rung“ (Waldenfels) markiert. Schlielich wird gezeigt, wie Aus-, Selbst- und
Fremdfithrung mittels rhetorischer und sokratischer Techniken vermittelt
werden, um im fiinften und letzten Abschnitt die Frage nach der Didaktik der
Ubung als Frage nach der Form in den Blick zu nehmen.

»Exercitia spiritualia“ — Selbstfiilhrung als
Uber-sich-selbst-siegen und Sein-Leben-ordnen

,.Geistliche Ubungen, um iiber sich selbst zu siegen und sein Leben zu ord-
nen, ohne sich bestimmen zu lassen durch irgendeine Anhanglichkeit, die un-
geordnet wire* (GU 21)* — mit diesen Worten beginnt eines der zugleich wir-
kungsmaichtigsten und umstrittensten religiés-padagogischen Werke der Frii-
hen Neuzeit. Der Exerzitant soll iibend die ungeordneten Anhénglichkeiten
(GU 1, 3) und Neigungen (GU 21, Anm. 10), d.h. die ,.affectiones inordina-
tae* kontrollieren lernen. Dabei richtet sich das Biichlein vor allem an denje-
nigen, der die Geistlichen Ubungen ,gibt“, also an den Exerzitiengeber, we-
niger an den, der sie ,,empfingt” (GU 22). Es handelt sich also um eine plan-
volle und methodische Anleitung, gleichsam ein spirituelles Handbuch zur
Ubung des Uber-sich-selber-Siegens und Sich-selbst-Ordnens (vgl. Maron
2001: 206ft.). In tdglich vier bis fiinf Stunden sollen Gebet, Gewissenserfor-
schung, Meditation und Beichte unter Anleitung des Exerzitiengebers statt-
finden. Sie sind in vier ,,Wochen®, d.h. Abschnitte aufgeteilt. Jede einzelne
konzentriert sich auf ein eigenes Thema und weist ein eigenes Ziel aus. Die
erste ,,Woche* dient der Gewissenserforschung der eigenen Siinden und der
Selbstbesinnung hinsichtlich des Ziels eines christlichen Lebenswandels. Der
Ubende soll ,,Indifferenz* gegeniiber weltlichen Dingen erreichen und damit
die ,,Freiheit unserer freien Entscheidungsmacht* erlangen (GU 23, 4). Das
heifit, er soll sowohl seinen Neigungen und seinem Begehren entsagen als
auch seinen Willen den gottlichen und priesterlichen Zielen unterordnen.
Wihrend die dritte und die vierte ,,Woche® einem konkreten christlichen
Thema gewidmet sind, ndmlich der Leidensgeschichte und der Auferstehung
Jesu sowie der gottlichen und menschlichen Liebe, ist die zweite ,,Woche*
ganz auf den Exerzitanten selbst bezogen. Hier findet sich gleichsam das
Herzstiick der Exerzitien. Die Ubungen sollen zu einer existentiellen Ent-
scheidung, einer elementaren ,,Wahl“ (GU 169-189) fiihren, in der der Uben-

2 Ich zitiere nach der Ubersetzung von Peter Knauer: Ignatius von Loyola (2006)
und verwende die {ibliche Nummerierung (GU ff.). Die Erstausgabe kam in la-
teinischer Sprache unter dem Titel ,,Exercitia spiritualia“ 1548 in Rom heraus.

101

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

de sein Leben radikal umwendet. Die Exerzitien weisen also ein wohl tiber-
legtes duBeres Schema auf: Wihrend die erste Woche durch wiederholte Ge-
wissenserforschung und Bufliibungen den Entschluss vorbereiten soll, wird
dann eine Entscheidungssituation inszeniert. Diese ,,Wahl“ wird in den beiden
letzten Wochen wiederholend thematisch und methodisch variiert und ,,gefes-
tigt.

Ignatius zufolge sind dabei grundsitzlich zwei Aspekte zu beriicksichti-
gen. Erstens soll die Individualitit und Besonderheit des Ubenden immer im
Mittelpunkt stehen. Deshalb solle auf ,,Alter, Verfassung und Temperament‘
(GU 205) sowie ,,Bildung oder Begabung* und , Belastbarkeit (GU 17) des
Ubenden ebenso Riicksicht genommen werden wie auf das Wetter (vgl. GU
130, 4) und die Jahreszeit (vgl. GU 229). Uberhaupt sollen die Ubungen sehr
flexibel umgesetzt werden. Jede Einzeliibung soll auf die Individualitét des
Ubenden abgestimmt werden: Das betrifft die Korperhaltung des Ubenden
(kniend, sitzend, stehend, auf dem Riicken liegend) (GU 75), Nahrung (GU
83), Helligkeit des Raumes (GU 79) sowie Ubungs-, Essens-, Wach- und
Schlafenszeiten (GU 72, 89). Zweitens sind alle Anweisungen den Zielen der
Ubungen unterzuordnen. Ignatius unterscheidet deutlich zwischen Ziel und
Mittel seiner Ubungen (vgl. GU 169, 3). Man kann diese beiden Grundsitze
auch als piddagogisch-didaktische Bestimmungen lesen: Individualitit des
Ubenden sowie Zielbestimmung der Ubungen sind zu respektieren und der
Methodik der Ubungen iibergeordnet. Diese gewinnt vielmehr erst aus dem
Ziel ihre Gegenwart und ihren Sinn. Die herausragende Stellung der Individu-
alitit in den Geistlichen Ubungen hat immer wieder Anlass gegeben, das spe-
zifisch moderne Menschenbild der Geistlichen Ubungen hervorzuheben.’

Allerdings nimmt die Leitung durch den Priester den Charakter der hie-
rarchischen Unterordnung an. Sie zielt auf eine Gewissensfiihrung. Die Tech-
nik dazu par excellence ist die Beichte. Exerzitiengeber und Beichtvater sind
dieselbe Person. Die ,,Erste Woche* beispielsweise endet mit einer Bul3-
iibung, das ,Fleisch zu ziichtigen, nimlich indem man ihm [dem Ubenden,
M.B.] spiirbaren Schmerz zufiihrt* (GU 85), sowie mit einer ,,Generalbeichte
mit Kommunion“ (GU 44) vor dem Exerzitiengeber. Der Ubende hat keinen
Einfluss auf Durchfithrung und Zielgebung der Ubung. Es bleibt ihm vorbe-
halten, die christlichen Normen, die Anthropologie des Siindenfalls und der
Reinheit sowie das Gehorsamsgebot gegeniiber der Autoritdt der kirchlichen
Institutionen und deren Vertretern zu iibernehmen. Die Ubung erhilt in dieser

3 Vgl. Hartmann 2001, Maron 2001: 227-231. Uber die Ratio Studiorum des Jesu-
itenordens bestimmen die anthropologischen und erzieherischen Prinzipien der
Exerzitien die jesuitische Schul- und Bildungslehre (vgl. Funiok/Schondorf
2000; Kessler 2000). Darin begriindet sich das Monopol der Jesuiten im alten
Europa der Renaissance und des Barock und bestimmt bis heute die Kollegschu-
len, insbesondere fiir die Eliten des Landes (Kalthoff 1997).

102

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Perspektive den Charakter einer Unterwerfungs- und Disziplinartechnik, die
den Ubenden normiert und diszipliniert.

Dazu stehen die oben angesprochene Beriicksichtigung der Individualitit
des Ubenden und die ausdriicklich geforderte Flexibilitit des Exerzitiengebers
zunidchst in einem scheinbaren Widerspruch. Die Spannung zwischen Ach-
tung und Férderung der Individualitit des Ubenden einerseits und Unterwer-
fung und Disziplinierung andererseits, zwischen Selbstfiihrung und Fremd-
fithrung, verlangt eine genauere Betrachtung der spezifischen Machttechnik
und Machtform. Im Folgenden werde ich versuchen, Grundlinien von Fou-
caults Analyse der christlichen Pastoral und der Hervorbringung des ambiva-
lenten spezifisch christlichen Selbstverhéltnisses im Modus eines ,,freiwilli-
gen Gehorsams® nachzuzeichnen. Dabei ist interessant zu sehen, dass Fou-
cault dieses als Abhdngigkeits- und Unterwerfungstechnologie untersucht und
zugleich darin Elemente des Widerstandes und der Uberschreitung bestimmt
(Foucault 2004: 296ff.).

Ubung und Macht: Selbstunterwerfung und
priesterliche Fiirsorge in der christlichen Pastoral

Foucault analysiert die christliche pastorale Machtform als ,,irdische Macht*
(Foucault 2004: 226) und als ,,Kunst, die Menschen zu regieren* (Foucault
2004: 242).* In seinem Werk hat Foucault der Ubung als Prozedur und Tech-
nologie immer wieder analytische Aufmerksamkeit gewidmet. Sein Blick auf
die Ubung zeigt sich zunichst in einer doppelten Perspektive: In einer genea-
logischen auf die Disziplinartechnik der pidagogischen Ubung (exercice)
(Foucault 1976) und in einer ethischen auf die antike philosophische Praxis
einer ,,Asthetik der Existenz als Stil- und Formgebung durch asketische
Ubung (apprentissange) (Foucault 1989, 1990). Diese ,,Zweierlei Ubungen*
Foucaults (Menke 2003) mochte ich im Blick auf die Geistlichen Ubungen
nun durch eine dritte christlich-pastorale Form ergidnzen. Mit der gouverne-
mentalen Untersuchungsperspektive auf die Fithrungs- und Regierensmodi

4 Vgl. Foucault 1982; 1989; 1990: 84, 284; 1994a; 2004: 121-123,185-195, 239-
269. Foucault hat in seinem Werk der christlichen Pastoral weniger Aufmerk-
samkeit geschenkt verglichen mit der Genealogie des modernen Staates.
,Macht* mit Foucault zu analysieren heifit, die konkreten Formen ihrer Aus-
iibung in Verbindung mit Wissensformationen und Selbstpraktiken zu untersu-
chen. Nicht das ,Was‘, sondern das ,Wie‘ der jeweils historischen und empiri-
schen Praxis steht im Mittelpunkt (Foucault 1994: 251). Macht, Wissen und
Subjekt stehen, Foucault zufolge, in einem dezentralen und relationalen Ver-
héltnis zueinander. Macht ldsst sich weder einzelnen Subjekten zuschreiben
noch repressionstheoretisch in Herrschaftsverhdltnissen hierarchisch verorten.
Vielmehr ist Macht im konkreten Handeln der Akteure produktiv. Sie bringt
sowohl Wahrheitsdiskurse als auch Selbstverhéltnisse hervor.

103

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

von sich selbst und anderen lassen sich die ignatianischen Ubungen im Kon-
text der christlichen Pastoralmacht justieren.

Foucault zufolge erhilt die Praxis der christlichen Pastoral ihre Virulenz
in der spezifischen Weise der Individualisierung und Verinnerlichung. Das
innerliche Selbstverhdltnis wird, Foucault zufolge, von vier Praktiken der
Macht bestimmt: Erstens durch eine personliche ,,Unterwerfungsbeziehung
eines Individuums unter ein anderes Individuum® (Foucault 2004: 255). Der
Novize hat dem Lehrmeister unbedingten Gehorsam zu leisten: ,,Man ge-
horcht, um in einen Zustand (etaf) des Gehorsams zu gelangen® (Foucault
2004: 258). Die Praxis dieses Zustandes nennt sich — zweitens — Demut. De-
miitig sein heift, Foucault zufolge, ,,seinem eigenen Willen zu entsagen® und
,vor allem zu wissen, dass ein eigener Wille ein schlechter Wille ist (Fou-
cault 2004: 259). Gehorsam dem Priester und Demut dem gottlichen Gesetz
und Heil gegeniiber gewinnt drittens in der Unterwerfungsbeziehung eine
spezifisch piddagogische Dimension. Der Pastor leitet durch ,,Unterricht™ und
,Beispiel“ an und bringt durch praktische Ubungen und durch Leitung des
Gewissens in der Beichte (Foucault 2004: 263f.) den Ubenden zu einer be-
sonderen Form der Wahrheit. Der Bezug zur Wahrheit gestaltet sich viertens
nicht in erster Linie als ein Bezug zu einem transzendenten Heil, sondern als
ein Bezug zu sich selbst, indem in immer neuen Anldufen das verborgene und
siindhafte Geheimnis ans Licht gehoben und zur Sprache gebracht und damit
,,die Regel und die Schuld ein aufs andere Mal verinnerlicht wird* (vgl. Fou-
cault 1990: 84). In der christlichen Pastoral geschieht also eine Subjektwer-
dung, indem eine ,,duBere” Norm mittels der vier Prozeduren verinnerlicht
wird. Damit findet eine Individualisierung als Verinnerlichung und eine Sub-
jektivierung als Unterwerfung statt. Anders gesagt: Das verinnerlichte Indivi-
duum wird subjektiviert, also im urspriinglichen Wortsinn ein subjectum, ein
Unterworfenes.

Die Rolle des Priesters ist dabei ambivalent: Das von Foucault so genann-
te ,,Hirtenparadox“ besteht darin, dass der Priester auch nicht Souverin ist. Er
steht ebenfalls in einer Abhéngigkeits- und Unterwerfungsbeziehung dem Ge-
setz, dem Heil und der gottlichen und kirchlichen Wahrheit gegeniiber. Prie-
sterliche Macht gestaltet sich daher als Fiirsorge und Forderung, dem das Die-
nen und Gehorchen nicht entgegensteht, sondern dessen elementarer Bestand-
teil ist.” Insofern konnen die deutlichen und wiederholten Anweisungen fiir
den Exerzitiengeber zur Flexibilisierung und Nuancierung der Ubungen hin-
sichtlich Zeit, Ort, Helligkeit, Essen usw. als Individualisierungsstrategie der

5 Foucault sieht in dieser Figur, in der souverine und pastorale Macht, Selbstsorge
und Fiirsorge zusammenkommen, die Geburt der modernen Regierungsform, so-
fern sie auf das Soziale tibertragen wird. Hierin tibernimmt der Staat die Aufga-
ben der Wohlfahrt und der Sicherheit bei gleichzeitiger Kontrolle und Uberwa-
chung (vgl. Lemke 1997).

104

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Geistlichen Ubungen verstanden werden. Innerhalb der Abhingigkeits- und
Gehorsamsbeziehung wird dem Ubenden ein méglichst groBes MaB an Selb-
stindigkeit gelassen (vgl. GU 15-18). Aber mit der Unterwerfung unter das
Regime der Siinden sowie mit der Ausrichtung auf ein jenseitiges Heil wird
gleichsam mittelbar eine Gehorsamsbeziehung aufgebaut, die sich in der
Beichte dem Exerzitiengeber gegeniiber artikuliert und manifestiert.

Ignatius bringt in den Geistlichen Ubungen eine ganze Fiille von didakti-
schen Techniken in Anschlag, von denen weiter unten noch die Rede sein
wird. In diesen begriindet sich ein spezifisches Selbstverhiltnis, das auf ,,De-
chiffrierung® und ,,Hermeneutik™ der innersten Regungen der Seele und der
Begierden ausgerichtet ist. Die Abhingigkeit vom Exerzitiengeber korrespon-
diert mit einer Abhingigkeit von sich selbst, indem das Geheimnis, die Siinde
immer wieder gesagt werden muss. Die christlich-pastorale Selbstfithrung ist
damit gerade nicht eine Form ausschlieBlicher Selbstbestimmung, sondern ei-
ne subtile ,,Technologie der Selbstunterwerfung™ (Meyer-Drawe 1996: 656).
Im Kern des humanistischen Programms der Bildung und Individualitdt funk-
tioniert Macht als ambivalente Strategie der Normalisierung.

Ambivalent ist sie insofern, als Foucault die Analyse gouvernementaler
Fithrung im Spannungsverhiltnis von ,,Unterwerfungspraktiken* und ,,Frei-
heitspraktiken™ (vgl. Lemke 1997: 312) anlegt. Die Produktivitit von Macht
wirkt in den Subjektivierungsprozessen performativ und bringt nicht nur Ab-
héangigkeit, sondern auch ,Freiheitsspielriume™ und damit Widerstand und
Uberschreitung hervor. Anders gesagt: Das AuBien der Macht ist zugleich ihr
Innen und umgekehrt. Foucault entdeckt so auch innerhalb der christlichen
Pastoral fiinf Momente des ,,Gegen-Verhaltens® (Foucault 2004: 301ft.), die
alle in Zusammenhang mit sozialen, gegenkirchlichen Bewegungen stehen. Er
nennt das Thema der ,,Eschatologie, das Thema der Heiligen Schrift, das
Thema der Mystik, das Thema der Gemeinschaft und dasjenige der Askese*
(ebd.: 311).° Gemeint sind die eschatologischen Bewegungen im Anschluss
an Joachim von Fiore, die Reformation, die mittelalterliche Mystik und die
Devotio moderna, wobei fiir Ignatius und die Geistlichen Ubungen vor allem
die Themen der Gemeinschaft, das der Mystik als ,,einféltige” Erfahrung und
jenes der Askese zutreffen. Allen gemeinsam ist, dass sie die Macht des Prie-
sters und der Kirche unterlaufen und einen ,,antipastoralen Kampf* fithren
(Foucault 2004: 312).

Die Genealogie der Ubung als pastorale Technologie der Macht lisst die
Frage und das Problem der padagogischen Differenz zwischen Selbstfiihrung
und Fremdfithrung bzw. zwischen individuellem Uben und erzieherischer
Ubung in einem neuen Licht erscheinen. Zum einen wird der Dualismus zwi-

6 Dieser fur das Verstindnis der Wirkungsweise der Pastoralmacht wichtige As-
pekt wurde im wissenschaftlichen Diskurs meines Wissens bisher noch nicht
bemerkt.

105

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

schen einem (vermeintlich) freien, selbstbestimmten Subjekt und einer ab-
hiéingig machenden und determinierenden Umwelt unterlaufen. Uberhaupt
wird der subjektphilosophischen Vorstellung vom autonomen Selbst und den
bewusstseins- und kognitionstheoretischen Selbstbestimmungsmodellen eine
Absage erteilt. Ubender wie ,,Ubungsleiter” sind schon je verwickelt in das
Spiel der Macht und produzieren gerade in den innerlichen und verinnerli-
chenden Prozeduren neue Wissens-, Macht- und Selbstverhiltnisse. Mit der
Performativitit der Ubung wird die Vorstellung einer Teleologie der Ubung
als Befreiung verabschiedet. Nicht absolute Freiheit, Souverdnitit oder Voll-
kommenheit kénnen das Ziel der Ubung sein, auch wenn sie von ,,fiirsorgli-
chen Priestern und Pddagogen oder von klug inszenierten Methodenarran-
gements versprochen werden.”

Foucault beantwortet nicht die Fragen danach, wie genau die Praxis der
pastoralen Macht und Subjektivierung funktioniert, wie der priesterliche ,,Un-
terricht” gestaltet ist und wie darin Momente der Uberschreitung und damit
Bildungsprozesse moglich werden.® Um die Form der Erziehung als ,,Fithrung
der Fiithrungen® bei Ignatius genauer fassen zu konnen, mochte ich die macht-
theoretische Analyse der Geistlichen Ubungen durch eine phanomenologisch-
anthropologische und eine piddagogisch-didaktische erweitern. Erst dann lésst
sich klaren, inwieweit mit der Ubung als Technologie die Moglichkeit eroff-
net werden kann, Lernen und Erziehen, Freiheit und Unterwerfung zu vermit-
teln.

Verspiiren und schmecken (sentir) — Die
»Anwendung der Sinne“ als padagogisch-
anthropologisches Programm der Geistlichen
Ubungen

,Denn nicht das viele Wissen sittigt und befriedigt, sondern das Innerlich-
die-Dinge-Verspiiren-und-Schmecken* (GU 2). Verspiiren und schmecken —
sentir — nimmt in der impliziten Pddagogik und Didaktik der Geistlichen

7  Im erziehungswissenschaftlichen und psychologischen Diskurs zur Ubung fehlt
die genealogische Relativierung teleologischer oder entelechialer Konzeptionen
ginzlich. Als Beispiele fiir das Perfektions- und Freiheitspathos kénnen das
oben erwihnte ,,Methodentraining™ Klipperts oder Montessoris ,gut gemeinte*
Maxime ,,Anwalt des Kindes* zu sein, gelten. Auch in Bollnows ,,Klassiker*
,,Vom Geist des Ubens*“ wird das Ziel der Ubung als ,,Innere Freiheit” und ,,Ge-
lassenheit® bestimmt ohne jede explizite Reflexion auf die Macht des (Zen-)
»Meisters“ (Bollnow 1978).

8 Die ,,sokratische Tendenz* der Schriften Foucaults zur Ethik (Brinkmann 2001:
235) lasst den Zusammenhang zwischen Macht und Bildung eher im Dunkeln.
Dieser lasst sich bestenfalls differenztheoretisch erschlieen (vgl. Schifer 2004;
Ricken 2006).

106

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Ubungen einen hervorragenden Platz ein. In zahllosen Anweisungen’ soll der
Ubende Szenen und Episoden aus dem Leben Jesu synisthetisch mit den
Jfinf Sinne[n]* (GU 121) vergegenwirtigen. Anweisungen wie die folgenden
verwundern zundchst und werfen Fragen auf: ,,Mit dem Geruch und mit dem
Geschmack riechen und schmecken die unendliche Sanftheit und SiiBe der
Gottheit [...] (GU 124). ,Mit dem Tastsinn beriihren, nimlich wie die Gluten
[der Holle, M.B.] die Seele beriihren und verbrennen* (GU 70). Wie soll et-
was Abstraktes oder Transzendentes gefiihlt, geschmeckt oder getastet wer-
den? Wie konnen die ,,sinnlichen Sinne® ,,geistlich® etwas wahrnehmen?

Es wird schnell deutlich, dass es Ignatius nicht um eine einfache Emotio-
nalisierung des Ubenden oder Subjektivierung von religidsen Inhalten der Bi-
bel geht. Noch viel weniger handelt es sich um eine simple sensualistische
Motivationsstrategie, ,,ganzheitliches Erleben® zu erméglichen. Den ,,geistli-
chen Sinnen* werden vielmehr Inhalte der Meditation vorgelegt, die ,,jenseits
der Sinnenkrifte liegen, aber dennoch ,sinnenhaft’ meditiert werden sollen®
(Sudbrack 1990: 101). Die Wortgruppe ,,sentir, sentimiento und sentido usw.*
(Maron 2001: 55) bezeichnet eine vordiskursive und vorpridikative Dimen-
sion menschlicher Wahrnehmung. In einem vor-cartesianischen Modus wird
der Dualismus von res cogitans und res extensa, von einem denkenden, ratio-
nalem Subjekt, das der Welt als Objekt entgegensteht, unterlaufen. Zugleich
verlésst Ignatius auch den neuplatonischen Dualismus von Korper und Geist
(vgl. Sudbrack 1990: 110f.). Vielmehr versuchen die Anweisungen, geistlich
zu fithlen und verniinftig zu schmecken, eine zugleich leibliche und geistige
Dimension der Wahrnehmung freizulegen, die eher einem Vernehmen als ei-
nem rationalen Verstehen, eher einer elementaren Sinnvergegenwirtigung des
Erlebten als einer intellektuellen Durchdringung gleicht. Es geht Ignatius
offensichtlich um die Gewinnung einer leiblichen Erfahrungsdimension, die
nicht direkt intentional herzustellen und zu steuern ist. Vielmehr wird dem
Exerzitanten eine Fiille von Inhalten angeboten, die das Ziel haben, die Ein-
bildungs- und Vorstellungskraft anzuregen. Die christliche ,,Indifferenz* ge-
geniiber der Welt soll nach der erzieherischen Konzeption der Geistlichen
Ubungen zu einer Aktivitit des Ubenden fiihren, zu einem aktiven ,,Ge-
brauch® der freien Einbildungskraft. Das kann aber weder technisch-metho-
disch noch kausal ,hergestellt werden. Vielmehr sind die Ubungen nur Vor-
bereitung und Abarbeitung eines Geschehens, das sich sowohl der priesterli-
chen Einflussnahme und Macht als auch dem Willen und der Beherrschung
des Ubenden selbst entzieht. Die anthropologische Pointe der sozialen und
personalen Gehorsams- und Abhéngigkeitsbeziehung liegt in der Freisetzung
einer elementaren aisthesis. In dieser &dsthetischen Erfahrungsdimension des

9 Vgl. GU 322; die Parallelverweise in der kritischen Ausgabe Knauers zihlen al-
lein iiber 33 Stellen.

107

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

Fiihlens und Schmeckens (sentir) geistlicher Dimensionen'® manifestiert sich
der meditative Weg nach Innen, der durch dufBeren, regelhaften Zwang nur
angeleitet werden kann.

Innerhalb der Anthropologie der fiinf Sinne erhélt das Sehen eine hervor-
ragende Position. Der Exerzitant wird in immer wieder neuen Wiederholun-
gen, in zeitlichen, rdumlichen und korperlich-leiblichen Variationen dazu auf-
gefordert, sich Szenen aus dem Leben Jesu vorzustellen, diese zu ,,schauen®
und zu ,schmecken”. Das Sehen avanciert zum Hauptorgan der Wahrneh-
mung — allerdings in einer Gebrochenheit und Ambivalenz: Es geht darum zu
schauen, was sich nicht sehen ldsst und was sich nicht von sich selbst her
zeigt. In der Fiille der Zeichen er6ffnet sich eine Dimension, in der die Abwe-
senheit des Signifikats ein Schweigen und Verstummen des Diskurses mar-
kiert (vgl. Barthes 1986: 88). Die ,,primordiale* Erfahrungsdimension (Hus-
serl) der Geistlichen Ubungen und ihrer Anthropologie des Leibes und des
Schauens markiert eine Zwischendimension, eine Differenz: Diese trennt zum
einen die anthropologisch-leibliche Wahrnehmungsebene von der transzen-
dent-religiosen. Ignatius vermeidet es, von mystischen Erfahrungen zu spre-
chen oder diese zum Gegenstand von Ubungen oder Reflexionen zu machen.
Der ,,anti-mystische* Charakter der Geistlichen Ubungen wurde vielfach be-
merkt."" Darin unterscheidet sich das ignatianische Denken sowohl von der
intellektualistischen Mystik eines Meister Eckhart als auch von der spekulati-
ven Braut- und Verschmelzungslyrik eines Bernhards als auch von der mysti-
schen Erfahrung eines Gottes ohne Form einer Theresa von Avila. Trotz oder
gerade wegen der eigenen mystischen Grenzerfahrung in Manresa, deren ,,Vi-
sionen®, ,,.Devotionen* und ,,Besuche® Ignatius im ,,Bericht des Pilgers* ein-
driicklich beschreibt,'? findet sich in den Exerzitien kein Hinweis darauf. Da-
zu passt, dass die Ubungsbeispiele und Anweisungen ausschlieBlich Szenen
aus dem irdischen Leben Jesu aufgreifen (vgl. Maron 2001: 218f.), die einen
subjektiven Nachvollzug ermoglichen und sinnlich-dsthetische Qualitdten ha-
ben. Ignatius selbst hat eine Sammlung von Kupferstichen als Veranschauli-

10 Die Anregung der Geistlichen Ubungen und der ignatianischen Anthropologie
fiir kiinstlerisches Schaffen etwa fiir Joseph Beuys (vgl. Mennekes 1992) liegen
hier begriindet.

11 Die Rezeptionsgeschichte der Geistlichen Ubungen zeigt die Probleme, die im
theologischen Diskurs der ,,anti-mystischen* und leiblich-sinnlichen Anthropo-
logie Ignatius’ entgegengebracht wurden. Erst in den letzten Jahrzehnten gelingt
es, der rein quantitativen Bedeutung dieses Bereiches auch qualitativ in den
Deutungen und Interpretationen zu entsprechen (vgl. Rahner 1964; Sudbrack
1990; Maron 2001).

12 Vgl. Guillermou 1981; Knauer 2006; Maron 2001: 71-83; Barthes 1986: 87. Zur
Entstehungsgeschichte der Exercitia spiritualia vgl. Guillermou 1981: 70ff. Der
Einfluss der Spiritualitit sowie die Gebets- und Meditationstechnik der Devotio
Moderna auf Ignatius sind gut belegt.

108

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

chung seiner Szenenauswahl der Exerzitien angeregt, die eine ganze barocke
Bild-Literatur begriindete (vgl. Barthes 1986: 79; Guillermou 1981: 70-75;
Pfeiffer 1990)."° Hier zeigt sich eine zielgerichtete Auswahl von Themen,
gleichsam eine didaktische Reduktion, die ihren Grund in der erzieherischen
Zielbestimmung hat. In den inszenierten Erlebnissen und Erfahrungen sollen,
christlich gesprochen, Hoffnung und Tréstung, padagogisch gesprochen, Er-
folgserlebnisse und Fortschritte ermdglicht werden. Das Ziel der Exerzitien,
Selbstfiihrung als Selbstbeherrschung und Selbstordnung zu erméglichen,
wird methodisch in eine ganze Reihe von Einzelzielen heruntergebrochen und
durch ein System von Veranschaulichungen, Inszenierungen und Hilfen un-
terstiitzt, die eine stufenweise Progression ermoglichen sollen.'

Diese ambivalente ,,Positivitidt™ hat erhebliche Folgen fiir die Theologie
der Jesuiten. Zum einen wird die seit dem Laterankonzil von 1225 in der
Beichtpraxis festgeschriebene Differenz zwischen Todstinden und ldsslichen
Stinden durch ihre Temporalisierung und Quantifizierung aufgeweicht (Ma-
ron 2001: 207; Guillermou 1981: 142). Zum anderen erfolgt eine Anthropolo-
gisierung der Gnadenlehre (Guillermou 1981: 146), indem dem menschlichen
Tun und Uben ein Einfluss auf géttliche Gnade und Heil zugebilligt wird."
Diese Lehren stehen quer sowohl zur augustinischen als auch zur protestanti-
schen Lehre von der Gnade. Man kann also sagen, dass gerade im ,anti-
mystischen” Grundzug und in der piddagogischen, methodisch-erzieherischen
Dimension der Geistlichen Ubungen ein ,,Gegen-Verhalten“ (Foucault) gegen
orthodoxe kirchliche Lehren manifest wird.

Obwohl das Thema der unio mystica immer implizit anwesend ist, breitet
Ignatius dariiber ein Schweigen aus. Diese Abwesenheit markiert eine Diffe-
renz zwischen der esoterischen eigenen leiblich-dsthetischen Erfahrung einer-
seits und der exoterischen ,,pddagogischen Situation im Macht-Raum der

13 Ignatius stellt sich damit ganz bewusst gegen Bilderverbote und Bilderfeindlich-
keit sowie gegen den Einspruch der Mystiker und ihrem Zweifel an der Prisenz
des Sichtbaren. Allerdings ist das Beharren Ignatius’ auf der AuBerlichkeit und
Oberflachlichkeit des Bildes nur im Zusammenhang seiner Anthropologie und
impliziten Pidagogik einer vorbereitenden Ubung in der Differenz von esoteri-
scher Erfahrung und exoterischem In-der-Welt-sein zu sehen.

14 Der ,praktische Optimismus der Jesuiten” (Guillermou 1981: 140) lésst sich in
der — historisch nicht gesicherten — ,,Regel* der Jesuiten ablesen. Sie lautet:
»Handle so, als ob der Erfolg von euch und nicht von Gott abhinge*, aber gebt
euch an Gott hin, ,,als wiirde er alles an eurer Statt tun“ (Barthes 1986: 86; Guil-
lermou 1981: 139).

15 Diese Grundziige der jesuitischen Theologie finden ihren Niederschlag in der
umstrittenen Kasuistik und im Probabilismus. In diesem Punkt entbrannte der
Streit mit den Jansenisten und Pascal um die Gewissensfrage. Die ,,Flexibilitét“
in Gewissens- und Moralfragen begriindete zugleich den ungeheuren Einfluss
der Jesuiten als Beichtviter der Méchtigen und fiihrte mittelbar zum Verbot des
Ordens (vgl. Hartmann 2001).

109

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

Ubung. Dieser Nicht-Diskurs mag sich in religiés-theologischer Hinsicht als
.Hiatus* zwischen mystischer Erfahrung und der realen Institutionalitit der
Kirche darstellen (vgl. Rahner 1964: 347ff.). In der Spur einer phinomenolo-
gischen Anthropologie der Differenz gesehen, zeigen sich hier die ,,Grenzen
der Normalisierung™ (Waldenfels 1998). Sie liegen in dem ,,ambiguosen‘
(Merleau-Ponty) ,,anthropologischen Surplus, das verhindert, dass sich der
Mensch in seinen wissenden und machtméBigen Prozeduren vollstindig ein-
holen kann. Anders gesagt: Wire die Normalisierung total, so ,,gidbe es nie-
manden, der sich normalisiert und sich insofern niemals v6llig normalisiert
(Waldenfels 1998: 13). Es ist also das Spiel zwischen Selbst- und Fremdfiih-
rung im ,,freiwilligen Gehorsam* des Ubens, das hier seine anthropologische
Entsprechung findet. Die ,,freie Einbildungskraft des Ubenden und seine
existentielle Entscheidung kann nicht in Abhéngigkeit und Gehorsam erzeugt
werden. Deshalb kann sich im Bild nur eine Abwesenheit, ein Nicht-Diskurs
zeigen. Die Bilder und Szenen weisen auf etwas hin, was sich entzieht und
den Einfall der Kontingenz markieren kann.

Das Bemerkenswerte aber ist nicht die Abwesenheit der Zeichen und des
Themas der Mystik, sondern die paddagogisch-intentionale Gestaltung und In-
szenierung der Differenz im Zeigen eines Nicht-Signifizierbaren. Im Diskurs
iiber den Nicht-Diskurs warten Exerzitiengeber und Exerzitant gleichermafen
auf die Antwort Gottes. Der anthropologische Sinn der ignatianischen ,,Indif-
ferenz‘ liegt in einer vernehmenden Passivitit, nichts von sich aus zu wollen,
um empfangen zu konnen. Die ,,Reinigung® durch Buf3e und Beichte soll eine
,»,Wahl“ erméglichen, die keine willentliche sein kann. Vielmehr gestaltet sie
sich als Erwihltsein, als Effekt des Nicht-Wollens. Sie ist zugleich eine Er-
fahrung, die durch inszenierte Erfahrungen bereitet werden kann. Pddagogisch
gesprochen heifit das, dass Sinnerlebnisse und Sinnerfahrungen durch &sthe-
tisch-leibliche Ubungen methodisch angeleitet und technologisch vorbereitet,
aber nicht in einem kausalen Modus ,hergestellt” oder gewaltsam erzwungen
werden konnen.

Die Anthropologie der ,,Anwendung der Sinne* fithrt auf die Spur einer
Anthropologie des Lernens von iiberraschender Aktualitit. Gerade die vor-
cartesianische Perspektive auf das Lernen ldsst eine Dimension deutlich wer-
den, die bewusstseinsphilosophisch nicht artikulierbar ist. Zum einen wird die
Konzeption eines nicht-souverdnen, leiblich-geistig ,,verschrinkten Subjek-
tes zugrunde gelegt. Zum anderen wird der Lernprozess selbst als &dsthetisch-
spontaner Erfahrungsprozess in den Mittelpunkt geriickt. Die hermeneutisch-
phénomenologische Padagogik hat den Aspekten der Leiblichkeit (vgl. Brink-
mann 2006; Lippitz 2003)'® und den Erfahrungen im Lernen (vgl. Buck 1989;

16 Die aktuelle Phanomenologie geht davon aus, dass lebensweltliche und (ko-)exi-
stentiale Wahrmehmung als faktische Bedingung der Moglichkeiten menschli-
cher (Erfahrungs-)Erkenntnis fungiert. Lippitz bemerkt hinsichtlich der spezi-

110

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Meyer-Drawe 1996, 2005) besondere Aufmerksamkeit entgegengebracht. Auf
der Seite des Ubenden miissen Gewohnheiten, Habitualisierungen und Vor-
meinungen durchbrochen werden (vgl. Lehmann-Rommel 2003), indem in
neuen Erfahrungen alte Erfahrungen umgelernt werden konnen. Die Geistli-
chen Ubungen konnen als eine Vorbereitung zum Entschluss und als Offnung
fir neue Erfahrung verstanden werden. Die ,,Arbeit am Menschen® (Maron
2001: 202) schafft die Voraussetzung fiir einen méglichen Einfall des Ereig-
nisses, fiir Umwendung und Uberschreitung. Erst nachdem Gewohnheiten
und als sicher Geglaubtes durch Ubung zur Disposition gestellt werden, kann
Umlernen als eine Umwendung des Erfahrungshorizontes stattfinden. Die
Umwendung selbst entzieht sich dem erzieherischen Zugriff. Wenn sie statt-
findet, erfasst sie die ganze Person, ihre Erfahrungsstruktur und ihr Welt- und
Selbstverhiltnis (vgl. Buck 1989: 3ff.). Mit Ignatius lésst sich gut zeigen, dass
dabei — im Unterschied zu Buck bewusstseinsphilosophischer Darstellung —
auch und v.a. sinnlich-leibliche Dimensionen im Lernprozess eine entschei-
dende Rolle spielen. Die ignatianische Lerntheorie auf dem Boden der An-
thropologie der ,,geistlichen Sinne“ entzieht sich den géngigen Dualismen
(Korper-Geist, Affekt-Vernunft, Leib-Wille) ebenso wie sie in ihrem Kern
nicht-teleologisch und nicht entelechial angelegt ist.

In machtheoretischer Perspektive zeigt sich eine bewusst gezogene Gren-
ze: Ignatius weil3 offensichtlich um die prekére und fragile dsthetische Erleb-
nis- und Erfahrungsdimension des Ubenden. Diese wird zwar als Elementar-
bereich menschlicher Selbst- und Fremdwahrnehmung intentional angesteu-
ert. Das contra agere des Exerzitiengebers besteht darin, Unordnung auszu-
schlieBen, Kontingenz beherrschbar zu machen und die Siinde zu bekdmpfen.
Was aber geschieht und wie es geschieht, wird durch die flexible und indivi-
duell abgestimmte Gestaltung der Ubungen offen gelassen. Das ,,Gegen-
Verhalten® als praktischer Widerstand in der asketischen und meditativen Er-
fahrung kann sich nur als Moglichkeit im &sthetisch-leiblichen Vollzug des
Ubens einstellen.

Die ,Negativitit“ (vgl. Benner 2005) der Geistlichen Ubungen und
zugleich ihr ambivalenter Charakter als Macht- und Normalisierungspraxis
einerseits und als Uberschreitungspraxis andererseits machen eine erziehungs-
theoretische Analyse der Methoden, Instrumente und Technologien notwen-

fisch phanomenologischen Aufmerksamkeit fiir die leiblich-sinnliche Wahr-
nehmungsdimension: ,,Der Leib selbst bleibt ein merkwiirdiges ambivalentes
und unvollkommen konstituiertes ,Ding‘; sogar die Reflexion verstrickt sich in
die zeitlich strukturierte Differenz von Vollzug und Thematisierung ihrer Akte
und erweist sich damit als zeitlich situiert und unabschliefbar. Das von den
Dingen, den Anderen und seinen eigenen Reflexionsmoglichkeiten ausgehende
Bewusstsein bleibt hinterriicks dem verhaftet, von dem es sich zu reinigen ver-
sucht. Es ist und bleibt faktisch und kontingent bedingt“ (Lippitz 2003: 21).

111

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

dig. Um die Praxis der Geistlichen Ubungen verstehen zu konnen, muss von
der Untersuchung der ,,Technologien des Selbst* (Foucault 1993) auf die der
Technologien des Erziehens, Zeigens und Lehrens {ibergeblendet werden. Die
erziehungstheoretische Analyse richtet sich dann nicht nur auf die Form, die
sich das Selbst gibt oder die ihm im Spiel der ambiguosen und &sthetischen
Selbstfithrung durch Fremdfiihrung gegeben wird. Sie nimmt vielmehr auch
das in den Blick, was man die Form des Erziehens (Prange) nennen kann. Es
muss also nicht nur die Frage nach der Sozialitit von Macht-Wissens-
prozeduren als Ausdruck gesellschaftlicher Formationen, sondern auch die
nach der Intersubjektivitit in der Praxis der piddagogischen Situationen ge-
stellt werden. Erst dann konnte es gelingen, die individualtheoretische Ebene
einer rein bildungstheoretischen Analyse mit einer erzichungstheoretischen
zusammenzufithren und die intersubjektive Praxis sowie ihre Technologie in
den Blick zu riicken.'’

Das Drama der Exerzitien oder: Die didaktische
Vermittlung von Aus-, Selbst- und Fremdfiihrung

Paul Rabbow hat in seinen Untersuchungen zur ,Methodik der Exerzitien
darauf hingewiesen, dass in den Geistlichen Ubungen ,.ein System von Hil-
fen bereitgestellt wird, ,,das in stufenweisem Fortschreiten dem Selbstgestal-
tungswillen n#here, erreichbare Einzelziele setzt und ihm dadurch den Mut,
die Willensschwungkraft gibt und erhélt (Rabbow 1954: 20). Dieses System,
das in seinem Kern einer erzieherischen Intentionalitit folgt, besteht zunéchst
aus der duleren Struktur der Exerzitien, die sich nach einem Schema des 4 x 3
x 5 aufbauen: In den vier ,,Wochen* werden die drei Seelenkrifte Wille,
Verstand und Gedichtnis (vgl. GU 1, 3) auf die fiinf Sinne jeweils angewen-
det. Die Dynamik der Exerzitienerfahrung speist sich aus dem Ziel des Uber-

17 Dem bildungstheoretischen Diskurs gelingt diese Verbindung in seltenen Féllen.
Als ein Beispiel fiir die Schwierigkeiten in der Allgemeinen Péddagogik kann die
Habilitationsschrift von N. Ricken angefiihrt werden, in der der prekire Zu-
sammenhang von Bildung und Macht untersucht wird. Trotz der differenzierten,
teilweise stark am theologischen Diskurs orientierten genealogischen Analysen
zur Bildung gelingt es Ricken nicht, einen erziehungstheoretischen Blick auf die
padagogische Praxis zu werfen und die aufgestellten Theoreme an aktuellen
Beispielen und Tendenzen zu veranschaulichen sowie das analytische Instru-
mentarium tiberzeugend vorzufiithren. Der letztlich traditionell bildungstheoreti-
sche Blick Rickens blendet Fragen nach der Technologie des Lernens ebenso
aus wie jene nach der Form des Erziehens. Damit lduft er zum einen Gefahr, den
Bezug zur erzieherischen Gegenwart und ihrer Praxis zu verlieren und so die
landldufigen Vorbehalte der Allgemeinen Pidagogik gegeniiber zu bestitigen.
Zum anderen wird damit diese Leerstelle einer technokratischen Besetzung in
Zuge aktueller output- und wettbewerbsgesteuerter Bildungsreform geradezu
angeboten.

112

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

sich-hinaus-Strebens, das einem antik-christlichem Dreierschema entspringt:
Reinigung, Durcharbeitung, Vereinigung.'® Im individuellen Vollzug gestaltet
sich der ,erfolgreiche ,,Gang der Erfahrung (Buck) in den Geistlichen
Ubungen nach einem dialektischen Dreischritt: Zunichst soll mit BuBe und
Beichte eine innere Reinigung als Gewissenspriifung und eine Generalbeichte
stattfinden, dann anhand verschiedener Inhalte eine ,,Bearbeitung® des Selbst-
verhéltnisses vorgenommen werden mit dem Ziel der ,,Indifferenz* gegeniiber
Begehren, Welt und Selbst. Der letzte Schritt, die unio mystica, wird in den
Exerzitien, wie oben dargestellt, offen gelassen. Weil sich die Erfahrung dem
Signifikanten und dem Diskurs entzieht, entzieht sie sich auch der didakti-
schen Inszenierung. Das ist der Grund, warum sich der dialektische Drei-
schritt von Reinigung, Durcharbeitung und Vereinigung nicht in der Grob-
struktur der Exerzitien wieder findet.'"” Um hier klarer zu sehen, mochte ich
im Folgenden einem Hinweis von Georges Bataille folgen. Bataille bemerkt
an einer Stelle seiner ,,atheologischen Meditationen, dass es ein ,klassischer
Irrtum® sei, die ,,Exerzitien des heiligen Ignatius der diskursiven Methode zu-
zuordnen®. Er fihrt fort: ,,Sie beziehen sich zwar auf einen Diskurs, aber die-
ser Diskurs regelt alles auf dramatische Weise [...] Die Wahrheit ist, dass die
Exerzitien, die ganz und gar Abscheu vor dem Diskurs (vor der Abwesenheit)
sind, durch die Anspannung des Diskurses dem abzuhelfen suchen, und dass
dieses Kunststiick hdufig misslingt* (Bataille 1999: 27).

Mit Bataille ldsst sich sagen: Der Diskurs tiber den Nicht-Diskurs der
Geistlichen Ubungen ist, auch bei Gefahr des Scheiterns und Misslingens,
kein Ausdruck eines vermeintlichen ,,Technologiedefizits* (Luhmann/Schorr
1982). Hierin findet sich vielmehr ihr ,.technologischer” bzw. methodischer
Reichtum. Die dramatische Inszenierung der Geistlichen Ubungen folgt einer
Systematik, die in jeder ,,Woche* (die zweite der ,,Wahl* ausgenommen) zwi-
schen vier und fiinf Ubungen nach einem einheitlichen Schema positioniert.
Die wochentlichen Ubungen werden nochmals in ,,Punkte unterteilt, wieder-
um einem einheitlichen Schema gehorchend. Die BuB3- und Beichtiibungen,
die Meditationen {liber die Bilder aus dem Leben Jesu, die leiblich-geistige
»<Anwendung der Sinne“ und die Dialoge mit dem Exerzitiengeber erhalten so
ihren prézisen Ort.

Die erste Ubung jeder Woche beginnt mit einer Vorbereitungsiibung, der
compositio loci: ,,Zusammenstellung, indem man den Raum sieht (GU 47,
65, 75,91, 138, 192, 220). Die unterschiedlichen Inhalte sollen als individuel-
le Vorstellungen verrdumlicht werden. Die didaktische Systematik zielt dabei

18 Vgl. Guillermou 1981: 87; Rabbow 1954: 78; mit Bezug zu Augustinus: Sud-
brack 1990: 117; im Neuplatonismus Maron 2001: 80.

19 Roland Barthes weist in seiner struktural-semiotischen Analyse auf das bindre
Schema hin, das sich im Dualismus der alles entscheidenden ,,Wahl“ deutlich
zeigt (Barthes 1986: 58f.).

113

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

auf eine moglichst hohe Konkretion und Prézision im Detail. Interessant ist,
dass zunéchst nicht der Inhalt oder der Sinn der Szenen ermittelt werden. Es
soll auch nicht eine ,,Motivation“ im Sinne eines Bezuges zur Gegenwart oder
zu aktuellen Fragen stattfinden. Vielmehr wird durch die Vorgabe einer Form,
die hier die Vorstellung eines konkreten Ortes einfordert, ein Hochstmal} an
spontaner Phantasie freigesetzt. Es geht also vor allem um den subjektiven
Bezug zum Inhalt und um seine &sthetische Vergegenwirtigung und Veran-
schaulichung. Indem in der compositio loci die Umstinde (circumstantia)
subjektiv inszeniert und dramatisiert werden, funktioniert sie als ein Kunst-
mittel der Anschaulichkeit (evidentia).

Hieran schlie3t der zweite Schritt (,,Punkt®) in der Dramatik an: ,,Gott un-
seren Herrn um das bitten, was ich will und wiinsche“ (GU 25, 48, 65, 152,
193). Die subjektiven Vorstellungen sollen mit den eigenen Erwartungen, An-
tizipationen und Gefiihlen in Verbindung gebracht werden. Sie werden so in
einen Apparat der Ordnung eingespannt, unterschieden und differenziert
(discretio) (vgl. Barthes 1986: 63). Als diskrete Elemente dieses nicht-diskur-
siven Diskurses stehen sie fiir eine neue Zusammensetzung bereit.

Im System der jeweils ersten Ubung der ,,Wochen* folgen als dritter
Schritt drei Meditationen, die inhaltlich und strukturell an die beiden ersten
Schritte (,,Punkte”) gebunden sind (GU 50-52; 201-203, 234-237). Rabbow
hat diesem Teil in seiner Untersuchung zur ,,psychagogischen® Technik der
Exerzitien eine duBerst genaue Analyse gewidmet. Es wird darin deutlich,
dass hierin jeweils drei ,,Formtypen® (Rabbow 1954: 61) der Meditation ver-
korpert werden: Es handelt sich hier um die Form der Vergroferung. Diese
Vergroflerung wird, Rabbow zufolge, mit drei Techniken bewirkt (vgl. Rab-
bow 1954: 58ff.): Zum einen durch Vergleich, zweitens durch eine ansteigen-
de Reihe vom Positiv iiber den Komparativ bis zum Superlativ und drittens
durch Vereinzelung und Zerlegung. Die oben genannte Flexibilitdt und Indi-
vidualitit der Ubungen erhalten so ein HochstmaB an Funktionalitit. Im Inne-
ren des Systems funktioniert eine differenzierende und zergliedernde Techno-
logie: Die Vorstellungen, Erinnerungen, Wiinsche und Absichten werden un-
terschieden, verglichen, graduiert, hierarchisiert, eingeschétzt und geordnet.

Die drei Formtypen der VergréBerung durch Vergleich, durch Steigerung
und durch Zerlegung werden in den weiteren Ubungen der einzelnen Wochen
auf unterschiedliche Weise vertieft, prazisiert und konzentriert. Dabei wird
deutlich: Die Wiederholungen sind der eigentliche Kern der Ubungen, ihre
Grundform: Uber die genannten zeitlichen, riumlichen und sthetischen Vari-
ationen finden sich reine Repetitionen (als identische Wiederholungen von
Gebeten etwa), wiederholende Zusammenfassung (GU 64), Besinnungen und
Reflexionen (,,schauen, wie es mir in der Betrachtung ergangen ist*, GU 77),
Gespriche als Dialoge mit Jesus, mit sich selbst oder mit dem Beichtvater
iiber das Geschaute und Erlebte. Die Wiederholungen gehorchen einem

114

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Rhythmus, der Phasen der intensiven Anspannung und Steigerung mit Phasen
der Entspannung und Entschleunigung kombiniert.

Das System der Hilfestellungen und die Technologie der Dramatik ent-
springen dem Erbe der Rhetorik. Rabbow hat in seiner Untersuchung die wir-
kungsmichtigen Kunstmittel der Exerzitien als ,,Kunstmittel der Rhetorik*
identifiziert. Die antike rhetorische Topologie bildet das Grundschema und
die Form der Geistlichen Ubungen: Betrachtung der Umstiinde (cicumstantia)
und des Raumes (compositio loci) gehdren zum Instrumentarium der inventio,
der durch die Technik der VergroBerung (amplificatio) Gewicht und Effekt
verschafft werden soll. Das geschieht durch Vergleich (comparatio), durch
Steigerung bis zum climax, Aufzihlung und Zerlegung (partitio, discretio),
durch Gegensatz (contrario) und Anschaulichkeit (evidentia) (vgl. Rabbow
1954: 65-80).

Dariiber hinaus finden sich eine ganze Fiille von Ubungen, die antiken
Ursprungs sind® und ebenfalls Wiederholungen darstellen, etwa die der Vi-
sualisierung und Dokumentation von Fortschritten. Der Exerzitant wird zur
Gewissenserforschung aufgefordert, taglich auf einer Linie seine Siinden auf-
zuzeichnen und dann riickwirkend zu ,,schauen, ob man sich gebessert hat*
(GU 29). Auch sollen Einsichten und Lernerfolge durch Gesten unterstiitzt
werden, um sie ins Bewusstsein zu heben (GU 27). Die Grundfigur der Wie-
derholung hat demnach eine doppelte Funktion: Zum einen wird sie als Diffe-
renzierungsmittel der Trennung eingesetzt (discretio), zum anderen funktio-
niert sie als Mittel der Zusammensetzung und Synthese. In der Dramatik der
Exerzitien wechseln sich die Funktionen der trennenden und zusammenset-
zenden Wiederholung ab. Sie gehorchen dem Ziel, tiber sich selbst zu siegen
und sein Leben zu ordnen.

Ausblick auf eine Didaktik der Ubung

In machttheoretischer Perspektive ldsst sich die methodische Systematik als
Individualisierungstechnik lesen: Die ,,Zirkulations-, Transfer- und Inver-
sionsokonomie* des christlichen Pastorats (Foucault 2004: 266) wird durch
drei Prozeduren erreicht: Zum einen durch das ,,Spiel der Dekomposition®,
zweitens durch das der ,,analytischen Identifikation® und schlieBlich durch die
,Erzeugung einer inneren, geheimen und verborgenen Wahrheit* in der ,,See-

20 Die griechische und romische Philosophie bietet eine Fiille von Methoden aske-
tischer und meditativer Ubung: Memorieriibungen, Selbstpriifungen und Selbst-
erforschungen (Hadot 2005: 18), Denkversuche, Gewissenserforschung und Ge-
dankenkontrolle sowie Ubungen zur Erndhrung und zur Diitetik der Liiste,
»Sammlung der Fehler am Ende des Tages, Meditationspraktiken zur Bannung
boser Traume* (vgl. Foucault 1990: 98f.). Das Generalthema ist die Aufmerk-
samkeit und Wachsamkeit dem eigenen Gewissen gegeniiber (prosoche).

115

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

le* des Exerzitanten (Foucault 2004: 267f.). Die Dimension der Macht ist
ambivalent. Insgesamt gesehen bewegt sich die padagogische Ubung immer
in einem Raum der Macht, auch wenn sie sich in reformpaddagogischen Ar-
rangements oder hinter priesterlicher oder padagogischer Fiirsorge maskiert.
Wichtig ist die Aufmerksamkeit gegeniiber dieser Dimension und gegentiiber
der Rolle desjenigen, der die Ubungen ,,gibt. Das Wissen um die Dimension
der Macht und um die Verstrickung der pidagogischen Ubung in das gouver-
nementale Fithrungsregime suspendiert aber nicht die Moglichkeit eines pro-
duktiven Umgangs damit: Und das heil3t, die Freiheitsspielraume auszunut-
zen, Gegen-Verhalten als praktischen Widerstand, Kritik und Reflexion zu
ermoglichen.

In der Praxis der Geistlichen Ubungen funktionieren die rhetorischen In-
strumente der Zergliederung, der Veranschaulichung und der wiederholten
und gesteigerten Affektion durch Identifikation unterwerfend. Eine Didaktik,
gouvernemental betrachtet als Kunst der Fithrung der Fiihrungen, ist in der
Lage, diese Dimension theoretisch einzuholen. Sie kann aber, wie oben ge-
zeigt, weder die inhaltlichen noch die anthropologischen Voraussetzungen der
Ubung noch die Uberschreitungs- und Widerstandsmomente erziehungstheo-
retisch erfassen. Deshalb muss sie durch eine Formenlehre ergénzt und als
Kunst der Vermittlung gefasst werden, wobei der Fiihrungsmodus selbst als
Zu-Vermittelndes betrachtet wird, und zwar in Bezug auf die drei konstituti-
ven Momente des Ubens im Ausiiben, Selbstfithren und in der Fremdfiihrung.
Auch wenn der Moment des Umlernens sich erzieherischer und technologi-
scher Einflussnahme entzieht, bedeutet das nicht, dass sich die Erziehungs-
theorie auf eine reine Beobachterposition oder auf eine bloe Beschwoérung
von Unverfiigbarkeit und Kontingenz zuriickzuziehen hat. Vielmehr ist es
Aufgabe der erzieherischen Ubung, Dispositionen fiir Umlernprozesse zu
schaffen sowie systematische Hilfen bereitzustellen, um das miithsame Ge-
schift der Durcharbeitung und Abarbeitung von Gewohnheiten, Urteilen, Ein-
stellungen, Sichtweisen und Denk- und Handlungsformen zu begleiten und zu
inszenieren. Das Geheimnis der Ubung liegt darin, dass, indem die Dispositi-
onen durch den Erzieher geschaffen werden, der Ubende selbst Dispositionen
bildet. Damit kann die Ubung der Beginn des Lernens und der Ursprung von
Motivation, Charakter- und Willensstirke werden. Das kann nur deshalb ge-
lingen, weil eine Trennung von Methode und Ziel bzw. von ,dullerer* Funk-
tion und individuellem Sinn stattfindet, die wir bei Ignatius nachvollzichen
konnen. Eine moderne Didaktik der Ubung hiitte nicht mehr das Regime der
Sitinden, des Gehorsams und der Demut zu iibernehmen, wohl aber das Ziel,
innerhalb der Macht- und Wissensprozeduren Freiheits-Spielrdaume &stheti-
scher Wahrnehmung, kritischer Reflexion und individuellen und sozialen
Handelns zu ermoglichen.

116

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Literatur

Barthes, Roland (1986): Sade. Fourier. Loyola. Ubers. v. Maren Sell und Jiir-
gen Hoch, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bataille, Georges (1999): Die innere Erfahrung. Die Methode der Meditation
und Postskriptum 1953 (Atheologische Summe I). Ubers. v. Gerd Berg-
fleth, Miinchen: Matthes & Seitz.

Benner, Dietrich (2005): ,,Einleitung. Uber padagogisch relevante und erzie-
hungswissenschaftlich fruchtbare Aspekte der Negativitdt menschlicher
Erfahrung.” In: Ders. (Hg.), Erziechung — Bildung — Negativitit. Beiheft
der Zeitschrift fiir Pidagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 7-23.

Bollnow, Otto Friedrich (1978): Vom Geist des Ubens. Eine Riickbesinnung
auf elementare didaktische Erfahrungen, Freiburg i.Br.: Herder.

Brinkmann, Malte (2001): ,,Von der Subversion der Literatur zur Asthetik der
Existenz. Die Spuren der Asthetik Nietzsches in Foucaults Forschungen
zu Literatur, Wissen, Macht und Ethik.“ In: Giinter Seubold (Hg.), ,,Man
ist viel mehr Kiinstler als man wei3. Bilder und Bildner: Werk- und Le-
benskunst bei Friedrich Nietzsche, Bonn/Alfter: Denk-Mal-Verlag, S.
213-242.

Brinkmann, Malte (2006): ,,Leiblichkeit und Passivitit — Uberlegungen zur
Negativitit von Bildung im Alter.“ In: Vierteljahrsschrift fiir wissen-
schaftliche Pddagogik 82, H. 3, S. 288-304.

Brinkmann, Malte (2008): ,,Uben — elementares Lernen.“ In: Konstantin Mit-
gutsch/Elisabeth Sattler/Kristin Westphal/Ines Maria Breinbauer (Hg.),
Dem Lernen auf der Spur. Pddagogische Beitrdge, Stuttgart: Klett-Cotta,
S. 278-294.

Buck, Giinther (1989): Lernen und Erfahrung — Epagogik. Zum Begriff der
didaktischen Induktion, Darmstadt: WBG.

Foucault, Michel (1976): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefing-
nisses, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1982): ,,Der Kampf um die Keuschheit.“ In: Philippe
Aries/André Bejin/Michel Foucault: Die Masken des Begehrens und die
Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualitit im A-
bendland, Frankfurt/M.: Fischer, S. 25-39.

Foucault, Michel (1989): Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit 3,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1990): Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit 2,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel/Martin, Luther H./ Bischoff, Michael (1993): Technologien
des Selbst, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1994): ,,.Das Subjekt und die Macht.” In: Hubert L. Drey-
fus/Paul Rabinow (Hg.), Michel Foucault — Jenseits von Strukturalismus

117



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

und Hermeneutik. Mit einem Nachwort von und einem Interview mit Mi-
chel Foucault. Ubers. v. Claus Rath u. Ulrich Rath; Frankfurt/M.: Athe-
ndum, S. 243-261.

Foucault, Michel (1994a): ,,Omnes et singulatim. Zu einer Kritik der politi-
schen Vernunft.“ In: Joseph Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu
einer Philosophie des Politischen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 65-93.

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalitdt I. Sicherheit,
Territorium, Bevolkerung, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Funiok, Riidiger/Schondorf Harald (2000, Hg.): ,,Ignatius von Loyola und die
Piadagogik der Jesuiten in Geschichte und Gegenwart. Einfithrung der
Herausgeber.” In: Riidiger Funiok/Harald Schondorf (Hg.), Ignatius von
Loyola und die Pddagogik der Jesuiten in Geschichte und Gegenwart, Do-
nauworth: Auer, S. 9-18.

Guillermou, Alain (1981): Ignatius von Loyola, Reinbeck: Rowohlt.

Hadot, Pierre (2005): Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exer-
zitien der Weisheit, Frankfurt/M.: Fischer.

Hartmann, Peter C. (2001): Die Jesuiten, Miinchen: Beck.

Kalthoff, Herbert (1997): Wohlerzogenheit. Eine Ethnographie deutscher In-
ternatsschulen, Frankfurt/M./New York: Campus.

Kessler, Stephan K. (2000): ,,Die ,Geistlichen Ubungen* des Ignatius von
Loyola und die Studienordnung der Jesuiten: Pddagogik aus den Exerzi-
tien.“ In: Rudiger Funiok/Harald Schondorf (Hg.), Ignatius von Loyola
und die Pddagogik der Jesuiten in Geschichte und Gegenwart, Donau-
worth: Auer, S. 44-53.

Klippert, Heinz (2003): ,,Vom Methodentraining zur systematischen Unter-
richtsentwicklung.* In: Péddagogik 9, S. 38—43.

Knauer, Peter (2006): Hinfithrung zu Ignatius von Loyola, Freiburg/Br.: Her-
der.

Lehmann-Rommel, Roswitha (2003): ,,Dekonstruktion habitueller Muster als
Voraussetzung fiir Bildung und fiir Dialoge in Organisationen.” In: Rena-
te Girmes/Petra Korte (Hg.), Bildung und Bedingtheit. Pddagogische
Kommunikation im Kontext individueller, institutioneller und gesell-
schaftlicher Muster, Opladen: Leske & Budrich, S. 22-39.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Ana-
lyse der modernen Gouvernementalitit, Hamburg: Argument.

Lippitz, Wilfried (2003): ,,Phdnomenologische Forschungen in der deutschen
Erziehungswissenschaft. In: Ders., Differenz und Fremdheit, Frank-
furt/M.: Lang, S. 19-47.

Loyola, Ignatius von (2006): Geistliche Ubungen. Ubers. v. Peter Knauer,
Wiirzburg: Echter.

Luhmann, Niklas/Schorr, Karl-Eberhard: (1982): ,,Das Technologiedefizit der
Erziehung und die Pddagogik.* In: Niklas Luhmann/Karl-Eberhard Schorr

118



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

(Hg.), Zwischen Technologie und Selbstreferenz. Fragen an die Pddago-
gik, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 9-41.

Maron, Gottfried (2001): Ignatius von Loyola. Mystik — Theologie — Kirche,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Mennekes, Friedhelm (1992): Joseph Beuys. Manresa. Zwei Krisen und ihre
Uberwindung, Frankfurt/M.: Insel.

Menke, Christoph (2003): ,,Zweierlei Ubung. Zum Verhiltnis von sozialer
Disziplinierung und 4sthetischer Existenz. In: Axel Honneth/Martin Saar
(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter
Foucault-Konferenz, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 283-299.

Merleau-Ponty, Maurice (1974): Phanomenologie der Wahrnehmung, Berlin:
DeGruyter.

Meyer-Drawe, Kite (1996): ,,Vom anderen lernen. Phinomenologische Be-
trachtungen in der Padagogik.” In: Michele Borrelli/Jorg Ruhloff (Hg.),
Deutsche Gegenwartspidagogik Bd. 2, Baltmannsweiler: Schneider, S.
85-99.

Meyer-Drawe, Kite (2005): ,,Anfinge des Lernens.” In: Dietrich Benner
(Hg.), Erziehung — Bildung — Negativitit. Beiheft der Zeitschrift fiir Pa-
dagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 24-37.

Montessori, Maria (2005): Grundlagen meiner Piddagogik, Wiebelsheim:
Quelle & Meyer.

Nietzsche, Friedrich (1988): Die frohliche Wissenschaft. In: Kritische Stu-
dienausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen:
dtv.

Pfeiffer, Heinrich (1990): Die ersten Illustrationen zum Exerzitienbuch. In:
Michael Sievernich/Giinter Switek (Hg.), Ignatianisch. Eigenart und Me-
thode der Gesellschaft Jesu, Freiburg: Herder, S. 120-130.

Prange, Klaus (2004): ,,Form.* In: Dietrich Benner/Jiirgen Oelkers (Hg.), His-
torisches Worterbuch der Padagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 393-408.

Prange, Klaus (2005): Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss der opera-
tiven Pddagogik, Paderborn: Schoningh.

Rabbow, Paul (1954): Seelenfiihrung. Methodik der Exerzitien in der Antike,
Minchen: Kosel.

Rahner, Hugo (1964): Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Frei-
burg i.Br.: Herder.

Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beitrige zu einer Genea-
logie der Bildung, Wiesbaden: VS.

Rutschky, Katharina (1994, Hg.): Schwarze Padagogik. Quellen zur Naturge-
schichte biirgerlicher Erziehung, Berlin: Ullstein.

Schifer, Alfred (2004): ,,Macht — ein padagogischer Grundbegriff? Uberle-
gungen im Anschluss an die genealogischen Betrachtungen Foucaults.

119



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

In: Norbert Ricken/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Michel Foucault. Pida-
gogische Lektiiren, Wiesbaden: VS, S. 145-163.

Schifer, Alfred (2005): Einfilhrung in die Erziehungsphilosophie, Wein-
heim/Basel: Beltz.

Schmid, Wilhelm (2004): Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebens-
kunst im Umgang mit sich selbst, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sudbrack, Josef (1990): ,,.Die ,Anwendung der Sinne‘ als Angelpunkt der
Exerzitien.“ In: Michael Sievernich/Giinter Switek (Hg.), Ignatianisch.
Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu, Freiburg i.Br.: Herder, S. 96-
119.

Waldenfels, Bernhard (1998): Grenzen der Normalisierung, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

120



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Experimentelle Erfahrung — eine Alternative
zum epistemologischen Reprasentationsmodell.
Implikationen fiir erziehungswissenschaftliche

Forschung und Bildungstheorie

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

Seit Beginn des neuzeitlichen Denkens markiert der Begriff des Experiments
eine wesentliche Schnittstelle zwischen Denken und Handeln, Theorie und
Praxis. Neben einem technischen Verstidndnis von ,Experiment® gibt es — u.a.
bei Kant, Nietzsche, im Pragmatismus und bei Foucault eine philosophische
Tradition des Experimentellen mit weit reichenden epistemologiekritischen
Grundziigen. Kant fithrt in die Pddagogik den Gedanken ein, dass es dem Ex-
perimentieren vorbehalten bleibt, Prinzipien und Mechanismus, Idee und
Handeln miteinander zu vermitteln. Erst ideengeleitetes Experimentieren er-
moglicht nach Kant, dass Erziehung nicht immer nur in den routinisierten, de-
terminierten Bahnen der ,erzogenen Erzieher‘ sich bewegt, sondern dass es
eine Hoffnung gibt, in ,Richtung auf die Idee der Vollkommenheit des Men-
schen hin zu erziehen‘. ,,Man bildet sich zwar insgemein ein, dass man schon
aus der Vernunft urteilen konne, ob etwas gut, oder nicht gut sein werde. Man
irret hierin aber sehr* (Kant Pid: 708)'. Allein das Praktischwerden der Er-
ziehungsidee durch prinzipiengeleitetes Experimentieren kann nach Kant die
Unzulénglichkeiten sowohl theoretischen Résonnierens als auch akkumulier-
ten Handlungswissens iiberwinden.

Dewey radikalisiert diesen Gedanken und betont die Notwendigkeit, ge-
wohnte Denkbahnen im Experiment zu iiberschreiten. Wihrend nach Dewey

1 Die Werke Kants werden nach der Theorie-Werkausgabe, herausgegeben von
Wilhelm Weischedel, zitiert. Die Werke Deweys werden nach der kritischen
Gesamtausgabe, herausgegeben von Jo Ann Boydsten, zitiert. Deutschsprachige
Dewey-Ausgaben werden in sehr kurzen Zitaten bzw. Teilsdtzen zitiert, um den
Lesefluss nicht zu unterbrechen.

121

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

das alltdgliche Denken die Tendenz hat, Dinge, die sich einmal zusammen er-
eigneten, auch in spéteren Fillen wieder zu verbinden, basiert experimentelle
Erfahrung nach Dewey darauf, die Vertrautheitsfalle von ,Erfahrenheit’ zu
meiden und automatisierte Schlussfolgerungen und Erwartungen von Zu-
sammenhédngen als hypothetische zu betrachten und zu priifen.

Im Folgenden werde ich zeigen, inwiefern ein solches nicht technisches
Verstindnis experimentellen Denkens (u.a. bei Kant und Dewey) eine episte-
mologische Alternative zum Représentationsverstindnis von Wahrheit dar-
stellt, nach welchem Wissen verstanden wird als korrekte Représentation ei-
ner unabhingigen Realitit (adaequatio rei et intellectus). Letzteres ibt(e)
machtvolle Wirkungen aus auf das Ideal von Wissenschaft und Exzellenz im
Denken. Da das Représentationsmodell die Erziehungswissenschaft in weiten
Teilen bestimmt und das vorherrschende Paradigma sowohl erziehungswis-
senschaftlicher Forschung (vgl. Howe 2004) als auch schulischen Lernens
(vgl. Biesta/Osberg 2007) ist, haben diese Uberlegungen weit reichende kriti-
sche Bedeutung. Teilweise gibt es in der Erzichungswissenschaft derzeit eine
Tendenz, sich explizit von Denkformen abzugrenzen, welche auf einer Ada-
quations- oder Reprisentationstheorie der Wahrheit beruhen (so z.B. der
Boom ,konstruktivistischen Denkens) — auch wenn sie teilweise wenig koha-
rent gedacht werden. Andererseits kann man jedoch feststellen, dass auf der
Ebene der performativen Realisierung sich — weitgehend implizit — Denk-
strukturen durchsetzen, welche zunehmend selbstverstéindlich davon ausge-
hen, dass Realitit bruchlos durch Begriffe abgebildet wird — wie z.B. der
selbstredende Gebrauch von Begriffen wie ,Kompetenz‘ oder ,Qualitdt® in
Bildungsforschung oder der Umgang mit ,Standards‘ in (Aus-) Bildungskon-
zepten von Lehrern und Schiilern zeigt.

Aufgrund des Vermittlungspotentials zwischen Theorie und Praxis, die
nicht in einem antithetischen Verhiltnis stehen, erscheint es zundchst ver-
wunderlich, dass dem Experiment-Begriff in der Erziechungswissenschaft bis-
lang echer eine untergeordnete Bedeutung zukam (Ausnahmen: Benner
1972/1994; Kleinespel 1998). Seigfried stellt fest, dass die Bedeutung der ex-
perimentellen Revolution weder im wissenschaftlichen noch im alltdglichen
Denken wirklich realisiert worden ist. Der konstruktive experimentelle Cha-
rakter von Untersuchungen werde meistens ignoriert oder unterdriickt.

There is nothing that more obscures and obstructs today the experimentalist revolu-
tion of controlled inquiry in philosophy, initiated by Kant and completed by Dewey,
than the popularity of such unreconstructed epistemological conceptions of truth as

the ultimate goal of controlled inquiry (Seigfried 2001: 10).

Im Folgenden werde ich — beginnend mit einigen Verweisen auf Kant — an-
hand von Deweys Philosophie die markanten Merkmale einer Logik experi-

122

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

menteller Erfahrung (in einem radikalen, nicht technischen Sinn) aufzeigen.
Im Weiteren erldutere ich einige Implikationen und Konsequenzen: einerseits
fiir wissenschaftstheoretische Pramissen, Fragestellungen und Strukturen er-
ziehungswissenschaftlicher Forschung, andererseits fiir ein Verstdndnis von
Bildung in Schule und Unterricht.

Experimentelles Denken bei Kant

Ein wesentlicher Aspekt der ,kopernikanischen Revolution® in Kants kriti-
scher Philosophie liegt darin, dass er als erster in der Philosophiegeschichte
,experimentellen Vernunftgebrauch® ins Zentrum philosophischer Arbeit stell-
te. Fiir ihn war er die Voraussetzung, den eigenen Verstand konsequent selb-
staindig — d.h. ohne Abhéngigkeit von Autoritdten — zu gebrauchen. Er be-
griindet einerseits mit seinem ,transzendentalen Experiment der Vernunft ein
operationales Verstindnis von Wahrheit, andererseits mit seiner Unterschei-
dung regulativer und konstitutiver Prinzipien ein kontingenzoffenes Ver-
stindnis, wie Theorie und Handeln ineinander greifen.

Kant bezeichnet den Gebrauch von Ideen als ,blof3° regulativ und nicht als
konstitutiv (vgl. KrV: B537, A647/B675). Der Unterschied zwischen dem
Regulativen und dem Konstitutiven besteht darin, dass das Regulative als vor-
laufige Annahme ,nur® hypothetische Bedeutung hat. Konstitutive Grundsitze
hingegen beziehen sich auf die Existenz von Erscheinungen und ihre Bezie-
hung aufeinander in Hinsicht auf ihre Existenz und beanspruchen objektive
und unbedingte Giiltigkeit (fiir Kant: Beispiel Mathematik). Als differente
wiirden sie sich widersprechen (vgl. KrV: A178f.). Regulative Prinzipien sind
,nur’ Regeln, Dinge in der Erfahrung aufzusuchen (vgl. KrV: B223, A180).
Sie konnen als differente — im Hinblick auf unterschiedliche Interessen der
Vernunft — nebeneinander Giiltigkeit haben. Regulative Prinzipien umfassen
also keine absoluten Wissensbestinde, sondern sind Regeln, um besondere
Ziele zu erreichen. ,,The meaning of regulative principles is that they are rules
whose meaning lies in what they produce; in the goals that they make pro-
bable” (Axinn 2006: 88).

Kant kritisiert mit dieser Unterscheidung jeden konstitutiven Gebrauch
transzendentaler Prinzipien und Ideen. Dagegen haben sie einen ,,vortreffli-
chen und unentbehrlich notwendigen regulativen Gebrauch, ndmlich den
Verstand zu einem gewissen Ziele zu richten” (KrV: B672/A644). Wenn die
Ideen der spekulativen Vernunft als konstitutive Prinzipien — d.h. unangemes-
sen — gebraucht werden, bringen sie ,,durch einen glinzenden, aber triiglichen
Schein, Uberredung und eingebildetes Wissen, hiermit aber ewige Widersprii-
che und Streitigkeiten hervor” (KrV: B739/A702). Im regulativen Gebrauch
von Ideen, bei dem das Bewusstsein unterschiedlicher moglicher Perspektiven
erforderlich ist, erweisen sich Differenzen nicht als Gegensitze, sondern ver-

123

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

danken sich unterschiedlichen Interessen und Sichtweisen (vgl. KrV:
B695/A667). Regulative Prinzipien sind nicht (als Erkenntnisse) gegeben,
sondern ,aufgegeben‘ als ,,ein Grundsatz der gro3tmoglichen Fortsetzung und
Erweiterung der Erfahrung® (KrV: B537/A509).

Sofern also fiir das Handeln in der sinnlichen Welt keine absoluten Er-
kenntnisse und unbedingten Gewissheiten moglich sind, ist der experimentel-
le Umgang mit Wirkungen von Vorstellungen der einzig gangbare Weg fiir
die Vernunft. Im Begriff des ,pragmatischen Glaubens® denkt Kant dabei ei-
nen Zusammenhang von Zwecken und Absichten fiir beschreibende Aussagen
und Wahrnehmungen (vgl. KrV: A667/B95). Es kann ihn in unterschiedlichen
graduellen Abstufungen geben, je ,nach Verschiedenheit des Interesse, das
dabei im Spiele ist“ (KrV: B§54/A826).

Der Arzt mull bei einem Kranken, der in Gefahr ist, etwas tun, kennt aber die
Krankheit nicht. Er sieht auf die Erscheinungen, und urteilt, weil er nichts Besseres
weil}, es sei die Schwindsucht. Sein Glaube ist selbst in seinem eigenen Urteile blof3
zufillig, ein anderer mochte es vielleicht besser treffen. Ich nenne dergleichen zufil-
ligen Glauben, der aber dem wirklichen Gebrauche der Mittel zu gewissen Handlun-
gen zum Grunde liegt, den pragmatischen Glauben (KrV: A824/B852).

Ideale koénnen wie regulative Prinzipien praktische Macht gewinnen und die
Grundlage fiir die mogliche Perfektion bestimmter Handlungen darstellen
(vgl. KrV: B597/A569). Auch wenn Idealen (wie dem ,ewigen Frieden‘ oder
,der Idee der Menschheit®) keine objektive Existenz zukommt, sind sie nach
Kant weit mehr als Hirngespinste. Doch es wiére sinnlos, {iber ihren alleinigen
Giiltigkeitsanspruch zu streiten.

Kant setzt ,,den Gegensatz von empirischer und intelligibler Welt [...] in
ein Verhiltnis des zeitlichen Nacheinander* (Grell 2005: 649f.). Das gilt we-
sentlich auch fiir seine padagogischen Uberlegungen. Damit die ,.erzogenen
Erzieher” nicht immer wieder automatisch die Routinen der Vorgénger repro-
duzieren, ist ein Sprung erforderlich, eine ,Revolution der Denkungsart*. Die-
se kann nur dadurch zustande kommen, dass man Anstrengungen unternimmt,
ein ,Ideal der Menschheit® auszuarbeiten und dann Experimentalschulen er-
richtet, um praktische Erfahrungen im Dienst der Beforderung dieses Ideals
zu sammeln und auszuwerten. So kann eine ,Kunst* entstehen, pidagogische
Prozesse nach der Idee der ,allgemeinen Menschheit® zu organisieren, denn
die Vernunft kann nicht aus sich heraus urteilen, wie Realitét prinzipiengelei-
tet gestaltet werden kann. Eine Anwendung fixierter Vernunftregeln oder Plé-
ne wire ,,blol mechanisch” (Kant Pad: 708). Ideengeleitetes Experimentieren
erfordert Handlungsspielrdume und ist als empirisches, zukunftsoffenes Ge-
schift weder durch Akkumulation von Handlungswissen noch durch theoreti-
sches Résonnieren und Planen einzuholen. Die experimentelle Bewegung

124

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

zwischen Prinzipien und Kontingenzen ist unabschlieBbar und an den indivi-
duellen Vollzug in der Zeit gebunden.

Die ,erzogenen Erzieher® sind bei Kant immer auch gefangen in ihrer ge-
schichtlichen Aktualitit. Diese konnen sie nicht qua Vernunft iiberspringen,
sondern — moglicherweise — durch experimentelle Arbeit tiberschreiten. Inso-
fern markiert das Experimentieren bei Kant den Berithrungspunkt zwischen
Bedingtheit des Menschen als sinnlichem Erfahrungswesen und vernunftge-
méBer Gestaltungsfreiheit in der jeweils vorfindlichen Welt.

In den letzen Jahren verweisen Vertreter in der angloamerikanischen phi-
losophischen Forschung verstirkt auf Kontinuititen zwischen Kant und dem
Pragmatismus (vgl. Seigfried 1993, 2001; Axinn 2006; Caimi 1995; Long
1982). ,,The way he [gem.: Kant, RLR] managed the role of regulative princi-
ples produced a pragmatism that is more sophisticated than many others and
that avoids certain criticism directed at the cruder varieties” (Axinn 2006: 93).
,»The ,liberated’ Kant has helped Dewey see that although experience or
knowledge is necessarily incomplete, such incompleteness implies no depri-
vation of reality” (Ryan 1992: 138). Dewey schitzt explizit an Kant, dass die
,reinen‘ Konzepte des Verstehens und der Kategorien keine Entititen oder
Strukturen sind, die abgetrennt von und extern bezogen auf Erfahrung gedacht
werden. Er kritisiert an Kants Formen der Wahrnehmung und des Verstandes
ihre Unbedingtheit, Universalitidt und Notwendigkeit. Im Folgenden wird die
,»Radikalisierung® der ,Errungenschaft der experimentellen Revolution
Kants* (Seigfried 1993: 356ff.) im Werk Deweys vorgestellt.

Deweys Radikalisierung des Experimentellen

Bei Dewey ist das Experimentelle eine Moglichkeit menschlicher Erfahrung,
in der kontinuierlich Ideen, Wissen und Bedeutungen ,,integral mit dem Gang
der Erfahrung selbst verkniipft®, erzeugt und durch ihre eigenen Operationen
iiberpriift werden. Dabei hingt ,,die Giiltigkeit des Denkgegenstandes von den
Konsequenzen der Handlungen ab, die den Denkgegenstand definieren” (De-
wey 1929/1998: 131). Wer experimentell Ideen generiert und handelt, ,,hat an
der Schaffung einer Welt teil, in der die Quellen des Denkens klar und stetig
flieBend sind“ (ebd.: 141).

Situative Kontexte von Wissen

Dewey stellt die Frage nach Denken und Wissen in einem handlungstheoreti-
schen Rahmen, in welchem Wissen als ,,way of doing™ (als knowing, nicht
knowledge) betrachtet und situativ verortet wird. Dewey insistiert darauf, dass
Menschen immer als Teilnehmende an transactions, nicht als Zuschauer den-
ken. Dies ist der Ausgangspunkt seiner Kritik am Représentationsmodell. Alle

125



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

kognitiven Akte sind aus seiner Sicht eingebettet in transaktionale Prozesse,
von denen jedes denkende Wesen immer schon Teil ist. Jedes Denken ist da-
mit Teil von Erfahrung. Letztere ist immer unvergleichlich komplexer, in-
kommensurabel gegeniiber ihrem symbolischen Ausdruck und wesentlich
zeitlich. Jede Erfahrung umfasst mehr als das, was gewusst werden kann. Der
Sinn einer Situation, in die wir verflochten sind, ist weitgehend implizit.

The situation as such is not and cannot be stated or made explicit. It is taken for
granted, ,understood‘, or implicit in all propositional symbolization. [...] The situa-
tion cannot present itself as an element in a proposition [...] It is present throughout
as that of which whatever is explicitly stated or propounded is a distinction (LW 5:
247).

Das Feld des Erfahrens kann nicht angemessen von einem einzigen Begriffs-
geriist aus beschrieben werden. Die leitenden Kategorien und Uberzeugungen
sind immer nur hypothetisch und kénnen im Rahmen von inguiry nur als
Konstrukte, die in definierten Situationen bestimmte Funktionen und Wirkun-
gen hervorbringen, gerechtfertigt werden. Die Qualitit von Wissen (knowing)
misst Dewey daher nicht an einer stabilen ,Gtiltigkeit® von Aussagen, welche
(gemdB dem Reprisentationsmodell) beanspruchen Wahrheit {iber Realitit
auszusagen, sondern an dem, was sie in den (Erfahrungs-) Kontexten hervor-
bringen, an Funktionen und Wirkungen zeitigen und ob sie hilfreiche Opera-
tionen fiir die Losung von konfligierenden Tendenzen in Situationen sind.
Durch diese Riickbindung ergibt sich der grundlegend hypothetische und in-
strumentelle Charakter jeder Kognition. Denkakte sind als Konstruktionen
eingebettet in eine Vielfalt anderer Operationen (im Rahmen von fransac-
tions) und erlangen erst in diesen Kontexten ihre Bedeutung. Sie sind ,In-
strument® fiir andere existentielle Operationen im logischen Sinn, nicht aber
fiir subjektive Absichten. ,,Many critics take an ,instrumental® theory of
knowledge to signify that the value of knowing is instrumental to the knower.
[...] But ,instrumentalism’ is a theory not about personal disposition and sa-
tisfaction in knowing® (LW 1: 121).

Die habituelle Bedingtheit von Denkakten

Dewey sieht den Menschen immer schon aktiv — passiv in die fransactions
mit seinen Umgebungen verwickelt. Die habits modifizieren und entwickeln
sich in rekursiven Folgeprozessen, die automatisch durch Versuch und Irrtum

stattfinden (learning habits).

The organism acts in accordance with its own structure, simple or complex, upon its
surroundings. As a consequence the changes produced in the environment react

126

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

upon the organism and its activities. The living creature undergoes, suffers, the con-
sequences of its own behaviour. This close connection between doing and suffering
or undergoing forms is what we call experience (MW 12: 129).

Dewey denkt habits nicht als einzelne Verhaltensgewohnheiten, welche vor
dem Handeln feststehen, sondern als miteinander verwobene Pradispositio-
nen, welche an Aktualisierung gebunden sind und Grenzen und Moglichkei-
ten aller zukiinftigen Akte ausmachen, mit denen wir das Ich gewdhnlich
identifizieren.

The hardest thing to attend to is that which is closest to ourselves, that which is most
constant and familiar. And this closest something is, precisely, ourselves, our own
habits and ways of doing things as agencies in conditioning what is tried or done by
us (MW 15: 315).

Situationen als bedeutungsvoll zu erfahren, wird nach Dewey erst moglich
durch die kontinuititsstiftende Funktion nicht-bewusster Aabits, welche dafiir
sorgen, dass automatisch vertraute Annahmen und Unterscheidungen aktiviert
werden. Jedem Gebrauch des Denkens — u.a. in Akten des Urteilens, Beo-
bachtens, Lernens etc. — liegen unzéhlige, in der Gesamtheit nicht {iberschau-
bare, als selbstverstindlich gesetzte Unterscheidungen, Vorannahmen, Uber-
zeugungen, Deutungsmuster, Wertungen zugrunde, welche qua habits immer
auch mit korperlichen, emotionalen und voluntativen Aspekten verkniipft sind
(vgl. LW 12: 62). (Implizite) habituelle Bedeutungen, welche explizites Gene-
rieren von Bedeutungen ermdéglichen, kénnen nicht gleichzeitig selbst Ge-
genstand von fokussierter Aufmerksamkeit werden (vgl. Dewey 1925/1995:
8). Daher kann das Feld eines habituellen Bedeutungshintergrundes nie als
gesamtes rekonstruiert werden. ,,Mind is more than consciousness, because it
is the abiding even though changing background of which consciousness is
the foreground* (LW 10: 270).

Die in der personlichen Erfahrung erworbenen Denk- und Assoziations-
gewohnheiten sind direkt eingebunden in institutionelle, gesellschaftliche und
kulturelle Praktiken, an denen die einzelnen partizipieren und dabei letztere
immer auch modifizieren. ,,Glaubensgewohnheiten sind noch ziher als Ver-
haltensgewohnheiten* (Dewey 1925/1995: 420) und basieren auf philosophi-
schen Annahmen iiber Realitdt, menschliches Dasein, Erkennen und Werte,
welche Bahnen, Potential und Grenzen menschlicher Interaktionen mit der
Welt formen (vgl. LW 6: 21). Die Verortung des Habituellen im Herzen des
Denkens und Argumentierens unterminiert jedes Verstdndnis von Vernunft
als sich selbst transparent und direkt reflexiv. Introspektion ist nach Dewey
kein gangbarer Weg zur Gewinnung von Freiheitsgraden, sondern als Wis-

127

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

sensquelle tiber Vernunft und Erfahrung eine Fiktion. Reflexion erfordert,
dass wir uns selbst in unseren Bezugnahmen auf Umgebungen beobachten.

Relationen als Gegenstinde experimentellen Denkens

Experimentelles inquiry ist nach Dewey die einzige Moglichkeit, Freiheits-
grade und bewusste Einflussnahme auf Interaktionen zu gewinnen. Dewey
plédiert dafiir, dieses Potential bewusster Steuerung nicht nur auf Gegenstén-
de der dufleren Natur anzuwenden, sondern die experimentelle Perspektive
auszuweiten auf die Formation von Subjektivitdten und die Gestaltung sozia-
ler Angelegenheiten. Er konstatiert, dass diese Fahigkeit noch in den ,,Kinder-
schuhen® steckt, dass experimentelles Denken ,,immer noch auf Dinge be-
schrinkt ist, die vom Menschen weit entfernt sind oder ihn nur in den Techno-
logien der Industrie betreffen* (ebd.: 251). Wenn Wissen nicht mehr im Sinn
des bindren Repréisentationsmodells als getrennt von Welt betrachtet wird, ist
konsequenterweise die Bezugnahme der Denkenden auf Welt relevanter Be-
standteil von Denkakten. Damit tritt in den Blick, ,,da8 wir viele Dinge glau-
ben, nicht weil die Dinge so sind, sondern weil wir uns unter dem Gewicht
der Autoritit, durch Nachahmung, Prestige, Belehrung, den unbewufiten Ef-
fekt der Sprache usf. daran gewohnt haben® (ebd.: 31).

Eine neue Ara im Gebrauch des Denkens konnte — so Dewey — beginnen,
wenn man die impliziten Uberzeugungen und Wertungen nicht als Selbstver-
standlichkeiten behandelt und personliche Formen des Fiirwahrhaltens nicht
als Eigenschaften der Dinge deutet. Solange ,,sich unsere bewufite Aufmerk-
samkeit nur auf die Relationen &uBerlicher Dinge richtet®, gibt es keine ada-
quate Wahrnehmung (ebd: 301). Eine experimentelle Haltung erfordert, Ob-
jekte und duBlere Relationen nicht als losgelost von der eigenen Bezugnahme
zu verstehen, also eine Aufmerksamkeit zu entwickeln fiir die eigenen Akte
des Sehens und Kommentierens wihrend der Interaktionen mit der Welt.

Dewey beharrt darauf, dass wir das Was (z.B. den Stuhl) nicht angemes-
sen thematisieren kénnen, ohne den Akt des Sehens — mit seinen impliziten
Voraussetzungen — zu betrachten.

What is seeing, hearing, touching, recalling, dreaming, thinking? Now inspection of
these acts to determine their qualities is as necessary as is observation of physical
objects and behaviors to determine their qualities [...] [The former, RLR] observa-
tion helps determine the nature of the subject-matter to be studied and accounted
for (LW 5: 229).

Beobachtung unserer Aktivitidten z.B. des Sprechens und Schreibens (,word
behaviors‘, LW 16: 114) gilt Dewey als Bedingung dafiir, absichtsvolle Ein-
flussnahme auf automatisierte Weisen des Wahrnehmens und Agierens zu

128

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

gewinnen. Erst wenn wir verstehen, inwiefern personliche Dispositionen eine
Rolle bei der Verursachung von Ereignissen spielen, werden wir fihig, ,,sie
neu zu interpretieren und zu verkniipfen, und zwar in einer Form, die ein gro-
Beres Maf3 an Regelung ermdglicht als bisher* (Dewey 1925/1995: 231).

Das Hindernis filir experimentelles Denken sieht Dewey in dem hohen
Ausmal an Identifikation des eigenen Ichs mit den vertrauten Bahnen zu den-
ken, zu fiihlen und zu handeln.

We are at home and feel comfortable in lines of action that run in the tracks of habits
established and mastered [...] We tend to favour the old self and to make its per-
petuation the standards of our valuations and the end of our conduct. In this way we
withdraw from actual conditions and their requirements and opportunities; we con-
tract and harden the self (LW 7: 307).

Die Tendenz, alten Gleisen (grooves) verhaftet zu sein, ergibt sich auch dar-
aus, dass das punktuelle Unterbrechen alter Gewohnheiten ,,zu Instabilitit, zu
Neuheit, zur Emergenz unerwarteter und unvoraussagbarer Kombinationen*
(Dewey 1925/1995: 269) fiihrt. Es wird jeweils als eine (unabsehbare) Verun-
sicherung scheinbar gesicherter Bahnen erfahren, mit denen ein Mensch sich
identifiziert. Dabei geht es Dewey nicht um radikale Skepsis, sondern um ,,ei-
ne einzigartige Zweifelhaftigkeit, die diese Situation zu genau der Situation
macht, die sie ist (Dewey 1938/2002: 132).*

Die Logik experimenteller Untersuchungen (inquiry)

Experimentieren ist die einzige Weise, wie wir lernen: indem wir handeln und
dann den Folgen unseres Handelns ausgesetzt sind. Dabei unterscheidet De-
wey das (automatisierte) Versuch-Irrtum-Experimentieren von ,intelligentem*
Experimentieren, welches die vorhandenen (inneren und dufleren) Tendenzen
und Krifte einer Situation (versuchsweise) beschreibt, (versuchsweise) verdn-
dert und (versuchsweise) deutet — im Sinn zunehmend intelligenter Einfluss-
nahme (vgl. LW 1: 29). In der ,experimentellen Perspektive wird das Au-
genmerk auf das in jeder vollzogenen Interaktion emergierende Unvorherseh-
bare gelegt und Wirkungen des eigenen Tuns in konkreten Situationen beo-
bachtet. Experimentieren, die beobachtbaren ,,Verdnderungen in der Umwelt
oder in unserem Verhéltnis zu ihr* (Dewey 1929/1998: 89) bewirkt, ermog-
licht, dass wir unsere Ideen von den Dingen

2 Bellmann hat darauf hingewiesen, dass Dewey Zweifel als ein Moment der Si-
tuation und gerade nicht als Geisteszustand interpretiert, was ihn von radikal-
konstruktivistischen Positionen unterscheidet (vgl. Bellmann 2007: 112).

129

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

unter dem Aspekt ihrer Wechselwirkungen aufeinander bilden kénnen statt unter
dem Aspekt der Qualititen, die sie direkt prisentieren, und daB dadurch unsere
Herrschaft iiber sie, unsere Fahigkeit, sie zu verdndern und ihre Verdnderungen zu
lenken, wie wir wollen, unendlich vermehrt wird (ebd.: 134).

Das zentrale revolutiondre Merkmal von experimentellem Denken bei Dewey
besagt, dass in einer experimentellen Operation nichts fixiert wird — weder die
leitenden Ideen, Schlussfolgerungen und Urteile noch das Beobachtete bzw.
die angenommene Natur der Objekte. Ideen kontrollieren immer nur ver-
suchsweise; ihre Akzeptanz hingt strikt von den Konsequenzen der experi-
mentellen Operation ab. Es ist immer situationsspezifisch und kann auf keine
Autoritdt aus vergangenen Erkenntnissen ungepriift zuriickgreifen. Von An-
fang bis Ende ist das Experiment ein offener zeitlicher Prozess (strikt ver-
schieden von Introspektion), in welcher jeder Schritt 6ffentlich beobachtet
werden kann durch angemessen ausgebildete Personen (vgl. LW 4: 229-250).

Experimentelles inquiry geht aus von einer ,gefiihlten Schwierigkeit® bzw.
einer als krisenhaft erfahrenen Situation. Beobachtung, Problembestimmung,
Idee, Analyse, Losung und Evaluation werden thematisiert als transaktionale
Operationen, welche immer hypothetischen Charakter haben. Sie werden ge-
priift in einer grundlegenden, auf Situationen bezogenen Denkbewegung zwi-
schen Wahrnehmen und Deuten, ,Fakten‘ und ,Ideen‘. Zentral im Wechsel
von Beobachten und Interpretieren bzw. Schlussfolgern ist, dass beide Seiten
immer wieder neu fremd fiireinander werden. Damit wird der begriffliche
Zugriff insbesondere im Beobachten verzégert und kann selbst (partiell) beo-
bachtet werden. Aus dieser Differenz entwickelt sich eine Bewegung, die
letztlich alles zum Gegenstand von inguiry nehmen kann, was im Erfahren
auftaucht, einschlieBlich jeder Tatigkeit im inquiry selbst.

Probleme stehen nicht fest. Die verbreitete Annahme, dass Probleme
,existieren‘, sorgt dafiir, dass automatisch einspringende habits bei der Situa-
tionsdeutung aktiviert werden und eine kontrollierte experimentelle Beobach-
tung ausbleibt. Solange Problemformulierungen nicht als hypothetische be-
trachtet werden, fiihrt das aus Deweys Sicht zur zerstorerischen Tendenz, die
in der Erfahrung von ,zweifelhaften® Situationen oder Krisen aktivierten Er-
wartungen, Norm- und Wertsetzungen stillschweigend zu verabsolutieren. Er-
fahrene Schwierigkeiten werden dann in (verdeckten) moralischen Aus-
driicken interpretiert und die vorgenommenen Normierungen verschleiert
(vgl. LW 12: 488ft.).

Beobachtete Daten sind immer trial facts — versuchsweise, provisorische
Fakten (vgl. LW 12: 117), deren operative Wirkung, Konflikte in einer gege-
benen Situation zu 16sen, noch getestet werden muss. Die Verwechslung von
Daten mit Gegenstinden behandelt erstere als etwas Endgiiltiges und nicht

130

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

wie im experimentellen Zugang als Material weiterer Deutung und Heraus-
forderung fiir das Denken.

Ideen als forschungsleitende Konzepte auszuformulieren, welche den Sta-
tus von Vorschldgen haben, ist unverzichtbar, um gezielt zu neuen Beobach-
tungen zu gelangen. Zwischen Ideen und Realitét ist eine funktionale Korres-
pondenz moglich. Ideen sind keine Représentationen existierender Bedingun-
gen, sondern Antizipationen von Konsequenzen: ,,[T]hey are proposals and
plans for acting upon existing conditions to bring new facts to light and to or-
ganize all the selected facts into a coherent whole™ (LW 12: 116).

Ldsungen sind niemals endgiiltig. Sie geben uns nur Wissen dariiber, was
funktioniert hat, nicht was funktionieren wird, und damit nur ein Verstindnis
von Moglichkeiten. Alle Denkakte miinden in Hypothesen, nicht in Regeln,
Prinzipien oder feststehende Ziele. Niemals entlasten sie von jeweils neuer
Bedeutungsgenerierung in spiteren Situationen.

Evaluation umfasst nicht nur Wirkungen und Mittel, sondern wesentlich
auch die Analyse von implizit wirksamen Uberzeugungen, Zielen, Wertungen
(beliefs, habits of valuation) sowie von Problemformulierungen (vgl. LW 12:
490). Wenn die stillschweigenden moralischen bzw. normierenden Annahmen
in Evaluationen nicht bewusst untersucht und zur Disposition gestellt werden,
kann z.B. eine Messung von Effizienz bzw. Effektivitiat bestimmter Aktivité-
ten aus Deweys Sicht nicht ernsthaft als Evaluation bezeichnet werden.

[M]oral evaluations are not evaluative in any logical sense of judgment. They are
not even judgments in the logical sense of judgment. For they rest upon some pre-
conceptions of ends that should or ought to be attained. This preconception excludes
ends (consequences) from the field of inquiry and reduces inquiry at its very best to
the truncated and distorted business of finding out means for realizing objectives al-
ready settled upon (LW 12: 490).

Experimentelles Generieren von Bedeutungen:
Darstellung statt Introspektion

Zum handelnden Experimentieren gehort bei Dewey wesentlich auch der ex-
perimentelle Umgang mit Zeichen und experimentelles Generieren von Be-
deutungen. Dewey entwickelt als experimentelle Alternative zum binér ge-
dachten Reprisentationsmodell — im Riickgriff auf Peirce — ein semiotisches
Verstindnis von Bedeutung, das auf einer triadischen Struktur’ von Zeichen

3 Das Zeichen steht als Relatum zwischen dem Bezeichneten bzw. dem Objekt
und einem Interpretanten, der die Bedeutung des Zeichens ermdglicht und repra-
sentiert. Sein Wissensinhalt liegt auflerhalb der beiden anderen Elemente, die
jeweils Inhalt in sich selbst haben. Dieser Interpretant kann immer wieder neu
zu einem Zeichen fiir einen Interpretanten werden. Insofern ist die triadische

131

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

basiert, die sich aufeinander beziehen und wechselseitig interpretieren (vgl.
LW 15: 145, 149f). Der Interpretant, der fiir die Bedeutung eines Begriffs
sorgt, wird durch das Zeichen hervorgerufen, repriasentiert selbst etwas ande-
res und schlieBt dabei komplexe habits ein. Jedes Zeichen kann zu unendlich
vielen Interpretanten fithren. Bedeutungsschaffung als ein Handeln mit Zei-
chen ist prinzipiell nicht limitiert und entspringt Netzwerken von Interpretan-
ten, in welchem es weder fixe Punkte oder Positionen noch Hierarchien, we-
der Anfang noch Ende, nur Beziehungen und Verbindungen gibt. Allgemein-
heit und Kontinuitdt der Zeichen verdanken sich den Aabits. Diese aber sind
der Introspektion nicht zugénglich, da die maBgeblichen habits auch die
Selbstwahrnehmung bestimmen und eine griindliche Distanznahme nicht in
dem Mal} moglich ist, dass der einzelne die wirksamen Interpretanten selbst
zum Ausgangspunkt weitergehender semiotischer Prozesse setzen konnte.

Der entscheidende Unterschied fiir Erweiterung und mehr Wahlfreiheit im
Gebrauch von Zeichen ist aus pragmatistisch-semiotischer Sicht, ob in Inter-
aktionen der verduferte (eigene oder fremde) Gebrauch von Zeichen beo-
bachtet werden kann. Diese Beobachtungen kénnen zur mafigeblichen Infor-
mationsquelle {iber Denkgewohnheiten von Einzelnen, Organisationen und
Gesellschaften werden:

[O]nly by external facts can thought be known at all. The only thought, then, which
can possibly be cognized is thought in signs. [...] [W]e have no power of introspec-
tion, but all knowledge of the internal world is derived by hypothetical reasoning
from our knowledge of external facts. [...] Introspection is wholly a matter of infer-
ence. [...] [T]he self'is only inferred (Peirce nach Dewey LW 15: 150).

Gewahrsein und Beobachtungsméglichkeiten fiir die impliziten, schlussfol-
gernden Prozesse zu entwickeln, ist nach Dewey der Kristallisationspunkt von
Lernen und Bedeutungsgenerieren. Er schldgt vor, den Ausdruck von Zeichen
zu beobachten, deren Interpretanten als hypothetische zu behandeln und sie
experimentierend weiter zu entwickeln. Die distanznehmende Beobachtung
des verduBerten Zeichengebrauchs dient dazu, Implikationen des eigenen
Denkens zu ,sehen‘. Jede Aussage basiert auf stillschweigenden Schlussfolge-
rungen. Bewusstheit und Wahlmdoglichkeiten in diese fortwahrend implizit
schlussfolgernde Aktivitit zu bringen, steht im Zentrum von experimentellem

inquiry.

Alles Schlussfolgern ist Experimentieren und alles Experimentieren ist Schlussfol-
gern [...] Ideen, die zu erhaben sind, um in Diagrammen ausgedriickt zu werden,

Zeichenstruktur nie abgeschlossen und potentiell auf unendliche Ausdifferenzie-
rung der Zeichen angelegt.

132

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

sind fiir die Zwecke der Philosophie wertloses Zeug (Peirce nach Hoffmann 2000:
41).

Gedanken in Darstellungen, Diagrammen oder andern symbolischen Formen
zu verdufBern, ermoglicht, Denken in seinen Wirkungen und Relationen unter
subjektunabhingigen Gesichtspunkten zu beobachten und die aktualisierten
habit-beliefs zu tiberschreiten. Der Ausdruck des Denkens in einem Artefakt
bedient sich kultureller Mittel, die — unabhéngig von der individuellen kogni-
tiven Struktur — mehr Bedeutungsméglichkeiten in sich tragen als bei der
Konstruktion bewusst intendiert wurde. Insofern kann der triadische Zeichen-
prozess weitergetrieben werden, indem die Beobachtung des Artefakts neue
Relationen zwischen Elementen aufzeigen kann, die vorher keine Verbindun-
gen zu haben schienen. ,,Die Mo6glichkeiten, fiir sich Neues zu entdecken, ste-
cken gleichsam in der wechselseitigen Interpretation von kognitiven Struktu-
ren und ihren Darstellungen [...] Der Lernende kann in solchen Darstellungen
mehr entdecken, als er bewusst hineingesteckt hat* (Hoffmann 2000: 45). Die
semiotische Perspektive wird u.a. in der Mathematikdidaktik genutzt. Schiiler
werden zu Darstellungen z.B. von Losungswegen ermuntert, welche dann
gemeinsam beobachtet und interpretiert werden, wobei (implizite) Voran-
nahmen und Wirkungen sichtbar werden konnen. Wesentlich ist dabei die Un-
terscheidung des handelnden Experimentierens mit den Darstellungsmitteln
vom nachtriglichen Beobachten und Reflektieren der verduBerten Handlun-
gen und Artefakte.

Experimentelle Erfahrung umfasst bei Dewey eine Seite der Rezeptivitit und
eine des aktiven Denk-Handelns. Experimentelles Denk-Handeln ist eine Ak-
tivitdt, die Bedingungen verdndert und Gegenstinde dadurch nicht unter ge-
wohnheitsmifBige Kategorien subsumiert, sondern neue Relationen herstellt
fiir Beobachtungen, so dass Neues gesehen werden kann. Es wendet sich Pro-
zessen zu, zielt auf Wandel und ist stirker zukunfts- als vergangenheitsorien-
tiert. Grundlage fiir das intelligente Gestalten von Verdnderungen ist eine um-
fassende rezeptive Aufmerksamkeit aller Sinne fiir Aktualitdt und Potentiale
von Situationen (vgl. Lehmann-Rommel 2005). Mittel und die Art und Weise
eines Handelns erlangen die Bedeutsamkeit, die im Denkmodell intentionalen
Handelns (fast) ausschlielich den Zwecken zugedacht wird. Damit wird die
Verantwortung fir das Handeln betont gerade auch angesichts von dessen
weit reichender habitueller Determiniertheit. Die Illusion, dass Handeln direkt
tiber Intentionen gesteuert werden konnte, verhindert zu sehen, dass Mittel
dieselbe Aufmerksamkeit und Sorgfalt wie Ziele verlangen und die Unver-
fugbarkeit von Situationen zur Ressource rezeptiv-aktiver Gestaltung werden
kann.

133

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

Experimentelle Erfahrung als Alternative zum
Reprasentationsmodell

e Erkenntnisprozesse werden als in kontingente Prozesse eingebunden ver-
standen. Der Denkende steht in Interaktionen mit seiner Umgebung und
verfolgt dabei Absichten und Interessen, welche — ebenso wie die Deu-
tungsmuster — durch frithere Erfahrungen bedingt sind.

e Welt wird dabei nicht als stabiles, unabhingiges Gegeniiber von Wissen
gesehen. Vielmehr ist die zeitliche Entfaltung der Bedeutung und Wir-
kung von Vorstellungen in der Interaktion mit Welt wesentlicher Bestand-
teil des ,Experimentierens‘. Realitdt enthiillt sich aus Deweys Sicht nur
als Ergebnis von Handeln und Interaktion. Dabei spielen Emergenz von
Neuem und rekursive Wirkungen von Erfahrungen eine besondere Rolle.

e Wissen zu erwerben bedeutet, etwas liber die Bezichung zwischen unse-
rem Handeln und dessen Konsequenzen zu lernen. Es ist Ergebnis der
Kooperation von denkenden und existentiellen Operationen. Versuchs-
weises Darstellen des ,Gewussten‘ hat fiir Lernen einen hohen Stellen-
wert: einerseits um neue Bedeutungen zu generieren, andererseits um In-
formationen iiber implizite stabile Uberzeugungen zu gewinnen.

¢ Die Bedeutung von Erkenntnissen liegt nicht in ihrer Giiltigkeit, sondern
darin, was sie hervorbringen und an Wirkungen zeitigen. Wissen ist nicht
um seiner selbst willen wertvoll, sondern im Hinblick auf kontingente
Zwecksetzungen. ,Erkannte® Prinzipien, Ideen, Konzepte etc. betrachtet
man grundsétzlich als Hypothesen, die experimentell von ihren Effekten
her zu iiberpriifen sind.

e Die ,experimentelle’ Methode wird bei Kant und Dewey als Essenz wis-
senschaftlicher Errungenschaft bezeichnet. Dabei wire es jedoch aus ihrer
Perspektive ein gravierendes Missverstindnis, (Natur)Wissenschaft hier
als Autoritdt anzusehen. Vielmehr zeigt sich gerade im Bemiihen, alle
Einsichten und Begriffe (insbesondere auch zu die menschliche Existenz
betreffenden Fragen) einer nachvollziehbaren und zielgesteuerten Unter-
suchung zu unterzichen, dass Sozial- wie Naturwissenschaften in ihren
konkreten Verfahren bei bestimmten impliziten Setzungen und Annahmen
stehen bleiben und sie aus weiteren Untersuchungen ausnehmen. Die
Aufgabe philosophischen Denkens in (bzw. gegeniiber) den Wissenschaf-
ten wire es, die zentralen epistemologischen Kennzeichen von Denken als
Experiment konsequent zu verfolgen.

¢ Es entsteht eine neue Freiheit, Differenzen zu denken und zu untersuchen,
wenn Erkenntnis und Wahrheit nicht primér iiber Giiltigkeit verstanden
werden. Unterschiedliche Prinzipien und Vorstellungen konnen gleicher-
mafen Bedeutung (in unterschiedlichen Hinsichten) haben. Es kann

134

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

Wahlfreiheit entstehen, wenn sich zeigt, in welchen Hinsichten welche
Annahmen Losungen mit bestimmten Wirkungen bieten.

o Theorie kann die emergierenden Phidnomene von Praxis nie vorwegneh-
men. Die Gewissheit begrifflicher Realitdtsbewiltigung bleibt — aus expe-
rimenteller Perspektive — eine Illusion, welche Herrschaftsverhiltnisse
perpetuiert. Doch Ideen oder theoretische Einsichten konnen wirksamen
Einfluss auf das Handeln gewinnen — unter der Bedingung, dass situati-
onsgebunden ihre Bedeutung neu ausbuchstabiert wird.

e Praxis ist immer theoriegeséttigt und theoretische Operationen haben re-
kursive Wirkung auf die Realitit, in der sie stattfinden. Macht tiber Praxis
hat Theorie nicht so sehr als Lieferant von Anwendungswissen, sondern
letztlich durch Fixierungen und scheinbar selbstverstiandliche Annahmen
und Wertungen, aus denen u.a. subtile Denkverbote resultieren (z.B. der
selbstredende Gebrauch von Begriffen wie Qualitit oder Kompetenz, die
Annahme, dass Effizienz und Effektivitit lohnenswerte Ziele sind etc.).
Fiir Kant wie fiir Dewey ist das zentrale Anliegen hinter dem Plddoyer fiir
experimentelles Denken Emanzipation gegentiber der Herrschaft habituel-
ler Ablédufe. Freiheit im Handeln und Denken kann angemessen nicht un-
terstellt werden (zur Doppelheit von Autonomie bei Kant vgl. Meyer-
Drawe 1998), sondern kann nur immer wieder neu — in der Anerkennung
hochgradiger Bedingtheit (habits) — der experimentellen Begegnung mit
jeweiligen Situationen abgerungen werden.

Implikationen und Konsequenzen fiir die
Erziehungswissenschaft

Philosophie, Wissenschaftskritik und Praxisanschliisse

Experimentelles Denk-Handeln kann mit Dewey auch als eine Form philoso-
phischer Arbeit beschrieben werden. Philosophie, die weniger mit Wahrheit
als mit Bedeutungen beschiftigt ist, kann fiir die Wissenschaften nach Dewey
durch ihre re- und dekonstruktive Arbeit eine wesentliche Rolle spielen.
Wenn Wissenschaftler beobachten und interpretieren, so sind diese Tétigkei-
ten inspiriert und strukturiert von impliziten akzeptierten Hypothesen und
Uberzeugungen, welche jenseits des vorhandenen expliziten Wissens liegen.
Das Beschreiben und Uberpriifen dieser fithrenden Hypothesen (bevor oder
nachdem sie akzeptierter Teil des Korpers von Uberzeugungen werden, wel-
che eine Wissenschaft ausmachen) betrachtet Dewey als philosophische Ar-
beit. Wihrend Wissenschaften dazu tendieren, sich in ausgetretenen Bahnen
dieser Hintergrund-Uberzeugungen zu bewegen, sieht Dewey im philosophi-
schen Denken das Expertentum fiir neue Perspektiven. Dies hat Bedeutung in

135

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

Hinsicht auf Wissenschaftskritik sowie auf das Theorie-Praxis-Verhiltnis, die
Beziehung von Forschung-Entwicklung und Forschung-Politik.

Dewey denkt die experimentelle Methode keineswegs affirmativ zu Wis-
senschaften, vielmehr ist sie ein starkes Instrument seiner Kritik an Praktiken
in Natur- und Sozialwissenschaften. Mit seiner Unterscheidung von Wissen-
schaft und inquiry als der experimentellen Methode fordert er, dass die Wis-
senschaften die experimentelle Haltung auch auf die eigenen Bedingungen
und institutionellen Denk-Routinen und auf implizite philosophische Kon-
textannahmen (,,underlying philosophy of education* LW 8: 77) anwenden.

When scientific investigation gets definitely launched in a given direction, depend-
ing upon certain guiding ideas, it tends to move in grooves. Even when difficulties
are encountered, the tendency is to follow the line of least resistance and to make
some minor adaptation in the directive concept instead of trying some other princi-
ple. [...] Thus it often happens that a philosopher, approaching the matter from a dif-
ferent point of view that which obtains in current science and breaking loose from
concepts that have become conventional through use will initiate a fruitful line of
inquiry. Even ignorance or lack of specialized knowledge may be an aid in freeing
imagination and permitting the generation of ideas that give a new direction to inter-
est and attention (LW 8: 34).

Philosophisch-experimentelle Untersuchungen zur aktuellen Forschung haben
insbesondere die Aufgabe, den politisch affirmativen Bereich stillschweigen-
der Wertungen erziehungswissenschaftlicher Forschung zu untersuchen.

Investigating questions [...] researchers tacitly introduce values of the educational
researcher community [...] of policy makers, or of curriculum designers, into the
very heart of scientific educational research [...] The charge of experimentists is
limited to determining ,what works‘ within that maneuver space created by the so-
cial-political-economic status quo. Experimentist methodology thus inherently lists
toward the political right (Howe 2005: 315).

,»100 often the conceptual framework is left as an implicit presupposition*
(LW 12: 232). Das gilt derzeit z.B. fiir den Gebrauch von Begriffen wie ,Qua-
litdt*, ,Kompetenz® in der empirischen Bildungsforschung. Es besteht die
Tendenz, unter dem Druck der Messbarkeit einerseits das Begriffsverstiandnis
drastisch zu vereinfachen® und dabei andererseits durch die performative Wir-

4 In einer von der OECD in Auftrag gegebenen Studie zur theoretischen Grundle-
gung eines Kompetenzbegriffs fiir die PISA-Untersuchungen schrinkt Weinert
Kompetenz auf kognitive gelernte, bereichsspezifische Performanz-Dispositio-
nen ein. ,,It is recommended that competence be considered as a learned, cogni-
tive demand-specific performance disposition, and that corresponding meta-
competencies and motivational attributions be included in analysis of this con-

136

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

kung dieser Studien, das beobachtbare Handeln von Schiilerlnnen bzw. Leh-
rerlnnen dem Effizienzfokus zu unterwerfen. Die scheinbar selbstredende
,positive* Konnotation von ,Qualitidt und ,Kompetenz® wird nicht experimen-
tell tberpriift und l4sst normierende Wirkungen in besonderem Maf subtil
und unauffillig werden.

Philosophisch-experimentelle Arbeit stellt nach Dewey auch die Grundla-
ge dafiir her, dass wissenschaftliche Forschungsergebnisse tiberpriifbare Be-
deutung fiir Praxisfelder gewinnen. Sie umfasst nach Dewey das Bewusstma-
chen, Explizieren und Uberpriifen impliziter philosophischer Annahmen, wel-
che sowohl in common sense wie in Wissenschaft bis in ,kleine‘ Entschei-
dungen alltdglichen Handelns hinein Wirksamkeit entfalten. ,,In the concerns
of common sense knowing is as necessary, as important, as in those of sci-
ence (LW 16: 252). Auch wenn mit science und common sense unterschied-
liche Sprachen, andere Symbolkonstellationen vorliegen — beide artikulieren
sich in symbolischen Darstellungen, die partiell zum Gegenstand von Unter-
suchungen und dann systematisch aufeinander bezogen werden konnen. So
konnen Professionelle experimentell mit Wissenschaftsergebnissen umgehen
(vgl. LW 12: 118). Wissenschaftliche Kognitionen sind ebenso vorlédufig, kei-
nesfalls per se wertvoller als die des alltdglichen Denkens. ,,The paradox of
theory and practice is that theory is with respect to all other modes of practice
the most practical of all things, and the more impartial and impersonal it is,
the more truly practical it is. And this is the sole paradox“ (MW 8: 82). Die
wesentliche Differenz ergibt sich durch die Frage, ob die jeweils benutzten
Konzepte offen sind fiir experimentellen Umgang mit ihnen, in welchem sie
tiberpriift und die moglichen Relationen zwischen Erfahrung und Handeln
erweitert werden konnen.

struct™ (Weinert 1999: 3). Weinert arbeitet an anderer Stelle mit einem weiten
Kompetenzbegriff, der u.a. volitionale und soziale Fahigkeiten einschlie3t und
in der Erziehungswissenschaft gern als ,Referenzzitat benutzt wird, aber unlos-
bare wissenschaftstheoretische Probleme fiir die quantitative empirische Bil-
dungsforschung schafft. Interessant ist die Argumentation Weinerts fiir den en-
gen Kompetenzbegriff. Die Kriterien seiner Begriindung fiir den Ausschluss an-
derer Kompetenzdimensionen sind: Messbarkeit (,,because competence is not
defined as an empirically measurable construct™, Weinert 1999: 26), bearbeitba-
re Komplexititsreduktion (Ausschluss von ,,noch nicht gelosten — weil zu
komplexen — Problemen, die eine valide wissenschaftliche Beobachtung storen
wiirden — u.a. das Verhiltnis von Wissen und Kénnen) und Brauchbarkeit (Vali-
ditét, Ergiebigkeit und Anwendungsbreite) fiir nationale und internationale Ver-
gleichsstudien. Diese Zurichtung des Begriffs auf eigene Forschungsziele und
Theorien, welche als feststehend giiltige bzw. wiinschenswerte stillschweigend
vorausgesetzt werden, dient der Rechtfertigung bestehender Forschungsprakti-
ken und bildungspolitischer Zielsetzungen und deren Abschottung gegeniiber
experimentellen Untersuchungen.

137

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

Die Praxisrelevanz von Forschung allein auf eine technische Rolle zu be-
ziehen (als Mittel, Strategien, Techniken, um gegebene Ziele zu erreichen),
bedeutet aus experimenteller Perspektive einerseits die Vernachldssigung der
kulturellen Rolle von Forschung (Offenlegen von Mustern des Deutens und
Verstehens und des Vorstellens von sozialer Wirklichkeit im Kontext der ,in-
terpretativen Wende® in den Sozialwissenschaften, vgl. Biesta/Burbules
2003). Andererseits sind sie Indiz fiir ein demokratisches Defizit und einen
Schritt zur Deprofessionalisierung, da das Urteil der Praktiker hinsichtlich be-
obachteter Wirkungen keinen wesentlichen Stellenwert mehr hat (vgl. Biesta
2007: 17-20).

Wissenschaftliche Forschungsergebnisse konnen nach Dewey niemals an-
gemessen iiber den Wert von piddagogischen Handlungen und Institutionen
entscheiden, sondern ihr Wert zeigt sich im versuchsweisen Handeln mit ih-
ren Ergebnissen und dessen Beobachtung. ,,Actual activities in educating test
the worth of scientific results. They may be scientific in some other field, but
not in education until they serve educational purposes, and whether they
really serve or not can be found out only in practice” (LW 5: 26f.). Damit ent-
fallt eine einseitige Machtverteilung von Wissenschaft {iber Praxis und umge-
kehrt. An ihre Stelle treten zahllose wechselseitige Beeinflussungen, welche
(potentiell) beobachtbar sind.

Entwicklung von schulischer Praxis kann erziehungswissenschaftliche
Forschung nach Dewey nicht dadurch leisten, dass sie anzuwendende Modelle
fiirs Handeln zur Verfiigung stellt. Diese Denkfigur unterstellt, dass pddago-
gische Situationen vorhersagbar sind und wiirde damit die experimentelle
Denkform der Praktiker still stellen. Praktiker werden in dem MaB zu reinen
Technikern, denen kein Hinhoren auf Situationen mehr abverlangt wird, wie
sie sich dem Anspruch einer Forscher,elite* beugen, die ein giiltiges komple-
xes Repertoire an Generalisierungen tiber gut funktionierende Praxis entwi-
ckelt. Stattdessen wire erziehungswissenschaftliche Forschung gut beraten,
wenn sie ihre Ideen und Problemformulierungen im Kontakt mit der Erfah-
rung von Professionellen erzeugt und ihre Forschungsdesigns und Ergebnisse
auf (nicht intendierte) Wirkungen in diesem Feld iiberpriift.

Wissenschaftliche Forschung kann gleichzeitig den Sinn fiir die Einzigar-
tigkeit von Situationen schirfen, indem sie Zielsetzungen, Problembestim-
mungen, Losungen immer wieder als Hypothesen und Vorschldge fiir mogli-
ches Handeln versteht. Nach Dewey wire die praktizierte Annahme, dass
Realitét nicht stabil, sondern wesentlich zeitlich und intersubjektiv konstitu-
iert ist (also der performative Verzicht aufs Représentationsmodell) durch die
erzichungswissenschaftliche Forschung eine der wichtigsten intellektuellen
und praktischen Ressourcen fiirs tdgliche Problemldsen in der Schule. Damit
wire der ,Wert® von wissenschaftlicher Forschung nicht mehr selbstredend
gesetzt und formal qua methodischer Konformitét gesichert. Stattdessen wire

138

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

anerkannt, dass jede wissenschaftliche Forschung sich in den Dienst von Zie-
len stellt, die solange stillschweigend politisch affirmativ und fiir den wissen-
schaftlichen Blick verstellt sind, wie sie als auBerhalb des eigenen Zustindig-
keitsbereichs liegend betrachtet werden.

Die experimentelle Perspektive im Hinblick auf Schule
und Bildung

Die modernen westlichen Schulsysteme sind wesentlich um eine Erkenntnis-
theorie herum organisiert (nicht so sehr um eine politische, ethische oder so-
zialphilosophische Theorie, vgl. Osberg/Biesta 2008). Angesichts dessen ge-
winnt das Nachdenken tiber den Status von Alternativen zur Reprisentations-
theorie weit reichende Bedeutung fiir Schule und Unterricht. Schule wird in
der Moderne konfiguriert in Begriffen der Ubermittlung und Aneignung von
Wissen. Das zugrunde liegende epistemologische Konzept ist die bindre
Représentations- oder Adédquationstheorie der Erkenntnis: Wissen gilt als eine
akkurate Représentation von etwas, das selbst als eine unabhidngige Realitit
gedacht wird.

In modern, Western societies the purpose of schooling is to ensure that school goers
acquire knowledge of pre-existing practices, events, entities and so on. The know-
ledge that is learned is then tested to see if the learner has acquired a correct or ade-
quate understanding of it (Osberg/Biesta 2008: 213).

Nachdem im 17. Jahrhundert eine getrennte padagogische Welt fiir Kinder
konstruiert worden war, wurden Fragen der Selektion (was ist wertvoll?) und
Reprisentation (welche Formate und Sequenzen?) zu zentralen padagogischen
Fragen: Wie kann ,die Welt* am besten ,,gezeigt” (Prange) und was kann wie
(re)prasentiert werden fiir schulisches Lernen? Die unterschiedlichen Antwor-
ten auf die Herausforderung des Technologiedefizits der Erziehung deuten
Biesta u.a. schliissig als Varianten innerhalb des Reprisentationsparadigmas.
Auch die reformpédagogische Vorstellung, Schulen sollten eine (gereinigte)
Selektion der Welt darbieten, an der Schiiler teilhaben, basiert auf der Idee ei-
ner Welt, welche einfach als — quasi zeitlos — vorhanden unterstellt und ge-
zeigt werden kann (vgl. Osberg/Biesta 2008: 216).

Alternative Perspektiven, welche Schule und Unterricht nicht mehr um
das epistemologische Reprisentationsmodell herum organisieren, miissten die
Denkfigur fallen lassen, es gehe darum, dem Kind ,die Welt* zu zeigen und
ihm zu helfen, sich Wissen und Verstehen iiber ,die Realitit, eine vorab be-
stehende (natiirliche, kulturelle, soziale) Welt anzueignen. Dafiir reicht es
nicht aus, Lehrpraktiken zu verdndern. Vielmehr ist ein Uberdenken der Ab-

139

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

sichten, der Logik und zentraler Vorannahmen im Verstidndnis schulischer
Bildung erforderlich (Biesta/Osberg 2007: 15).

Fiir ein am Experimentellen geschultes Bildungsverstdndnis scheint mir
der — bei Kant und Dewey benannte — Zusammenhang von epistemologi-
schem Modell und der Frage nach Autoritétshorigkeit bzw. Emanzipation von
hohem Interesse. Offensichtlich besteht eine enge Verbindung zwischen dem
Reprisentationsmodell von Wahrheit und einer intellektuellen Hierarchie
bzw. Subsumtionslogik. Mit der Fiktion einer — von Erfahrung unabhéngig —
qua Wissen zuginglichen Realitit wird Bildung um Wissen herum organisiert
und Erfahrung immer schon Kategorien unterworfen: Kompetenz- u.a. Ziel-
vorstellungen zielen auf {iberpriifbare Fahigkeiten und Fertigkeiten im Um-
gang mit Welt — unter den bindren Kategorien wie richtig-falsch, mehr-
weniger, besser-schlechter. Zugleich entfalten die fiir selbstverstindlich ge-
nommenen habit beliefs ungebrochen ihre Macht und werden durch ihren
Gebrauch weiter verstirkt. Erfahrung wird in einem unerhérten Ausmal} —
bemerkenswert unauffillig — normierbar, wie sich derzeit u.a. an der Durch-
schlagskraft des Effizienz-Telos fiir die Organisation von Bildungssystemen
und -organisationen zeigt.

Im Unterschied dazu organisiert das Paradigma experimentellen Denkens
Bildung um situationsbezogenes Fragenstellen und (wissendes) Nichtwissen
herum. Das Erfahrungsfeld selbst hat keinen festgelegten, vorgefassten
Standpunkt, was eine situationsspezifische Offenheit von inquiry zentral wer-
den ldsst. Sie zeigt sich als Interesse und Aufmerksamkeit fiir die je aktuellen
Aspekte des Erfahrens: dafiir, wie das Erfahren sich wandelt, fiir das, was
man von der Erfahrung weif3 und nicht weil3, und dafiir, dass Wissen an Aktu-
alitit gebunden ist und der ndchste Moment zu anderem Wissen fiithren kann.
Operative und funktionale (im Unterschied zu reprisentationaler) Korrespon-
denz erfordert eine Empfanglichkeit fiir die konkreten Interaktionen mit der
Welt, eine Bereitschaft moglichst préizise zu erfahren, was immer geschieht —
unabhingig davon, ob etwas gefillt und missfallt.

Im Reprisentationsdenken wird angenommen, dass den Lernenden die
Realitdt ,gezeigt werden muss. Gemeint ist damit, dass die Lernenden aufge-
fordert werden, qua Wissenserwerb Welt ebenso wie ihr (Denk-)Handeln den
als giiltig und relevant betrachteten Kategorien, wissenschaftlichen Erkennt-
nissen, Gesetzmdfigkeiten und Zielen zu unterwerfen. Im Unterschied dazu
werden im Experimentkonzept erarbeitete Wissensinhalte, Standards und
Werte von Lernenden gebraucht, um selbst etwas herauszufinden. Dabei gilt
die Aufmerksamkeit den Situationen und dem Emergieren von Effekten und
Moglichkeiten. Distanznahme von Identifikationen (des Ich) mit ,selbstver-
standlichen® Uberzeugungen und Wertungen und der Schritt, auch die schein-
bar wertvollsten Erkenntnisse, Orientierungen und Erfahrungen als hypotheti-
sche zu betrachten, werden unverzichtbar, um gewisse Freiheiten zu gewin-

140

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

nen. Evaluationen werden aus experimenteller Perspektive primédr um Erfah-
rungen (um ihre Implikationen und um nicht intendierte Wirkungen) herum
organisiert. Experimentelles Beobachten und Variieren der eigenen psycho-
physischen Aktivitidten erfordert kognitives Innehalten. Im Repréisentations-
modell gilt hingegen der Primat von Standards, Zielvorgaben, festgelegten
Begrifflichkeiten.

Darstellung (z.B. auch von eigenen Lernprozessen) und Performanz (im
Kontext von Kompetenzerwerb) sind in der derzeitigen Bildungspolitik zent-
ral geworden. Dieser Fokus tendiert dazu, Aktivitdten der Lernenden vorge-
gebenen bindren Kategorien zu subsumieren. Gemédfl dem Experimentpara-
digma ist Performanz unter der Bedingung forderlich fiir Lern- und Bildungs-
prozesse, sofern weitere Bedeutungen aus dem Produkt generiert werden. Der
richtig-falsch-Fokus erstickt diese Aktivitidt im Kern und unterwirft Présenta-
tionen und individuelle AuBerungen normierenden Herrschaftsinstrumenten,
deren Hinterfragbarkeit zugleich stillschweigend tabuisiert wird.

Die Unterscheidung zwischen dem Reprisentations- und dem Experi-
mentparadigma selbst dem abstrakten bindren Fokus (besser-schlechter) zu
unterwerfen, fiihrt jedoch nicht weiter. Das Représentationsmodell ist ein fes-
ter Bestandteil der habit beliefs aller Mitglieder unserer Kultur (und wird u.a.
qua Institution Schule und Universitét scheinbar alternativlos tradiert). Die
experimentelle Perspektive ist nicht frei wéhlbar. Aber man konnte anhand
der Unterscheidung lernen innezuhalten, zu beobachten, in welchen Situatio-
nen und mit welchen Effekten das bindre Wissensverstindnis wie aktiviert
wird und welche (neuen) Optionen sich mit ihr auftun. Méglicherweise ent-
stehen dann Wahlfreiheiten, als Lehrender oder als Lernender mit beiden Per-
spektiven handelnd zu experimentieren.

Literatur

Axinn, Sidney (2006): ,,The First Western Pragmatist, Immanuel Kant.“ In:
Journal of Chinese Philosophy, S. 83-94.

Bellmann, Johannes (2007): John Deweys naturalistische Padagogik. Argu-
mentationskontexte, Traditionslinien. Paderborn: Schéningh.

Benner, Dietrich (1972): ,,Pddagogisches Experiment zwischen Technologie
und Praxeologie. Wissenschaftstheoretische Uberlegungen zum Erfah-
rungsbegriff in der Pddagogik.” In: Pddagogische Rundschau 26, S. 25-53.
Uberarbeitet in: Ders. (1994), Studien zur Theorie der Erziehungswissen-
schaft. Pddagogik als Wissenschaft, Handlungstheorie und Reformpraxis,
Bd. 2, Weinheim/Miinchen: Juventa, S. 79-114.

141

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROSWITHA LEHMANN-ROMMEL

Biesta, Gert (2007). ,,Why ,what works‘ won’t work. Evidence-based practice
and the democratic deficit of educational research.“ In: Educational
Theory 57, S. 1-22.

Biesta, Gert J.J./Burbules, Nicholas C. (2003): Pragmatism and Educational
Research. Lanham/Boulder: Rowman & Littlefield.

Biesta, Gert/Osberg, Deborah (2007): ,,Beyond Re/presentation: A Case for
Updating the Epistemology of Schooling.“ In: Interchange 38, S. 15-29.
Caimi, Mario (1995): ,,Uber eine wenig beachtete Deduktion der regulativen

Ideen.” In: Kant-Studien 86, S. 308-320.

Dewey, John: The Middle Works (MW, Bd. 1-15): 1899-1924. Hg. von Jo
Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville: Southern Illinois University
Press [zit. MW].

Dewey, John: The Later Works (LW, Bd. 1-17): 1925-1953. Hg. von Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville: Southern Illinois University Press
[zit. LW].

Dewey, John (1925/1995): Erfahrung und Natur. Ubers. von Martin Suhr,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1929/1998): Die Suche nach GewiBheit. Ubers. von Martin
Suhr, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1938/2002): Logik. Die Theorie der Forschung. Ubers. von
Martin Suhr, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Grell, Frithjof (2005): ,,Erst muss man Experimentalschulen errichten, bevor
man Normalschulen errichten kann. Kants Pladoyer fiir Versuchsschulen.*
In: Pddagogische Rundschau 59, S. 647-661.

Hoffmann, Michael (2000): ,,Die Paradoxie des Lernens und ein semiotischer
Ansatz zu ihrer Auflésung.” In: Zeitschrift fiir Semiotik 22, S. 31-50.

Howe, Kenneth R. (2004): ,,A Critique of Experimentalism.” In: Qualitative
Inquiry 10, S. 42-61.

Howe, Kenneth R. (2005): ,,The Question of Education Science: ,Experi-
ment‘ism Versus ,Experimental ‘ism.“ In: Educational Theory 55, S. 307-
321.

Kant, Immanuel (1974/1968): Kritik der reinen Vernunft (1781/1787). Theo-
rie-Werkausgabe Band III und IV, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. KrV].
Kant, Immanuel (1995): Uber Pidagogik (1803). In: Schriften zur Anthropo-
logie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik 2. Werkausgabe

Band XII., Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 691-761 [zit. Pad].

Kleinespel, Karin (1998): Schulpddagogik als Experiment. Der Beitrag der
Versuchsschulen in Jena, Chicago und Bielefeld zur padagogischen Ent-
wicklung der Schule, Weinheim: Beltz.

Lehmann-Rommel, Roswitha (2005): ,, T4tigsein und Wirksamkeit in Deweys
Asthetik.“ In: Daniel Trohler/Jirgen Oelkers (Hg.), Pragmatismus und

142



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXPERIMENTELLE ERFAHRUNG

Péddagogik. Studien zu historischen Padagogik und Sozialpddagogik Bd. 3,
Ziirich: Pestalozzianum, S. 69-86.

Long, David A. (1982): ,,Kant’s Pragmatic Horizon.“ In: American Philoso-
phical Quarterly 19, S. 299-313.

Meyer-Drawe, Kite (1998): ,,Streitfall Autonomie. Aktualitit, Geschichte und
Systematik einer modernen Selbstbeschreibung von Menschen.” In: Jahr-
buch fiir Bildungs- und Erziehungsphilosophie, Baltmannsweiler: Schnei-
der Hohengehren, S. 31-49.

Osberg, Deborah/Biesta, Gert/Cilliers, Paul (2008): ,,From Representation to
Emergence: Complexitiy’s challenge to the epistemology of schooling.
In: Educational Philosophy and Theory 40, S. 213-227.

Ryan, Frank (1992): ,,The Kantian Ground of Deweys’s Functional self.” In:
Transactions of the Charles S. Peirce Society 28, S. 127-144.

Seigfried, Hans (2001): ,,Truth and Use.* In: Synthese. An International Jour-
nal for Epistemology, Methodology and Philosophy of Science 128, S. 1-
13.

Seigfried, Hans (1993): ,,Dewey’s Critique of Kant’s Copernican Revolution
Revisited.“ In: Kant-Studien: Philosophische Zeitschrift der Kant-
Gesellschaft 84, S. 356-368.

Weinert, Franz E. (1999): Concepts of Competence, Paris: OECD.

143



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ermdglichende und verhindernde
Ausdrucksformen von dsthetischen,
sprachlichen und wissenschaftlichen

Artikulationen

GABRIELE WEISS

Klaus Mollenhauer hat mehrfach eine Seite der &sthetischen Bildung meta-
phorisch als ,dsthetische Alphabetisierung™ bezeichnet (Mollenhauer 1990:
481). Was ist damit gemeint? Eine Einfiihrung in die Sprache der Kunst? So
konnte man es nennen, wenn es dabei um Lesbarkeit und ,,um eine Art
,Sprachfertigkeit* im Hinblick auf Zeichen anderer Art“ (ebd.: 485) geht.
Sprachfertigkeit im allgemeinen Sinn von Ausdruck wird im Folgenden ,,Ar-
tikulation genannt. Sie umfasst im Asthetischen die Fihigkeit, sich in ex-
pressiven Akten ausdriicken zu konnen und Kunstwerke als solche lesen zu
konnen. Alphabetisierung bezieht sich auf eine Fihigkeit, artikulierte Aus-
driicke zu codieren und zu decodieren. Kunst bzw. Kiinstlerisches wird damit
zu einer (anderen) Art von Sprache oder artikuliertem Ausdruck. Betrachtet
man Kunst demgegeniiber als das Andere von Sprache, erscheinen ihre pro-
duktiven wie rezeptiven Verfahren nicht vermittelbar. Alphabetisierung wére
dann nicht nur eine Reduktion der dsthetischen Bildung, da &sthetische Erleb-
nisse an der Grenze des Sprachlichen stattfinden, sondern Alphabetisierung
konnte unter dem Verdacht stehen, édsthetische Erlebnisse zu verhindern. Eine
bestimmte Sprachfertigkeit im Asthetischen konnte das, was sie ermdglichen
soll — ein dsthetisches Erlebnis —, gleichzeitig verhindern.

Kunstwerke und deren &sthetisches Erleben entziehen sich insofern der
Sprachlichkeit, als sie zwischen Verstehen und Nicht-Verstehen nicht zur Ru-
he kommen. Wenn Kunst so verstanden wird, dass in ihr etwas zum Ausdruck
gebracht werden kann, was sich sprachlich nicht ausdriicken lésst, so kann
dieser Ausdruck dem Rezipienten dennoch etwas sagen und funktioniert da-

145

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

mit wie Sprache. Es geht also im Folgenden nicht um &sthetische Sprachen,
sondern um das Sprachliche am Asthetischen, was das Asthetische an der
Sprache hervorheben soll.

Mollenhauer benennt die die Sprache unterlaufenden und dennoch spre-
chenden &#sthetischen Artikulationen u.a. als ,metaphorische Ausdriicke®,
,egologische Sitze® oder ,idiosynkratische Geschichten® (vgl. Mollenhauer
1990). Fiir deren Entstehen allerdings ist dsthetische wie sprachliche Alphabe-
tisierung insofern ermoglichend, da, um Ausdruck, Sitze und Geschichten un-
terlaufen zu konnen, diese zuvor vorhanden sein miissen, um dann ,,das kon-
tingente Selbst in Metaphern zur Sprache zu bringen, und zwar so, dass sie
die idiosynkratischen Geschichten des je anderen Selbst berithren* (ebd.:
493). Die Ermoglichung, die gleichzeitig als Verhinderung auftritt, erscheint
wiederum als Widerstand notwendig, um Verdnderung herauszufordern. So
ergibt sich eine spiralformige Bewegung vom notwendigen Spracherwerb
ausgehend, welcher mit dem Geldufig- oder Selbstverstindlich-Werden ein-
schrinkt und Subversion in Form von Idiosynkrasien herausfordert, die den-
noch einen Ankniipfungspunkt brauchen, um das je andere Selbst — das eigene
wie das des Anderen — zu beriihren. Aufgrund einer Unterlaufung von Kon-
ventionen behilt dsthetische oder kiinstlerische Originalitit im Gegensatz zur
Uberschreitung Strukturen des zu Unterlaufenden bei und hat dadurch Beriih-
rungspunkte mit dem Vorhandenen. Dieser Figur der Erméglichung, gleich-
zeitigen Verhinderung und damit einhergehenden Herausforderung der Sub-
version soll nachgegangen werden in Bezug auf Kunst, Sprache und Wissen-
schaft. Anhand Humboldts Asthetischer Versuche und seiner Gedanken zur
Sprachphilosophie soll diese Figur in beiden Bereichen geborgen werden. Fiir
den Bereich der Wissenschaft soll mit Ludwik Fleck gezeigt werden, wie
auch dort eine unerklérliche Entstehung, eine sich verselbststindigende Tra-
dierung und schlielich deren Verinderung die Sprache der Wissenschaft be-
stimmt.'

Asthetische Versuche — wie die Wirklichkeit anders
wirklich wird

Humboldts Asthetische Versuche: Uber Goethes Herrmann und Dorothea
sind ihm unter der Hand zu einer Philosophie der Kunst geworden und er
wiinscht sich einen Leser, ,,welcher durch die Werke der Kunst seinen Ge-
schmack und [...] seinen Charakter zu bilden wiinscht“ (GS II: 120). So lautet
Humboldts unter eine unbestimmte Bildungsintention gestellte Frage: ,,Wie

1 Uber die hier explizierte Figur hinaus lassen sich wenig andere Parallelen oder
Zusammenhénge der beiden Autoren finden. Zwar gébe es Ansitze der Figur in
der Wissenschaft bei Humboldt, wenn er den Historiker beschreibt; von den
wissenschaftstheoretischen Uberlegungen Flecks sind diese aber weit entfernt.

146

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

sind dsthetische Wirkungen durch den Kiinstler moglich® (ebd.: 318)? Der
frithe Humboldt benennt ,dsthetische Wirkungen* noch mit dem Ausdruck
,,Asthetisches Gefiihl*, wobei er sofort betont, dass dieser Begriff gemeinhin
nur einen Teil der noch zu bestimmenden Féhigkeit beschreibt, namlich in
den sinnlichen Eindriicken Allgemeinheiten wie Harmonie und Symmetrie zu
bemerken (GS I: 56). Bliebe man derart einseitig, dann wére das Subjekt zu
rein passiver Empfinglichkeit degradiert und die Schonheit ldge in den die &s-
thetische Wirkung auslésenden Dingen. Damit liee sich ein Kanon &stheti-
scher (bzw. schoner) Eigenschaften erschlieBen und einer Alphabetisierung
stiinde nichts mehr im Wege. Die Folge wire eine sich immer mehr vervoll-
kommnende und damit einseitig erstarrende Ausdrucksweise.

Aber Humboldt will mit dem ,,Asthetischen Gefiihl“ mehr benannt wissen
als reine Empfanglichkeit. Es sei eine Fahigkeit ,,sinnliche Vorstellungen mit
aussersinnlichen Ideen zu verkniipfen, aus den sinnlichen Eindriicken allge-
meine Ideen zu ziehen, die nicht mehr sinnlich sind, die Sinnenwelt als ein
Zeichen der unsinnlichen anzusehen, und aussersinnlichen Gegenstinden die
Hiille sinnlicher Bilder zu leihen® (GS I: 56, Hervorh. G.W.). Im Zitat wird
eine vierseitige Matrix ineinander verschoben: Ein aktiver Part besteht in der
Ideenproduktion und ein passiver in der Aufnahme von sinnlichen Eindrii-
cken. Betont man zu sehr Gefiihl, Empfindsamkeit oder Empfinglichkeit auf
Seiten des Subjekts, dann steht im Hintergrund, was die aktive Produktivitit,
tatige Fdhigkeit, dynamische Kraft an der Einbildungskrafi ausmacht: Ver-
kniipfen. Diese verbindende Funktion der Einbildungskraft, der Verkniipfung
des Sinnlichen mit dem Unsinnlichen ist es, die Sprachphilosophie und Asthe-
tik vergleichbar macht in ihren Produktionen, d.h. im Prozess der Entstehung,
im Produkt und dessen Wirkung im Rezipienten. Ein Wort — meint Humboldt
— hat ,,insofern mit einem Kunstwerk Aehnlichkeit [...], als es durch eine sinn-
liche, der Natur abgeborgte Form eine Idee moglich macht, die ausser aller
Natur ist* (GS III: 169).

Die verkniipfende Funktion der Einbildungskraft duflert sich zweifach:
Einerseits konnen rezeptiv durch sinnlich wahrnehmbare Formen unsinnliche
Ideen ,,erhalten” oder ,,erinnert™ (GS I: 56) werden — die unscheinbare Diffe-
renz wird noch entscheidend. Andererseits ist uns die Kraft gegeben, mit der
wir unsinnliche Gegenstinde (Vorstellungen oder Ideen) sinnlich darstellen
konnen durch Bilder und Tone z.B. (vgl. GS I: 56f.) oder durch Sprache. Die-
ses produktive Vermogen der Einbildungskraft schafft den auBler- oder un-
sinnlichen Vorstellungen eine sinnliche Hiille (vgl. Schmitter 1982: 46f.). Mit
der Betonung einer Hiille soll deutlich werden, dass in diesem Fall Sinnliches
und Unsinnliches getrennt voneinander gedacht werden konnen. Eine derarti-
ge Darstellung nennt Humboldt ,,charakteristisch® im Unterschied zu ,,schon®.
,»Beil dem, was charakteristisch ist, 4iillt sich gleichsam die unsinnliche Idee
in die, den Sinnen erscheinende Gestalt” (WvH an K: 16, Hervorh. G.W.).

147



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Der — im wahrsten Sinne des Wortes — ,,Ausdruck® einer vorhergehenden Idee
wird absichtlich gesucht und ahmt nach, was schon vorhanden ist. Das rezep-
tive Pendant zum produktiven ,Hiillen nennt Humboldt ,,Erinnern. ,Ein
sinnlicher Gegenstand kann eine Gestalt haben, die [...] an etwas Unsinnliches
erinnert. Alsdann ist er charakteristisch* (ebd., Hervorh. G.W.). Auch hier ist
die Idee schon da (gewesen) und durch die sinnliche Gestalt wird der Rezi-
pient an sie erinnert. Beide — Idee und sinnliche Form — sind getrennt vonein-
ander, vor bzw. auBlerhalb der Erscheinung denkbar; die Verkniipfung der
Einbildungskraft erfolgt nachtriaglich. Das Charakteristische ldsst sich auBer-
dem beschreiben, mitteilen und begriinden.” Gegenstiéinde, in denen absicht-
lich eine Idee nachahmend eingehiillt ist und die den Betrachter an diese Idee
erinnern, sollten nach Humboldt also nicht schén, sondern charakteristisch
genannt werden, wobei es nicht um die objektive Charakterisierung des Ge-
genstandes geht, sondern um die subjektive Aktivitdt des Hiillens und Erin-
nerns, die den Gegenstand zu einem solchen fiir das Subjekt charakteristi-
schen werden lasst.

Aber worin besteht nun die Differenz zwischen charakteristisch und
schon, wenn nicht nur in der moglichen oder unmoglichen Mitteilbarkeit? Mit
der Antwort auf diese Frage wird gleichzeitig ein Wink gegeben, wie nicht
nur nachgeahmt wird, sondern Neues entsteht.

Es gibt noch eine andere Art der Verbindung von Sinnlichem und Unsinn-
lichem, und das Wesentliche daran ist, dass es nicht mehr moglich ist, beide
voneinander zu scheiden; denn ,,der in der Sinnenwelt erscheinende Gegen-
stand hat die unsinnliche Form angenommen. Beide sind im genauesten
Verstand Eins“ (WvH an K: 16). Bei dem, was Humboldt ,,schén® genannt
wissen will, hiillt sich nicht die Idee in ein sinnliches Bild, sondern sie ,, ver-
wandelt“ sich in die den Sinnen erscheinende Gestalt:

Es ist also hier nicht Ausdruck, der absichtliches Streben etwas, das frither da ist,
nachzubilden voraussetzt, es ist ein Zusammentreffen zweier von einander unabhén-
giger, einander nicht suchender sondern freiwillig begegnender Naturen. Es ist nicht
Ausdruck von Begriffen und Ideen, es ist Ausdruck der Formen selbst, von welchen
erst alle Begriffe und Ideen selbst ihr Daseyn erhalten (ebd.: 17, Hervorh. 1.0.).

2 Das Charakteristische (ebenso wie spiter das Idealische) kann nicht in einer
Darstellung adédquat abgebildet werden und wird somit eher plural als moglichst
adédquat zu treffendes Eines gedacht, was hier nicht weiter verfolgt werden kann.
Borsche arbeitet diese Dialektik von Allgemeinem und vielfiltig Besonderem an
Humboldts Anthropologie heraus, wo nicht ein, sondern mehrere ,,Charakter-
gemilde den Menschen zeichnen (vgl. Borsche 1981: 132-147). Humboldts
Bezeichnung ,,Charaktergemilde* stellt die Verbindung zur Asthetik her, und
der vergleichenden Anthropologie korrespondiert die vergleichende Sprachwis-
senschaft, womit auch die Figur der pluralen Besonderheit in allen drei Berei-
chen geborgen werden kénnte. Vgl. zur pluralen Besonderheit Koller 1999.

148

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

Die Idee wird demnach nicht eingehiillt oder erinnert, sie wird erzeugt. Es
wird nicht etwas ausgedriickt, sondern die sinnlichen Formen treffen mit un-
endlich moéglichen Gedankenformen zusammen. Es steht also nicht fest, son-
dern in Frage, was dargestellt wird. Entscheidend wird, wie es dargestellt ist,
in welcher Art bzw. Form diese noch nicht identifizierbare ,,unsinnliche Idee
in die Sinnlichkeit verwebt ist (ebd.: 19). Wenn das Verhiltnis der Formen
keine Idee abbildet, so kann ein Betrachter sich auch nicht an eine Idee erin-
nert fiihlen — er erhdlt sie. Erhalten meint jedoch nicht, dass die Idee im Be-
trachter hervorgebracht werde; damit wire wieder das Schone im Gegenstand
und dessen Wirkung garantiert. Die sinnliche Form macht lediglich ,,rege*
und die ,,Regewerdung™ (ebd.: 8) veranlasst die Einbildungskraft zur Krea-
tion, nicht zur Identifikation der Idee.’

Humboldt betont die Unverfiigbarkeit, wie eine sinnliche Form die Ein-
bildungskraft derart ,,rege* macht, dass eine unsinnliche Idee ,.entstehe. Wie
dieB zugehe? diel3 eigentlich halte ich fiir das Unbegreifliche, das hinweg fal-
len wiirde, wenn die Schonheit sich als etwas ganz Objektives definieren lie-
Be“ (ebd.: 11). Die unerklérliche Entstehung findet sich nicht nur auf Seiten
des Betrachters. In Humboldts Versuchen zur Asthetik wird angedeutet, dass
ein Kiinstler selbst nicht wei3, wie das Schone entstand. ,,Denn so unbegreif-
lich auch das Verfahren des Kiinstlers ist, so gewiss darin immer etwas — und
gerade das Wesentliche — tibrigbleibt, das der Dichter selbst nicht zu verste-
hen und der Kritiker nie auszusprechen vermag® (GS II: 132). Dem Kiinstler
selbst scheint die Herstellung seines Kunstwerks unverfiigbar zu sein. Und
der Betrachter als Kritiker hat das Problem, welches Mollenhauer immer wie-
der betonte, dass die dsthetische Erfahrung nicht umstandslos in Worte zu fas-
sen ist.

Das Verfahren der Kiinstler sei es, so Humboldt, ,,etwas Wirkliches in ein
Bild zu verwandeln [...] durch lebendige Mittheilung [...], dass er gleichsam
einen elektrischen Funken aus seiner Phantasie in die Phantasie anderer {iber-
stromen ldsst, und dies zwar nicht unmittelbar, sondern so, dass er ihn einem
Objekt ausser sich einhaucht* (GS II: 132, Hervorh. G.W.). Wie Humboldt
spéter Sprache nicht denken kann, ohne dass zu jemandem gesprochen wird,
so denkt er das Kunstwerk weder ohne den Geist des Kiinstlers noch den des
Betrachters. Der Kiinstler versucht tiber den Gegenstand die Einbildungskraft
des Betrachters ,,zu entziinden®, d.h. im wahrsten Sinne des Wortes zu ,,be-
geistern®. ,,Er muss in unserer Seele jede Erinnerung an die Wirklichkeit ver-
tilgen®, bis die Seele ,,von der Phantasie begeistert, sich tiber die Wirklichkeit
erhebt” (GS II: 126, Hervorh. G.W.). Von der Wirklichkeit ausgehend, hebt

3 Es soll hier in der Darstellung auf den Vergleich, die Ndhe und die Distanz zu
Kants Begriff der Einbildungskraft in der Kritik der Urteilskraft nicht eingegan-
gen werden (vgl. dazu Borsche 1981: 170-178). Vgl. zur Einbildungskraft bei
Humboldt Schafer (1996: 78-90).

149

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

der Kiinstler den Gegenstand in das ,,Gebiet des Moglichen®, in das ,,Reich
der Phantasie®, d.h. er macht ihn der Realitit entgegengesetzt — ,,idealisch®
(GS II: 128). Zwar muss an die Wirklichkeit angekniipft werden, aber diese
derart umgestaltet bzw. verwandelt werden, dass eine neue Bestimmung mog-
lich wird. Das bedeutet, Bestimmbarkeit wird durch das In-der-Schwebe-
halten von moglichen Bestimmungen ermdglicht. Damit das mannigfach idea-
lisch Mogliche zu einer Wirklichkeit wird, muss es in eine duflere Form ge-
bracht werden und erst die im Betrachter wieder ,rege gemachte’ Vorstellung
zeigt, ob das Kunstwerk ,,lebendiges Geprage™ (GS II: 115) hat. Wie in der
Schrift das Wort nur lebt, wenn es von jemandem gelesen wird, so wird im
Kunstwerk nur durch die Begeisterung des Betrachters das in ihm Artikulierte
lebendig. Im Betrachter (auch im Kiinstler selbst als Betrachter) also erfolgt
das, was das Kunstwerk zu einem solchen macht, dass in ihm etwas zum
Ausdruck kommt, was vorher nicht da war und sich erst im Nachhinein, wenn
iberhaupt, auf den Begriff bringen l4sst.

Der unerkldrliche Sprung in der Schopfung wie Betrachtung des Kunst-
werks besteht darin, wie aus einer amorphen Vielfalt des ,Idealischen® eine
Gestalt wird.* Dieses schopferische Vermogen der Einbildungskraft bleibt
nicht auf die Kunst bezogen, sondern betriftt alles Gestalt-Geben wie Gestalt-
Sehen. So sieht man dasselbe wie vorher, nur man sieht plotzlich etwas —
Blickwechsel — oder man sieht eben anders. Um etwas zu sehen, ist ein ge-
schulter Blick notwendig; um anders zu sehen, muss der geschulte Blick un-
terdriickt werden. Das Kunstwerk ist vorerst unendlich auslegbar, amorph und
die Empfindung seiner Wirkung nicht mitteilbar. Den bedeutungslosen sinnli-
chen Eindriicken muss insofern ein Widerstand entgegentreten, um ihr Kom-
men und Gehen aufzuhalten, das Diffuse zu einer Gestalt zu formen und die-
sem einen Sinn, eine Bedeutung, eine Idee zu geben. Eine mogliche Ausle-
gung bringt es auf den Begriff und macht es mitteilbar und verstindlich,
macht das vielfach ,Idealische‘ zu einer bestimmten Wirklichkeit.? Schon ei-
ne Benennung dessen, was da anschaulich wird, ist der Beginn einer Analyse
und Kritik, die einer der vielen in der Gestalt verborgenen Ideen diskursiven
Ausdruck verleiht. Das idealisch Mogliche wird zur Wirklichkeit, 14sst sich
fassen in einem Begriff, dem neue Anschauungen untergeordnet werden kon-
nen. Insofern ist jede begriffliche Wirklichkeit ein ,,Derivat der Kunst* (Bor-
sche 1981: 196) sowohl als inhaltliche Idee als auch in ihren formgebenden
Begriffen. Diese Begriffe als rein ausgedriickte Form ,,sind als lexikalische
Elemente zu kaum noch ablegbaren Instrumenten unserer Anschauung ge-

4 ,Die begrifflos gegebene Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindriicke gewinnt
iiberhaupt erst Bedeutung, indem etwas in ihr als Erscheinung von unsinnlichen
Ideen angeschaut wird (Borsche 1981: 177).

5 ,In der Wirklichkeit schliesst immer eine Bestimmung jede andere aus; [...] vor
der Phantasie hingegen fillt diese Beschrankung™ (GS VII: 126).

150

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

worden. Was einmal die Leistung eines Kunstgenies gewesen sein muf} — un-
erhort und doch versténdlich —, hat sich langst als selbstverstandliche Befan-
genheit unseres Sehens im Grunde des Bewusstseins abgesetzt. Nur die
Kiinstler stehen immer wieder als Entdecker an neuen, ungeahnten Grenzen*
(ebd.).

Die Kiritik bringt es auf den Begriff, macht das Dargestellte greifbar, for-
muliert die Idee — beschreibt sie mit bekannten diskursiven sprachlichen For-
men. Und die Techniker suchen nach den Regeln der Herstellung, womit sie
die Art und Weise des Produktionsverfahrens nachahmen. Damit wird die
Idee von der Form getrennt; sie ist in anderen Medien und Formen darstellbar
und die Art und Weise der Darstellung (Technik) kann dafiir verwendet wer-
den, andere Ideen darzustellen — man konnte sagen: Eine neue Sprache ist ge-
funden. Das vieldeutig unbestimmbare Kunstwerk wird durch diese eine
sprachliche Fassung zu dem geformt, was es dann ist. Die unerklarliche und
nicht handhabbare Entstehung des Neuen (auch fiir den Kiinstler selbst) wird
im Nachhinein erklart und handhabbar. Wie es entsteht, ist unbegreiflich, aber
vom Entstandenen aus muss es notwendig einen Weg zuriick geben, sonst wi-
re keine Kunsttheorie, keine Kritik (vgl. WvH an K: 14) und auch keine ds-
thetische Alphabetisierung moglich.

In einer Entzauberung des Kunstwerks verliert dieses seinen vielfiltig in-
terpretierbaren Ausdruck. Urspriinglich, im wahrsten Sinne des Wortes, ist die
Idee von der Form im Moment der Erzeugung nicht zu trennen. Aber einmal
zur Erscheinung gebracht wird das Neue in Vertrautes integriert: erst zu Ver-
standlichem und dann zu Selbstverstindlichem — es macht Schule. Ahnlich
beschreibt es Humboldt in Bezug auf die Sprache:

Urspriinglich, in den unsichtbaren Bewegungen des Geistes, darf man sich, was den
Laut angeht, und was der innere Sprachzweck erfordert, die bezeichnenden und die
das zu Bezeichnende erzeugenden Krifte auf keine Weise geschieden denken. [...]
Wie aber der Gedanke, als Wort, die AuBenwelt beriihrt, wie durch die Uberliefe-
rung einer schon vorhandenen Sprache dem Menschen, der sie doch in sich immer
wieder selbstthitig erzeugen muss, die Gewalt eines schon geformten Stoffes entge-
gentritt, kann die Scheidung entstehen, welche uns berechtigt und verpflichtet, die
Spracherzeugung, von diesen zwei verschiedenen Seiten zu betrachten. [...] Der
Sprachsinn hat, indem er die eine Richtung nahm, die andere vernachldssigt (GS
VII: 83f.).

Im Wort wie im Kunstwerk kann in der Entstehung die Form nicht vom Inhalt
getrennt werden; ja, der Inhalt entsteht erst mit der erscheinenden Form. Sind
sie jedoch in Erscheinung getreten und haben eine bestimmte Wirkung erzielt,
machen sie Schule. Sie gewinnen in ihrer bestimmten Form an Macht iiber die
Wirkung.

151

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Sprachliche Geflechte — wie anders sprechen
als man spricht?

Einmal in eine Form gebracht macht der Gedanke Schule, nicht nur der Ge-
danke als Idee, sondern vor allem seine Form der Darstellung, d.h. das Ver-
fahren der bestimmten Gestaltung, Gliederung oder geordneten Formung. In
Bezug auf die Sprache wird von Humboldt dafiir der Begriff ,,Artikulation*
verwendet.’ Im Folgenden soll mit Augenmerk auf diesen Begriff noch ein-
mal der Figur — von der unerklarlichen Entstehung, tiber Erméglichung und
gleichzeitiger Verhinderung bis zur mehr oder weniger moglichen neuerlichen
Umgestaltung im Denken und Sprechen — nachgegangen werden.

Eine rein erzeugende und schopferische Artikulation, wie sie im Kunst-
werk andeutungsweise zum Vorschein kam, ist in der Sprache ein gréBeres,
aber nicht auszuschlieBendes Mysterium (vgl. Gutterer 1989: 116). ,,Aus der
Erfahrung kennen wir eine solche Sprachschopfung nicht™ (GS VII: 39). Wir
konnen nicht die Erfahrung einer Sprachschdpfung machen, weil wir uns im-
mer schon in ihr (be-)finden. Humboldt benennt diesen Umstand mit ,,ge-
schichtliche Mitte* (GS VII: 47) — wobei man keinen Ort vor oder nach der
Sprache erreicht, also aulerhalb von ihr weder sich noch anderes (Welt) er-
fassen und denken kann. Nur ausgehend von der konkreten Erfahrung von
Sprache kann sie in ihrer Entstehung zum Gegenstand der Betrachtung wer-
den. Aber auch in der individuellen, immer wieder neuen sprachlichen Artiku-
lation ,,ist die Verbindung des Lautes mit seiner Bedeutung etwas [...] Uner-
forschliches®, ,,man tritt darum dem Geheimnis nicht néher, wie eigentlich der
Gedanke sich mit dem Wort verbindet” (GS VII: 171). Die unerforschliche
Verkniipfungsleistung der Einbildungskraft bildet die Analogie von Kunst-
werk und Sprache als Artikulation.

Sprachliche Artikulation wird als Verobjektivierung der Verkniipfung von
Sinneseindriicken und geistiger Tatigkeit gedacht, die insofern notwendig ist,
da tiber die erneute Wahrnehmung dessen, was sich da verdufert hat, dies erst
auf den Begriff gebracht werden kann. Gedacht wird nur mit Hilfe der Spra-
che. Eine Vorstellung muss sich vergegenstindlichen, damit sie erkannt wer-
den kann; sie muss sich vom Schopfer 16sen und sich ihm gegeniiber als Ob-
jekt der Betrachtung darbieten.

Die Thitigkeit der Sinne muss sich mit der inneren Handlung des Geistes synthe-
tisch verbinden, und aus dieser Verbindung reisst sich die Vorstellung los, wird, der
subjektiven Kraft gegeniiber, zum Objekt und kehrt, als solches auf neue wahrge-
nommen, in jene zuriick (GS VII: 55).

6 Die Ausfithrungen zu Humboldts Sprachphilosophie verdanken sich u.a. der
Lektiire von Jiirgen Trabants vielen und sehr anregenden Aufsdtzen (Trabant
1990 u. 1998).

152

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

Eine gewisse Unverfiigbarkeit kommt schon hier zum Ausdruck; denn das
Losreiflen der Vorstellung wird nicht als willkiirlich vom Subjekt steuerbar
beschrieben. Wie schon beim kiinstlerischen Schaffen ist das Eigentiimliche
der Sprachen, dass sie ,,weit mehr selbstthitig aus ihr [der Natur des Men-
schen, G.W.] hervorbrechen, als willkiirlich von ihr erzeugt werden” (GS VII:
38). Der intellektuellen Tatigkeit muss quasi ein Widerstand entgegentreten,
an dem sie ihren Fluss unterbricht und nicht nur unendlich formt, sondern die
Gestalt in einem Medium (ver-)duBert. Ohne die Verbindung mit dem Laut
wirde die intellektuelle Tatigkeit ,,gewissermaflen spurlos voriibergehend*
(GS VII: 53) sein. Wie vom ,Idealischen‘ wieder ein verwandeltes Wirkliches
in Erscheinung treten muss, muss sich die geistige Formung in einer fixen
Gestalt ausdriicken.

Auch in der Sprache findet sich die Unterscheidung von idealisch, genial-
schon und charakteristisch-nachahmend: ,,(Jberhaupt erinnert die Sprache oft,
aber am meisten hier, in dem tiefsten und unerklérlichsten Theile ihres Ver-
fahrens, an die Kunst®. Und es besteht in den Werken der Sprache wie der
Kunst eine Differenz darin, ,,0b diese Verbindung [...] dem wahren Genius in
Freiheit entstrahlt oder ob die abgesonderte Idee miihevoll [...] gleichsam ab-
geschrieben ist™ (GS VII: 95f.). Nicht der Nachahmer, sondern derjenige, der
zwar von Vorhandenem ausgeht, aber dieses verwandelt, sei das kreative Ge-
nie. Humboldt hatte in seinen Asthetischen Versuchen ja ein sprachliches
Kunstwerk (Goethes Herrmann und Dorothea) vor Augen und seine Be-
schreibung des genialen kiinstlerischen Schaffens lautete: Verwandeln.
Gleichsam muss in der Sprache, wenn man anders sprechen will als man
spricht, das Vorhandene unterdriickt oder unterlaufen werden, um neues Ges-
talten zu ermoglichen. ,,Da jede [Sprache] schon einen Stoff von fritheren Ge-
schlechtern aus uns unbekannter Vorzeit empfangen hat, so ist die [...] den
Gedankenausdruck hervorbringende geistige Tétigkeit immer zugleich auf
etwas schon Gegebenes gerichtet, nicht rein erzeugend, sondern umgestal-
tend* (GS VII: 47, Hervorh. G.W.). In der Umgestaltung liegt das ,,Prinzip
der Freiheit” als die ,,Gewalt des Menschen tiber die Sprache* (GS V: 397,
Hervorh. G.W.). Das heif3t nicht, dass er ihr willkiirlich eine neue Gestalt ge-
ben kann. Im Umgestalten kommt die doppelte Abhangigkeit zum Ausdruck:
Zum einen von dem schon vor uns Artikulierten und zum anderen vom eige-
nen gegenwartigen Artikulieren. ,,Durch denselben Act, vermége dessen er
die Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er sich in dieselbe ein“ (GS VII: 60).
Mit dem In-Erscheinung-Treten gewinnt die Sprache an Selbststindigkeit,
was sie nicht nur zum Organ der Gedanken, sondern zu einem Organismus
macht (vgl. GS IV: 8). Es bildet sich im Sprechen einer Sprache ein mehr
oder weniger fixiertes Laut- und Wortsystem, das forderlich wie hinderlich
sein kann. Eine Lautform, ,,welche, einmal an gewisse Bildungen gewdhnt,

153

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

den Geist leitet, [zieht] auch neue Gattungen der Bildung fordernde Begriffe
in diesen ihren Bildungsgang® (GS VII: 88). Die Bindung in der eigenen
Sprache entsteht im individuellen Sprechen und iiber die Sprachgemeinschaft.
,,Die Sprache aber ist, als ein Werk der Nation, und der Vorzeit, fiir den Men-
schen etwas Fremdes, er ist dadurch auf der einen Seite gebunden, aber auf
der andren durch das von allen fritheren Geschlechtern in sie Gelegte berei-
chert, erkréftigt, und angeregt (GS VII: 27). Durch die Erméglichung des
Sprechens wird der Sprecher an die Sprache gebunden, aber auch seine
Sprachkraft erhoht, diese Bindung zu 16sen. Der bindenden Macht der Spra-
che, dem Fremden in ihr, stehe die Gewalt der menschlichen Geisteskraft ge-
geniiber, die aufgrund und an der Bindung erkriiftig werde.” Mit individueller
Kraft ,,verschmiht der Geist vielmehr den ewig einformigen Weg, springt ab,
und bildet Inconsequenzen und Anomalien. Er folgt anderen Zwecken oder
Anreizungen, als den bloSen Bemiihen verstandlich zu werden, und er kommt
auf Mittel der Bezeichnung, die nicht solche RegelméaBigkeiten mit sich fiih-
ren“ (GS V: 19).

In Anlehnung an Foucaults Frage im Kontext von Macht und Regierungs-
formen, wie man nicht dermaflen und nicht derartig regiert werden konne
(Foucault 1992: 11f.), lieBe sich hier fragen, wie man nicht derartig, d.h. in
dieser Art und Weise sprechen kann, wie man spricht. Wie anders sprechen
als man spricht? Wie Foucault meint, dass es nicht darum gehen kann, ginz-
lich frei von Machtverhiltnissen zu werden, so meint Humboldt, dass es nicht
darum gehen kann, auBerhalb der Sprache sich empfindend oder denkend die
Wirklichkeit zu erschlieBen. Um aber dennoch nicht dermaf3en von der Macht
der Sprache regiert zu werden, bzw. nicht derartig in dieser Form und jenem
Stil zu sprechen und zu denken, ist Verwandeln und Umgestalten gefragt. Die
verwandelnde Einwirkung auf die Sprache in jedem Sprechen bleibt dennoch
,in sich durch das, was sie wirkt und gewirkt hat, gebunden* (GS V: 388).
Der erste Schritt, den begrenzenden Kreis seiner Sprache umzugestalten, ist,
ihn iiberhaupt erst tiber die Irritation und Konfrontation mit einem anderen zu
bemerken. Es sei aus einem Kreis der Sprachgemeinschaft ,,nur insofern hi-
nauszugehen moglich [...], als man zugleich in den Kreis einer anderen hin-
ubertritt (GS VII: 60). Es geht vorerst darum, seinen Kreis als solchen wahr-
zunehmen ohne die Illusion, Kreise tiberhaupt verlassen zu konnen. Man kann
also nicht anders aus dem ,Gesponnenen‘ der eigenen Sprache heraus als in
eine andere hinein. Ein anderer Sprachkreis mit differenter Weltansicht muss
nicht die Sprache einer anderen Nation, sondern kann die des Anderen oder
auch der Kunst sein. Will man diesen anderen Kreis so gerecht werden, dass
andere Sichtweisen einen selbst erfassen, dann sollte man es tunlichst unter-

7 Vgl. zur Differenz von Macht der Sprache iiber den Menschen und Gewalt des
Menschen tiber die Sprache Borsche 1981: 219 u. 269; Gutterer 1989 und mit
Bezug auf Foucault Behler 1989.

154

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

lassen, ihm seine Weltsicht aufzudriicken.® Hier kann von der Kunst insofern
gelernt werden, als es in ihr nicht vornehmlich darum geht zu verstehen, was
der Kiinstler sagen wollte, sondern iiber &dsthetisches Vernehmen die Artikula-
tion wirken zu lassen.

Das Fremde in einer anderen Sprache, auch in dem Ausgedriickten des
Anderen oder der Kunst, macht bewusst, dass die eigene Art des Sprechens
anderen fremd sein kann, dass sie nur eine Art von vielen ist.” Diese eigene
Art wird nie direkt erfahrbar, sondern nur indirekt, wenn wir vom Anderen
Artikuliertes nicht verstehen oder dessen Reaktion auf unsere Artikulation
sein Unverstdndnis offenbart. In dem Unversténdnis zeigt sich Verstehen an-
derer moglicher Kreise, indem diese nicht auf eigene Begriffe gebracht wer-
den, sondern vorerst dsthetisch vernommen werden. Die Sprachenvielfalt vor-
ausgesetzt ist das Hintibertreten in eine andere Sprache, ohne diese andere Art
der Weltansicht auf die eigene zu reduzieren, d.h. als dsthetische Erfahrung
des Fremden, bildend. Dem Verstehen bleibt ein Widerstand entgegengesetzt.
Das dsthetische Vernehmen des Fremden bzw. dessen Artikulation und nicht
dessen, was artikuliert wird, macht die Einbildungskraft rege fiir neue Ver-
kniipfungen. '’

Zwar gewinnt die Artikulation gegeniiber dem, was ausgedriickt wird, an
Bedeutung, wird aber nicht zum bloBen (4sthetischen) Schein, sondern muss
,»,Wesenheit in einem Horenden und Erwidernden gewinnen“ (GS V: 381).
Der verduBerten Gestaltung, der Artikulation wird — wie beim Kunstwerk —
erst tiber die Wirkung im Rezipienten Sinn gegeben. Man spricht immer mit
und zu einem Anderen, selbst wenn man mit und zu sich selbst als Anderem
spricht. Sprache richtet ,,sich immer an einen Andren” (GS VI: 346). Wenn
die Artikulation Halt und Dauer bekommt, d.h. an Macht gewinnt, dann ge-
schieht dies nur iiber die Resonanz im Horenden. Der artikulierte Ton muss,
anders gesagt, auf einen Widerstand treffen; ungehort ginge er spurlos vor-
iber, wie die geistige Tatigkeit ohne Ausdruck spurlos voriiber ginge.

8 Die Vielfalt der nationalen Sprachen ermoglicht ein Verlassen der eigenen
Weltansicht, birgt aber die Gefahr, dass man nur findet, was man hineinlegt. Das
heif}t, seine in der Muttersprache erworbene Weltsicht wird mit in die zu erler-
nende Fremdsprache hinein genommen (vgl. Koller 2003).

9 ,.Der Zugang zur Wirklichkeit besteht also darin, ,,das Fremde in anderen Spra-
chen®, d.h. letzten Endes: im anderen Sprechen zu ,,erfassen und in sich tibertra-
gen zu konnen® (VII 602), um sich bewusst zu werden, dass auch die eigene Art,
sich ein Bild von der Wirklichkeit zu machen, eben auch nur eine Art ist, die
anderen ebenso fremd ist wie deren Art einem selbst™ (Simon 1989: 265).

10 Das Verstehen des Anderen gelingt gerade dann, wenn man ihn nicht versteht,
d.h. anders sein lédsst (vgl. Borsche 1981: 76). ,,[N]Jachdem wir einander nicht
unter der Voraussetzung gleicher Ideen verstehen, sondern zufolge eines éstheti-
schen Vermdogens, fremde Formen zu verstehen, wie es uns aus der Kunst geldu-
fig ist“ (Simon 1989: 270).

155

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Insofern ist jedes Sprechen eine Erzeugung des Gedankens, weil mit der
Sprache nicht einfach das Ausgedriickte transportiert wird, sondern der Ande-
re, Horende gestimmt wird, es in sich selbst zu erzeugen. Der Sprecher regt
den Horer an, den gleichen Denkakt zu vollziehen, nicht durch die Ubergabe
von Stoff, sondern durch das Versetzen in eine bestimmte Stimmung (vgl. GS
VII: 56). Verstehen des Anderen wird nicht im Sinne von Codieren und De-
codieren gedacht, sondern als Resonanz (vgl. Koller 2003). Menschen verste-
hen einander dadurch, dass sie ,,dieselbe Taste ihres geistigen Instruments an-
schlagen, worauf alsdann in jedem entsprechende, nicht aber dieselben Be-
griffe hervorspringen® (GS VII: 170). Der Sprecher muss wie der Kiinstler
den idealischen Gegenstand in der sinnlichen Form der Laute artikulieren,
damit im Horer diese Form die gleiche Stimmung auslost.

Was folgt daraus fiir das Problem, wie kann ich anders sprechen als ich
spreche und anders denken als ich denke? Es wire zu einfach zu sagen: Ich
denke und spreche immer schon anders, zumindest anders als der Andere.
,,Keiner denkt bei dem Wort gerade und genau das, was der andere [denkt]*
(GS VII: 64f.). Das Problem liegt nicht nur darin, dass ich anders spreche und
denke als der Andere, sondern auch darin, dass ich tiber des Anderen Sprache
mir meines Sprechens bewusst werde. Ob und wie ich es dndern, verwandeln
und umgestalten kann, folgt erst darauf. Am Beispiel einer wissenschaftlichen
Sprachgemeinschaft, soll die Zufilligkeit der Anderung verdeutlicht werden.
Sprachgemeinschaften entwickeln sich in ihrer kleinsten Form zwischen Ich
und Du, in einer Nation oder der Menschheit iberhaupt. Also kann eine wis-
senschaftliche Fachsprache genauso betrachtet werden wie jede nationale
Sprache. Wissenschaftliche Fachsprache ist die Artikulation eines ,,auf be-
stimmte Weise sprachbildenden Menschenhaufens* (GS VII: 171).

Wissenschaftliche Tatsachen — wie anders sehen
als man sieht?

Einen auf wissenschaftliche Weise sprachbildenden Menschenhaufen nennt
Ludwik Fleck ,,Denkkollektiv. In seiner wissenschaftstheoretischen Abhand-
lung ,,Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache® von
1935 geht es zwar im Unterschied zu Humboldt mehr um den Gegenstand,
eben die wissenschaftliche Tatsache und deren Entstehung, aber tiber den
Begriff ,,Denkstil“ kommt die Formung und Artikulation dieser Tatsache in
den Blick. Vor dem Hintergrund von Humboldts Denken tiber Sprache, deren
Entstehung, ihrer Ermoglichung und ihren Grenzen soll Flecks Beschreibung
eines Denkstils als Fachsprache in einem Wissens- bzw. Denkgebiet erneut
die Figur bergen.

Um in einem bestimmten wissenschaftlichen Gebiet mitreden zu koénnen,
um eine wissenschaftliche Tatsache als solche und z.B. in ihrer piddagogi-

156



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

schen Bedeutung wahrzunehmen, scheint der Erwerb von wissenschaftlich
sprachlicher bzw. begrifflicher Kompetenz notwendig. Das Erlernen der spe-
zifischen Fachsprache, in der die Worter ihre spezifische Bedeutung in einem
bestimmten Zusammenhang erlangen, konnte, wie oben im &sthetischen Be-
reich, metaphorisch als Alphabetisierung benannt werden und es ist zu fragen,
inwiefern auch hier mit der Ermoglichung des Forschens eine gleichzeitige
Verhinderung der Innovation auftritt.

Humboldt betonte, dass in der Erscheinung Sprache sich nur gesellschaft-
lich entwickelt: Fleck meint analog dazu, dass ein Denkstil und dessen Arti-
kulation sich nur iiber ,,denksoziale Krifte“ und in einem ,,Denkkollektiv*
entwickelt. Der Ausgangspunkt ist bei Fleck wie bei Humboldt: Die Erschei-
nung und Entstehung ist an die Gemeinschaft, an die Anderen gebunden, so
wie auch ihre Verdnderung nur iiber die Wirkung in dieser Forscher- oder
Sprachgemeinschaft moglich sein wird. Dem in die (Fach-)Sprachgemein-
schaft des Denkkollektivs aufgenommenen Forscher wird mit dem Denkstil
das Erfassen der wissenschaftlichen Tatsache ermdglicht. Mit einer didakti-
schen oder historischen ,Einfithrung® (Fleck 1980: 72) in ein Denkgebiet
werde der Intellekt fiir ein Gebiet ,,prapariert™, was erst dazu befahigt, die zu
erforschende Tatsache wahrzunehmen. Denkstil bestimmt, was {iberhaupt und
wie etwas als wissenschaftliche Tatsache wahrgenommen wird. ,,Die Abhén-
gigkeit der wissenschaftlichen Tatsache vom Denkstil ist evident™ (Fleck
1980: 85).

Die Sprache und ihre Begriffe in einem wissenschaftlichen Gebiet werden
mit dessen Differenzierung zusammenhéngender.

Sie werden zum logisch unentwirrbaren Geflecht, zu einem organischen, aus ge-
meinsamer Entwicklung hervorgehenden Gebilde, dessen Teile in gegenseitiger
Wechselwirkung stehen. Am Ende des Entwicklungsgangs versteht man den Anfang
nicht mehr, er ist nicht einmal richtig in Worten auszudriicken, — oder er wird anders
verstanden und ausgedriickt als frither (Fleck 1980: 73, Hervorh. G.W.).

Auch Humboldt sprach von der Sprache als einem Geflecht oder ,,Gewebe*,
,in dem jeder Teil mit dem anderen und alle mit dem Ganzen in mehr oder
weniger deutlich erkennbaren Zusammenhange stehen* (GS VII: 70). Auch
bei Humboldt ist Sprache nicht nur Organ des Gedankens, sondern etwas Or-
ganisches, womit ihre Eigenstidndigkeit betont werden soll. Diese Verselb-
standigung kann so weit gehen, dass nicht mehr nachvollzogen werden kann,
wie es zur Entstehung kam. Der artikulierte Ausdruck wird zwar vom Men-
schen als Sprecher, Kiinstler oder Forscher hervorgebracht, ist aber dennoch
in der Entstehung nicht génzlich erklérbar. Fragt man dennoch nach der Inno-
vation, dann taucht dabei das Phinomen der unerklirlichen Denkstilentste-

157

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

hung bzw. -umwandlung und deren nachtréglichen Rekonstruktion auf, ana-
log Humboldts Spracherzeugung, die in der Erfahrung nicht greifbar schien.
Flecks bis ins Detail ausgefiihrtes Beispiel der Forschung liegt im Bereich
der Medizin. Er zeigt an der Entwicklung des Syphilis-Begriffs, wie eine me-
dizinische Tatsache geschichts-, sozial- und kulturabhéngig entsteht, sich
wandelt und neu erfunden wird. Das Spektakuldre daran ist der Bruch, d.h. die
eigentliche Entdeckung des Neuen. Dieser Bruch in der Entwicklung des Sy-
philis-Begriffs, d.h. die Loslosung vom Vorgefundenen bzw. Vorgegebenen
und die Losung der Aufgabe entsteht kurioserweise daraus, dass die Forscher
von falschen Voraussetzungen ausgingen, unreproduzierbare Vorversuche un-
ternahmen und am Ende etwas fanden, was keiner gesucht hatte. Fleck ver-
gleicht es mit ,,Kolumbus: sie suchten Indien und waren tiberzeugt, sich auf
dem Weg dorthin zu befinden — sie fanden Amerika. Noch mehr: ihre Fahrt
war nicht konsequentes Segeln in beabsichtigter Richtung, sondern eine Irr-
fahrt mit bestdndigem Richtungswechsel; und was sie erlangten, war nicht ihr
Ziel*“ (Fleck 1980: 91). Es sei ein Irrtum anzunehmen, das erkennende Sub-
jekt forscht einem Eroberer gleich, der etwas (wissen) will, es beobachtet, ein
Experiment plant, durchfiihrt und es dann hat/wei3. Das, was hier Experiment
genannt wird, ist keine planmiBige Versuchsanleitung, sondern eine Irrfahrt.
Und weil es eine Irrfahrt war, kann keiner nachfolgend denselben Weg neh-
men. Vom Ergebnis aus wird rekonstruiert, wie die Verbindung zum Aus-
gangspunkt zustande kam. Ob es tatsdchlich diese und nur diese Verbindung
war, vermag keiner mehr zu sagen. Die scheinbare Handhabe des For-
schungsverlaufs entpuppt sich als unverfiigbarer Prozess, der nicht nur in sei-
nem Verlauf und Resultat nicht steuerbar, sondern auch im Nachhinein als
Prozess nicht mehr deckungsgleich nachzuvollziehen ist. Soll ein Forscher
den Verlauf der Entdeckung im Nachhinein beschreiben, ist er darauf ange-
wiesen, das Nicht-Wahrnehmbare zu erfinden, d.h. den Verlauf anhand des
Ergebnisses zu rekonstruieren. ,,Die Zick-zacklinie der Entwicklung, deren al-
le Etappen er sicherlich lebhaft mitgefiihlt hatte, verwandelt sich in einen ge-
raden Weg. [...] [Der Forscher] sammelte inzwischen Erfahrung und verlor
parallel dazu das Verstiandnis fiir die eigenen Irrtiimer™ (Fleck 1980: 101). Die
Beschreibung der Forscher selbst, wie sie zu einer Entdeckung gelangt seien,
entspricht nicht dem tatsachlich durchlaufenen Prozess. Sie passen ihre erneu-
te Vorgehensweise dem Resultat entsprechend an. Kolumbus sieht auf die nun
neu gestaltete Karte und kann von Amerika aus den Weg zuriick direkt an-
steuern. Der Forscher rekonstruiert vom Ergebnis aus: So miissen wir verfah-
ren sein, um dieses Ergebnis erlangt zu haben. ,,.Das Erkennen verindert den
Erkennenden, ihn an das Erkannte harmonisch anpassend* (ebd.: 114)."" Der
spannende Punkt der Denkstilentstehung und -&nderungen vollzieht sich also

11 Vgl. dazu Ahrens (2005: 51) und Hagner (2008).

158

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

unbemerkt. Es sind auch keine Reformen im klassischen Sinne, sondern ,,Mu-
tationen des Denkstils“ (Fleck 1980: 38). Der Entdecker wird — wie der
Kiinstler — zum Betrachter und Kritiker und entwickelt einen Denkstil, der
zukiinftige Tatsachen eben so sehen lésst.

Denkstil umfasst die Voraussetzungen, von denen aus die Forscherge-
meinschaft ihre Tatsachen erfasst, interpretiert und auswertet. Ohne diese
Voraussetzungen gébe es keine Tatsachen. Den unméglich klar fassbaren Zu-
stand der Wahrnehmung vor der Denkstilentwicklung, vergleichbar mit Hum-
boldts unfassbaren Strom der Sinnesdaten und geistigen Tatigkeit vor der Ar-
tikulation, beschreibt Fleck als ,,das unklare anfingliche Schauen“ (Fleck
1980: 121). Diesem stillosen, chaotischen, verworrenen Schauen fehlt ,.das
Tatséchliche, Fixe: man kann so oder so sehen, fast willkiirlich. Es fehlt der
Halt, der Zwang, der Widerstand, der feste Boden der Tatsachen* (ebd., Her-
vorh. G.W.). Dies ist dem Kunstwerk &dhnlich — man kann es so oder so sehen.
Ein Widerstand erst l4sst das Schauen zu Sehen werden, ein Widerstand, der
das Wahrgenommene zu einer Gestalt formt, zu einem Etwas. Aus der ersten
stilverworrene[n] Beobachtung™ folgt die Anpassung der Beobachtung an
den Gegenstand und es kommt in einer Skala von Ubergiingen zum ,,Gestalt-
sehen® (ebd.: 124). Dieser Vorgang vom chaotischen Schauen zum Gestaltse-
hen kann wiederum nachahmend oder schopferisch verstanden werden. Sieht
man die Gestalt in dem Sinne, dass die Tatsache an eine Idee erinnert, dann
erweitert, erginzt oder entwickelt man nachahmend den vom Denkkollektiv
gepragten Denkstil. Die spannende Frage ist, wie man eine neue Gestalt sicht.
Um im Bild von der Irrfahrt zu bleiben, muss man auch dabei im Denkstil
verharren, also Indien ansteuern, d.h. tiberhaupt erst einmal auf See gehen und
entdecken wollen. ,,Auf diese Weise ist die Entdeckung mit dem Irrtum un-
zertrennlich verflochten: um eine Beziehung zu erkennen, muss man manche
andere Beziehung verkennen, verleugnen, iibersehen (Fleck 1980: 44). Ver-
kennen oder Ubersehen entsprechen dem unverfiigbaren Irrtum. Verleugnen
hingegen ist ein aktiver Prozess, ein Unterdriicken von etwas Selbstverstind-
lichem, in dessen Gleise man immer wieder gerit. Inwiefern das Verleugnen
moglich ist, da man sich ja gar nicht auf dem falschen Wege wihnt, bleibt
fraglich.

Verleugnen beschreibt auch eher den umgekehrten Prozess, mit welchem
gerade im Fahrwasser geblieben wird. Gestaltsehen ist denkstilgebunden, da
die Einweihung des Wissenschaftlers in das Wissensgebiet — seine wissen-
schaftliche Alphabetisierung — in ihm eine ,,Bereitschaft zum stilgeméfBen
Wahrnehmen* (Fleck 1980: 165) er6ffnet und ermdglicht. Das ,.entwickelte,
reproduzierbare, stilgemifie Gestaltsehen* (Fleck 1980: 124) ist vergleichbar
mit dem analysierten und in Technik/Stil und Inhalt/Begriff geschiedenen
Kunstwerk, was nun Schule macht. Schule machen ist in der Wissenschaft
wie in der Kunst bekannt; die nachahmende Schiilerschaft macht einen Denk-

159

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

stil erst zu einem solchen. Die Steigerung der Féhigkeit, denkstilgebunden
Gestalten zu sehen, und so immer mehr doch vollig gleichartige Tatsachen
anzusammeln und die Begriffe zu bestitigen, geht einher mit dem Verlust,
Widersprechendes, Heterogenes wahrzunehmen. ,,Einerseits ermoglichte der
so ausgebildete Denkstil viel Gestaltsehen und viele anwendbare Tatsachen,
andererseits machte er anderes Gestaltsehen und andere Tatsachen unmog-
lich* (Fleck 1980: 122)."* Dies ist die bekannte paradoxe Figur: Das, was
Sprechen, Denken, Forschen erst ermdglicht, schrinkt es gleichzeitig ein.
Wenn einmal ein Denkstil ein Denkkollektiv bestimmt, kann in diesem
schwerlich unklar geschaut und dariiber andere Gestalten wahrgenommen
werden. So schldgt die Bewertung um; der die Forschung ermdglichende
Denkstil kann zum Denkzwang werden. Solch ein ,,Denkzwang™ erscheint
harmlos als geistige Bereitschaft, als ein ,,Bereitsein fiir solches und nicht an-
deres Sehen und Handeln* (Fleck 1980: 85). Auf die Begrifflichkeit in einem
Denkgebiet bezogen zeigt Fleck, wie ein Denkstil ihm nicht gemife oder wi-
dersprechende Befunde integriert oder ignoriert, wie sich einen Denkstil pra-
gende, in bestimmter Weise artikulierte Ideen ,,dank einer Art Harmonie der
Tduschungen als beharrende, starre Gebilde erhalten (Fleck 1980: 41, Her-
vorh. G.W.).

In seiner radikal antiindividualistischen Auffassung geht Fleck so weit,
dass es dem Einzelnen nicht gelingt, sich widerstindig vom Denkzwang zu
16sen, sondern dass es eine kollektive Weiterentwicklung des Denkstils gibt,
die — interessanterweise wie oben beschrieben — von den Forschern selbst un-
bemerkt von statten gehen kann. Uber die individuellen Modifikationen der
allgemeinen Grundlage verdndert sich diese unter der Hand im Kollektiv. Das
erfolgt vor allem tber Irrtiimer, Irrwege und Zufille, deren Mitwirken in einer
retrospektiven Darstellung des Forschungsweges eingeebnet wird in ein Kon-
tinuum.

Bildende Widerstiande

In den Asthetischen Versuchen beschreibt Humboldt die Tatigkeit des Kiinst-
lers mit den Worten aus dem Fragment tiber die Theorie der Bildung: Er un-
ternimmt es, ,,sich und die Aussenwelt um ihn her auf das innigste miteinan-
der zu verkniipfen” (GS II: 142). Im Bildungsfragment sei es die Aufgabe des
sich Bildenden, ,,soviel Welt, als moglich zu ergreifen, und so eng, als er nur
kann, mit sich zu verbinden® (GS I: 283). Funktion der Sprache ist es dabei,
»in immer wiederholten Acten die Welt mit dem Menschen, oder anders aus-
gedriickt, seine Selbstthitigkeit mit seiner Empfanglichkeit in sich zusam-

12 Humboldt sagte: ,,Der Sprachsinn hat, indem er die eine Richtung nahm, die an-
dere vernachléssigt” (GS VII: 84).

160

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

men[zu]kniipflen] (GS VII: 55). Die Verbindung von Asthetik, Sprachphilo-
sophie, Wissenschaftstheorie und der Bildungsthematik liegt in dieser ver-
kntipfenden Funktion aller Artikulationen. Die Einbildungskraft braucht einen
Gegenstand, an dem sie sich verduBern kann, so wie die sinnliche Empfiang-
lichkeit verbunden mit der geistigen Tétigkeit einen Stoff (den Laut) braucht,
in dem sie sich ausdriicken und fortdauern kann, ,,um sich nicht auf eine leere
und unfruchtbare Weise ins Unendliche zu verlieren” (GS I: 285). Das ,Idea-
lische® braucht eine Wirklichkeit, die Tatigkeit der Sinne und des Geistes ei-
nen artikulierten Ausdruck und das chaotische Schauen eine Gestalt- und Stil-
gebung.

So liegt Widerstindigkeit vorerst auf Seiten des Denkstils, der Ermogli-
chung von Denken, Sprechen und Sehen und es bedarf ihrer, um vom Fluss
der Wahrnehmung und geistigen Tétigkeit zur Artikulation oder vom unkla-
ren, chaotischen Schauen zum Gestaltsehen zu gelangen. Was einmal formu-
liert bzw. artikuliert ist, schriankt den Spielraum anderer Artikulationen immer
schon ein. Mit der ,,Harmonie der Tduschungen® bilden sich Widersténde, die
Bildung verhindern kénnten. Dennoch sind es aber auch gerade diese Wider-
stinde, die die Bildung als das Hiniibergehen von einem in den anderen Kreis
der Sprache ebenso wie die Denkstilinderung herausfordern.

Indem Artikulationen als Medien zwischen Ich und Welt vermitteln," er-
schlieflen sie Welt, was nicht nur den Effekt der vermittelnden Unmittelbar-
keit mit sich bringt, sondern auch das Gefiihl der Unzulénglichkeit der Spra-
che und der Verhinderung von anderer WelterschlieBung.

Der Mensch denkt, fiihlt und lebt allein in der Sprache, und muss erst durch sie ge-
bildet werden [...]. Aber er empfindet und weiss, dass sie ihm nur Mittel ist, dass es
ein unsichtbares Gebiet ausser ihr gibt, in dem er nur durch sie einheimisch zu wer-
den trachtet. Die alltdglichste Empfindung und das tiefssinnigste Denken klagen
iiber die Unzuldnglichkeit der Sprache, und sehen jenes Gebiet als ein fernes Land
an, zu dem nur sie, und sie nie ganz fiithrt (GS 1V: 432).

Der positiv zu bewertende Schluss aus dem Gefiihl der Unzulénglichkeit ist
eine Sehnsucht, die bleibt und die Suche nach anderen Artikulationen, die je-
de Sprache — é&sthetische wie wissenschaftliche — dynamisieren und damit
mehr oder weniger mogliche Differenzierungen und Verdnderungen heraus-
fordern. So muss die Sprachvielfalt nicht als zu {iberwindender Mangel oder
als Strafe eines tiberheblichen Turmbaus gesehen werden, sondern kann als
bildender Widerstand dazu beitragen, dass man anders spricht als man spricht.

13 Vgl. zur Vermittlungsleistung der Sprache Benner (1995: 121ff.).

161

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Literatur

Ahrens, Sonke (2005): Bildung, Naturwissenschaft und Technik: zur bil-
dungstheoretischen Bedeutung der neueren Wissenschafts- und Technik-
forschung, Miinster: Waxmann.

Behler, Constantin (1989): ,,Humboldts ,,radikale Reflexion iiber die Sprache*
im Lichte der Foucaultschen Diskursanalyse. In: Dt. Vierteljahrsschrift
fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 63, Heft 1, S. 1-29.

Benner, Dietrich (1995): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie, Wein-
heim: Juventa.

Borsche, Tilman (1981): Sprachansichten. Der Begriff der menschlichen Rede
in der Sprachphilosophie W.v. Humboldts, Stuttgart: Klett-Cotta.

Fleck, Ludwik (1980): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen
Tatsache. Einfiihrung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Gutterer, Dietrich (1989): ,,Konditionale Vernetzung und Spontaneitit. Eine
Erorterung des Sprachbegriffs W. v. Humboldts.* In: Hans-Werner Scharf
(Hg.), W. v. Humboldts Sprachdenken: Symposion zum 150. Todestag,
Essen: Hobbing, S. 109-123.

Hagner, Michael (2008): ,,Wahrnehmen ohne Medien. Zum Verhiltnis von
historischer Epistemologie und Sinnenphysiologie. In: Claus Pias (Hg.),
Kulturfreie Bilder, Berlin: Kadmos, S. 96-114.

Humboldt, Wilhelm v.: Gesammelte Schriften. Berlin 1903. Abgekiirzt Band-
angabe: [GS] ,,Uber Religion“ [GS I].

Humboldt, Wilhelm v.: , Asthetische Versuche. Erster Teil. Uber Goethes
Hermann und Dorothea* [GS II].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Latinum und Hellas* [GS III].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Uber das vergleichendes Sprachstudium in Bezie-
hung auf die verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung® [GS IV].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Grundziige des allgemeinen Sprachtypus® [GS V].

Humboldt, Wilhelm v.: ,Uber die Verschiedenheiten des menschlichen
Sprachbaus und ihren Einflufl auf die geistige Entwicklung des Men-
schengeschlechts* [GS VII].

Humboldt, Wilhelm v. (1940): Briefe an Christian Gottfried Korner. Hrsg.
von Albert Leitzmann. In: Historische Studien Heft 367, Berlin: Ebering
[WvH an K].

Koller, Hans-Christoph (1999): Bildung und Widerstreit: zur Struktur biogra-
phischer Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne, Miinchen: Fink.

Koller, Hans-Christoph (2003): ,,,Alles Verstehen ist daher immer zugleich
ein Nicht-Verstehen.* Wilhelm von Humboldts Beitrag zur Hermeneutik
und seine Bedeutung fiir eine Theorie interkultureller Bildung.* In: Zeit-
schrift fiir Erziehungswissenschaft 6, S. 515-531.

162



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

Mollenhauer, Klaus (1990): ,,Asthetische Bildung zwischen Kritik und Selbst-
gewissheit.” In: Zeitschrift fiir Padagogik 36, S. 481-494.

Schifer, Alfred (1996): Das Bildungsproblem nach der humanistischen Illusi-
on, Weinheim: Deutscher Studienverlag.

Scharf, Hans-Werner (1989, Hg.): W. v. Humboldts Sprachdenken: Symposi-
on zum 150. Todestag, Essen: Hobbing.

Schmitter, Peter (1982): ,,Kunst und Sprache. Uber den Zusammenhang von
Sprachphilosophie und Asthetik bei W. v. Humboldt.“ In: Sprachwissen-
schaft 7, S. 40-57.

Simon, Josef (1989): ,,Wilhelm von Humboldts Bedeutung fiir die Philoso-
phie.“ In: Hans-Werner Scharf (Hg.), W. v. Humboldts Sprachdenken:
Symposion zum 150. Todestag, Essen: Hobbing, S. 259-271.

Trabant, Jirgen (1990): Traditionen Humboldts, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Trabant, Jirgen (1998): Artikulation: historische Anthropologie der Sprache,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

163



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Begriffsgeflecht. Zur Entstehung der
Bildungssemantik um 1800 zwischen

Selbstorganisation, Leben, Mensch und Markt

SEBASTIAN MANHART

Humboldt gibt in seiner Anthropologie fiir die Praxis der Bildung eine para-
doxe Maxime aus. Die gezielte Charakterbildung solle alles ,,nicht anders, als
unter der Bedingung einer vollkommenen Freiheit ausfiihren [...]. Alles soll
von selbst entstehn [...].“ Alles geschehe ,,mit gédnzlicher Vermeidung alles
Scheins von Absicht* (Humboldt 1960c: 345). Aber wie soll das gehen? Wie
kann eine gezielte Bildung stattfinden und doch alles von selbst ablaufen?
Wie tiiberldsst man etwas seinen inneren Kriften, seinem eigenen Wachs-
tumspfad, wenn man es doch bilden will, und das Ergebnis der Bildung of-
fenbar einen Unterschied gegeniiber dem blolen Wachstum macht? Wie kann
es ,vollkommene Freiheit’ geben, wo eine bestimmte Bildung stattfindet?
Und wie hat man sich eine Handlung vorzustellen, die so gewollt wird, als ob
man sie nicht will, die man also absichtlich unabsichtlich tut? Dass diese und
dhnliche Fragen nahe liegen, wenn man Freiheit und Ordnung zusammen
verwirklichen will, war nicht nur Humboldt bewusst. Es sind Konzepte wie
Bildung und Markt, die es seit dem 18. Jahrhundert erlauben, sowohl diese
Probleme aufzuwerfen als auch deren Losung dauerhaft aufzuschieben.

Ohne die Existenz anderer Bedeutungsquellen bestreiten zu wollen, ist es
vor allem die im Folgenden ndher erlduterte Fassung von Bildung, welche die
weite Verbreitung des Begriffs ermdglicht hat. Bildung bringt die soeben an-
gedeutete paradoxe Konstellation im Umgang mit selbsttdtigen, sich selbst
organisierenden Zusammenhdngen — und das ist schon bei Humboldt und sei-
nen Zeitgenossen nicht nur der Mensch — nédmlich so auf den Begriff, dass de-
ren ,,Auflosung® einer vielfiltigen konkreten Praxis {iberlassen werden kann.
Auf diese Weise wird Bildung zum zentralen semantischen Attraktor des sich
langsam entfaltenden Erziehungssystems, der den in jeder Erziehungspraxis

165



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

aufscheinenden Widerspruch von freier Entfaltung und externer Beeinflus-
sung der Subjekte so zu behandeln erlaubt, dass die Paradoxie nicht dauerhaft
die Praxis oder die Kommunikation paralysiert. Ganz im Gegenteil scheint
nichts so anregend auf Kommunikation zu wirken wie eine semantisch schon
bekleidete Paradoxie.

Die Vereinnahmung von Bildung durch die Erziehungswissenschaft, ihre
Rolle als Leitsemantik fiir die padagogische Praxis, ist aber zum Ausgang der
Aufkldrung noch alles andere als ausgemacht. Die Semantik des Bildungsbeg-
riffs stabilisiert sich um 1800 in einem Netz von Parallelbegriffen, die sich
wechselseitig illustrieren, partiell substituieren, miteinander konkurrieren und
hieriiber semantisch allmdhlich pfadabhingig evoluieren. Bemerkenswerter-
weise ist der diesem Begriffsgeflecht zugrunde liegende gemeinsame Prob-
lembezug und damit die Verwandtschaft einiger zentraler Begriffe der Mo-
derne in den gegenwirtigen Diskussionen insbesondere der Erziehungswis-
senschaft und Sozialpddagogik kaum noch prisent. So ist es zwar wieder iib-
lich geworden, sich auf Bildung zu berufen, wenn es um die Ausweitung oder
auch Verteidigung des Einflussbereiches der Erziehungswissenschaft geht. In
der oft moralisch grundierten Kritik am Neoliberalismus, an den Methoden
der Kontextsteuerung im New Public Management oder an den individuali-
sierten Zumutungen selbstorganisierten lebenslangen Lernens kommt zumeist
gar nicht in den Blick, dass der mit Bildung verbundene Anspruch an die
Selbsttitigkeit der Subjekte gerade in dieser Hinsicht kein sanftes Ruhekissen
ist. Die historisch mit dem Bildungsbegriff verbundenen formalen Analogien
im Umgang mit dem Phénomen sich selbst organisierender Systeme machen
diesen, wenn schon nicht untauglich, so doch zu einem schwierigen Kandida-
ten, wenn es um eine diesbeziigliche Verteidigung der Pddagogik geht. Einen
besonders hohen Stellenwert geniefit in der Debatte nach wie vor der Hum-
boldtsche Begriffsvorschlag. Dies ist bemerkenswert, weil kaum ein anderer
der bekannteren deutschen Liberalen mit seiner politisch-sozialen Auffassung
so nah am interventionsabstinenten Nachtwéchterstaat, so weit weg vom So-
zial- und Wohlfahrtsstaat ist wie er. Humboldts Staatsauffassung entspricht
sein Bildungs- und Subjektbegriff und dies hat neben historischen vor allem
theoriesystematische Griinde. Seine aus dieser Konstellation abgeleiteten For-
derungen, z.B. fir die Armenpflege (Humboldt 1960a: 84ff.), wiirden nicht
wenige derjenigen, die sich heute gern auch auf Humboldts Bildungsbegriff
und Menschenbild berufen, schlicht als neoliberal geileln. Seine Attraktivitéit
fiir die padagogische Debatte lédsst sich vermutlich damit erkldren, dass sein
Konzept von Bildung am Anfang des piddagogischen Bildungsdiskurses zu
stehen scheint und tiber die Beziige auf Selbsttétigkeit, Freiheit und Mensch-

166

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

heitlichkeit leicht der hohe moralische Anspruch der Pddagogik bedient wer-
den kann.'

Die hier in Rede stehende Fassung des Bildungsbegriffs gehort in den
Kontext eines Perspektivenwechsels, der in Reaktion auf das Scheitern abso-
lutistischer Reformanstrengungen und der Franzosischen Revolution {iber das
ganze politisch-philosophische Spektrum hinweg stattfindet. Dominiert in der
Aufklarung, verkiirzt gesagt, die Vorstellung einer Freisetzung der Vernunft
aus den iiberkommenen Verhiltnissen, so gewinnen um 1800 jene die Ober-
hand, die sich um eine stirkere soziale und naturbezogene Riickbindung der
Vernunft bemiihen. Das fiihrt nicht nur bei konservativen Autoren dazu, die
Vernunfthaltigkeit der gegebenen Verhiltnisse zu betonen, sondern auch de-
ren Wandel, den nach wie vor erwarteten Fortschritt, als lebendige Entwick-
lung zu konzeptualisieren. Je nach politischer Ausrichtung ist dann dieses
Fortschreiten dem Wollen des Einzelnen mal mehr, mal weniger entzogen.
Vor dem Hintergrund der in der Revolution sinnfillig gewordenen Gefahr ei-
ner zunehmenden Erosion der Tradition durch die blo kontingenten Ent-
scheidungen des Einzelnen wichst die Distanz zu der dem Denken der Auf-
klarung zugeschriebene Annahme einer tiberméfBigen Verniinftigkeit des
Menschen. Es ist eine der zahlreichen Ironien der Geschichte, dass die zum
Ende der Aufklarung immer stirker betonte Freiheit und Vernunft des Men-
schen, die Moglichkeit seiner individuellen Selbstbestimmung durch die Ver-
nunft, in ihrer Bedeutung gerade durch den systematischen Gebrauch der
Vernunft erheblich beschnitten wird. Es sind ndmlich gerade die im Rahmen
des neuen Wissenschaftsverstindnisses der Philosophischen Fakultit ent-
wickelten Konzeptualisierungen von Freiheit als Selbsttitigkeit und Selbstor-
ganisation (vgl. Manhart: 2005; 2008a), die dazu fiihren, dass die Erwartun-
gen an die individuellen Steuerungsméglichkeiten des Einzelnen sowohl ge-
geniiber sich selbst als auch im Hinblick auf soziale Zusammenhénge herab-
gesetzt werden.

Fiir den hier interessierenden Zusammenhang ist dabei von zentraler Be-
deutung, dass diese wissenschaftlichen Einsichten im Kontext sich iiberla-
gernder disziplindr-semantischer Felder gewonnen werden, deren semanti-
schen Verflechtungen z.B. am gemeinsamen Problembezug zentraler Begriffe
und Theoreme abgelesen werden konnen (vgl. Manhart 2006; 2007). Bei dem
Versuch der wissenschaftlichen Erklarung des biologischen Lebens, der Be-
schreibung komplexer Tauschprozesse als Marktgeschehen und der Konstitu-
tion des Individuums wie auch gesellschaftlicher Ordnungsmuster als Bildung
werden auf ganz dhnliche Weise traditionelle Beschreibungsmuster gottlicher
wie menschlicher Selbsttitigkeit und Selbstorganisation reformuliert und d.h.

1 Zu einigen gegenldufigen Konsequenzen der fiir ,Bildung* spezifischen Verbin-
dung von Freiheit, Wissen, Sozialisation und Erziehung in der Gegenwart sowie
zu den strukturellen Nihen der Begriffe Bildung und Markt vgl. Manhart 2008b.

167

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

begrifflich auf wissenschaftliche, also methodisch konstituierte ,,Gegenstin-
de* bezogen. Die diesen Erklarungen und Beschreibungen zugrunde liegen-
den logischen Kausalmodelle liegen aber den noch kaum ausgepréigten dis-
ziplindren Unterscheidungen wie auch jener von Natur- und Kulturwissen-
schaften voraus. Biologische Lebensprozesse, wirtschaftliches Marktgesche-
hen und die Bildung des Menschen und seiner Geschichte illustrieren sich da-
her in vielen Schriften der Zeit wechselseitig. Dem Lebensbegriff kommt
hierbei allerdings eine gewisse Fiithrungsrolle zu. Denn zum einen l4uft tiber
diesen die Zuriickdrangung bzw. Ergédnzung der in der Aufkldrung dominie-
renden linear-kausalen Ordnungsvorstellungen (Mechanik, Maschinenmeta-
phorik) und der daran gekoppelten tabellarisch-hierarischen Nomenklaturen
(Linnés Ordnung der Arten, die Tabellenstatistik, Enzyclopddien) zugunsten
auf wechselseitiger Bedingtheit und Zirkularitit abstellender Kausal- und
Ordnungskonzepte, die regelméflig mit dem Verweis auf den lebendigen Or-
ganismus illustriert werden. Zum anderen statten sich die Wissenschaften des
noch weitgehend undifferenzierten disziplindr-semantischen Feldes der
Staats- und Geschichtswissenschaften, zu denen auch die noch wenig profi-
lierte ,,Erziechungswissenschaft* z&hlt, mit der unaufhaltsam anwachsenden
Dignitdt der empirischen Wissenschaften aus, ohne sich dabei allerdings auf
die Physik® beziehen zu miissen (vgl. Manhart 2008a).

Mit den theoretischen Konzepten des Lebens, der Bildung oder des Mark-
tes wird eine verniinftige Begriindung einer relativen Unverfligbarkeit der
menschlich-sozialen Verhéltnisse moglich, die den weiter anwachsenden poli-
tischen Steuerungsambitionen absolutistischer, etatistischer wie auch demo-
kratischer Provenienz entgegenstehen. Es entspricht den politischen Tenden-
zen der Zeit, dass es die Analogie erlaubt, die Vernunft vom einzelnen Men-
schen auf tiberindividuelle Allgemeinheiten iibergehen zu lassen: auf die Idee
der Menschheit und Geschichte bei Herder und Humboldt, den Staat bei He-
gel, oder wie bei den Anhidngern von Adam Smith auf die Wirtschaft. Hier
vermittelt dann die selbsttitige Wirkung der invisible hand im Marktgesche-
hen die individuell gar nicht immer verniinftigen Entscheidungen des Einzel-
nen zur Verniinftigkeit des Ganzen. Auch die weiterhin verbreiteten Erzie-
hungsambitionen werden zumindest auf der Theorieebene dahingehend modi-
fiziert, dass der Mensch nur in Riicksicht auf die externen Eingriffen entzoge-
nen Bildungsbedingungen seiner Natur, seine als Bildsamkeit gefasste Selbst-
tatigkeit erzogen werden kann. Das ist an sich nicht neu, bedarf aber in den
Zeiten der neuen Wissenschaftsauffassung anderer Begriindungsmuster, die

2 Deren schon fortgeschrittene Mathematisierung wird von zahlreichen Vertretern
der anderen Wissenschaften in der Philosophischen Fakultit als eine Art symbo-
lischer Mechanisierung begriffen, was deren Befiirchtung nihrt, auf diese Weise
blofB ,totes Wissen®, statt ,lebendiger Erkenntnis‘ zu produzieren.

168

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

der Bildungsbegriff bedient. SchlieBlich ist auch die Selbsttitigkeit der be-
wussten Kontrolle dieses Einzelnen weitgehend entzogen.

Humboldt ist nicht nur eine Schliisselfigur bei der Etablierung des Bil-
dungsbegriffs, sondern auch bei der Transmission biologisch grundierter
Konzepte der Selbstorganisation in das disziplindr-semantische Feld der Er-
ziehungswissenschaft und der Geschichte. Neben der langen, hier nicht be-
riicksichtigten theologischen Tradition einer Formulierung von Konzepten der
Selbstverursachung ist der Begriff des sich selbst organisierenden Lebens und
seiner organischen Ordnung fiir Humboldt von grundlegender Bedeutung. Die
Kontamination des Bildungsbegriffs mit Einsichten aus der biologischen For-
schung kann hier allerdings nur exemplarisch tiber ihre Reflexion bei Kant in
den Blick kommen. Kant hat in fiir den damaligen Diskurs seltener Klarheit
die Selbstorganisation des Lebens konzeptualisiert und mittels Analogiebil-
dung die Ubertragung der dabei gewonnenen begrifflichen Moglichkeiten auf
das Feld sozialer Zusammenhinge empfohlen (I). Der Verweis auf einige
weitere Autoren wie auch Humboldts Verbindung von Bildung und Lebens-
begriff soll die weite Verbreitung der dabei entwickelten Semantik belegen.
Es kann aber auch hier nur bei Andeutungen bleiben (I1).* Ein kurzer Blick
auf einige sich aus der Theorie der Selbstorganisation ergebende Konsequen-
zen fiir die Moglichkeiten einer Steuerung entsprechender Prozesse beschlief3t
die hier vorgenommene Rekonstruktion des Bildungsbegriffs (II1).

In seiner Kritik der Urteilskraft verbindet Kant den philosophischen Diskurs
iiber die Schwierigkeiten der Kausalerkenntnis explizit mit den zu seiner Zeit
aktuellen Erkenntnissen aus der Biologie, um daran die Notwendigkeit einer
eigenstindigen Beschreibungs- und Erkldrungsform bestimmter, nidmlich
selbsttitiger Naturprodukte zu demonstrieren.® Kant geht von dem Problem
aus, dass es in der Natur Gegenstidnde gebe, die sich nicht befriedigend aus —
hinsichtlich ihrer Produkte zufilligen — Ursache-Wirkungs-Mechanismen er-
klaren lassen. Gemeint sind an dieser Stelle erst einmal Lebewesen; jedoch
geht es Kant vor allem darum, die Mittel in die Hand zu bekommen, die Ver-
nunftfihigkeit des Menschen mit seiner Freiheit und damit einer anderen
Form der Verursachung wissenschaftlich zusammen zu denken. Wie aller-
dings die ,,Vereinigung zweier ganz verschiedener Arten von Kausalitdt™ in

3 Vgl fiir weitere Belege Manhart 2005 und ausfiihrlicher auch hinsichtlich der
mittelalterlichen philosophisch-theologischen Tradition Manhart 2008.

4 Vgl. zum diskursgeschichtlichen Hintergrund von Kants Uberlegungen in der
entstehenden Biologie der Aufklarungszeit Lenoire 1985; zu dessen Vorge-
schichte im so genannten ,,Vitalismus der Aufklarung® bei Herder u.a. vgl. Pross
1999; Reill 1994; Garber 1999.

169

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

einem Korper zu denken sei, ,.begreift unsere Vernunft nicht; sie liegt im
tibersinnlichen Substrat der Natur (UK A370). Versuche man es trotzdem, so
miisse neben der dem Verstand zuginglichen Ursache-Wirkungs-Verkniip-
fung (nexus effectivus) auch noch eine ,,Kausalverbindung nach einem Ver-
nunftbegriffe” in Anspruch genommen werden. Kant betont, dass es sich hier
lediglich um eine ,Als ob‘-Unterstellung von Naturzwecken im Sinne eines
nexus finalis handelt, auf die man angewiesen sei, wenn man nicht auf Gott
als Erklirung zuriickgreifen wolle (UK A286). Uber den wahren Charakter
der in Frage stehenden inneren Struktur organischer Korper kann das mensch-
liche Erkenntnisvermdgen aber nichts herausfinden, gerade weil sich der
menschliche Geist des Konzeptes der raumzeitlichen Kausalitdt als Bedin-
gung der Moglichkeit verniinftiger Erkenntnis bedienen muss.” Genau dies
gibt Kants durchaus nicht so zuriickhaltenden Zeitgenossen und Nachfolgern
reichhaltige Moglichkeiten zur religios-mystischen Aufladung des Lebens-
wie auch Bildungsbegriffs wie es bei seiner Verwendung zur Beschreibung
der konstitutiven Dynamik menschlicher Individuen, des Marktes oder von
Staaten auch tiberaus niitzlich ist, dass er einen Prozess auf den Begriff bringt,
dessen Elemente immer beides, sowohl Zweck als auch Mittel sind.

Denn nach Kant sind es nun folgende Bestimmungen, die es nétig ma-
chen, Naturprodukte als Naturzwecke zu denken: ,.ein Ding existiert als Na-
turzweck, wenn es von sich selbst [...] Ursache und Wirkung ist“ (UK A282).
So kénne man das Wachstum eines Baumes nur erkldren unter der Vorausset-
zung, dass ,,die Materie®, die der Baum sich aus der Umwelt ,hinzusetzt®,
von ihm ,,zu spezifisch-eigentimlicher Qualitit™ , ,verarbeitet™ werde, ,,welche
der Naturmechanism aufer ihr nicht liefern kann, und [er — S.M.] bildet sich
selbst weiter aus, vermittelst eines Stoffes, der, seiner Mischung nach, sein
eignes Produkt ist“ (UK A283).° Die einzelnen Teile eines solchen Naturpro-
duktes sind also ,,nur durch ihre Beziehung auf das Ganze moglich® (ebd.
A286). Und will man jetzt nicht, wie bei einem Kunstwerk, dessen Schopfer
zur Ursache erkldren, dann miisse man annehmen, ,,dafl die Teile desselben
sich dadurch zur Einheit eines Ganzen verbinden, daf} sie voneinander wech-
selseitig Ursache und Wirkung ihrer Form sind.“ Das bedeutet, dass ein Teil
nicht ,,nur durch alle tibrigen da ist“, sondern ,,auch als um [...] des Ganzen
willen existierend, d.i. als Werkzeug (Organ) gedacht” werden muss, dass
aber zugleich kein Werkzeug ist, indem es ,,ein die andern Teile hervorbrin-

5 Zur grundsitzlichen Kritik dieses Vermogens, die hier als Hintergrund von
Kants Als-ob-Strategie immer mitzudenken ist vgl. Kant KrV A19ff.

6 Die Nahen dieser Formulierung zu den Autopoiesis-Konzepten der neueren Sys-
temtheorie sind natiirlich kein Zufall, sondern beruhen auf der Bearbeitung des-
selben Problems, wie auch die Inanspruchnahme der Zellbiologie zur Erarbei-
tung und Illustration des Konzeptes (Maturana, Luhmann) auf ganz &hnliche
disziplindre Konstellationen verweist.

170

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

gendes Organ ist (ebd. A287). Ein solches ,,Produkt® heifle dann zu Recht
ein ,,sich selbst organisierendes Wesen‘ (ebd. A288).

Da aber an der Herstellung jener selbstorganisierten Stofflichkeit aufler-
halb des Naturproduktes alle Kunst scheitere (ebd. A283), sind der menschli-
chen Fiahigkeit zur technischen Reproduktion dieser Selbstorganisation deut-
liche Grenzen gesetzt. Diese Konsequenz aus dem Konzept eines lebendigen
Naturprodukts macht dessen Nutzung sowohl fiir konservative Interpretatio-
nen der sozialen Wirklichkeit nach der Revolution als auch fiir marktliberale
Theoretisierungen des Wirtschaftsgeschehens attraktiv. Das Lebendige gibt
aber auch die Vorlage fiir jene ab, die unter der Bildung des Menschen sein
selbsttiatiges Werden — geistig wie korperlich — verstehen, in das Einzugreifen
tunlichst vermieden werden soll. Zu diesen gehort auch Humboldt, dessen
Staat sich daneben noch aus Wirtschaft und Armenwesen strikt heraushilt,
zumindest solange, wie es ihm an einer addquaten Bildungstheorie, die eine
Theorie der Selbstorganisation ist, fehlt.”

Kant nimmt nun zur Erléduterung des sich selbst organisierenden Organis-
mus noch einmal kritisch das Maschinenmodell auf. Von der kausalen Me-
chanik soll auf diese Weise die bildende Kraft der lebendigen Natur abge-
grenzt werden. In einer Uhr, so Kant, sei zwar ,,ein Teil das Werkzeug der
Bewegung der andern®, aber kein Teil bringe das andere hervor und daher
gewonnen diese ihre Form durch ein Wesen, das auflerhalb dieser Uhr stehen
miisse. Keine Uhr bringe eine andere Uhr hervor oder bessere sich selber aus,
,welches alles wir dagegen von der organisierten Natur erwarten konnen.*
Die organisierte Natur ,,besitzt daher fir Kant in Abgrenzung von der blof
mechanisch arbeitenden Maschine eine ,,in sich bildende Kraft, [...] eine sich
fortpflanzende bildende Kraft, welche durch das Bewegungsvermégen allein
(den Mechanism) nicht erkldrt werden kann“ (UK A289f.). Kant verweist
darauf, dass eine so verstandene organisierte Natur kein ,,Analogon der
Kunst“ sein kann, die sich nicht selbst hervorbringen konne, sondern eher ein
»Analogon des Lebens, womit die hier interessierende, weil in der Folgezeit
so massiv ausgebaute zentrale Analogie zwischen Bildung und sich selbst
hervorbringendem, sich selbst organisierendem Leben als Analogie ganz
wortlich im Spiel wire. Zugleich macht er gerade in diesem Zusammenhang
noch einmal auf einen Punkt aufmerksam, der in der Rezeption vermutlich ei-
nen nicht geringen Teil der Attraktivitit des Lebens- wie Bildungskonzeptes
ausmacht. Denn bei der Erkldrung des Lebens, so Kant, miisse man bekennen,
dass man die ,,bloe Materie* zur Erkldrung dann eigentlich mit einem ,,Prin-
zip®, also einer Seele begaben miisse, womit man sich den Kiinstler doch
wieder in das Haus der Materie holen wiirde. Gegeniiber einer Erklarung mit

7  Zu Humboldts Versuch eine praktisch relevante Bildungstheorie vorzulegen vgl.
seinen einleitend zitierten ,,Plan einer vergleichenden Anthropologie” (Hum-
boldt 1960c).

171

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

Bezug auf Gott hitte man dann eigentlich nichts gewonnen (ebd.). Kant geht
es ja, seinem Verstdndnis von Wissenschaft folgend, um eine Erkldrung von
Naturprodukten, die mit dem , kleinst-moglichen Aufwande des Ubernatiirli-
chen® auskommt, also nicht nur der Theologie, sondern auch der Teleologie
so wenig als moglich Bedeutung einrdumt (vgl. UK A374).% Allerdings ist
auch er fest davon iiberzeugt, dass sich das Problem ,,der ersten Erzeugung
eines in sich selbst Zwecke enthaltenden und durch sie allein begreiflichen
Dinges“ (UK A368) nicht allein im Rekurs auf ein ,,Aggregat vieler Substan-
zen“, also bloB kontingenter materieller ,,Ursachen®, befriedigend 16sen lasse.
Das selbstorganisierte Ganze ist eben nicht die Summe seiner Teile. Daher sei
die ,,Autokratie der Materie in Erzeugungen, welche von unserem Verstande
nur als Zwecke begriffen werden konnen, [...] ein Wort ohne Bedeutung* (UK
A369).°

In der Art wie Kant hier das Problem der Selbstorganisation der Selbstor-
ganisation am Beispiel der Entstehung des Lebens behandelt, weil} er sich mit
seinem naturwissenschaftlichen Gewahrsmann ,,Herr(n) Hofr. Blumenbach*
einig, auf dessen biologische Forschungen er sich im besonderen Male stiitzt.
Dieser Umgang mit dem Problem ist gerade auch fur die Geistes- und Kul-
turwissenschaften zentral, weil seine wissenschaftliche Vertagung, d.h. seine
Formulierung und Reformulierung, nicht aber Losung, bis in die Gegenwart'’
vor allem auch iiber den Lebens- und Bildungsbegriff lduft. Dies induziert
auch dessen besondere semantische Qualitét, sein unscharfes Bedeutungs-
spektrum zwischen Wissenschaft, Alltag und mystisch-moralischer Uberho-
hung. Kant markiert aber noch deutlich das Problem, dass mit dem Rekurs auf
,lebendige Bildung‘ in sozialen Zusammenhingen zumeist eher verschleiert
wird: ,,Denn, da3 rohe Materie sich nach mechanischen Gesetzen urspriing-
lich selbst gebildet habe, dal aus der Natur des Leblosen Leben habe ent-
springen, und dafl Materie in die Form einer sich selbst erhaltenden Zweck-
méBigkeit sich von selbst habe fiigen konnen“, erkldre Blumenbach mit
Recht, so Kant, , fiir vernunftwidrig®. Trotzdem erkldre er, soweit es gehe,
mithilfe des ,,Naturmechanism®, indem er dieses ,,Vermogen der Materie* ei-
nen ,,Bildungstrieb nenne, der ,,gleichsam unter der hoheren Leitung™ eines
,unerforschlichen Prinzip[s] “ ihrer ,urspriinglichen Organisation® stehe (UK

8 Kant startet in dieser Frage also einen neuen Anlauf einer so weit wie moglich
gehenden wissenschaftlichen Erkldrung; denn schon Leibniz hatte ja fiir sein
Prinzip der ,préstabilierten Harmonie®, also des Zusammenhangs von Korper
und Geist genau dasselbe in Anspruch genommen: ,,Eben dies aber nenne ich
die pristabilierte Harmonie. Hierbei wird jeder Begriff des Wunders aus den
rein natiirlichen Ereignissen entfernt; vielmehr geht alles seinen geregelten,
durchaus verstidndlichen Weg® (Leibniz 1996b: 320).

9 Dies geht gegen Herder (vgl. Kant 1998e: 791 [A21]).

10 Leben ist ja bis heute auch naturwissenschaftlich noch nicht voll verstanden,
vielleicht weil es das Leben als ein Gesamtphénomen schlicht nicht gibt.

172

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

A375). Das aber nehmen nicht nur Fichte'' und Humboldt in ihren Bildungs-
konzepten wie auch die historischen Staatswissenschaftler im Hinblick auf die
Stufen der Entwicklung und die formale Ewigkeit des Staates wieder auf,
sondern dies hatte im Grundsatz auch schon Leibniz fiir seine Monaden pos-
tuliert, allerdings nicht in Bezug auf die Kausalitit der Freiheit, sondern auf
die Verursachung durch Gott. Die Entstehung von Monaden sei ndmlich nur
als Schopfung vorstellbar und ihre Existenz deshalb ewig.'> Denn was wie
Tiere und Pflanzen und damit auch die Seele ,,nicht zu leben beginnt,” hort
auch nicht ,,zu leben auf* (Leibniz 1996b: 322). Die Bewegung der Monaden
konne nur einem ,,inneren Prinzip“ folgen, d.h. sie bewegen sich von selbst,
da eine duBere Ursache ,.ja keinen EinfluB auf ihr Inneres haben konne.'*
Und auch diese innere Bewegung, soweit sie ein Effekt von ,,Perzeptionen”
der Monade ist, sei ,,aus mechanischen Griinden, d.h. aus Gestalt und Bewe-
gung, nicht erklédrbar* (Leibniz 1996c: 605).

Von Anfang an l4uft die Figur der Selbstorganisation also auf das Dilem-
ma der eigenen Begriindung, die Selbstorganisation der Selbstorganisation
hinaus und auch der ,,Bildungstrieb* ist nur eine Chiffre fiir das Fehlen einer
Erklarung. Man verankert in der Zirkularitdt des Lebendigen, was man nicht
erkldren kann, und lésst sich dann, zumindest in der Folgezeit von seiner Ent-
faltung als individuellem Leben, Bildung oder Markt faszinieren. Das Kon-
zept des Lebens erscheint als evidenter (ich lebe, also funktioniert Selbstorga-
nisation!) wie auch naturwissenschaftlich ausreichend abgesicherter Vorgriff
auf eine dann allerdings bis heute ausbleibende theoretische Losung. Der Bil-
dungsdiskurs ist einer der tiberaus wortreichen Strénge einer Ver- und Bear-
beitungen dieser Parusieverzogerung.

Fiir die Zeitgenossen der Revolution lag es nahe, die hier gewonnenen be-
grifflichen Moglichkeiten auf soziale Verhéltnisse zu iibertragen. Dabei konn-
te man die ,organisierte Sozialitdt® einmal als Natur, als ,,Analogon des Le-
bens“ im Sinne Kants auffassen, ein andermal als ,,Analogon der Kunst“ be-
trachten, eine nicht nur politisch niitzliche Ambivalenz. Da menschliches Le-
ben offensichtlich mit der allmédhlichen Entstehung von Bewusstsein einher-
geht, konnte auch dieser Strang mit seinen Beziigen zu Freiheit, Vernunft, So-
zialitdt und Sittlichkeit an das Begriffsfeld von Leben und Bildung ange-
schlossen werden. ,,Vermittelst der Vernunft“, so behauptet und nutzt Kant

11 Fichte liegt hinsichtlich des Lebensbegriffs teilweise noch stirker auf der Ar-
gumentationslinie Humboldts (vgl. Fichte 1971: 109ft.).

12 Insoweit sind alle Lebewesen ewig (vgl. Leibniz 1996a: 310).

13 Leibniz nennt diese auch ,Lebensprinzipien“, also ,,Seelen* (vgl. Leibniz
1996b: 319).

14 Leibniz 1996c¢: 604. Fiir Leibniz steht fest, dass dann zumindest in dem ,,Sa-
men* ,,nicht nur der organische Korper [...], sondern auch eine Seele in diesem
Koérper und mit einem Worte, das Lebewesen selbst®, enthalten ist (,,Praformati-
on“) (ebd.: 617).

173

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

selbst jene Verbindung von Freiheit und Leben, ,,ist der Seele des Menschen
ein Geist (mens, [...]) beigegeben, damit er nicht, ein blol dem Mechanism
der Natur und ihren technisch-praktischen, sondern auch ein der Spontaneitét
der Freiheit und ihren moralisch-praktischen Gesetzen angemessenes Leben
fithre. Dieses Lebensprinzip®, Fichte spricht wenig spéter stirker naturalisie-
rend vom ,Lebenstrieb®, ,,griindet sich nicht auf Begriffen des Sinnlichen,
welche insgesamt zuvérderst [...] Wissenschaft, d.i. theoretische Erkenntnis
voraussetzen, sondern es geht zunidchst und unmittelbar von einer Idee des
Ubersinnlichen aus, namlich der Freiheit, und vom moralischen kategori-
schen Imperativ* (Kant, 1998b: A495f.). Diese ,,Idee des Ubersinnlichen*, die
,Hhyperphysische Grundlage des Lebens des Menschen® ldsst sich auch fiir
Kant doch immerhin als ,,Lebensprinzip®, d.i. das ,.Bildungsprinzip* illustrie-
ren und wie das Leben sein eigener Zweck ist, so ist auch der kategorische
Imperativ kein ,,bloes Mittel, sondern [...] an sich selbst Pflicht‘, d.h.
Zweck (ebd.) und gleiches gilt in Analogie hierzu fiir Bildung, Person, Staat
und Markt. Das die Analogie dabei tragende Moment ist, so Kant in einer Re-
flexion tiber die Notwendigkeit der Versinnlichung unsinnlicher Verstandes-
begriffe, die unterstellte ,,Ahnlichkeit [...] zwischen der Regel, iiber beide* —
Staat und Handmiihle sind seine Beispiele — hinsichtlich ihrer ,,Kausalitit®,
also ihres Zusammenhangs ,,zu reflektieren* (UK A253). Bei den hier interes-
sierenden Analogiebildungen von Leben und Bildung, Leben/Bildung und
Geist, Leben/Bildung und Geschichte, Leben/Bildung/Organismus und Staat
etc. fungiert das Leben als das grundlegende ,,Symbol fiir die Reflexion*
(ebd.). Kant selbst hat schon darauf hingewiesen, dass die Ubertragung des
Wortes Organisation, das er eindeutig aus dem Feld der Reflexionen zur
Struktur des Zusammenhangs von organischen Lebewesen entnimmt, auf den
Staat durchaus ,,schicklich® sei. ,,Denn jedes Glied soll freilich in einem sol-
chen Ganzen® — also dem Staat — ,,nicht blo3 Mittel, sondern zugleich auch
Zweck, und, indem es zu der Moglichkeit des Ganzen mitwirkt, durch die
Idee des Ganzen wiederum, seiner Stelle und Funktion nach, bestimmt sein®
(UK A290)." Schon parallel zu Kant und verstirkt in der Folgezeit wird diese
Moglichkeit der Analogiebildung zwischen dem Leben, seiner Bildung und
organisierten sozialen Zusammenhidngen von zahlreichen weiteren Autoren
genutzt; man verzichtet allerdings zumeist auf Kants zuriickhaltende Fassung

15 In der zweiten Auflage der ,,Kritik der reinen Vernunft [1787]“ parallelisiert er
den Aufbau seiner Kritik mit der ,,Natur der ,,reinen spekulativen Vernuntft [...],
die einen wahren Gliederbau enthilt, worin alles Organ ist, ndmlich alles um ei-
nes willen und ein jedes einzelne um aller willen, mithin jede noch so kleine
Gebrechlichkeit, sie sei ein Fehler (Irrtum) oder Mangel, sich im Gebrauche un-
ausbleiblich verraten muf3“ (KrV B XXXVIIf.).

174

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

einer Naturzwecklehre im Modus des Als-ob und ontologisiert diese auch im
Bereich des Sozialen.'®

Uberhaupt sind die sich an den Lebens- und Naturzweckdiskurs anschlieBen-
den Konzepte und Debatten von den begrifflichen Differenzierungen und wis-
senschaftlichen Skrupeln, die sich noch bei Kant finden, zumeist weitgehend
frei. So wird immer wieder gern und emphatisch ein direkter Zusammenhang
von Leben und Gott hergestellt. In den Worten des seinerzeit recht bekannten
Professors fiir Medizin Christoph Wilhelm Hufeland hort sich das dann z.B.
S0 an:

Unbestreitbar gehort die Lebenskraft unter die allgemeinsten, unbegreiflichsten und
gewaltigsten Krifte der Natur. Sie erfiillt, sie bewegt alles, sie ist hochstwahrschein-
lich der Grundquell, aus dem alle tibrigen Kréfte der physischen, vorziiglich organi-
schen Welt flieBen. Sie ist’s, die alles hervorbringt, erhilt, erneuert, durch die die
Schopfung [...] hervorgeht, als das erste Mal, da sie aus der Hand ihres Schopfers
kam. Sie ist unerschopflich, unendlich — ein wahrer Hauch der Gottheit. Sie ist’s
endlich, die, verfeinert und durch eine vollkommene Organisation exaltiert, sogar
die Denk- und Seelenkraft entflammt, und dem verniinftigen Wesen zugleich mit
dem Leben auch das Gefiihl und das Gliick des Lebens gibt (Hufeland 1984: 35).

Hufeland gehort auch zu denjenigen, die das Wort ,,Bildungstrieb® in direk-
tem Zusammenhang mit Selbstproduktion und Selbstorganisation verwenden.

Die niachsten Wirkungen der Lebenskraft sind nicht bloB, Eindriicke und Reize zu
perzipieren und darauf zurickzuwirken, sondern auch die Bestandteile, die dem
Korper zugefiihrt werden, in die organische Natur umzuwandeln (d.h. sie nach orga-
nischen Gesetzen zu verbinden) und ihnen auch die Form und Struktur zu geben, die
der Zweck des Organismus erfordert (d.h. die plastische Kraft, Reproduktionskraft,
Bildungstrieb) (Hufeland 1984: 46).

Nur durch weitere Analogiebildungen kann ein solcher Bildungsbegriff pada-
gogisch werden, wobei die der Analogie zugrunde liegende Annahme be-
stimmter Kausalverhéltnisse im Sinne der Selbstorganisation/Selbsttatigkeit

16 Es kommt fiir die hier unterstellte Begriffsverschiebung iibrigens nicht darauf
an, ob Kant von seinen Zeitgenossen so gelesen worden ist. Der Nachweis fiir
die hier unterstellte Begriffsumstellung wird rein empirisch durch entsprechende
Belegstellen erbracht. Sie selber kann nicht von der Kantrezeption abhéngen,
sondern Kants Ausfithrungen sind ein Teil von ihr. Thre Darlegung dient hier zur
exemplarischen Erschliefung des Raums der damals verfiigbaren Denkmdoglich-
keiten.

175

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

nun auch im menschlichen Individuum als gegeben unterstellt wird. Diese
Ubertragung bis hin zur Fusion von Selbstorganisation und Freiheit als Vor-
aussetzung und Ergebnis von Bildung scheint den Zeitgenossen nun kaum
Schwierigkeiten bereitet zu haben.

So wird auch Jean Paul, um nur ein weiteres Beispiel aus dem Ubergangs-
feld von Biologie und Piddagogik zu nennen, poetisch-mystisch, betont das
fehlende Wissen und spielt auf die seinerzeit recht zahlreichen elektrisch-
galvanischen Experimente und Theorien an, wenn er von den Ursachen des
Lebens und der mit diesem Phédnomen bezeichneten Organisierung der nur
mechanisch verbundenen Korpermassen spricht: ,,.Der Seelenblitz, den wir
Leben nennen, und von welchem wir nicht wissen, aus welcher Sonnenwolke
er fahrt, schldgt ein in die Korperwelt und schmelzt die sprode Masse zu sei-
nem Gehiduse um, das fortgliiht, bis der Tod ihn durch die Néhe einer andern
Welt weiter entlockt” (Paul 1963: 63). Das Problem der Selbstorganisation
der Selbstorganisation wird noch an der gleichen Stelle angesprochen und,
wie bei Kant und Fichte, durch das AuBerkraftsetzen der Zeitenfolge und mit
dem Verweis auf den ,,Bildungstrieb” als Basis der Selbsttitigkeit aufgefan-
gen. Im ,,Ur-Nu“ habe sich, so Jean Paul, ,,der unsichtbare Ich-Strahl zum
Farbenspektrum seiner korperlichen Erscheinung auf einmal gebrochen und
,erst hinter ihm* schlage ,,der Puls die erste Sekunde“ an. Da sei aber schon
iiber Anlagen, Geschlecht und Aussehen eines jeden Kindes ,,entschieden®.
,Denn die Einheit des Organismus, dieses Staats im Weltstaate* — man beach-
te die Verkettung von Leben, Kind, Organismus und Staat —, ,,d.h. das ver-
korperte System von Gesetzen, kann nicht allméhlich, wie die einzelnen Tei-
le, die es regiert, sich anhdufen; z.B. der Bildungstrieb, der das durchsichtige
Kind-Antlitz nach dem véterlichen oder grofviterlichen abformt, kann nicht
in den neunmonatlichen Phantasien der Mutter, sondern muf} im Kinde selber
wohnen® (ebd.). Die urspriinglich als (theo-)logischer Fehler gegeifielte kau-
sale Zirkularitét einer Selbstschopfung wird ausgehend vom Phidnomen des
Lebens um 1800 zur iiblichen Konzeptualisierungsform zahlreicher sozialer
Ordnungen und ihrer Dynamik (Markt, Staat, Geschichte etc.). Ein dement-
sprechendes Verstdndnis von Bildung entsteht und stabilisiert sich im Rah-
men einer semantischen Familiendhnlichkeit mit diesen Begriffen und legt
zugleich dhnliche Praktiken des Umgangs mit den Phanomenen nahe — bis hin
zu damit verbundenen Werten und Zielen (Freiheit, Individualitdt, Originali-
tdt). Die erst einmal als Problem erscheinende wissenschaftlich prekére Se-
mantik bietet allerdings die Moglichkeit, die logischen Aporien einer Selbst-
begriindung durch einen Ebenenwechsel aufzufangen, was der Attraktivitéit
des Konzeptes offensichtlich nicht gerade geschadet hat. Je nach Interessenla-
ge lésst sich dieser Ebenenwechsel namlich zur Postulierung einer transzen-
denten Freiheitskausalitidt und/oder des Einflusses Gottes nutzen und steht
damit vielfiltigen politischen Instrumentalisierungen offen.

176

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

Auch bei Humboldt'” findet sich der Zusammenhang von Bildung und
Leben und dabei der Schritt tiber die Naturkausalitidt hinaus hin zur allein
noch durch Gott bedingten und daher fiir den Menschen zwar erfahrbaren,
sich aber der wissenschaftlichen Analyse letztlich entziehenden geheimnis-
vollen Freiheitskausalitit. Unter die Kategorie des Lebendigen fillt auch bei
ithm nicht nur der Mensch, sondern es werden ebenso die hinter den sozialen
Zusammenhangsstrukturen und der geschichtlichen Entwicklung stehenden
Krifte, die ,Ideen‘ und ,Wirkprinzipien® als lebendig apostrophiert (vgl.
Humboldt 1960f.). Damit verdndert sich auch die Wissenschaft. In einer Re-
flexion auf die aus der Struktur des Lebendigen folgenden methodischen
Schwierigkeiten der Forschung betont Humboldt, dass ,,jede Erscheinung in
der Natur, ohne Ausnahme, [...] nach nothwendigen Gesetzen aus den Um-
stinden erkldrt werden konne und im Sinne einer die Vernunft befriedigen-
den Erklarung, die ,,auf Vernichtung des Zufalls gerichtet sei (Humboldt
1960d: 380), auch erkldrt werden muss. Zugleich fordere aber diese Vernunft
auch, dass ,,alle Handlungen, auch die kleinste nicht ausgenommen* durch die
eigene Kraft verursacht werden miissten, ohne dass weder das eine noch das
andere ,.bewiesen werden konne“. In aller Deutlichkeit zeigt sich hier das
schon von Kant bekannte Dilemma, welches aus dem Versuch entsteht, die
menschliche Natur, das menschliche Leben, mit den Mitteln der menschlichen
Natur zu erforschen. Auf die Erkenntnis der wissenschaftlich nicht aufklérba-
ren paradoxen Struktur der individuellen wie sozialen Existenz des Menschen
reagiert Humboldt mit der Ubernahme der neuen Begriffe bzw. Begriffsfas-
sungen Leben, Selbsttitigkeit, Bildung, Individualitdt. Explizit in Kenntnis
dieser Paradoxie verkniipft er sie zu einem neuen Theoriegebdude wie auch
methodischen Ansatz. Weder der Mensch, so Humboldt, konne eine Schranke
seines Erkenntnisvermdgens leiden, und dieses treibe ihn zur Einsicht in seine
vollige Bedingtheit, noch konne er von seiner sittlichen Freiheit absehen, die
einer volligen Bedingtheit durch die Welt der Erscheinungen schlicht entge-
genstehe (vgl. Humboldt 1960d: 381). Methodisch verlangt daher Humboldt
jede Kette menschlicher Akte so weit zurlickzuverfolgen, bis auf eine ,,Hand-
lung urspriinglicher Selbstthitigkeit”, bis zu einem ,,unbegreiflichen Punkt*
(Humboldt 1960e: 511). Nur in dieser methodischen Synthese von Kausalana-
lyse und Freiheitsunterstellung glaubt er dem ,,Geist der Menschheit™ nahe
kommen zu kénnen, der eine ,lebendige Kraft” sei, die ,,liberall belebende
Funken® aussendet, aber nur bei freier Entfaltung eine ,,bildende Kraft” sein
kann (Humboldt 1960e: 512f)). Der Zufall, die ,,Willkiihr, ist als Entste-

17 Vgl. zum Folgenden aus der reichhaltigen Literatur zu Humboldt nur Benner
1995; Koller 1999; zu den historisch-begrifflichen Voraussetzungen und Konse-
quenzen vgl. Vierhaus 1972; Tenorth 1997; Tenorth 2003; Witte 2003; A. Scha-
fer 2005, bes. S. 150ff.

177

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

hungsgrund auch hier die explizit ausgeschlossene Alternative.'® Humboldts
Riickfithrung aller menschlichen Akte auf einen ,,unbegreiflichen Punkt* lauft
daher mit der Annahme einer ,urspriinglichen Selbstthitigkeit, wie schon bei
Kant, Leibniz, Fichte und Hufeland, auf das fiir ,,Leben® konstitutive, aber
eben nicht weiter ,erforschbare Lebens- und Bildungsprinzip® hinaus (UK
A375; vgl. Hufeland 46; Leibniz 1996b: 322). Dieses ,Geheimnis® steht am
Ende jeder Kausalanalyse, egal ob sie zeitlich-historisch oder systematisch
vorgeht.

Es ist die Selbsttitigkeit in der Form der Selbstreferentialitdt, die nicht nur
Humboldt am ,Leben® — neben der Verkniipfung von Freiheits- und Naturkau-
salitdt — fasziniert und die insbesondere hinsichtlich der Wirksamkeit von di-
rekten Interventionen den nun auch theoretisch begriindbaren Zweifel auf-
kommen lésst, ob nicht, wenn Selbsttdtigkeit und Freiheit hinsichtlich von
Mensch und Gemeinschaft vorauszusetzen sind, von selbst alles viel besser
geschieht. Dementsprechend geht Humboldt hinsichtlich der Entstehung von
Personen im Kontext des sozialen Zusammenlebens davon aus, dass es fiir die
Entstehung einer ,,originelle[n] Individualitit™ aus dieser bildenden Kraft des
Lebens geniige, wenn man sich ,,nur vollkommen zum Menschen ,ausbilde*
und dabei den ,,Spielraum™ nutze, den ,,die allgemeine Trefflichkeit der Man-
nigfaltigkeit im Einzelnen in jeder Gattung erlaubt“. Die Unterstellung einer
selbsttatigen Lebens- bzw. Bildungskraft ermdglicht es, die der Freiheit als
Prinzip zutriagliche Vorstellung zu pflegen, man kénne auf direkte Interventi-
onen, also z.B. auf Erziehung, weitgehend verzichten. Die lebendige Kraft
wirkt ndmlich vor allem jenseits der Erziehung, also ,nicht durch angelegte
Plane, absichtliche Verdanderungen, iiberhaupt nicht durch eine auf die andern
gerichtete Thétigkeit”. ,,Seine bildende Kraft™ ,,iibt“ das allein durch sich
selbst wachsende Leben vielmehr ,,bloss dadurch, dass es da ist, dass es han-
delt und wahrgenommen wird“. Diese aus sich selbst entstehende, lebendige
und daher ,bildende Kraft“ (Humboldt 1960e: 512f) ist der ,,Geist der
Menschheit” (ebd.: 514). Er bildet die ,,Individualitit”, indem es in dieser das
mit seinem eigenen Prinzip Gemeinsame — den Bildungstrieb des Lebens —
zur ,erwiarmenden Flamme* entfache. Die unbestimmte Méglichkeit der Gat-
tung, d.h. die individuelle Mdoglichkeit zur Willkiir, wird in diesem zirkuldren
Prozess der Bildung zur Individualitit geldutert, d.h. (selbst-)bestimmt. Dieses
Individuum ,bestimmt in den Akten seiner Auseinandersetzung mit der
Umwelt ,,die andere Individualitdt® so, dass sie das ihr ,,eigenthiimlichste [...]
aufzufinden® in die Lage versetzt wird, indem es die ,,innere geistige Lebens-
kraft” weckt. Von selbst ,,bildet” sich daher der ,,Charakter, der nur deshalb

18 Vgl. Humboldt 1960d: 381. So auch schon Kant (GMS BA125), wo er ausfiihrt,
dass die Annahme von Freiheit der Vernunft ,,notwendig", wie ,,reine Vernunft
[...] aber praktisch sein konne, das zu erkldren, dazu ist alle menschliche Ver-
nunft ganzlich unvermdgend.

178

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

dem Individuum auch ,,gemadss ist“. Immer gehe es also um die Wirkungen
von lebendigen Personen oder Werken; denn der ,,grosse Mensch pragt seine
Person auch seinem Werke ein“ und selbstverstiandlich ist nur das ,,lebendige*
Werk in der Lage auch zu ,,bilden®, wihrend das ,,todte nur ,,belehren* kon-
ne (ebd.: 513). Leben und Tod — deutlicher kann man den Unterschied zwi-
schen Bildung und Unterricht kaum formulieren. In jedem Fall hat die daraus
resultierende ,,Vervollkommnung“ auch keine Grenze — das schon bekannte
Element der Unendlichkeit —; denn ,.es ist die Energie einer lebendigen Kraft,
und das Leben wéchst durch das Leben® und genau deshalb ist es auch von
einer ,,allgemeinen Wirksamkeit™ (ebd.: 512). Erginzend sei hier erneut an
eine Formulierung Jean Pauls erinnert, die seiner gymnasialen Antrittsrede
entnommen ist: ,,Da sich jedes Leben durch nichts fortpflanzt als durch sich
selber, z.B. nur Taten durch Taten, Worte durch Worte, Erziehen durch Erzie-
hen®, so bestiinde fiir Erzieher nur die Hoffnung Zoglinge zu Erziehern zu
veredeln — eine Hoffnung, die nicht nur fiir einen Erzieher von durchaus zwei-
felhafter Qualitét ist und der bei Jean Paul eine ebenso grole Hoffnung auf
die Unwirksambkeit jeder geplanten Erziehung entspricht (vgl. Paul 1963: 29).

Dass sich diese absichtslose Dynamik und Fortpflanzung des Lebens, die Be-
einflussung der Individuen durch sie, wenn man von ihr weiB, entsprechend
der im Leben angelegten und im Menschen auch hervorgebrachten Synthese
von Geist und Natur selbst wieder absichtlich benutzen lisst, hat schon bei
Humboldt zu einer die Selbsttétigkeit berticksichtigenden Fassung von Erzie-
hung gefiihrt, die von ihm als absichtlich unabsichtlicher Prozess der Bildung
konzipiert wird (vgl. Manhart 2003). Die Verflechtung von Freiheits- und Na-
turkausalitit im Leben ist die Basis fiir die zu Beginn angefiithrte Anweisung
Humboldts, Bildungsprozesse ohne allen ,Anschein von Absichtlichkeit® ab-
laufen zu lassen. Das ist als Anweisung natiirlich nur sinnvoll, wenn absicht-
liche Interventionen trotz allem weiterhin moglich sind. Der liberale Staats-
skeptiker Humboldt entwickelt sein Bildungskonzept auch in Auseinanderset-
zung mit den Erziehungsprogrammen der Staatspidagogik seiner Zeit. In sei-
nen Uberlegungen zu den ,Grenzen der Wirksamkeit des Staates‘ lehnt er
1792 denn auch die direkte staatliche Einflussnahme auf den Einzelnen ab.
Symptomatisch ist die zur Begriindung eingesetzte Metaphorik: Wer im
Dienste des Staates anderes vorschlage, der miisse sich den Vorwurf gefallen
lassen, aus ,,Menschen Maschinen machen* zu wollen (Humboldt 1960a: 72),
tote Mechanismen also, wihrend ,,Bildung* als selbsttitige, lebendige Ent-
wicklung des Menschen zu einem harmonischen ,,Ganzen“ ,Freiheit“ und
»~Mannigfaltigkeit der Situationen® voraussetze (ebd.: 64), zwei Elemente, die

179

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

mit dem Zwang und der Gleichférmigkeit des staatlichen Handelns nicht ge-
geben seien.

,Bildung® dient seither sowohl als Strukturkategorie wie als Steuerungs-
begriff, bezeichnet also Ursache und Folge, Ergebnis und Prozess, die Ver-
bindung von Innen und Auflen eines mit der Umwelt immer in Kontakt ste-
henden, sich aber selbst organisierenden Lebendigen. Bildung meint zugleich
die Form des je konkreten lebendigen Subjekts wie auch des dieses Subjekt
bildenden Prozesses. Bildung ist auf den Menschen bezogen entweder Selbst-
bildung als Charakterformung in aktiver Auseinandersetzung mit der Umwelt
oder die iiberaus anspruchsvolle, die Selbsttitigkeit und Freiheit des Men-
schen anerkennende und d.h. praktisch in die Beeinflussung mit einkalkulie-
rende Variante der Erziehung, deren organische wie intelligible Basis die
Selbstorganisation des Lebendigen ist. Bildung in dieser Form ist, modern ge-
sprochen, bewusst gesteuerte Sozialisation, was praktisch bedeutet, dass sie
nicht steuerbar ist. Bildung geschieht dabei immer absichtlich unabsichtlich.
Sie kann vom Individuum ausgehen, das sich bestimmten Umwelterfahrungen
absichtlich aussetzt, die dann als Bildungsmittel unabsichtlich auf es wirken.
Oder Bildung geht von der Umwelt aus; dann beruht sie auf der Manipulation
dieser Umwelt durch einen dann nicht selten abstrakten Erzieher, z.B. die
Universitit oder den Staat. Auf ,lebendige® Voélker und Staaten iibertragen,
wie es im 19. Jahrhundert {iblich ist (Kultur- und Bildungsstufenlehren), lauft
deren Bildung ganz analog zu der des einzelnen Menschen weitgehend als
Selbstbildung ab, indem sich das Volk und der Staat selbsttitig mit der sie
umgebenden Natur und ihren Nachbarn auseinandersetzen. Die historisch
nachvollziehbare Bildungsrichtung des Volkes und des Staates ist dann von
der Politik ebenso zu beachten, wie die mit der jeweiligen Bildungsstufe vor-
gegebene Angemessenheit jeder einzelnen Maflnahme (vgl. Manhart 2008a).
Das gleiche gilt von der ebenfalls mit einzukalkulierenden Eigenlogik der ge-
sellschaftlichen Teilbereiche wie Wirtschaft, Recht und Erziehung.

Bildung als aktiver Prozess setzt die Freiheit als Selbsttéitigkeit voraus.
Der ,unbegreifliche Punkt‘, an dem sich seither die theoretischen und prakti-
schen Modelle abarbeiten, bleibt die Selbstorganisation der Selbstorganisati-
on. Den Sprung von der unbelebten Natur zum Leben, von der Passivitit des
Bewirkten als Folge einer causa efficiens zur Aktivitit der zumeist mit der
causa finalis in Verbindung gebrachten Selbsttitigkeit kann man bis heute
nicht tiberzeugend erkldren und im 19. Jahrhundert kommt man ohne einen
Lebens- und Bildungstrieb als naturwissenschaftliches Gegenstiick zur Frei-
heit nicht aus. Die Entstehung des Lebens bleibt ein Geheimnis, dass mit dem
Verweis auf eine im Anfang wie auch aktuell vorliegende und wissenschaft-
lich nicht weiter aufkldrbare zirkuldre Verkniipfung von Ursachen und Wir-
kungen nur immer wieder beschreibend aktualisiert wird. Wissenschaftsme-
thodisch lauft die Abwendung vom Vorbild einer linearen Mechanik auf

180



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

ernste Zweifel an der Erkldarungskraft bzw. der Reichweite der causa efficiens
hinaus und er6ffnet damit die Moglichkeit die causa finalis erneut zu Ehren
kommen zu lassen — eine fiir die Geisteswissenschaften des 19. Jahrhunderts
elementare Voraussetzung im Blick auf die spétere Behauptung methodischer
Eigenstindigkeit. Die diesbeziigliche Pointe der hier angedeuteten Diskursge-
schichte ist aber, dass man sich bei dieser wissenschaftlichen Rehabilitierung
der causa finalis nicht von den ,Naturwissenschaften‘ abwendet, sondern erst
einmal lediglich einen Wechsel von der Physik zur Biologie als Leitwissen-
schaft vollzieht. Auch ersetzt man nicht sogleich die Methode des Erkldrens
durch die des Verstehens. In der Zeit des Vormirz spielt diese Differenz denn
auch wissenschaftssystematisch noch kaum eine Rolle. Denkbar bleibt ndm-
lich auch eine funktionale, organologische Beschreibung selbsttitiger Zu-
sammenhinge. Allerdings: Der Wechsel der Erkldrungsstrategie und die da-
mit verbundene Abwendung von der Physik und die Hinwendung zur Biolo-
gie verringern langfristig den Kontakt zur Mathematik. Der Weg der ,Gei-
steswissenschaften® fiihrt erst einmal weg von Forschungsstrategien, die auf
die mathematische Absicherung der Ergebnisse iiber Messungen setzen.
Steuerungstheoretisch lduft die Operationalisierung des Konzeptes der
Freiheit als Selbstorganisation auf Formen der Kontextsteuerung hinaus, die
zumeist als Bildung von Personen begrifflich erfasst und nicht selten auch
normativ aufgeladen werden. Man denke nur an Schleiermachers Salon, die
Universitdt Humboldts bis hin zur Lernumgebungen arrangierenden konstruk-
tivistischen Didaktik oder der gegenwiértigen Frithpadagogik (Liegle 2006, G.
Schifer 2005; Fthenakis 2004). Die Strukturanalogien zu wirtschaftsliberalen
Steuerungstheorien sowohl der Subjekte iiber Anreizsysteme als auch des
Marktes durch Rechtsvorgaben oder im Falle des Finanzmarktes tiber die in-
direkte Steuerung der Geldmenge durch Zinsen sind offensichtlich.” Zwar
kann man nun scheinbar leicht individuelle Einzigartigkeit als Ergebnis von
Bildung gegen blof individuelle Eigenstindigkeit als Ergebnis und Voraus-
setzung des Marktes ausspielen. Die aus diesem Anspruch fiir die Padagogik
resultierenden Probleme hat allerdings schon Schleiermacher im Blick auf die
besonderen Bedingungen massenhaft ablaufender organisierter Erziehungs-
prozesse deutlich gesehen: Denn die Vorstellung einer selbsttitigen Entwick-
lung boéte unzweifelhaft die Moglichkeit, so Schleiermacher, sich entweder
mit der Hervorbringung des allgemein menschlichen oder des besonderen zu
befassen. ,,Und so wird wohl auch wahr sein, da3, wer in der Ausiibung der
einen begriffen ist, sich tiber die andere trostet” (Schleiermacher 2000: 289).
Will nun aber z.B. ,,der Staat* zur allgemeinen Gleichheit erziehen, so kénne
er ,,nicht von der Voraussetzung ausgehen, da} die Ahnlichkeit mit dem Staa-

19 Vgl. auch zur ,,kommunikative[n] Gouvernance* des Marktes wie seiner Akteu-
re Priddat 2005: 243ff.

181

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

te schon angeboren seli, [...] sondern” die Regierung ,,will eben dieses Prinzip
erst erwecken und hineinbilden. Die von ihr geordnete Erziehung wird also
eine biirgerliche sein, die hohere Ausbildung der Eigentiimlichkeit aber wird
sie entweder von selbst kommen sehen oder sie den Bemiithungen anderer
iberlassen” (ebd.). Hingegen sei es nun typischer ,padagogischer Diinkel”
genau diese Eigenttimlichkeit herausbilden zu wollen:

denn nichts verleitet mehr zu leerer Selbstgefilligkeit als die Einbildung, diese zarte
Bliite der Natur, mag sie sich nun als Genie in der Kunst und Wissenschaft oder als
charakteristische Anmut im Leben offenbaren, durch kiinstliche Mittel hervorlocken
und zeitigen zu konnen, ein Abweg auf welchen die 6ffentliche Erziehung, eben
weil sie nur in groBen Massen arbeitet, zum Gliick niemals verfallen kann (Schlei-
ermacher 2000: 290).

Neben ambitionierten Modellen einer totalen Kontextsteuerung a la Rousseau
erlaubt also gerade auch die Unterstellung von Selbsttatigkeit auf Seiten der
Subjekte einen pragmatischen Umgang mit den Mitteln und ein entspanntes
Verhiltnis zu den Folgen organisierter Erziehung. Dass gerade auch der
Markt, wie jedes Element der Geschichte iiberhaupt, ein Bildungsmittel sein
konne, daran hitte es jedenfalls weder filir Schleiermacher noch fiir Humboldt
einen Zweifel gegeben.

Ganz in dem bisher diskutierten Sinne reflektiert auch Jakob Friedrich
Fries” 1803 die beschrinkten Einflussmoglichkeiten des einzelnen Menschen
gegeniiber einer sich iiber ihn hinweg und durch ihn hindurch vollziehenden,
sich also selbsttitig organisierenden Geschichte der Menschheit. Ein schon
bei Kant, Herder und Lessing auftauchendes Verstindnis von Bildung auf-
nehmend, das die Geschichte der Menschheit wie auch des einzelnen Indivi-
duums als zumindest im Hinblick auf ihre Selbsttitigkeit analoge Prozesse
auffasst, fithren fiir ihn alle Steuerungsversuche derselben in ein zentrales Di-
lemma. Dessen Formulierung als ein die Vernunftambitionen jedes planmafi-
gen Handelns bestindig konterkarierenden Paradox, dass sich nur durch das
Genie einzelner Helden der Praxis aufldsen l4ft, ist besonders auch fiir den
padagogischen Diskurs tiber die duflere Beeinflussung von Selbstorganisati-
onsprozessen, also Bildung, symptomatisch geworden:

Geschichtlich stellt die Bildung eines Volkes den Kampf der Reflexion oder Speku-
lation mit der rohen Natiirlichkeit vor. Sobald ein Volk die erste Rohheit verldft, so
zeigen sich in allerley Versuchen der Kiinstlichkeit Eingriffe des Verstandes, wel-

20 Fries war mit den Diskussionen um die Ursache und Kausalstruktur des Leben-
digen aus seiner Jenaer Professorenzeit gut vertraut ebenso wie mit der Kanti-
schen Philosophie, der er in seinen Werken immer wieder seine Reverenz er-
wies.

182

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

cher danach ringt der Natur die Leitung der Geschifte abzunehmen und sie der
Kunst in die Hiande zu liefern. Hierdurch muB3 ein langer Zustand des Streites und
der Inkonsequenz herbeygefiihrt werden, von dem alle Geschichte der Menschen
bisher nur verschiedene Grade zeigt, bis endlich einmal die Regierungen im Stande
sein werden, ihre Verwaltung nach einer Uebersicht des Ganzen zu leiten, wodurch
der Sieg des Nachdenkens und der Vernunft iiber die Natur errungen wére, indem
sich dann die Bildung des Menschen mit Konsequenz planméBig betreiben liele,
und somit das Menschengeschlecht die Ziigel seines politischen Schicksals dem Un-
gefdhr entrissen hétte und sich nun mit freyer Selbstthitigkeit zu bewegen vermdch-
te. Dieser Zustand der Veredlung der Menschheit ist ein Ideal, dessen Erreichbarkeit
nicht bestritten werden kann; nur daf3 sich freylich nicht planméBig die Planlosigkeit
aufheben 14Bt, sondern alles durch einzelne geschickte Griffe und die hervortretende
Kraft einzelner Helden erlangt werden muf3 (Fries 1974: 140f.).

Neben einer in den organisationalen Gefligen der Moderne erzwungenen
pragmatischen Praxis im Sinne Schleiermachers erlaubt es ein an Freiheit und
Selbstbestimmung gekoppeltes Konzept von Bildung, im alltdglichen Schei-
tern an der praktischen Erreichbarkeit dieses Ideals festzuhalten und ein mora-
lisch aufgeladenes Selbstverstdndnis des Pddagogen zu pflegen, der sich in
seiner Rolle als tragischer Held im fast aussichtslosen Ringen mit den gegen-
laufigen Machten der Moderne doch recht gemiitlich einrichtet. Eine Positio-
nierung, die dem wissenschaftlichen Diskurs der Erziehungswissenschaft
nicht nur bei der Auswahl seiner Klassiker, sondern vor allem auch seiner
Gegner selten gut getan hat.

Literatur

Benner, Dietrich (1995): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie. Eine
problemgeschichtliche Studie zum Begriindungszusammenhang neuzeitli-
cher Bildungsreform, Weinheim: Juventa.

Fichte, Johann Gottlieb (1971): ,,System der Sittenlehre nach den Principien
der Wissenschaftslehre [1798].“ In: Samtliche Werke. Hg. von 1. H. Fich-
te, Bd. IV: Zur Rechts und Sittenlehre II, Berlin: Veit, S. 1-365.

Fries, Jakob Friedrich (1971): Philosophische Rechtslehre und Kritik aller po-
sitiven Gesetzgebung, mit Beleuchtung der gewo6hnlichen Fehler in der
Bearbeitung des Naturrechts [1803]. In: Samtliche Schriften. Bd. 9:
Schriften zur angewandten Philosophie, Aalen: Scientia.

Fthenakis, E. Wassilios (2004): ,,Bildung neu konzeptualisiert: Zur (langst
filligen) Reform der frithkindlichen Bildung.“ In: Christine Henry-
Huthmacher (Hg.), Jedes Kind z&hlt: Neue Wege der frithkindlichen Bil-
dung, Erziehung und Betreuung, St. Augustin: 0.A.

183

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

Garber, Jorn (1999): ,,Selbstreferenz und Objektivitit: Organisationsmodelle
von Menschheits- und Weltgeschichte in der deutschen Spétaufklérung.*
In: Hans Erich Bodecker/Peter Hanns Reill/Jiirgen Schlumbohn (Hg.),
Wissenschaft als kulturelle Praxis, 1750-1900, Géttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, S. 137-185.

Hufeland, Christoph Wilhelm (1984): Makrobiotik oder die Kunst, das
menschliche Leben zu verlangern [1796], Frankfurt/M.: Insel.

Humboldt, Wilhelm von (1960a): ,,Jdeen zu einem Versuch, die Grinzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen [1792].“ In: Schriften zur Anthro-
pologie und Geschichte. Werke in fiinf Banden. Hg. von Andreas Flitner
und Klaus Giel, Bd. I: Schriften zur Anthropologie und Geschichte,
Darmstadt: WBG (abgekiirzt: Werke Bd. 1), S. 56-233.

Humboldt, Wilhelm von (1960b): ,,Theorie der Bildung [ca. 1792].” In: Wer-
ke Bd. I, S. 234-240.

Humboldt, Wilhelm von (1960c): ,,Plan einer vergleichenden Anthropologie
[ca. 1795].° In: Werke Bd. I, S. 337-375.

Humboldt, Wilhelm von (1960d): ,,Das achtzehnte Jahrhundert [1796].“ In:
Werke Bd. I, S. 376-505.

Humboldt, Wilhelm von (1960e): ,,Uber den Geist der Menschheit [1797].
In: Werke Bd. I, S. 506-518.

Humboldt, Wilhelm von (1960f): ,,Betrachtungen tiber die Weltgeschichte.*
In: Werke Bd. I, S. 567-584.

Kant, Immanuel (1998a): Kritik der reinen Vernunft. In: Werke in sechs Bén-
den. Hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. II, Darmstadt: WBG [zit. KrV].
Kant, Immanuel (1998b): ,,Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Trak-
tates zum ewigen Frieden in der Philosophie.” In: Werke, Bd. III: Schrif-
ten zur Metaphysik und Logik. Hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt:

WBG, S. 405-416.

Kant, Immanuel (1998c): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785]. In:
Werke in sechs Bénden. Hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. IV: Schriften
zur Ethik und Religionsphilosophie, Darmstadt: WBG [zit. GMS].

Kant, Immanuel (1998d): Kritik der Urteilskraft. In: Werke in sechs Bénden.
Hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. V: Kritik der Urteilskraft und Schriften
zur Naturphilosophie, Darmstadt: WBG [zit. UK].

Kant, Immanuel (1998e¢): ,,Rezension zu Johann Gottfried Herders Ideen Teil
I. und II [1785].“ In: Werke in sechs Bénden. Hg. von Wilhelm Weische-
del, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Padagogik, Darmstadt: WBG, S. 781-794.

Koller, Hans-Christoph (1999): Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biogra-
phischer Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne, Miinchen: Fink.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996a): ,,Betrachtungen tiber die Lehre von ei-
nem einigen, allumfassenden Geiste.“ In: Philosophische Werke in vier

184



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM BEGRIFFSGEFLECHT

Béanden. Hg. von Ernst Cassirer. Bd. 1: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie, Teil 1, Hamburg: Meiner, S. 305-316.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996b): ,,Betrachtungen tiber die Lebensprinzi-
pien und tiber die plastischen Naturen. In: Philosophische Werke in vier
Bénden. Hg. von Ernst Cassirer. Bd. 1: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie, Teil 1, Hamburg: Meiner, S. 317-326.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996c¢): ,,Monadologie.“ In: Philosophische
Werke in vier Bianden. Hg. von Ernst Cassirer. Bd. 2: Hauptschriften zur
Grundlegung der Philosophie, Teil 2, Hamburg: Meiner, S. 603-621.

Lenoire, Timothy (1985): ,,Kant, von Baer und das kausal-historische Denken
in der Biologie.” In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 8, S. 99-114.

Liegle, Ludwig (2006): Bildung und Erziehung in der frithen Kindheit, Stutt-
gart: Kohlhammer.

Manbhart, Sebastian (2003): ,,Absichtlich unabsichtlich. Zum Verhiltnis von
Politik, Bildung und Pddagogik um 1800. In: Dirk Rustemeyer (Hg.), Er-
ziehung in der Moderne. Festschrift fiir Franzjérg Baumgart, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann, S. 95-142.

Manbhart, Sebastian (2005): ,,.Der metaphorische Mensch. Zur Analogiebil-
dung von Mensch, Staat und Geschichte in der Aufklirung und im Vor-
mérz.“ In: Friedrich Jaeger/Jiirgen Straub (Hg.), Was ist der Mensch, was
Geschichte? Anndherungen an eine kulturwissenschaftliche Anthropolo-
gie, Bielefeld: transcript, S. 241-278.

Manbhart, Sebastian (2006): ,,Disziplindre Felder. Zur Theorie der Disziplin-
bildung am Beispiel der Geschichts- und Staatswissenschaften im Vor-
mirz.“ In: Dirk Rustemeyer (Hg.), Formfelder. Genealogien von Ord-
nung, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 141-176.

Manhart, Sebastian (2007): ,,Disziplin, Fach und Studiengang. Grundbegriffe
der Disziplingeschichtsschreibung.” In: Zeitschrift fiir padagogische His-
toriographie 13,2, S. 14-22.

Manbhart, Sebastian (2008a): In den Feldern des Wissens. Zum Verhéltnis von
Studiengang, Fach und disziplindrer Semantik in den Geschichts- und
Staatswissenschaften (1780-1860), Wiirzburg: Konigshausen & Neumann
(in Vorbereitung).

Manhart, Sebastian (2008b): ,,Der Preis der Freiheit. Bildung, Wissen Organi-
sation.* Erscheint in: ZSE (in Vorbereitung).

Paul, Jean (1963): Levana oder Erziehungslehre [1806], Paderborn: Scho-
ningh.

Priddat, Birger P. (2005): Unvollstindige Akteure. Komplexer werdende
Okonomie, Wiesbaden: VS.

Pross, Wolfgang (1999): ,,Die Begriindung der Geschichte aus der Natur:
Herders Konzept von ,Gesetzen® in der Geschichte.“ In: Hans Erich Bo-
decker/Peter Hanns Reill/Jiirgen Schlumbohn (Hg.), Wissenschaft als kul-

185



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEBASTIAN MANHART

turelle Praxis, 1750-1900, Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 187-
225.

Reill, Peter Hanns (1994): ,,Die Historisierung von Natur und Mensch. Der
Zusammenhang von Naturwissenschaften und historischem Denken im
Entstehungsproze3 der modernen Naturwissenschaften. In: Wolfgang
Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs Bd. 2: Anfénge
des historischen Denkens, Frankfurt/M.: Fischer, S. 48-61.

Schifer, Alfred (2005): Einfithrung in die Erziehungsphilosophie, Weinheim:
Beltz.

Schifer, Gerd E. (2005): Bildung beginnt mit der Geburt, Weinheim: Beltz.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (2000): Uber den Beruf des Staates
zur Erziehung. In: Pddagogische Schriften, Bd. I. Hg. von Michael Wink-
ler, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 272-290.

Tenorth, Heinz-Elmar (1997): ,,,Bildung‘ — Thematisierungsformen und Ver-
wendungsweisen in der Erziehungswissenschaft.” In: Zeitschrift fiir Pada-
gogik 43, S. 969-984.

Tenorth, Heinz-Elmar (2003): ,,Form der Bildung — Bildung der Form.“ In:
Heinz-Elmar Tenorth (Hg.), Form der Bildung — Bildung der Form, Wein-
heim: Beltz, S. 7-21.

Vierhaus, Rudolf (1972): ,,Bildung.“ In: Otto Brunner u.a. (Hg.), Geschichtli-
che Grundbegriffe Bd. I, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 508-551.

Witte, Egbert (2003): ,,Bildung und Imagination. Einige historische und sys-
tematische Uberlegungen. In: Thomas Dewender/Thomas Welt (Hg.),
Imagination — Fiktion — Kreation. Das kulturschaffende Vermogen der
Phantasie, Miinchen: Saur, S. 317-340.

186



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants Theorie der Hochbegabung

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Einleitung

Christian Heinrich Heineken wurde 1721 in Lubeck geboren, beherrschte
zweijahrig neben seiner Muttersprache, dem Liibecker Platt, schon Latein und
Franzosisch, verfasste mit drei Jahren eine Geschichte Dinemarks und bril-
lierte auBBerdem in Mathematik. Im Alter von 10 Monaten sprach er seiner
Amme alle Worter nach, als sie ihm die Bilder auf dem Kachelofen zeigte,
»dat is een Perd, dat is een Katt, datt is een Schuurnstien. Tags darauf konnte
er diese Worter alle noch, kurze Zeit spéter sprach er in ganzen Sitzen und
lernte mehrere Fremdsprachen flieBend sprechen, lesen und schreiben. Ein
Sprachtalent ohne Gleichen. Wenn er erschopft war, und das war er oft, ver-
langte er nach seiner Lateiniibung, Bibeliibersetzung oder nach der endlosen
Aufzdhlung von Lexikoneintragen auch mit 4 Jahren noch nach der Brust sei-
ner Amme: ,,Sophie, geef my de Titte! Heineken starb indes schon im Alter
von 4 Jahren als erster historisch dokumentierter Fall an Zoliakie (vgl. Hen-
ning 1999).

Dieser Christian Heineken interessiert seit einigen Jahren wieder ver-
stirkt. Das aktuelle Heft von GEO Wissen zum Thema ,,Sprache widmet sich
ihm ausfiihrlich, und im Katalog des Bonner Museums ,,Beethoven und ande-
re Wunderkinder” von 2003 wird Heineken hervorgehoben als das erste so
benannte ,,Wunderkind®“. In der Siiddeutschen Zeitung und der FAZ erschie-
nen Rezensionen zu dieser Ausstellung, und beide hingten sich an einer Ge-
stalt auf: Christian Heineken. In einem Gutachten des BMBEF iiber ,,Hochbe-
gabung im Spiegel der Printmedien seit 1950 findet Heineken als Beispiel
fiir ein ,,extrem begabtes™ Kind Erwédhnung (Heinbokel 1999: 4; vgl. Scho-
neich 1779; vgl. auBerdem die folgenden Ausgaben: Plus 3.6.1981, Stern
15.4.1992, Die Zeit 22.12.1999).

187



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Abgesehen von Kaspar Hauser gibt es keine Kuriositét, die heute noch
oder wieder so fasziniert. Die seit dem Buchdruck grassierende Sucht nach
Monstren, Wundern und exotischen Phdnomenen wird heute historisierend
von der Kulturwissenschaft untersucht. Heineken wird als authentischer Fall
genommen, und Kants Bemerkung aus der ,,Anthropologie in pragmatischer
Hinsicht“, Heineken sei eine ,,Abschweifung der Natur von ihrer Regel* wird
zustimmend zitiert. Der frithe Tod des Jungen wird heute — ebenso wie im
Diskurs des 18. Jahrhunderts — mit Bezug auf Plinius’ Diktum ,,dass umso
schneller hinwelke, was am herrlichsten blitht* erklart. Meyers Konversati-
onslexikon behauptet 1888 unter dem Lemma ,,Frithreife®: ,,Geistig frithreife
Kinder sind in der Regel einem frithen Tod verfallen®.

Wie kommt es zu dieser weitgehend — nur der kluge Artikel von Ingrid
Bodsch im Katalog der Ausstellung ,,Beethoven und andere Wunderkinder
(Bodsch 2003: 103ff) bildet hier eine Ausnahme — historisch blinden Ein-
schitzung, zum naiven Aufgreifen eines Falles von extremer Hochbegabung
und der Deutung seines Todes, wo man doch heute eigentlich davon ausgehen
darf, dass die Begriffe ,,Wunderkind“ und ,,Genie” einem obsoleten Diskurs
angehoren?

Ich méchte zur Beantwortung der Frage einem Stiick Diskursgeschichte
philosophisch nachgehen. Den Einsatzpunkt bildet Kants ,,Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht, die sich wie ein Ratgeber zum Thema Hochbega-
bung liest. Wie kommt Kant dazu, seine Schrift, die doch immerhin den empi-
rischen Menschen schlechthin zum Thema hat, diesem scheinbar abseitigen
Thema zu verschreiben?

Von Kant ausgehend werde ich meine Kernthese aufstellen, dass Genies
per definitionem unverfiigbar sind, und deswegen sowohl als Prototyp als
auch als Negativabweichung des ,,Mediums Kind*“ seit dem 18. Jahrhundert
beobachtet werden. Dazu dient mir Niklas Luhmanns Theorem von der ,,Un-
wahrscheinlichkeit der Erziehung® sowohl als Beobachtungsraster als auch als
historischer Endpunkt eines Diskurses der Intransparenz des zu Erziehenden.
An der Ausgangsfrage ,,Wie erziehe ich ein Genie? entlang kann ich zwei
Bogen von Rousseaus Naturpddagogik tiber Kant bis hin zum gegenwirtigen
Hochbegabungsdiskurs spannen. Der eine Bogen geht von der radikalen Ab-
weichung des Genies vom natiirlichen Kind aus, der andere Bogen hilt die
,Unerforschlichkeit® seiner Motive fiir anthropologisch so grundlegend, dass
das Genie des 18. und 19. Jahrhunderts im 20. zum ,,Medium der Erziehung*
generell werden kann. Welche Auswirkungen das auf die Hochbegabtenpada-
gogik im Augenblick hat, kann ich nicht absehen, aber zum Schluss wenigs-
tens andeuten.

188

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

Kants Hochbegabungstheorie

Warum hat Kant seine, wie ich sie vorauseilend nennen mochte, Theorie der
Hochbegabung ins Zentrum seiner Anthropologie gestellt? Dafiir gibt es mei-
nes Erachtens drei Griinde.

Im Ganzen der ,,Anthropologie in pragmatischer Hinsicht* von 1798 setzt
sich Kant zuerst mit dem Erkenntnisvermogen, speziell dem ,,Beobachten sei-
ner selbst” auseinander. Wer sich selbst erforscht, mache die Erfahrung, dass
er in sich nicht hineinschauen kénne: Wihrend man suche, sei das Gesuchte,
namlich der titige Mensch, abwesend. Das Mittel der Selbstbeobachtung ist
das Vermogen der Einbildungskraft. Warum kann der Mensch sich selbst im
Gegensatz zu anderen Forschungsobjekten nie in Ruhe beobachten? fragt
Kant. Die Antwort liefert er prompt: Die Einbildungskraft unterliegt zahlrei-
chen Gefihrdungen und Abweichungen, von koérperlicher Sinnlichkeit, Sin-
nenschein, moralischem Schein bis hin zum Verlust der Einbildungskraft,
vom Traum bis zu Schwichen und Krankheiten der Seele, d.h. psychischen
Storungen. Der wiinschenswerte Normalfall, ndmlich die ungestorte Selbstbe-
obachtung, wird permanent von Abweichungen durchkreuzt. Dies macht Kant
sich argumentativ zunutze und baut die Differenz normal/abweichend infol-
gedessen als Untersuchungsmethode aus. In der Anthropologie sieht man das
Allgemeinmenschliche, wenn man es gegen die Abweichung hilt.

Den Abschluss des ersten Buches der ,,Anthropologischen Didaktik* und
damit das Zentralkapitel der Schrift bildet der Teil ,,Von den Talenten im Er-
kenntnisvermogen, dem Witze, der Sagazitit und der Originalitdt, oder dem
Genie“. Warum ist dieses Thema so wichtig fiir Kant, dass es den Angelpunkt
des Buches bildet?

Die Kommentatoren Brandt und Starke finden dafiir mehrere mogliche
Ursachen (vgl. Brandt/Starke 1998). Zum einen liegt das Talentekapitel im
Zentrum, weil es den Ubergang zur ,,anthropologischen Charakteristik* bildet,
die mit den Naturanlagen beginnt. Kant definiert ,,Talent* als ,,diejenige Vor-
zliglichkeit, welche nicht von der Unterweisung, sondern der natiirlichen An-
lage des Subjects abhingt (Anth BA153). Ein anderes Motiv halten die
Kommentatoren fiir weniger wahrscheinlich, wenngleich es historisch nahe
liegt, ndmlich die Behandlung der Talente im Anschluss an die Gemiitskrank-
heiten, weil das Genie hiufig mit Wahn und Schwirmerei in Verbindung ge-
bracht werde, bei Kant nun aber in den genannten Paragraphen eben nicht.
Entscheidend sei vielmehr, dass Kant im Aufbau der ,,Anthropologie seinen
Lehrern Wolff und Baumgarten folgt, die die Abweichungen der Einbil-
dungskraft innerhalb der Kapitel ,,De dispositionibus naturalibus et habitibus
intellectus* (Wolff) bzw. im Kapitel ,,Ratio” (Baumgarten) behandeln, somit
Kant vorgegeben haben. Mit der Differenz normal/abweichend wird ohne

189



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Riickgriff auf weitere Kriterien alles geordnet, wobei ,,normal* bei Baumgar-
ten und Wolff viel stirker als bei Kant gleichbedeutend mit ,,rational® ist.

Mit Hilfe der Differenz normal/abweichend, die historisch nichts Neues
ist (vgl. Link 1998), nimmt sich Kant den Begriff des ,,Genies* vor. Auch die-
ser trifft ihn nicht unvorbereitet, kennt er doch aus der Moralistik unter ande-
rem Gracians ,,Agudeza y arte de ingenio von 1648, in der es um die Kulti-
vierung der Scharfsinnigkeit geht, und die Schrift des andalusischen Arztes
Juan Huarte aus dem Jahre 1673 ,,Examen ingeniorum®, in zeitgendssischer
deutscher Ubersetzung ,,Priifung der Képfe zu den Wissenschaften, worinne
er die verschiedenen Fiahigkeiten, die in den Menschen liegen, zeigt“. Diese
beiden Texte markieren fiir Kant auch eine weitere anthropologische Unter-
scheidung in Bezug auf Begabung, ndmlich angeboren/erlernt. Wahrend Gra-
cian das Erlernen eines klugen Umgangs mit dem eigenen ,,ingenium® und
den Erwerb angemessenen Scharfsinns betont, erforscht Huarte, welche natiir-
lichen Talente Individuen zu verschiedenen Wissenschaften geeignet machen.
Kant bezieht sich auf Huartes Text, wenn er am Schluss des Geniekapitels die
sein Werk systematisch zusammenhaltenden Fragen stellt: ,,Was will ich?
(fragt der Verstand) Worauf kommt’s an? (frigt die Urtheilskraft) Was
kommt heraus? (fragt die Vernunft)“ (Anth BA 165). Er stellt fest: ,,Die Kop-
fe sind in der Fihigkeit der Beantwortung aller dieser drei Fragen sehr ver-
schieden (ebd.). Offensichtlich muss eine pragmatische Anthropologie mit
individuellen Begabungen rechnen, bevor sie sich anschickt, Ratschlige zur
Klugheit zu geben.

Ich habe bis hierher die Differenzen normal/abweichend und angebo-
ren/erlernt eingefiihrt. Meine These ist, dass Kant diese anhand des Geniebe-
griffs so rekombiniert, dass dieser erweitert in den Diskurs des 19. und 20.
Jahrhundert entlassen werden kann. Im Spektrum der vier Pole ist es moglich,
Genie als abweichend zu beobachten und quer dazu als angeboren oder er-
lernbar. Weiterhin gibt es die Kombinationsméglichkeiten, das Genie zu pa-
thologisieren und dann einer Normalisierung zu unterstellen, oder die geniale
Abweichung zu feiern. Im Folgenden werde ich Kants Zuordnungen der Rei-
he nach durchspielen: das Kiinstlerproblem: Normalisierung der Abweichung;
das Erziehungsproblem: ,Schulwitz® und ,Mutterwitz‘; das Bewertungsprob-
lem: Projektions- und Rejektionswert.

Das Kiinstlerproblem: Normalisierung der Abweichung

Kant wird seit Cassirer als derjenige gefiihrt, der den Geniebegriff in seinem
Bedeutungsspektrum folgenreich eingeengt habe. Der Begriff ,,ingenium* be-
zeichnet urspriinglich eine nicht auf spezielle Bereiche menschlichen Han-

delns eingeschriankte Scharfsinnigkeit. Mit Kant nun lieBe sich nicht von ei-

190

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

nem ,,genialen Wissenschaftler reden, schreibt etwa Harald Eggebrecht in
seinem ansonsten breit recherchierten Artikel (vgl. Eggebrecht 2007). Fiir
Kant sei das Genie ein kiinstlerisches Genie. Er bezieht sich dafiir sicherlich
auf die , Kritik der Urteilskraft und auf Kants zentrale Definition aus der
~<Anthropologie®:

Nun heifit das Talent zum Erfinden das Genie. Man legt aber diesen Namen immer
nur einem Kiinstler bei, also dem, der etwas zu machen versteht, nicht dem, der blof3
vieles kennt und weif3; aber auch nicht einem blofl nachahmenden, sondern einem
seine Werke urspriinglich hervorzubringen aufgelegten Kiinstler; endlich auch die-
sem nur, wenn sein Produkt musterhaft ist, d.h. wenn es verdient, als Beispiel (ex-
emplar) nachgeahmt zu werden. — Also ist das Genie eines Menschen die ,muster-
hafte Originalitdt seines Talents (in Ansehung von dieser oder jener Art von Kunst-
produkten). Man nennt aber auch einen Kopf, der die Anlage dazu hat, ein Genie; da
alsdann dieses Wort nicht blofl die Naturgabe einer Person, sondern auch die Person
selber bedeuten soll (Anth BA160).

Edgar Zilsel hat mit seiner Kritik der Asthetisierung des Geniebegriffs meines
Erachtens mehr auf Herder, Hamann und die Romantiker gezielt als zu Recht
auf Kant. Man kann sagen, dass das Genie ein Kiinstler sei, aber eben nur
dann, wenn man bereit ist, dann den Kiinstlerbegriff auszudehnen in seiner
Bedeutung hin zu ,,dieser oder jener Art von Kunstprodukten (ebd.).

In der ,,Anthropologie” kénnen der Erfinder des Schiepulvers, der Arzt,
der Politiker gleichfalls ,,Kiinstler” sein. ,,Beides kann Verdienst sein“: so-
wohl das Erfinden als auch das Entdecken. Die Anthropologievorlesungs-
nachschrift von Busolt macht dort nicht Halt, sondern weitet den Begriff noch
mehr aus: ,,Die Bauren haben sehr viel mechanisches genie. Bey der Astro-
nomie und Mechanik stellt sich solch genie sehr frith ein, und wenn eine An-
weisung da ist, so kanns sehr weit darin gebracht werden* (Kant 1998: 95).

Am bildenden Kiinstler indes nimmt Kant Mal3, wenn er die ,,Musterhaf-
tigkeit seines Talents* als Kriterium fiir Genialitdt ansetzt. Warum muss ein
Kiinstler ,,musterhaft* in seinem Schaffen sein? Meines Erachtens ist dies ge-
nau der Punkt, an dem Kant die Abweichung des Genies riickbindet an Nor-
malitét:

Aber jede Kunst bedarf doch gewisser mechanischer Grundregeln, ndmlich der An-
gemessenheit des Products zur untergelegten Idee, d. i. Wahrheit in der Darstellung
des Gegenstandes, der gedacht wird. Das mufl nun mit Schulstrenge gelernt werden
und ist allerdings eine Wirkung der Nachahmung. Die Einbildungskraft aber auch
von diesem Zwange zu befreien und das eigenthiimliche Talent, sogar der Natur zu-
wider, regellos verfahren und schwirmen zu lassen, wiirde vielleicht originale Toll-
heit abgeben, die aber freilich nicht musterhaft sein und also auch nicht zum Genie
gezdhlt werden wiirde (Anth BA160f.).

191

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Die Abweichung des Genies bis zur Tollheit auszudehnen wiirde bedeuten,
das Genie und den Irren nicht mehr unterscheiden zu koénnen. In der Roman-
tik ist man bestrebt, eben diese Grenze absichtlich zu verwischen und die Dif-
ferenzen Traum/Realitdt, Kunst/Wahn, Kunst/Leben aufzulosen (vgl. Bohrer
1989; Safranski 2007). Kant tritt hier als unromantischer Grenzgott auf, para-
doxerweise um das von den Romantikern so gefeierte wie bedrohte Genie vor
ihnen zu retten. Deshalb allein ist der Positivwert der Differenz die ,, Wahrheit
in der Darstellung des Gegenstandes®, die nicht — bei Strafe, dass man ,,der
Natur zuwider lduft — verletzt werden darf durch {iberbordende Originalitét.
»Natur® dient hier als Normalisierungsmedium. Das Genie muss sozial riick-
gebunden werden; ,,musterhaft muss das Talent schon bleiben, um verstan-
den zu werden. Abweichung/Normalitit wird sozusagen verdoppelt: Zuerst
einmal muss das Genie abweichen von der Normalitét, und das tut vorzugs-
weise der ,,seine Werke urspriinglich hervorzubringen aufgelegte Kiinstler.
Wenn dies nicht der Fall wire, wire er blo3 ein Nachahmer oder ein Vielwis-
ser, so Kants Eingrenzung des Geniebegriffs. Sodann muss dieses Genie wie-
der riickversichert werden durch die Normalitit des ,,Musterhaften® und der
naturgeméifen ,,Wahrheit in der Darstellung des Gegenstandes®, um unter-
scheidbar zu bleiben. Wer diese Fesseln der ,,mechanischen Grundregeln
verschmiht zugunsten regelloser Schwirmerei, erweist dem Genie einen Ba-
rendienst, argumentiert Kant trickreich gegen die Romantiker. Das Genie mit
»Schulstrenge™ zu unterweisen und es zur ,,Nachahmung“ anzuhalten ist fiir
Kant kein Widerspruch, sondern eine Notwendigkeit. Die Notwendigkeit,
kommunikativ anschlussfahig zu bleiben, bildet fiir Kant den Kern der Erzie-
hung des Genies.

Das Erziehbarkeitsproblem: ,,Schulwitz“ und ,,Mutterwitz*

Kant erteilt in der ,,Anthropologie” dem Teilnehmer geselliger Runden den
Rat, er solle doch bitte ,,von dem, was ihm nahe und gegenwirtig ist, anfan-
gen, und so allmihlich auf das Entferntere, so wie es interessieren kann, hin-
leiten. [...] Denn etwa von den Nachrichten aus der Tiirkei, die eben in den
Zeitungen stehen, wenn man ins Zimmer tritt, anzufangen, tut der Einbil-
dungskraft anderer Gewalt an, die nicht sehen, was ihn darauf gebracht habe*
(Anth AS83).

Sich danach zu richten, was die anderen interessieren kann und ihrer Ein-
bildungskraft keine Gewalt anzutun, ergeht als Ratschlag besonders an das
Genie, zeichnet es sich doch in seiner hochsten Form durch ,,Originalitit im
Denken® (Anth BA153) aus. Die anderen Elemente des Genies bergen keine
Gefahr kommunikativer Verwirrung, denn ,,der produktive Witz (ingenium
strictus s. materialiter dictum)* ist die Gabe des technischen Erfinders und die
,agazitdt oder Nachforschungsgabe adelt den Wissenschaftler (ebd.). Kants

192

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

Interesse gilt in der ,,Anthropologie‘ untergriindig dem, was er in der Pddago-
gikvorlesung offenkundig thematisiert: Wie kann man tiber Ratschldge an be-
gabte Erwachsene, die allenfalls nach ,,Weltklugheit™ streben, hinaus Genies
allererst erziehen? Das Ziel der Erziehung miisste kommunikative Normali-
sierung der urspriinglichen Originalitit sein — ein Widerspruch in sich!

Dazu muss er kldren, ob Genie Naturgabe oder Produkt iiberhaupt erzie-
herischer Einwirkung sein kann. Kant definiert das ,,Genie* mit Hilfe der da-
zugehorigen Begriffe ,,Urteilskraft®, , Ingenium®, ,, Talent” und ,,Witz*. Dabei
ist Genie — Kant schligt vor, diesen Begriff besser mit ,,Geist” einzudeutschen
(Anth BA161) — der Oberbegriff, der Urteilskraft und Witz unter sich hat.
Witz ist der deutsche Ausdruck fiir Ingenium. Das Talent seinerseits wird an
manchen Stellen allgemein als Naturgabe definiert, die jeder Mensch irgend-
wie ausfiillt, und an anderer Stelle als hochste Begabung, die Witz, Genie und
Nachforschungsgabe (Sagazitiit) zusammenfasst. ,,Unter Talent (Naturgabe)'
versteht man diejenige Vorziiglichkeit des Erkenntnisvermégens, welche
nicht von der Unterweisung, sondern der natiirlichen Anlage des Subjekts ab-
héngt“ (Anth BA153).

Er unterscheidet also zwischen angeborenem Talent und verénderbarem
Witz bzw. Ingenium. Der moralistischen Prigung des Ingeniumbegriffs ver-
dankt er die hier grundlegende Frage, ob ein Genie eigentlich erziehbar ist.
Wenn aus einem statischen Naturbegriff dort ein variabler Begriff der Perfek-
tibilitdt wird, dann finden Pidagogen darin einen Platz: Sie miissen ihn als ein
Medium nehmen, in das man gute Absichten einpflanzen kann (Luhmann
2003: 36). Kants Position in der ,,Anthropologie” nimmt seine Formel aus der
Vorlesung ,,Uber Pidagogik® zum Ausgangspunkt: ,,Wie kultiviere ich die
Freiheit bei dem Zwange?* Die Differenz Nachahmung/Originalitét ist der
Platzhalter fiir dieses Problem in der ,,Anthropologie*: ,,Der Mechanism der
Unterweisung, weil diese jederzeit den Schiiler zur Nachahmung néthigt, ist
dem Aufkeimen eines Genies, ndmlich was seine Originalitit betrifft zwar al-
lerdings nachtheilig® (Anth BA160), konstatiert er. Dies nimmt er aus der Re-
naissance-Tradition der Kritik an bloBer Biichergelehrsamkeit (eruditio), die
zeitgleich Herder noch einmal auflegt. Doch Kant geht weiter, indem er mit
der Unterscheidung ,,Schulwitz* und ,,Mutterwitz* operiert.

Der Witz kann durch Erziehung von der guten Naturveranlagung (,,Mut-
terwitz) zu einer anerzogenen Eigenschaft (,,Schulwitz*) gebracht werden. Er
schrankt die Unterweisung des Genies ein, weil es generell unsicherer sei,
,»sich nach studierten und kiinstlich aufgestellten Prinzipien (dem Schulwitz)
umzusehen®, wenn man stattdessen doch auf die ,,allgemeinen und angebor-

1 Siehe auch den Verweis in der Fufinote: ,,Wenn unter dem Wort Ingenium wie
es nach dem Buchstaben genommen werden mdchte das angeborne Talent {iber-
haupt verstanden wird [...].“

193

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

nen Regeln des Verstandes (deren Besitz Mutterwitz genannt wird)“ zurtick-
greifen kann (Anth BA23/24).

Ein Genie kann erzogen werden, aber nicht irgendjemand zum Genie.
Vielmehr kann das betroffene Individuum ausgehend von seinem natiirlichen
Talent nur durch regelhafte, vollkommen ,,ungeniale” Nachahmung geschult
werden, um dahin zu kommen, dass seine Leistungen auch ,,musterhaft®, d.h.
als Vorbild fur andere tauglich sind. Wie wendet Kant diese theoretische Dif-
ferenz jetzt auf konkrete hochbegabte Personen an?

Seine Beispielkinder sind Christophorus Clavius, Blaise Pascal und Chris-
tian Heineken. Die ,,Anthropologie” weil3:

[D]em es an Witz mangelt, ist der stumpfe Kopf (obtusum caput). Er kann iibrigens,
wo es auf Verstand und Vernunft ankommt, ein sehr guter Kopf sein; nur muf3 man
ihm nicht zumuten, den Poeten zu spielen: wie dem Clavius, den sein Schulmeister
schon beim Grobschmied in die Lehre geben wollte, weil er keine Verse machen
konnte, der aber, als er ein mathematisches Buch in die Hinde bekam, ein grofer
Mathematiker ward (Anth BA127).

In Kants frithem Text tiber die Krankheiten des Kopfes wird klar, warum Cla-
vius’ Hochbegabung zuerst nicht erkannt wurde. — Man hatte den falschen In-
telligenztest angewendet:

Der beriihmte Jesuit Clavius wurde als unfdhig aus den Schulen gejagt (denn nach
der Verstandesprobe der Orbile ist ein Knabe zu gar nichts niitze, wenn er weder
Verse noch Schulchrien machen kann), er geriet nachher zufilliger Weise auf die
Mathematik, das Spiel dnderte sich und seine vormaligen Lehrer waren gegen ihn
nur Dummkopfe (Kant 1998!': A15).

An Clavius sieht man, dass Schulmeisterei nicht alles vermag, sondern das
jeweilige angeborene Talent, heute wiirde man sagen: die jeweilige Teilbega-
bung, sich unter giinstigen Test- und Lebensbedingungen von selbst zeigt.

Ein weiteres bis heute giiltiges Kriterium der kindlichen Hochbegabung,
die frithzeitige Leistung auf Erwachsenenniveau, entwickelt Kant anhand sei-
ner Unterscheidung zwischen den von ihm so genannten ,,bloBen Naturalisten
des Kopfs (éleéves de la nature, Autodidacti)* und den durch schulische Erzie-
hung belehrten Kindern. Er gesteht ndmlich zu, dass die Autodidakten ,,in
manchen Fillen auch fiir Genies gelten (kénnen), weil sie, ob sie zwar man-
ches, was sie wissen, von anderen hétten lernen konnen, fiir sich selbst ausge-
dacht haben und in dem, was an sich keine Sache des Genies ist, doch Genies
sind“ (Anth BA164). Blaise Pascal sei so ein Autodidakt gewesen, ,,der ver-
schiedene Sitze des Euklid erfand und ihnen eigene Namen gab®. Kant zitiert
in der FuBnote einen Auszug aus der von Pascals Schwester verfassten Bio-
graphie:

194

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

Dies war ihm genug, um fiir sich selbst geometrische Figuren zu erfinden. Allein auf
einem Saal, wo er seine Erholungsstunden zubrachte, versuchte er mit Kohlen aller-
hand, z.B. einen vollkommen runden Zirkel, Dreiecke mit gleichen Seiten und Win-
keln, und d.g. herauszufinden. Er gab ihnen Namen und machte sich selbst Definiti-
onen (Kant 19982 66, 1315).

Das Bewertungsproblem: Projektions- und Rejektionswert

Wie verhilt es sich nun mit Christian Heineken? Kant nennt ihn ,,ein frithklu-
ges Wunderkind (ingenium praecox)“. Auch den gleich alten Jean-Philippe
Baratier aus Halle, der ebenfalls als Wunderkind Furore machte und als 14-
jéhriger promovierte, hilt er fiir Erscheinungen ,,von ephemerischer Existenz
(und) Abschweifungen der Natur von ihrer Regel, Rarititen fiirs Naturalien-
cabinet, (sie) lassen ihre iiberfrithe Zeitigung zwar bewundern, aber oft auch
von denen, die sie beforderten, im Grund bereuen* (Anth BA165).

Welche Bewertungen legt Kant bei seiner Fallbeobachtung zugrunde?
Anhand von Heineken kann man gut erkennen, dass er mitten im zeitgendssi-
schen Diskurs steckt, gleichzeitig aber etwas zur Sprache bringt, was an der
Oberflache des Diskurses nicht sagbar ist. Er ordnet ndmlich nicht einfach das
Genie auf die Negativseite oder auf die Positivseite der anthropologischen
Differenz von ,gut® und ,schlecht. Er fiihrt, systemtheoretisch gesprochen,
einen Projektionswert (+) und einen Rejektionswert (-) ein, an dem entlang
kombiniert werden kann, was Kant im Zusammenhang der Hochbegabung
auffdllt. Das ist mehr als dsthetisches oder moralisches Bevorzugen und Ver-
abscheuen, weil er seine Beobachtungen selber gegenbeobachtet. ,,Das Genie
ist auf das MiBverhidltnif3 gegriindet, wie eine Miflgeburt, bei welcher einige
Glieder iibel gebaudet sind welche aber im tibrigen gesunde Glieder hat. [...]
alle Genies sind von kleiner Statur” (Kant 1998!: 236). Diese Aussagen liegen
sozusagen voll im Trend des physiognomischen Kuriositdtendiskurses von der
frithen Neuzeit bis ins 19. Jahrhundert. Es ist ein Missverhéltnis, das jedoch
nicht komplett auf der Seite des Negativwerts landet, weil dem Genie das
Musterhafte, Bewunderungswiirdige, die Zeiten Uberdauernde eingeschrieben
ist. Das proportionale Missverhéltnis muss nicht kompensiert werden! Gerade
weil der Geist hypertrophiert ist, ist dem Genie etwas moglich, was der
Durchschnittsmensch nicht vermag. In der Natur, argumentiert Kant mit Mon-
taigne, Spinoza und Leibniz, gibt es keine tiberfliissigen [rrwege, die nicht zu
etwas Anderem gut wéren. Das ist jedoch nicht der Freibrief, nun alles am
konkreten Genie, geschweige denn am zeitgendssischen Geniekult, gut zu
finden. Umso deutlicher wird ndmlich das Urteil gegen eine gewollte Befor-
derung der Verfrithung ausfallen, die die Erzieher spidter bereuen wiirden.
Auch hier, wie im Fall des Kiinstlers, fungiert Natur als Normalisierungsmit-

195

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

tel. An den Féllen Heineken und Baratier sieht er erzieherischen Drang wir-
ken, Wunderkinderzieheralliiren, die das Genie zu zerstdren drohen.

Interessant fiir die Bewertungsmuster Kants ist seine Beziehung zu Rous-
seaus normativem Naturkonzept. Kant folgt zur Hailfte einer rousseauschen
Natiirlichkeitsideologie, wie sie auch die Philanthropen zum Thema Hochbe-
gabung gezeigt haben. Alle Abschweifung sei, so Rousseau, menschenge-
macht, und wenn sie in einzelnen Féllen naturgemacht wére, sollte man diese
Fille von der idealen Erziechung ausnehmen, wie er im Emile“ dekretiert.
Warum darf Emile kein Genie sein? Rousseau nihme, wenn er wihlen diirfte
,einen Durchschnittsgeist (Rousseau 1998: 26). Nur dieser bediirfe der Er-
ziehung; die anderen erzogen sich von selbst. Dies entscheidet er so eindeutig,
weil Erziehung tiber normative Differenz zur Natur begriindet wird. Bei Ab-
weichung muss klar sein, wovon abgewichen wird: Kulturelle Verformung
wird nur sichtbar, wenn die Natur selber von jeder Abweichung frei ist, so
dass er Natur auch in Gegensatz zum iiberdurchschnittlichen Geist setzen
muss. Kant orientiert sich nur halb an Rousseau, weil er dessen normativen
Naturbegriff zu einfach findet. Denn neben der ungeformten Natur als Norm
gibt es die fiir Kant aus der Moralistik tibernehmenswerte Kultivierung von
Klugheit und die Erziehungsbediirftigkeit des Ingeniums. Diese Kultivierung
braucht indes eine erzieherisch wohlgesuchte Form; denn sowohl das freie
Schweifenlassen des Genies als auch das Gingelband der Unterweisung ge-
fihrden es. Durch Erziehung ldsst sich auch das ,,Verzetteln® in vielen Bega-
bungen und Interessen vermeiden, was Kant am Kind Gottfried Wilhelm
Leibniz als Problem erkennt, namlich: ,,.Leibniz war eines der vorziiglichsten
Genies, aber da er sich durch seine Talente verleiten lief3, alles wissen zu wol-
len, so geschah es, da3 er in keiner Wissenschaft sich vor allen Andern aus-
zeichnete* (Kant 1998': 245).

Fassen wir Kants Theorie der Hochbegabung bis hierher zusammen. Leitdif-
ferenz ist Normalitdt/Abweichung, die Kant inhaltlich mit einem Projekti-
onswert und einem Rejektionswert fiillen muss. Zum Projektionswert gehorig
ist das Genie, insofern es nur dann Genie ist, wenn seine Produkte mit Begrif-
fen zusammenstimmen und in einem gewissen Sinne ,,wahr sind. Zum Re-
jektionswert gehort es dann, wenn es Schwérmer, Raritét fiirs Naturalienkabi-
nett oder Gemiitskranker ist. Der Witz (ingenium) wird von der guten Natur-
veranlagung (,,Mutterwitz) zu einer anerzogenen Eigenschaft (,,Schulwitz).
Auf den Schulwitz als kiinstliches Produkt kann man nicht bauen, aber ohne
Schulwitz geht es auch nicht. Ein ,kultiviertes Ingenium* gehort fiir ihn zum
Projektionswert. Die Erziehbarkeitsfrage buchstabiert er entlang derselben
Unterscheidung aus: Positivwert ist die ,,Angemessenheit* des Genies, abwei-
chende Originalitét ist nicht kommunizierbar, so dass dem Zogling Unterwei-
sung zuteil werden muss.

196

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

Anhand der Kiinstlerfrage kann man wieder dieselbe Unterscheidung be-
obachten, nur diesmal umgekehrt: Abweichung ist beim Kiinstler Normal-
wert, der aber durch den Wahrheitswert des Kunstwerks korrigiert wird. Das
ist keine Entscheidung fiir MittelméaBigkeit, sondern eine kommunikations-
theoretische Weichenstellung. Wenn aber Abweichung der Normalwert ist,
dann muss entlang dieser Differenz auch entscheidbar sein, was mit Grenzfil-
len der Hochbegabung los ist. Kant beobachtet nichtkiinstlerische Begabung
(Mathematiker, die Architekten der Antike, Physiker wie Newton), Inselbe-
gabung (Clavius), frithzeitige Begabung (Heineken, Baratier), extrem gefor-
derte Begabung bei letztgenannten und tiberhaupt nicht geforderte (Pascal).

Systematisch ausgedriickt: Abweichung beim Genie ist Normalwert, der
aber immer zuriickgebunden werden muss an die iibergeordnete Differenz
abweichend/normal, um dort am Normalwert kommunikativ anschlussfahig
zu bleiben. Damit verabschiedet sich Kants Theorie des Genies vom zeitge-
nossischen romantischen Paradigma, das Abweichung als gegensatzlos richtig
feierte.

Intransparenz — Genie als Prototyp?

Im Erziehungssystem gibt es seit der Antike zwei Paralleldiskurse, die aktuell
immer deutlicher auseinanderdriften. Der eine, nennen wir ihn Formungsdis-
kurs, geht davon aus, dass Lehrer bzw. Eltern die ihnen anvertrauten Zoglinge
formen, Einfluss auf ihre Seele, ihr Bewusstsein, ihr Verhalten nehmen. Ler-
nen bedeutet, Wissen von auflen in den Schiiler hineinzubringen,2 so dass die-
ser das Wissen danach sein eigen nennen und auch reproduzieren kann. Ideal-
erweise — das wird immer mitgedacht — ist diese Formung nicht komplett me-
chanisch, sondern erzeugt eine gebildete Personlichkeit, einstmals den Men-
schen nach Gottes Ebenbild, heute ein Individuum mit Allgemeinbildung.
Rousseau fragt im ,Emile:  Was muss man tun, um diesen seltenen Men-
schen heranzubilden? Doch er verldsst den Formungsdiskurs sofort wieder,
wenn er sich selbst antwortet: ,,Zweifellos viel: nimlich verhindern, dass et-
was getan wird” (Rousseau 1998:14).

Damit beginnt ein Diskurs, der diesem Ideal der Formung widerspricht,
weil Erziehung nicht davon ausgehen kann, dass Erziehungsziele sich 1:1 ins
Bewusstsein des Zoglings transportieren lieBen. Dazu ist der Zogling zu sehr
eigene Personlichkeit; sein Geist und seine Seele arbeiten nach eigenen Ge-
setzmdBigkeiten. Menschliches Bewusstsein ist keine Trivialmaschine, resii-
mierte Luhmann diesen Diskurs (Luhmann 1994: 168). Trivialmaschinen ar-
beiten nach dem Input-Output-Modell, wihrend nichttriviale Maschinen im

2 Dies lehnt schon Platon in der Politeia im Hohlengleichnis ab, einer Seele von
auflen Wissen einzufl6Ben, wire, als ob man blinden Augen zum Sehen verhel-
fen wolle.

197

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

weitesten Sinne des Wortes ein Innen haben, das selbst nicht gesteuert werden
kann.

Das Theorieproblem des Formungsdiskurses besteht darin, dass der quali-
tative Sprung vom eingetrichterten Wissen zum gebildeten Menschen erklart
werden muss. Das Theorieproblem des — nennen wir ihn — Intransparenz-
diskurses besteht darin, erkldren zu miissen, wie Erziehung dann iiberhaupt
noch moglich ist.

Was hat nun diese Aufteilung zweier Tendenzen im Erziehungsdiskurs
mit Kants Geniebegriff zu tun? Meines Erachtens Entscheidendes. Das Genie
ist, so meine These, Prototyp des Intransparenten. Auf dem Umweg iiber sein
Geniekonzept in der ,,Anthropologie” gelingt es Kant, das Theorieproblem
des Intransparenzdiskurses zu 16sen:

Wenn die Pddagogik das, was sie im Menschen vorfindet, vervollkommnen will, be-
stiinde also aller Anlass, von der Eigenart einer nicht-trivialen Maschine auszugehen
und die nicht-triviale Funktionsweise auszubauen. Das hiefle vor allem: den Spiel-
raum des ,Selbst® in seiner Entwicklung auf die Beziehung von Selbst und Pro-
gramm zu vergroBern und mehr Freiheit, das heifit, mehr Unzuverlédssigkeit zu er-
zeugen (Luhmann 1988: 86).

Genau das ist in Kants Geniekonzept angelegt:

Die Ursache aber, weswegen die musterhafte Originalitit des Talents mit diesem
mystischen Namen benannt wird, ist, weil der, welcher dieses hat, die Ausbriiche
desselben sich nicht erklidren oder auch, wie er zu einer Kunst komme, die er nicht
hat erlernen konnen, sich selbst nicht begreiflich machen kann. Denn Unsichtbarkeit
(der Ursache zu einer Wirkung) ist ein Nebenbegriff vom Geiste (einem genius, der
dem Talentvollen schon in seiner Geburt beigesellt worden), dessen Eingebung er
gleichsam nur folgt (Anth BA162).

Man kann es sich selbst nicht erkldren: Das eigene Innere ist einem unzugéng-
lich. Mit dieser Theorie beginnt die ,,Anthropologie. In der Vorrede diagnos-
tiziert Kant das Paradox der Selbstbeobachtung dergestalt, dass man sich
selbst nicht beobachtet, wenn die Triebfedern des Handelns in Aktion sind;
beobachtet man sich aber, dann ruhen sie (Anth BAXI). Kant formuliert dort
das bekannte Paradox, dass der Mensch

der es bemerkt, dal man ihn beobachtet und zu erforschen sucht, entweder verlegen
(genirt) (sic!) erscheinen (wird), und da kann er sich nicht zeigen, wie er ist; oder er
verstellt sich, und da will er nicht gekannt sein, wie er ist. Will er auch nur sich
selbst erforschen, so kommt er, vornehmlich was seinen Zustand im Affect betrifft,
der alsdann gewdhnlich keine Verstellung zuldft, in eine kritische Lage: ndmlich

198

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

daf3, wenn die Triebfedern in Action sind, er sich nicht beobachtet, und wenn er sich
beobachtet, die Triebfedern ruhen (Kant 1964: AA VII).

Das operativ geschlossene Bewusstsein hat einen unzugénglichen Innenraum
und jeder forcierte Versuch einzudringen ist zum Scheitern verurteilt, entwe-
der wird die Sache genierlich oder gerit in eine , kritische Lage®. Beim empi-
rischen Menschen sind die Grundsétze des Handelns deswegen unklar, weil
dem Menschen, so Kant in der Religionsschrift: ,,die Tiefe des Herzens (der
subjektive erste Grund seiner Maximen) [...] selbst unerforschlich ist* (Rel
B62/A57). Wenn nun aber die Tiefe des Herzens dem Menschen als Handeln-
dem unerforschlich ist, muss er sich an die Oberfliche des Handelns halten.
Das Paradox der Selbstbeobachtung gebietet: ,,[A]ber die Maximen kann man
nicht beobachten, sogar nicht allemal in sich selbst (Rel BA6). Was passiert
theorietechnisch an dieser Stelle?

Kant setzt das Genie ein, weil es das Paradox durch , Mutterwitz®, also
angeborenes Ingenium, pragmatisch 16sen kann:

Soviel ist gewil3, da3 wenn die Auflosung einer Frage auf den allgemeinen und an-
gebornen Regeln des Verstandes (deren Besitz Mutterwitz genannt wird) beruht, es
unsicherer ist, sich nach studierten und kiinstlich aufgestellten Prinzipien (dem
Schulwitz) umzusehen und seinen Beschlufl darnach abzufassen, als wenn man es
auf den Ausschlag im Dunkeln des Gemiits liegenden Bestimmungsgriinde des Ur-
teils in Masse ankommen 148t, welches man den logischen 7Taks nennen konnte: wo
die Uberlegung den Gegenstand sich auf vielerlei Seiten vorstellig macht und ein
richtiges Resultat herausbringt, ohne sich der Akte, die hierbei im Inneren des Ge-
miits vorgehen, bewul3t zu werden (Anth BA24/25).

Die Bestimmungsgriinde liegen prinzipiell im Dunkeln; man ist sich nicht der
Akte bewusst, die im Innern des Gemiits vorgehen. Das Bewusstsein ist eine
black box, die innen mit eigenem Code rechnen kann. Kant nennt das den
,logischen Takt“. Dieser sorgt dafiir, dass der Output kein Chaos ist, sondern
ein ,richtiges Resultat”, das ,,die musterhafte Originalitit des Talents” be-
weist. Man kann ein Genie folglich nicht in dem Sinne erziehen, dass man es
den herkdmmlichen Methoden der Unterweisung unterzieht. Denn in seinem
Innern passiert Ungeahntes, das den Output verdndert, die so genannte ,,Ori-
ginalitdt. Es muss aber doch Unterweisung bekommen, um tiberhaupt pro-
duktiv werden zu konnen und nicht wirr umherzuschweifen in seinen Ideen.
Man kann es auch nicht in dem Sinne erziehen, dass man das Genie erst durch
padagogisches Einwirken zu produzieren versucht, die ,,studierten und kiinst-
lich aufgestellten Prinzipien (Schulwitz)“ ergeben gerade nicht dasselbe wie
beim ,,angeborenen Talent“. Erziehung ist damit nicht aufgehoben, sondern
muss sich einer neuen Aufgabe stellen:

199

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Die Offensichtlichkeit und Ausnahmslosigkeit dieser Intransparenz gibt der Erzie-
hung die Chance, ein Medium zu konstruieren. Das Nichtkennenkénnen (und das
schlieBit ein, dass das beobachtete System sich selbst nicht besser, nur anders kennen
kann) macht den Erziehern Mut. [...] Intransparenz ist der take off fiir Differenzie-
rung und damit fiir die Eigenbestimmtheit der sich differenzierenden Systeme
(Luhmann 2003: 37).

Luhmanns These, dieses im 18. Jahrhundert neu entdeckte Medium der Erzie-
hung sei das ,,Kind®, 14sst sich in der historischen Semantik fiir Kant genauer
fassen: Das Genie, das hochbegabte Kind, ist der Prototyp des Mediums der
Erziehung. An ihm kann man zugespitzt die Paradoxien der (Selbst)Beob-
achtung, der scheinbaren Nichterziehbarkeit, der ,,musterhaften Originalitét
als Formel des Codes Norm/Abweichung studieren.

Die Unwahrscheinlichkeit der Erziehung

Genies sind per definitionem unverfiigbar. Diese These geht dartiber hinaus,
dass man den menschlichen Geist spétestens seit Descartes als geschlossene
Entitét begreift und Selbst- und Fremderkenntnis als Problem beobachten
kann. Im pidagogischen Diskurs wird das Genie sowohl zum Prototyp als
auch zur Negativabweichung des ,,Mediums Kind®“. Prototyp ist es deswegen,
weil beim Genie die ,,im Dunkeln des Gemiits liegenden Bestimmungsgriinde
des Urteils (wirken)®, ohne dass es sich der Akte, ,,die hiebei im Inneren des
Gemiits vorgehen, bewulit“ (Anth BA24/25) wird. Das ist mehr als allge-
meinmenschlich, denn ,,Unsichtbarkeit (der Ursache zu einer Wirkung) ist ein
Nebenbegriff vom Geiste (einem genius, der dem Talentvollen schon in seiner
Geburt beigesellt worden)* (Anth BA162). Das Genie weill nicht, warum es
genial ist, und AuBlenstehende konnen dies auch nicht ermitteln. Fiir Erzieher
stellt sich folglich die radikale Frage der Erziehbarkeit; denn um erziehen zu
konnen, muss man unterstellen, auf das Bewusstsein der zu erziehenden Per-
son einwirken zu koénnen. Formung scheint unmdéglich, die Originalitit ge-
winnt die Oberhand, auch wenn man sie am Genie zwecks Sozialisation der
Person und Kommunikabilitét der Produkte anfianglich applizieren muss.

Ich hatte angekiindigt, zwei Bogen, zum einen den ,Natiirlichkeitsdis-
kurs®, zum anderen den Diskurs, der im Genie den Prototyp des Mediums der
Erziehung sieht, nachzuzeichnen. Kant geht mit Rousseau von der radikalen
Abweichung des Genies vom natiirlichen Kind aus. Die ,,Abschweifung der
Natur von ihrer Regel* wird heute noch interessanterweise als Stellungnahme
Kants zum Phianomen Hochbegabung rezipiert, die nahtlos an die zeitgendssi-
sche Bewertung innerhalb der Differenz normal/abweichend anschlief3t.

Seit Rousseau wird mit der Genie-Vorstellung primér ein Versuch ver-
bunden, gegeniiber dem Produkt der eigenen Tatigkeit eine vorgebliche Un-

200

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

schuld zu behaupten und ein Refugium des Eigensinns gegen den Zugriff der
Arbeitsdisziplin zu verteidigen (vgl. Ortland 2005). An diese Position kniip-
fen die Romantiker an. Das Genie steht auf der Seite ,,abweichend* des Codes
normal/abweichend und wird mit allen Eigenschaften des glicklicherweise
Unnormalen beladen. Deswegen werden gleichzeitig der Kiinstler, der Wilde
und das Kind — den Primitivismus des 19. und frithen 20. Jahrhunderts be-
griindend — zum Garanten fiir Authentizitét.

Vielleicht sind als streiflichtartige Bestandsaufnahme aktueller Muster,
die auf das 18. Jahrhundert zuriickgehen, die Rezensionen zur Bonner Wun-
derkindausstellung interessant zu beobachten. Man merkt dann, dass hier vor-
nehmlich der Rejektionswert gut bestiickt wird. Besonders deutlich wird das
an der Rezension von Harald Eggebrecht, der als Schlusssatz Louis Persinger,
den Lehrer Menuhins, zitiert, man solle die ,,Eltern aller Wunderkinder er-
schielen und dann das Kind an die Wand stellen und Schluss machen* (Eg-
gebrecht 2004: 15)! Dieses pathologisch anmutende Urteil kann man kaum
ernst nehmen. Aber die StoBrichtung Projektionswert: Authentizitit gegen
Rejektionswert: Erziehung wird ausdriicklich.

Die Besprechung der Wunderkindausstellung von Michael Gassmann in
der FAZ (Gassmann 2004: 35) schlieBt mit dem Philanthropinisten Campe:
,uber die Schadlichkeit einer allzufrithen Ausbildung der Kinder*. Gassmann
ist der Ansicht, seine Einsichten waren ,,aus der Anschauung gewonnen®:
,»Sehet um Euch — all diese kleinen Gelehrten — was werden sie? Schaale,
seichte Kopfe.” Dies hilt er den ,,PISA-geschéadigten Bildungspolitikern ent-
gegen, die ,,Sprachunterricht im Vorschulalter, Ganztagsschule, kiirzere
Schul- und Studienzeiten bei gleichzeitiger verstirkter Elitenbildung® forder-
ten. Hier wird vernehmlich, wie ein pauschaler ,,Natiirlichkeitsdiskurs“ nach-
wirkt, das Genie indes weit vom Prototypischen entfernt wird. Das Genie
wird gegen die moderne Arbeitswelt hochgehalten. Gassmann {ibernimmt die-
ses Argument, wendet es jedoch gegen das Geniekonzept! Er folgt also ei-
gentlich eher Rousseau als Campe. Dieser hatte in seinem ,,Revisionswerk*
zusammen mit anderen Philanthropinisten die natiirliche Erziehung in die
biirgerliche Arbeitswelt eingepasst. Das Dessauische Philanthropin wurde von
Kant wegen des rousseauschen Naturideals gelobt; die Praxis war dort jedoch
an der Effektivititssteigerung, arbeitsweltlichen Passung und inhaltlichen
Kiirzung des Lernstoffs interessiert, wie schon Niethammer 1808 eindrucks-
voll kritisiert hat. Was historisch durchwirkt, ist bei Gassmann einzig das Au-
thentizitétsideal, in dessen Namen das natiirliche Genie gegen Verschulung in
Schutz genommen wird. Dieser Diskurs wirkt mit allen Verwerfungen und
Undeutlichkeiten latent bis heute und prigt das aktuelle Bild von Hochbega-
bung mit.

Doch das 18. Jahrhundert hatte, wie wir an Kant erkennen konnten, eben
mehr als Rousseauismus zu bieten. Seit Huartes Examen de los Ingenios para

201

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

las Ciencias im 17. Jahrhundert ist die Frage nach der Eigenart des Ingeniums
an das Problem der Berufswahl gebunden und tendiert zum Eignungstest. Die
Notwendigkeit der Spezialisierung, die dem Ideal vom uomo universale der
Renaissance strikt entgegensteht, wird dadurch begriindet, dass Exzellenz in
den verschiedenen Betitigungsfeldern jeweils verschiedene Eigenschaften er-
fordert, die einander ausschlieBen. Man kann nur entweder tiefsinnig oder
lebhaft, entschlussfreudig oder bedachtsam sein. Die Leistung, durch die das
Genie sich auszuweisen hat, soll zwar ,unvergleichlich®, aber nicht vollig
maBlos sein — denn dann wiére nicht mehr zu verstehen, inwiefern iiberhaupt
etwas geleistet worden ist.

In der Moralistik féingt an, was tiber Kant bis zu Luhmann fiihrt: Die ,,Un-
erforschlichkeit* der Motive wird fiir anthropologisch so grundlegend gehal-
ten, dass das Genie des 18. und 19. Jahrhunderts im 20. zum ,,Medium der Er-
ziehung® generell werden kann. Meines Erachtens zehrt Luhmanns These, im
Erziehungssystem werde kontraintuitiv das, was das Kind als Handeln erlebt,
als Erleben interpretiert, vom alten Geniekonzept. Kinder handeln absichtlich
und gewollt; vom Erzieher wird diese Selbstbeschreibung hingegen nicht
ernst genommen und als Erleben, also als ungewolltes, unabsichtliches Ver-
halten beobachtet, fiir das das Kind nichts kann: ,Die Extravaganz (und
Kiinstlichkeit) des Mediums Erziehung zeigt sich also darin, dass eine zu-
nichst naheliegende Zurechnungsadressierung aufgegeben oder doch einge-
klammert wird und ersetzt wird durch die Frage: wie erlebt das Kind, wenn es
sich in bestimmter Weise verhilt (Luhmann 2003: 42)? Das Kind wird, wie
ehedem das Genie, als Phdnomen von aul3en beobachtet; ,,Unsichtbarkeit* sei
ein ,,Nebenbegriff vom Geiste [...], dessen Eingebung® das Kind/Genie
gleichsam nur folge, hie3 es bei Kant.

Handeln als Erleben interpretieren konnte man auch Psychologisierung
nennen. Nicht umsonst wird das Geniekonzept aus der Philosophie in die
Kunst, und dann in Pddagogik und Psychologie bis zur heutigen Hochbega-
bungsforschung in der piadagogischen Psychologie verlagert. Wenn ein Beob-
achter nicht erkennen kann, was in einer black box vorgeht, muss er Zuschrei-
bungen vornehmen oder die Beobachtung des fremden Innen suspendieren.

Der Authentizitdtsdiskurs nimmt massiv Zuschreibungen vor; der Intrans-
parenzdiskurs enthélt sich des Urteils. Beide sind gegen Formung gerichtet,
weder das authentische Genie noch das undurchschaubare Genie sind extern
steuerbar. Die unfreiwillig geniale — weil perfekt zugespitzte — pddagogische
Frage von Theodor Ballauff ,,Wie steigere ich einen Menschen? (vgl. Bal-
lauff 1966) wird am Genie ad absurdum gefiihrt. Das Genie steigert sich von
selbst. Kraft seiner Originalitéit bringt es das, ,,was gewohnlich unter fremder
Leitung gelernt werden mulB, aus sich selbst hervor® (Anth BA22). Sich ohne
Leitung eines anderen seines eigenen Verstandes zu bedienen, ist fiir Kant das
paradoxe Ziel der erzieherischen Aufklarung. Hier setzt die Reformpédagogik

202

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANTS THEORIE DER HOCHBEGABUNG

an; doch inwieweit reformpadagogische Konzepte in den letzten Jahren in der
Hochbegabtenpddagogik neu aufgegriffen werden, iibersteigt den Rahmen
dieses Beitrags.

Im aktuellen Forschungsfeld zur Hoch- und Hochstbegabung (vgl. Egge-
brecht 2007) spricht man zunehmend von ,,Kreativitit® als Kriterium und ver-
lasst die Testkriterien logisch-mathematischen Denkens und Abstraktion. Je-
mandes Handeln auf das Erleben von ,,flow-Zustinden* zuriickzufiihren, ist
trotz der empirischen Forschung zu diesem Thema Teil des historischen
Intransparenzdiskurses.

Wenn Diskursgeschichte oder historische Semantik Gefahr lduft, ihre em-
pirische Basis zu verlieren, kann ihr die empirische Psychologie heute wo-
moglich helfen, indem sie ihre Diskursbedingungen reflektiert. Kants Anthro-
pologie konnte hier eine historisch wie systematisch ernstzunehmende Hilfe
sein.

Literatur

Ballauff, Theodor et al. (1966): Wege zur padagogischen Anthropologie. Ver-
such einer Zusammenarbeit der Wissenschaften vom Menschen, Heidel-
berg: 0.A.

Bohrer, Karl-Heinz (1989): Kritik der Romantik, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Brandt, Reinhard/Stark Werner (1998): Kommentar zur Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht, Stuttgart: Metzler.

Bodsch, Ingrid (2003): ,,,Merckwiirdige Nachricht von einem sehr frithzeitig
gelehrten Kinde ...° Von unvergleichlichen und staunenswerten Begabun-
gen und ihrer Rezeption in Literatur, Medien und Fachwelt.“ In: Dies. et
al. (Hg.), Beethoven und andere Wunderkinder. Wissenschaftliche Beitri-
ge und Katalog zur Ausstellung, Bonn: StadtMuseum.

Eggebrecht, Harald (2004): ,,Unsterblichkeit der Frithe.“ In: Stiddeutsche Zei-
tung, 17.1.2004.

Eggebrecht, Harald (2007): Artikel ,,Genie“. de.wikipedia.org/wiki/Genie,
Zugriff am 01.02.2008

Gassmann, Michael (2004): ,,Wunder, Kinder, Schinder.” In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung vom 22.1.2004.

Gerl, Hanna-Barbara (1989): Einfithrung in die Philosophie der Renaissance,
Darmstadt: WBG.

Henning, Klaus Jirgen (1999): ,,Ein Kind zum Anbeten.“ In: Die Zeit
52/1999.

Kant, Immanuel (1964): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Werke
Bd. 6. Hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt/M.: Insel [zit. Anth].

203



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROLINE SOMMERFELD-LETHEN

Kant, Immanuel (1964): Die Religion innerhalb der Grenzen der bloen Ver-
nunft. In: Werke Bd. 6. Hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt/M.: Insel
[zit. Rel].

Kant, Immanuel (1998): Kants gesammelte Schriften Bd. 25 und 26. Hg. von
Reinhard Brandt und Werner Stark, Berlin: de Gruyter.

Kant, Immanuel (1998): Werke Bd. 1-5. Hg. von Wilhelm Weischedel, Darm-
stadt: WBG.

Link, Jurgen (1997): Versuch iiber den Normalismus. Wie Normalitdt produ-
ziert wird, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Luhmann, Niklas (1988): Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitt,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1994): ,,Codierung und Programmierung. Bildung und Se-
lektion im Erziehungssystem.” In: Soziologische Aufklarung Bd. 4, Opla-
den: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (2003): Das Kind als Medium der Erziehung, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Ortland, Eberhard (2005): Genie und Arbeit. www.momo-berlin.de/Ortland/
html, Zugriff am 01.02.2008

Rousseau, Jean-Jacques (1998): Emil oder Uber die Erziehung. Hg. von Hein-
rich Meier, Paderborn: Schéningh.

Safranski, Riidiger (2007): Die Romantik — eine deutsche Affiare, Miinchen:
Hanser.

Schoneich, Christian von (1779): Leben, Thaten, Reisen und Tod eines sehr
klugen und artigen 4jéhrigen Kindes Christian Heinrich Heineken aus Lii-
beck, Gottingen/Liibeck: Verlag der Witwe Vandenhoek.

Zilsel, Edgar (1990): Die Geniereligion, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

204



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Deleuze/Guattaris ,,Pddagogik des Begriffs“ als
bildungsphilosophische Komponente von

Erziehungswissenschaft

OLAF SANDERS

Der franzosische Philosoph Gilles Deleuze war kein Padagoge. Gemeinsam
mit Félix Guattari, Nicht-Philosoph, entwirft er in Was ist Philosophie? ,.eine
Pdédagogik des Begriffs“ (QP 17; WP 17)." Eine zweite Pidagogik, seine
wPddagogik der Wahrnehmung* (P 100; U 104), entfaltet Deleuzes als Pad-
agogik des Kinos in seinen beiden Kino-Biichern, Das Bewegungs-Bild und
Das Zeit-Bild. Die Kino-Biicher versuchen sich an einer ,,Logik des Films* (P
68; U 70). Eine Logik liegt beiden Padagogiken zu Grunde. Deleuze duflert in
einem Gespriach mit Catherine Clément anldsslich des Erscheinens von Tau-
send Plateaus, dass sie dort eine ,allgemeine Logik™ (TG II 169) skizziert
hitten, und kiindigt an, dass sein Co-Autor Guattari und er diese ausarbeiten
wiirden. Was ist Philosophie? folgt auf Tausend Plateaus. Dieses Buch ldsst
sich zwar als ,,Lehre vom Begriff lesen, aber sicher nicht als die in Aussicht
gestellte allgemeine Logik.” Die Logik bleibt Skizze und die Pidagogiken las-
sen sich nicht deduzieren. Am Ende von Was ist Philosophie? erwihnen De-
leuze und Guattari noch eine dritte Padagogik, die ich Padagogik minderer
Wissenschaft nenne und die zwischen der Wissenschaft der Logik und einer
aussagenlogisch trivialisierten Wissenschaft steht. Die Padagogik minderer
Wissenschaft hat wie die beiden anderen eine kritische Funktion. Sie soll ver-
hindern, dass das vergangene Zeitalter der Enzyklopédie durch eines kom-
merzieller Begriffsbildungen nach Manier des Marketings, professioneller

1 Die Biicher von Deleuze und Deleuze/Guattari werden mit Hilfe von Siglen zi-
tiert, die im Literaturverzeichnis aufgelistet sind. Sind zwei Siglen angegeben,
habe ich die Ubersetzung oft auf Grundlage des franzosischen Textes verindert.

2 Die Lehre vom Begrift gibt Hegel als Alternativtitel fiir den zweiten Teil seiner
Wissenschaft der Logik, Die subjektive Logik, an.

205

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

Bildungen des Auges ,.fiir eine Welt der Kontrolleure und der Kontrollierten
(P 103; U 107) und vor allem kybernetisch konzipierte wissenschaftliche Aus-
bildungen ersetzt wird.’ Die drei Pidagogiken stehen als drittes Zeitalter zwi-
schen dem enzyklopadischen und dem desastrosen. Aus dieser Positionierung
erwichst der Pdadagogik eine grofle Aufgabe, namlich etwas abzuwenden oder
zumindest aufzuhalten, das ,.ein absolutes Desaster fiir das Denken* (QP 17;
WP 18) wire. Mit Denken meinen Deleuze und Guattari das Denken der
Nachkantianer samt eines ihrer Gipfel, Hegels Enzyklopdidie der philosophi-
schen Wissenschaften (1830). Sie fordern zwar nicht wie Adorno am Ende der
Negativen Dialektik (1966) Solidaritit mit der stiirzenden Metaphysik, haben
aber, obwohl sie die idealistische Metaphysik als bereits und endgiiltig ge-
stiirzt begreifen, eine dhnliche Intention. Statt des oft gepriesenen Ubergangs
in ein nachmetaphysisches Zeitalter entwerfen Deleuze und Deleuze/Guattari
Teile einer Metaphysik auf Hohe der Physik, die sich nicht auf eine empiri-
sche Wissenschaft reduzieren ldsst. Sie greifen hier ein von Bergson hinter-
lassenes Projekt auf. Die deutschsprachige Erziehungswissenschaft hat den
Sturz durch ihre aus vielen Griinden sinnvolle oder sogar gebotene sozialwis-
senschaftliche Wende begleitet. Die vor allem empirische Wende — Margina-
lisierung von Bildungsphilosophie war einer ihrer Nebeneffekte — {iberwand
allerdings auch oft, was Deleuze und Guattari das pidagogische Zeitalter
nennen: die Verteidigung von Problemen gegen ihre vorgeblichen Losungen.
In den 16 Jahren, die seit Erscheinen von Was ist Philosophie? vergangen
sind, hatten wir Gelegenheit, uns an das absolute Desaster zu gew6hnen, uns
in ihm einzurichten oder haben sogar erziehungswissenschaftlich zu ihm bei-
getragen. Was ,,Bildung* genannt wird, erweist sich oft schamlos als Funktion
von Gouvernementalitdt oder Selbstmanagement. Autonomie weicht der Ky-
bernetik.

Die von Deleuze und Guattari formulierte Aufgabe widerspricht diesen
Praxen und erzwingt eine Riickkehr zur Kritik, die bewegliche Grenzen neu
zieht. Wir miissen wieder Postkantianer werden, aber anders als die Nach-
oder Neukantianer. Was ist Philosophie? funktioniert als Kritik, die nach den
Moglichkeitsbedingungen des Denkens fragt. Ausgehend von Kants Kritik
der Urteilskraft (1790) steckt dieses Buch einen dynamischen Rahmen ab, in
dem Erziehungswissenschaft und Bildungsphilosophie zusammenarbeiten
konnen, ohne Kritik aufzugeben. Dieser Beitrag beschriankt sich auf die Pada-
gogik des Begriffs. Er lisst die anderen Padagogiken ebenso auller Acht wie
ihre logischen Fundamente.® Er versucht nur zu zeigen, dass auch die Erzie-

3 Zum Verhiltnis von Kybernetik und Kritik vgl. Tiqgqun 2007.

4 Die Rekonstruktion der anderen Padagogiken und ihrer logischen Fundamente
erscheint 2009 unter dem Titel Deleuzes Pddagogiken. Eine Philosophie der
Bildung und des Kinos. Dieser Beitrag ist eine stark gekiirzte Fassung des ersten
Kapitels.

206

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

hungswissenschaft nicht auf lebendige philosophische Begriffe, die sich von
den ,,alten Knochen* deutlich unterscheiden, verzichten kann, weil nur Philo-
sophie und Kunst Wissenschaft mit ihrer Neigung zu Trugbildkabinetten wie-
der an Ereignisse und Unendlichkeit anschlief3t.

Zuriick zu Kant und anders weiter

Die Frage ,,Was ist Philosophie?, vermuten Deleuze und Guattari eingangs
ihres letzten Buches, konne man erst im Alter stellen, wenn die Stunde nahe,
konkret zu sprechen. Solche Stunden gibt es auch in Tagesverldaufen, mitter-
nachts, wenn man nichts mehr zu fragen, zu erbitten, zu verlangen habe. Erst
nach Vergehen zu groBer Lust, Philosophie zu treiben, gelange man zu einem
Nicht-Stil, der einem souverine Freiheit verleihe, Augenblicke zu geniefen,
in denen sich Teile einer Maschine mit Notwendigkeit verbinden, ,,um in der
Zukunft einen Zug auszusenden, der die Zeitalter durchquert: Tizian, Turner,
Monet“ (QP 7; WP 5). Deleuze und Guattari nennen in Was ist Philosophie?
neben William Turners Spatwerk auch Kants Kritik der Urteilskraft (1790) als
Beispiele fiir ,,Gaben des dritten Lebensalters®. Derartigen Status, behaupten
Deleuze/Guattari kokett, konnten sie fiir Was ist Philosophie? nicht beanspru-
chen; es sei einfach nur die Stunde gekommen zu fragen, was Philosophie sei:
,Die Philosophie ist die Kunst, Begriffe zu bilden, zu erfinden, herzustellen*
(QP 8; WP 6).

Sie nennen Kants Kritik der Urteilskraft ein ,entfesseltes Werk™ (QP §;
WP 6): ,,[A]lle Vermogen des Geistes tiberschreiten ihre Grenzen, dieselben
Grenzen, die Kant so sorgfiltig festgelegt hatte in seinen Biichern der Reife.
Deleuze kritisiert Kants Konzeption der Vernunft als Gerichtshof auch an-
dernorts, und schon in Kants kritische Philosophie verfolgt er die Strategie,
die Kritiken von der Kritik der Urteilskraft her zu lesen, die die Hierarchie
und Grenzen der Vermdgen Vernunft, Verstand, Urteils- und Einbildungskraft
— in Deleuzes Lesart — nicht endgiiltig festlegt, sondern dynamisch hélt und
Vorsitz sowie Gesetzgebungskompetenz in erkenntnistheoretischen, ethischen
und dsthetischen Fragen jeweils sachangemessen vergibt: ,,Die letzte Kritik
entdeckt tiefgreifend eine freie und unbestimmte Ubereinstimmung der Ver-
mogen als Bedingung der Mdglichkeit jedes bestimmten Verhéltnisses* (K
137f). Und in Uber vier Dichterformeln, die die Philosophie Kants zusam-
menfassen konnen folgert er:

Wenn die Vermdgen variable, aber jeweils durch das eine unter ihnen regulierte
Verhiltnisse eingehen konnen, so miissen sie insgesamt zu freien und regellosen
Verhiltnissen fihig sein, in denen jedes einzelne an die Grenze seiner selbst treibt
und damit dennoch seine Moglichkeit zu einer beliebigen Harmonie mit anderen
aufweist (KK 49f.).

207

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

Die Hierarchien der Vermdgen sind variabel und Grenzen verschiebbar. Auf-
grund der variablen Hierarchien bedeutet die Aufwertung der Kritik der Ur-
teilskraft keine Abwertung der anderen Kritiken. Deleuze und Guattari weiten
Kant, indem sie die Fixierung auf die dauerhaft sichere Grenzbestimmung 16-
sen, die Kritik auf Dauer stellen und die reflektierende Einbildungskraft auf-
werten. Diesen Willen zur Entgrenzung teilen sie mit vielen Vertretern des
deutschen Idealismus. Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass die franzo-
sische Sprache iiber zwei Worter fiir Begriff verfligt: concept und notion. De-
leuze und Guattari verwenden concept fiir philosophische Begriffe, die ein
empiriefreies Eigenleben fithren, und notion fiir Begriffe, die empirischen
Anschauungen korrespondieren. Thre Kritik an Kant betrifft die Einschrén-
kung philosophischer Begriffe auf wissenschaftliche. Concept oder notion
sind empirisch ununterscheidbar, aber begrifflich differenzierbar.’

Was ist Philosophie? zeigt, wie sich Philosophie, Wissenschaft und Kunst
in ,,freien und regellosen Verhiltnissen“ entwickeln, und wiederholt insofern
die Architektur von Kants Kritiken, bezogen auf die drei genannten symboli-
schen Formen als unterschiedliche Erkenntnisweisen.® Den Ausgangspunkt
bildet die Philosophie als Kunst der Begriffsbildung. Philosophen bestimmen
Deleuze und Guattari zundchst nah an der Etymologie als Freunde des Be-
griffs. Naher bestimmen sie den Freund als jemanden, der in der Macht des
Begriffs stehe. In der Macht des Begriffs zu stehen, bedeutet hier zweierlei:
,»Weil der Begriff erschaffen werden muss, verweist er auf einen Philosophen
als denjenigen, der ihn in Potenz hat oder die Macht und die Kompetenz da-
zu.“ Der Freund wird in diesem Verstdndnis zu einer der Begriffspersonen,
von denen es viele gibt. Begriffspersonen sind bedeutsam fiir philosophische
Entwicklungen. Thre Aufgabe besteht — in Anlehnung an die letzte von Marx’
Thesen iiber Feuerbach — auch darin, die Welt zu verindern. Erkenntnistheo-
rie ist — wie bei Spinoza, von dem sich eine Linie zum jungen Marx ziehen
lasst — immer auch Ethik. Deleuzes und Guattaris Ethik beinhaltet den Wider-
stand gegen falsche Bestimmungen von Philosophie. Philosophie sei weder
Kontemplation noch Reflexion oder Kommunikation. Als Kontemplationen
bestimmen sie die Dinge selbst. Sie erscheinen uns als Bewegungsbilder. Re-
flektieren konnen auch andere Disziplinen, die die Philosophie dazu nicht n6-
tig haben, allein durch Reflexion allerdings auch nicht zu Philosophie werden.
Kommunikation bearbeite im Gegensatz zur Philosophie nur Meinungen, um
Konsens zu erschaffen. Spinoza z&hlt Meinungen in der Ethik (II, Lehrs. 35
Anm.) zur inaddquaten ersten Erkenntnisgattung, die durch adidquate rationale

5 Dies ist eine Grundfigur von Deleuzes transzendentalem Empirismus (vgl. Rolli
2003).

6 In An Essay on Man (1944, dt. Versuch iiber den Menschen 1996) fiihrt Ernst
Cassirer Kunst und Wissenschaft als philosophische Formen an. Sie stehen ne-
ben Mythos und Religion, Sprache und Geschichte.

208

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

Erkenntnis der zweiten und intuitive der dritten Gattung {iberwunden werden
muss. Meinungen wiren unproblematisch, tiberlieBe die Philosophie nicht
durch Konzentration und Beschrénkung auf sie den Begriff (concept) als ihren
angestammten Gegenstand anderen, z.B. Konzeptemachern der Werbewirt-
schaft, was Teil einer allgemeinen Bewegung ist, ndmlich Kritik durch Wer-
bung zu ersetzen. Die Gefahr durch das Marketing besteht darin, dass es im
Gegensatz zur Philosophie ,,festgehalten hat an einem bestimmten Verhéltnis
zwischen dem Begriff und dem Ereignis“ (QP 15; WP 16). Dieses Verhiltnis
aufgegeben zu haben, war der Fehler der Philosophie. Es ,,von den unver-
schiamten Rivalen” (QP 16; WP 16) durch Trennung von wahren und falschen
Freunden zuriickzugewinnen, ist eines der Ziele von Was ist Philosophie?’
Den Ausgangspunkt bildet Deleuze/Guattaris Definition von Philosophie und
ihre ndhere Bestimmung dessen, was Kreation, Erschaffung oder Schépfung
bedeutet. ,,Jede Schopfung ist singulédr, und der Begriff als eigentlich philoso-
phische Schopfung ist immer eine Singularitdt. Das erste Prinzip der Philoso-
phie ist, dass Universalien nichts erkldren, sie miissen selbst erklart werden*
(QP 12; WP 11). Von den Nachkantianern der ersten Generation unterschei-
den sich Deleuze/Guattari durch Bescheidenheit:

Die Post-Kantianer kreisen um eine universelle Enzyklopdidie des Begriffs, die seine
Schopfung an eine reine Subjektivitit verweist, anstatt sich eine bescheidenere Auf-
gabe zu stellen, eine Pddagogik des Begriffs, die die Bedingungen der Schopfung
als Faktoren von singulédr bleibenden Momenten analysieren miisste. Wenn die drei
Zeitalter des Begriffs Enzyklopidie, Pddagogik und kommerzielle professionelle
Bildung [la formation professionelle commerciale] sind, kann uns nur das zweite
daran hindern, von den Gipfeln des ersten in das absolute Desaster des dritten zu
stiirzen, ein absolutes Desaster fiir das Denken, was immer — wohlgemerkt — dessen
soziale Wohltaten vom Standpunkt des universellen Kapitalismus aus sein mogen
(QP 17, WP 17f).

Das Ziel der Bescheidenheit liegt — ganz unbescheiden — im Widergewinn
von Performanz gegentiber dem nur auf Performanz beruhenden globalen Ka-
pitalismus, den Michael Hardt und Antonio Negri (2002) als Empire be-
schrieben haben. Die Schlange habe Deleuze (P 244; D 258) zufolge den alten
Geldmaulwurf abgelost, ihre Bewegungen seien schwerer zu erfassen als sei-
ne Locher. Es erfordert zumindest einen nicht minder beweglichen Gesichts-
oder Beobachterstandpunkt. Bei Deleuze/Guattari heiit das Empire ,,neue
,Megamaschine* (TP 637). Die kritische Pddagogik des Begriffs richtet sich
gegen ,.kommerzielle professionelle Bildung® — formation professionelle lésst
sich auch als Berufsausbildung iibersetzen —, die EinschlieBungsmilieus wie

7  Zur Kiritik an den Philosophien von Jirgen Habermas und Richard Rorty vgl.
TG II: 359f. Zu Rorty auch QP 139; WP 171.

209

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

Schulen in der Kontrollgesellschaft durch permanente Weiterbildung ersetzt.®
,»Ebenso wie das Unternehmen die Fabrik ersetzt, tendiert die permanente
[Aus-]1Bildung [formation permanente] tatsdchlich dazu die Schule zu erset-
zen und die kontinuierliche Kontrolle das Examen* (P 243; U 257). Letzteres
erleben wir gegenwirtig in der Umstellung vieler Studiengédnge auf modulari-
sierte BA/MA-Strukturen mit studienbegleitenden Priifungen. Dass die forma-
tion professionelle seit erscheinen von Was ist Philosophie? Hegemonie ge-
wonnen hat, zeigt der sich im so genannten Bologna-Prozess weitgehend wi-
derstandslos vollziechende Umbau deutscher Universitdten zu Ausbildungs-
stitten, der durch kommerzielle Begriffe begleitet wird, statt durch philoso-
phische orientiert, die Tendenz zur Verkiirzung von Bildung auf Human Res-
source Management in der Erwachsenenbildung® und die oft kritiklose Identi-
fikation der Erforschung von Bildungsprozessen mit quantitativer Bildungs-
forschung, deren Testverfahren ,,Trivial-Maschinen* (Foerster 1993: 136)
voraussetzen statt im vollen Wortsinn produktive Maschinen, an deren Theo-
rie Deleuze/Guattari seit dem Anti-Odipus, ihrem ersten gemeinsamen Buch,
und Guattari langer schon schreiben und deren Verbindung noch in Was ist
Philosophie? das Ereignis aus der Zukunft wiederkehren lisst.'’ Diese Zu-
kunft ist allerdings eine sich verzweigende. Keine Pddagogik des Begriffs oh-
ne Rekomplexifizierung.

Philosophische Begriffe

Kein Begriff ist einfach. Jeder Begriff besteht aus Komponenten, die ihn defi-
nieren und seine Dimensionen bilden. Die Dimensionen lassen sich beziffern.
Deshalb ist jeder Begriff ,,eine Mannigfaltigkeit, obgleich nicht jede Mannig-
faltigkeit begrifflich ist“ (QP 21; WP 21). Mannigfaltigkeiten sind geordnete
Punktmengen mit einer bezifferbaren Anzahl von Dimensionen.'' Deleuze
und Guattari ergénzen die an der Mathematik orientierte Definition der Man-
nigfaltigkeit im Vorwort zur italienischen Ausgabe von Tausend Plateaus
durch eine Realdefinition, die als Hauptmerkmale auffiihrt, dass ihre Elemen-

8 Der Ausdruck ,Kontrollgesellschaft stammt von William S. Burroughs (vgl.
TG 11 306).

9 In den deutsche Ubersetzungen findet man fiir formation permanente permanen-
te Weiterbildung (U 257, vgl. auch TG II 306).

10 Vgl. zu Deleuze/Guattaris Maschinenbegriff Schmidgen 1997: Das Maschini-
sche bringt Neues hervor. Was im deutschen Sprachgebrauch in der Regel ma-
schinell heift, bedeutet im franzosischen nicht machinique, sondern mécanique.
Mechanische Maschinen sind aber meist — und solange sie funktionieren — trivi-
ale Maschinen.

11 Abweichend vom tiblichen Sprachgebrauch in der franzgsischsprachigen Ma-
thematik nutzen Deleuze und Deleuze/Guattari das Wort multiplicité statt varié-
té.

210

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

te Singularitdten seien, ihre Relationen Modi des Werdens, ihre Ereignisse
Diesheiten, ihre Rdume und Zeiten unmetrisiert, ihre Realisierungen oder Ak-
tualisierungen Rhizome, ihre Ebenen Plateaus und sie insgesamt von Vekto-
ren durchzogen sei (vgl. TG II 296). Das Modell ihres Begriffs von Begriff ist
die riemannsche Mannigfaltigkeit, die Deleuze und Guattari allerdings bei der
Ubertragung modifizieren. Thr Begriff von Begriff ist ein wesentliches Ele-
ment ihrer Metaphysik, die von unseren Seins- und Bewusstseinsmetaphysi-
ken erheblich abweicht. Essenzielle Bestandteile ihres Begriffsbegriffs sind
der Begriffspunkt, der die Komponenten mit unendlicher Geschwindigkeit
durchlduft, die Begriffsperson, die den sich ereignenden Begriff zugleich er-
schafft, und die Immanenzebene als die grofle Falte oder Welle, die aus nichts
anderem besteht als aus kleinen Wellen oder Falten und zu einer barocken
oder ozeanographischen Geophilosophie fiihrt. Das Werden des Begriffs ist in
Fluss und geschieht wirbelférmig.

Man erschaffe Begriffe in Abhédngigkeit von Problemen, die man fiir
schlecht gesehen halte. Probleme gehen Theoremen voraus. Theoreme sind
Aussagen, die durch Beweise aus Axiomen oder anderen Theoremen hergelei-
tet werden. Probleme sind hingegen zunichst, was vorliegt. ,,Probleme defi-
nieren sich in der Mathematik bereits in der Antike durch die Ereignisse, die
Figuren zustoBen* (LP 70; DF 89). Begriffe sind problematisch. Ihr Ziel ist
nicht oder nicht unmittelbar Lésung. Die Pidagogik des Begriffs verteidigt
Probleme gegen Theoreme, Fragen gegen Antworten. So gesehen wirkt sie als
Aufschub oder Unterbrechung (vgl. Friedrichs 2008). Die Pddagogik des Be-
griffs fragt nach den Bedingungen der Méglichkeit von Singularitéten als Ak-
tualisierungen von Ereignissen. Begriffe bleiben problematisch, weil sich
Probleme durch Ereignisse und Bearbeitung dndern und weil sich Singularité-
ten nicht differenzieren lassen.

Dass ein Begriff aus Komponenten besteht, setzt voraus, dass er Ge-
schichte hat. Wenn er aus Komponenten besteht, dann waren oder sind diese
meist auch Komponenten anderer Begriffe. Oft verlaufe die Geschichte eines
Begriffs ,,im Zickzack® (QP 23; WP 24)."* Aufgrund seiner Geschichte pas-
siert ein Begriff auch andere Probleme, auf die sich seine Komponenten be-
ziehen, und Ebenen, die sie voraussetzten. Jeder Begriff nehme neue Kontu-
ren an oder misse wieder zurechtgeschnitten werden. Ein Begriff hat aber
nicht nur Geschichte, sondern auch ,,cin Werden, das diesmal sein Verhiltnis
zu den auf derselben Ebene situierten Begriffen betrifft (QP 23; WP 24). Die
Komponenten eines Begriffs sind selbst wiederum Begriffe. ,,Die Begriffe
gehen also ins Unendliche und sind, einmal erschaffen, niemals aus nichts er-

12 In dieser Hinsicht unterscheiden sich Begriffs- und Realgeschichte nicht. Beide
verlaufen nicht-linear (vgl. Delanda 2000).

211

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

schaffen” (QP 24; WP 25). Geschichte und Werden sind sedimentierte und
aktuelle Bewegungen des Begriffs.

Begriffe verbinden ihre Komponenten dauerhaft: ,,distinkt, heterogen und
dennoch nicht trennbar, so ist der Status von Komponenten oder dessen, was
die Konsistenz des Begriffs definiert (QP 25; WP 26). Die Komponenten
werden auBBerdem von einem Begriffspunkt durchlaufen.

In diesem Sinn ist jeder Begriff ein intensiver Zug, eine intensive Ordinate, die we-
der als allgemeine noch als besondere aufgefasst werden muss, sondern als eine rei-
ne und einfache Singularitit [...], die sich besondert oder verallgemeinert entspre-
chend der variablen Werte, die man ihr gibt, oder einer konstanten Funktion, die
man ihr zuweist (QP 25; WP 26f.).12

Daraus folgt wiederum: ,,die Komponenten des Begriffs sind weder Konstante
noch Variable, sondern reine und einfache Variationen, geordnet nach ihrer
Nachbarschaft. Sie sind prozessual und modular” (QP 25; WP 27). Prozessual
und modular heifit insgesamt und in sich in Bewegung. Ein Begriff sei eine
Ordination (Anordnung) seiner Komponenten durch Nachbarschaftszonen.
Als ordinaler (geordneter) sei er allerdings auch eine in allen Ziigen, die ihn
zusammensetzen, gegenwirtige Intension. Intension ist der Gegenbegriff zu
Extension, Ausdehnung. Nach Intensionen kann innerhalb eines Seienden
oder Seiendes identischer Ausdehnung unterschieden werden. Allgegenwiértig
ist Intension, weil sich ,,der Begriff in einem Zustand des Uberfliegens im
Verhéltnis zu seinen Komponenten® (QP 26; WP 27) befindet und dieses
Uberfliegen mit unendlicher Geschwindigkeit stattfindet. Nur so kann er ,,un-
aufhorlich gemiBl einer Ordnung ohne Distanz durchlaufen werden und
,unmittelbar ohne jede Distanz co-prisent in all seinen Komponenten und Va-
riationen” sein. Eine Ordnung ohne Distanz ist eine intensive Ordnung, ein
Ordination auf der Ordinate. Ein Begriff passiert all seine Komponenten und
Variationen und passiert durch sie. Auch das Paar Extension/Intension ldsst
sich als Ausdruck des fiir den transzendentalen Empirismus charakteristischen
Verhiltnisses von Aktuellem und Virtuellem begreifen. Extension ist aktuell,
Intension virtuell. Nach den Paaren Geschichte und Werden sowie Extension
und Intension fithren Deleuze und Guattari als drittes absolut und relativ ein,
um das Verhéltnis von Aktuellem und Virtuellem zu beschreiben. Im Begriff
verbinden sich Aktuelles und Virtuelles als seine beiden Seiten. Aktuell ist ein

13 Eine Ordinate bezeichnet die senkrecht auf der Abszisse (von lat. abscido: ab-
schneiden) stehende und diese schneidende vertikale Dimension im kartesischen
Koordinatensystem. Als andere Dimension wire sie die nicht ausgedehnte, nicht
extensive und insofern intensive. Deleuze/Guattari scheinen den Begriff aber
auch wie eine Koordinate ohne Prifix zu gebrauchen, als Geordnete (von lat.
ordinatus: geordnet, ordentlich, regelmifig).

212

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

Begriff von seiner relativen, endlichen und den Begriff konturierenden Seite,
virtuell von seiner absoluten, unendlich schnell die Komponenten iiberflie-
genden. Die relative Seite des Begriffs verbindet ihn eng mit seiner Padago-
gik, die Absolute mit seiner Ontologie.

Begriffe entstehen nur, wenn sie zugleich erschaffen werden. Fiir die Er-
schaffung von Begriffen sind Begriffspersonen zusténdig. Sie sind Pddagogen
des Begriffs, weil sie Begriffe in ihrer Relativitét erschaffen, den Begriff sich
dabei aber in seiner Absolutheit ereignen lassen. Philosophische Begriffe sind
immer doppelt artikuliert. Das Ereignis ist das Reale des Begriffs, sein pdda-
gogischer Entwurf das Ideal. Erst durch Losung des Bandes zwischen Idee
und materialer Wirklichkeit entstehen Durchblicke auf sich real ereignende
Begriffsbildungen. Diese geschehen wiederum ganz konkret, weil jeder Be-
griff zwei Seiten hat. Aufgrund seiner virtuellen Seite kann kein philosophi-
scher Begriff diskursiv entstehen. Deleuze und Guattari warnen auBerdem da-
vor, ihn mit einer Proposition zu verwechseln, weil dies zur Katastrophe fiir
das Denken beitragt: ,,Man sperrt uns fortwdhrend in Alternativen zwischen
Propositionen, ohne zu sehen, dass der Begriff schon ins ausgeschlossene
Dritte iibergegangen ist“ (QP 27; WP 29). Propositionen gehdren zur logi-
schen Wissenschaft wie das Denkgesetz fertium non datur zur Aussagenlogik.
Doch das Dritte bricht ein, pidagogisch.

Uberall finden wir den selben pidagogischen Status des Begriffs wieder: eine Man-
nigfaltigkeit, eine Oberflidche oder ein Volumen, absolut, selbst-referentiell, zusam-
mengesetzt aus einer gewissen Anzahl von untrennbaren intensiven Variationen
nach einer Ordnung von Nachbarschaft und durchlaufen von einem Punkt im Zu-
stand des Uberflugs. Der Begriff ist die Kontur, die Konfiguration, die Konstellation
von einem Ereignis im Kommen (QP 36; WP 40)."*

»Der Begriff erscheint in der Philosophie, und er erscheint nur in ihr (QP 37;
WP 41). Das ist der Grund, an ihr festzuhalten. Nur sie ist in der Lage, ,,Beg-
riffe zu schaffen, die eher Meteoriten als Waren sind“ (QP 16; WP 16). Der
Bildungsbegriff, wie er im Ubergang vom 18. ins 19. Jahrhundert neukontu-
riert wurde, war ein solcher Meteorit, ein uns iiberfliegender und sich macht-
voll ereignender Begriff. Dieser Begriff hat als Begriff neue Welt- und
Selbstverhiltnisse und grofle Philosophien wie die Hegel’sche erméglicht,
ohne die Marxismen unméglich gewesen wiren.'> Das Spiel der Philosophie

14 Mannigfaltigkeiten zeichnen sich dadurch aus, dass sie Oberfldchen und Volu-
mina in n-dimensionalen Raumen bilden. Oberfliche und Volumen verbinden
sich z.B. im topologischen Begriff der Sphére, die als n-dimensionale Oberfla-
che einer n+1-dimensionalen Kugel definiert ist. Eine Hyperebene hingegen ist
eine n—1-dimensionale Teilmenge eines n-dimensionalen Raumes.

15 Zur Bestimmung des Bildungsbegriffs als Transformation von Selbst- und Welt-
verhiltnissen vgl. Kokemohr 2007.

213

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

ist das ,,Spiel der Probleme* (LS 85), das Spiel, das mit jedem Zug oder Wurf
sein Wesen und seine Regeln dndert. Dieses ,,ideale Spiel®, das weder Gott
noch Mensch spielen konne, ist ,,die Wirklichkeit des Denkens selbst®. Diese
gilt es zu begreifen.

Deleuze/Guattari bestimmen philosophische Begriffe als ,,fragmentarische
Ganzheiten, die sich nicht ineinander einpassen, da ihre Réander sich nicht de-
cken“ (QP 38, WP 42). Ganzheiten sind iiblicherweise keine Fragmente, de-
nen ja gerade etwas zur Ganzheit fehlt. Aus diesem Bruch gewinnen Begriffe
Spannung, die sie in Bewegung setzt und hilt. Die Philosophie erschafft aber
nicht nur Begriffe, sie entwirft auch die Immanenzebene:

Die Begriffe sind wie die mannigfaltigen Wellen, die sich heben und senken, aber
die Immanenzebene ist die einzigartige Welle, die sie auf- und ausrollt. Die Ebene
umhiillt die unendlichen Bewegungen, die sie durchlaufen und wiederkehren, aber
die Begriffe sind die unendlichen Geschwindigkeiten von endlichen Bewegungen,
die jedes mal nur ihre eigenen Komponenten durchlaufen (QP 38, WP 42).

Begriff und Ebene sind gleichurspriinglich und setzten sich gegenseitig vor-
aus. ,,Die Begriffe sind konkrete Gefiige als Konfigurationen einer Maschine,
aber die Ebene ist die abstrakte Maschine, von der die Gefiige die Teile sind.*
Deleuze und Guattari bezeichnen mit Gefiige einen Zusammenhang, der nicht
so verhirtet ist wie eine Struktur, sondern beweglich bleibt, und nicht so funk-
tional wie ein System. Ein Gefiige ist eine lockere Verbindung, gerade fest
genug, um einen gewissen Zusammenhalt zu gewihrleisten. Auch Gefiige ist
ein Begriff, der sich zwischen gebriuchliche Dichotomien schiebt und viele
Sachverhalte angemessen beschreibt. Jedes konkrete Gefiige ist eine Konfigu-
ration einer Maschine. Das Maschinische ist eine emergente Kraft, eine Ma-
schine Ubermittlerin solcher Krifte. Die Immanenzebene setzen Deleu-
ze/Guattari der abstrakten Maschine gleich, die sie abstrakt nennen, weil sie
ohne Auflen und dort lokalisierten Partialbeobachter nicht feststellbar ist.
Konkrete Gefiige werden von Maschinen konfiguriert, die im Gegensatz zur
abstrakten Maschine selbst konkret sind. Dies geschieht auf der Immanenz-
ebene von der die Geflige Teile sind. Die Immanenzebene besteht einerseits
aus Gefiigen und andererseits aus Maschinen. Es gibt nichts Abstraktes, das
nicht aus Konkretem besteht, aber es gébe nichts Konkretes ohne abstrakte
Maschinen.

Ein Begriff ist Teil der Ebene und trennt sich wieder von ihr, hebt sich aus
ihr heraus, schiebt sich vor sie. Begriffe sind Ereignisse, aber nicht alle Ereig-
nisse Begriffe. Immanenzebene und Begriff setzen sich aber nicht nur gegen-
seitig voraus, die Ebene verdichtet auch die Begriffe, was wiederum die
Spannung erzeugt, die die Ebene kriimmt. Verbindungslinien sind keine Ge-
raden, sondern Geoditen, auf denen wir ldnger schon die Erde tiberfliegen.

214

14.02.2026, 03:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

,»Die Immanenzebene ist kein gedachter oder denkbarer Begriff, sondern
das Bild des Denkens, das Bild, das es sich gibt von dem, was denken, vom
Denken Gebrauch machen, sich im Denken orientieren [...] bedeutet (QP
39f.; WP 44). Das Bild impliziert als image Projektion. Denken fordert Be-
wegung, die ins Unendliche fiihrt, und es fordert Deleuze/Guattari zufolge
nichts anderes. Alle Stillstellungen fithren zu Trugbildern. Thnen fehlt das Vir-
tuelle, die Beweglichkeit von flachen Mannigfaltigkeiten.

Deleuze und Guattari beginnen nicht zufillig mit dem Begriff. Der An-
fang dient zur neuerlichen Brechung von Philosophie:

Beginnt die Philosophie mit der Erschaffung von Begriffen, muss die Immanenz-
ebene als priaphilosophisch betrachtet werden. Sie wird vorausgesetzt, nicht in der
Art, in der ein Begriff auf andere verweisen kann, sondern in der die Begriffe selbst
auf ein nicht-begriffliches Verstindnis verweisen. Allerdings variiert dieses intuitive
Verstiandnis nach der Art, wie die Ebene entworfen wird (QP 43; WP 48).

Sie folgern weiter:

Das Nicht-Philosophische ist vielleicht tiefer im Herzen der Philosophie als die Phi-
losophie selbst und bedeutet, dass die Philosophie sich nicht damit begniigen kann,
nur auf philosophische oder begriffliche Art verstanden zu werden, sondern sich in
ihrem Wesen auch an Nicht-Philosophen richtet (QP 43; WP 49).

Wie Foucault (1991: 47) setzten Deleuze und Guattari die Philosophie auf
ganzer Linie in Beriihrung mit der Nicht-Philosophie. Mit Nicht-Philosophen
meinen sie zunidchst Wissenschaftlerinnen und Kiinstler, die das Chaos auf
andere Art schneiden als die Philosophie. Nach Deleuze und Guattari sei das
Chaos weniger durch Abwesenheit von Bestimmungen charakterisiert als
durch die unendliche Geschwindigkeit, mit der sie sich andeuten und verge-
hen.

Konsistenz geben, ohne etwas vom Unendlichen zu verlieren, das ist sehr verschie-
den vom Problem der Wissenschaft, die sich bemiiht, dem Chaos Referenzen zu ge-
ben, unter der Bedingung, auf unendliche Bewegungen und Geschwindigkeiten zu
verzichten und zuerst eine Geschwindigkeitsbegrenzung bewirkt: Das Primére in der
Wissenschaft ist das Licht oder der relative Horizont (QP 45; WP 51).

Ein absoluter Horizont oder Virtuelles fehlt ihr. Beides setzt Philosophie als
Immanenzebene voraus und ein. Begriffe iibersetzen unendliche Bewegungen
in endliche Bewegungen mit unendlicher Geschwindigkeit. Thre unendliche
Geschwindigkeit beziehen die Bewegungen aus unendlichen Bewegungen.
Fir die Beziige sorgen Begriffspersonen. Die Begriffsperson denkt, sie denkt
aber nicht, ohne einen Philosophen, der sie umhiillt. Eine Begriffsperson ist

215

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

eine virtuelle Personlichkeit, sie lebt ein Leben. Weil Begriffe nach ihrer le-
bendigen Materie geformt werden, haben sie zwangsldufig unregelméBige
Konturen. Ahnlich wie Immanenzebene und Begriff, setzen sich Begriffsper-
son und Immanenzebene reziprok voraus. Deleuze/Guattari fassen zusammen:

Die Philosophie présentiert drei Elemente, von denen jedes zwei anderen gleich-
kommt, aber doch fiir sich betrachtet werden muss: die préphilosophische Ebene,
die sie entwerfen muss (Immanenz), die prophilosophische(n) Personlichkeit(en), die
sie erfinden und Leben lassen muss (Insistenz), die philosophischen Begriffe, die sie
erschaffen muss (Konsistenz). Entwerfen, erfinden, erschaffen ist die philosophische
Trinitdt. Diagrammatische, personalistische und intensive Zuige (QP 74; WP 87f.).

Die drei Aktivititen, entwerfen, erfinden und erschaffen, sind strikt simultan
und haben nur inkommensurable Bezichungen. Die Ersetzung von Begriffs-
personen durch Professoren oder Schuloberhdupter verwandele Philosophie in
ereignislose Doxographie.

Die universalsten Begriffe, jene, die man als die ewigen Formen oder Werte présen-
tiert, sind in dieser Hinsicht die verkndchertsten, die am wenigsten interessanten.
Man tut nichts positives, aber auch gar nichts auf dem Gebiet der Kritik oder der
Geschichte, wenn man sich damit begniigt, mit alten fertigen Begriffen zu klappern
wie mit Skeletten, ausersehen jede Erschaffung einzuschiichtern, ohne zu sehen,
dass die alten Philosophen, von denen man sie leiht, schon taten, was man die mo-
dernen zu tun verhindern mochte: Sie erschufen ihre Begriffe und begniigten sich
nicht damit, Knochen zu reinigen und abzukratzen wie die Kritik oder die Historiker
unserer Epoche. Sogar die Geschichte der Philosophie ist vollig uninteressant, wenn
sie sich nicht vornimmt, einen eingeschlafenen Begriff wieder zu erwecken, ihn auf
einer neuen Bithne wieder zu spielen, sei es um den Preis, ihn gegen sich zu wenden
(QP 80f.; WP 96).

Gegen die Doxographie der Schulphilosophie setzen Deleuze/Guattari auf
Geophilosophie. Mit dem Begriff der Geophilosophie stellen sie sich in die
Tradition von Kant und Husserl. Kant habe mit der kopernikanischen Wende
die Erde zur Bezugsgrofie seines Denkens gemacht, Husserl sich als Begriin-
der der Phianomenologie immer wieder eines Bodens versichert, der weder in
Bewegung noch unbewegt sei. Deleuze und Guattari stellen sich in diese Tra-
dition, um sich gegen sie zu wenden. Die Erde sei kein Element unter ande-
ren, sie vereinige alle Elemente in einer Umklammerung und bediene sich ih-
rer, um das Territorium zu deterritorialisieren. Die Erde ist fiir das Territori-
um, was die Immanenzebene fiir den Begriff ist. Deterritorialisierung einer
Immanenzebene mit Erdanlagerungen ermdglicht Reterritorialisierungen zu-
kiinftiger Erden. Die Immanenzebene mit Erdanlagerungen ist zugleich der
Grund, warum Philosophie materialistisch sein kann, was Deleuze fiir seine

216

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

beansprucht. Ein philosophischer Begriff referiert nicht auf Materie; die Ebe-
ne (Immanenz) lagert Materie (Erde) an. ,,Die Kreation von Begriffen wendet
sich in sich selbst an eine zukiinftige Form, sie ruft eine neue Erde und ein
Volk an, das noch nicht existiert” (QP 104; WP 126). Werden ist notwendig
minoritdr und zudem ,,immer doppelt, und es ist dieses doppelte Werden, das
das Volk im Kommen und die neue Erde konstituiert. Der Philosoph muss
Nicht-Philosoph werden, damit die Nicht-Philosophie die Erde und das Volk
der Philosophie wird” (QP 105; WP 127). In Philosophen denken Begriffsper-
sonen. ,,Denken ist experimentieren, aber das Experimentieren ist immer das,
was gerade dabei ist, sich zu ereignen — das Neue, das Bemerkenswerte, das
Interessante, die die Erscheinung der Wahrheit ersetzen und anspruchsvoller
sind als sie” (QP 106; WP 129). Deleuze/Guattari bestimmen ,,das Neue, das
Interessante® als das Aktuelle. ,,Das Aktuelle ist nicht, was wir sind, sondern
vielmehr was wir werden, was wir dabei sind zu werden, d.h. das Andere, un-
ser Anders-Werden* (QP 107; WP 126). Auf Dauer gestellt wird aus Werden
Revolutiondr-Werden. Revolutiondr-Werden ist Bildung und mithin ein Ge-
biet oder Territorium der Padagogik des Begriffs, die folglich Teil einer ,,ex-
perimentellen Padagogik® (Zechner 2003: 14) ist. Die Pddagogik des Begriffs
ist wortwortlich Bildungsphilosophie. Es geht um nicht weniger als die Bil-
dung von Ebenen, Begriffen, Begriffspersonen, Vélkern und Erden.

Philosophien, Wissenschaften, Kiinste

Volker und Erde sind Aktualisierungen und Gegenstinde verschiedener Wis-
senschaften. In der Wissenschaft nutzt man andere Begriffe als in der Philo-
sophie. Begriffe sind auch nicht ihr vorrangiger Untersuchungsgegenstand.
Sie arbeitet mit Funktionen. ,,Ein wissenschaftlicher Begriff [notion] ist nicht
durch Begriffe [concepts] bestimmt, sondern durch Funktionen und Propositi-
onen“ (QP 111, WP 135). Die Wissenschaft schneidet das Chaos anders, ob-
wohl Deleuze/Guattaris philosophische Chaos-Definition auch fiir die Wis-
senschaft gilt. Aus ihrer oben bereits zitierten Definition des Chaos’ als un-
endlich schnelles Werden und Vergehen aller moglichen Formen ergeben sich
aber fiir Philosophie und Wissenschaft verschiedene Fragen. Philosophie ver-
sucht, die unendliche Geschwindigkeit in der Konsistenz des Virtuellen auf-
zuheben; Wissenschaft verzichtet fiir Referenz auf das Unendliche. Philoso-
phie gibt Virtuellem durch Immanenz Konsistenz; Wissenschaft aktualisiert
Virtuelles durch Funktionen und schafft so Aktuelles, das dem Virtuellen Re-
ferenz gibt. Dieser Bildungsprozess vollzieht sich als Bremsprozess. Die un-
endliche Geschwindigkeit wird unter eine Grenze gebremst, die die Wissen-

217



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

schaft als erste Konstante ins Chaos einzieht.'® Die Geschwindigkeiten dies-
seits der Grenze werden dann zu Variablen. Wissenschaft bremst auf Bilder
hin. In dieser Hinsicht dhnelt sie der Kunst. ,,Eine Funktion ist eine Zeitlupe®
(QP 112; WP 136). Der Umgang mit Figuren begriindet auch ihre Néhe zur
Religion. Wissenschaft ersetzt Transzendenz durch Referenz und bringt Me-
thoden hervor, nach denen Figuren ,, konstruiert, gesehen und gelesen” wer-
den miissen. Auch hier sind es wieder drei Verben, die angeben, was zu tun
ist, und denen fiir die Philosophie bilden, erfinden und herstellen gegeniiber-
stehen.

Der erster Unterschied zwischen Philosophie und Wissenschaft betrifft die
Ebene: Immanenz- oder Referenzebene. Der zweite Unterschied betrifft Funk-
tion und Begriff: Einen Begriff zeichnet die Untrennbarkeit seiner Variatio-
nen aus, eine Funktion die Unabhéngigkeit ihrer Variablen. Wissenschaft und
Philosophie folgen verschiedenen Wegen, womdglich entgegengesetzten. Phi-
losophische Begriffe sind als Ereignisse konsistent, wissenschaftliche Funkti-
onen haben als Referenz Sachverhalte oder Mischungen. Der dritte Unter-
schied betrifft den AuBerungsmodus. Wissenschaft und Philosophie arbeiten
experimentell, und die eine — ergénzen Deleuze/Guattari — sei nicht weniger
schopferisch als die andere. Wichtiger ist, wer experimentiert. Im Falle der
Philosophie sind das Begriffspersonen, im Falle der Wissenschaft Partialbe-
obachter, die keine ,,Totalbeobachter* sein konnen. Totalitdten lassen sich nur
in absoluter Geschwindigkeit erfassen. Insofern bleibt als vierter Unterschied
die Differenz zwischen der absoluten Geschwindigkeit philosophischen Den-
kens auf der Immanenzebene und der relativen Geschwindigkeit wissen-
schaftlicher Wahrnehmung auf der Referenzebene.

Funktionen verweisen auf Aussagenlogik. Der Begriff verliert als proposi-
tionaler alle Eigenschaften des philosophischen und bleibt ,,géinzlich im Zirkel
der Referenz (QP 130, WP 159). Probleme sind jedoch niemals propositio-
nal. Propositional sind bestenfalls ihre Losungen. Das ist der Grund fiir die
Selbstdelegitimierung der Logik. ,,Die Logik wird immer durch sich selbst
besiegt, d.h. durch die Bedeutungslosigkeit der Fille, von denen sie sich
néhrt (QP 132, WP 162). Dass vor allem analytische Philosophie Begriffe
durch Propositionen ersetzt, halten Deleuze/Guattari fiir fatal. Propositionen
sind ereignisfrei, Ereignisse und Sachverhalte aber untrennbar. Gerade ihre
Untrennbarkeit garantiert ihre Ununterscheidbarkeit, die sich als Ununter-
scheidbarkeit von Verschiedenen nur denken ldsst und die viele Spielarten des
Denkens — wie es scheint — erst lernen miissen. Bei diesen Lernprozessen

16 Die Lichtgeschwindigkeit (c fiir lat. celeritas, Schnelligkeit) ist ein Beispiel ei-
ner solchen Naturkonstante, die ein bedeutendes Element von Einsteins speziel-
ler Relativititstheorie ist. Das Licht bewegt sich schnell, aber nicht mit absoluter
Geschwindigkeit und somit langsamer als das Denken. Vielleicht ist das das
Problem der Aufkldrung, die sich dem Licht immer schon nah fiihlte.

218

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

konnen Kiinste helfen. Die Padagogik muss den Lernbegriff noch zuriickero-
bern.

Deleuze und Guattari definieren Kunst als Konserve. Kunst konserviert
etwas, etwas konserviert sich in der Kunst. ,,Was sich konserviert, die Sache
oder das Kunstwerk, ist ein Block von Sensationen, d.h. eine Zusammen-
setzung von Perzepten und Affekten” (QP 154; WP 191). Deleuze fiihrt in
Francis Bacon — Logik der Sensation den Cézanne’schen Begriff der Sensati-
on ein, um einen Weg iiber die Figuration hinaus zu bezeichnen, der nicht in
Richtung abstrakter Formen fiihre, sondern zur Figur (vgl. FB 27). Die Figur
spielt als #sthetische Figur die Rolle der Begriffsperson. Die Uberwindung
der Figuration, die fiir Religion und Wissenschaften wesentlich ist, ndhert die
Kunst der Philosophie an. Kunst hat es aber wie Wissenschaft mit Perzeptio-
nen zu tun, der sie Perzepte entzieht. Anders als Perzeptionen sind Perzepte
unabhéngig von Erfahrung und sie haben auch keine Referenz. Referenz ist
bedeutungslos. Kunst arbeitet mit Materialien. Das Material ist in der Kunst
viel bedeutsamer als in der Philosophie. Wie die Immanenz-Philosophie weist
sie das Subjekt-Objekt-Denken zuriick, indem sie es iibersteigt. ,,Das Ziel der
Kunst ist mit den Mitteln des Materials das Perzept den Perzeptionen des Ob-
jekts und den Zustinden des perzipierenden Subjekts zu entreiflen, den Affekt
den Affektionen als Passage von einem Zustand zum anderen zu entreif3en”
(QP 158; WP 196). Deleuze/Guattari nennen das Kunstwerk Monument und
bestimmen Revolution als Monument im Werden, das durch Offnungen wirkt.
Perzepte konnen teleskopisch oder mikroskopisch sein, sie erfiillen mit Le-
ben. Perzepte machen unwahrnehmbare Krifte, die die Welt bevolkern und
uns affizieren, wahrnehmbar und lassen uns werden. Wie bei Hegel sind die
Kinste erste Lehrerinnen der Volker. Kunst schafft Territorien durch Emer-
genz sinnlicher Qualitéten. Thre Basis ist die Kompositionsebene. Womdoglich
ist Komposition der aller elementarste Sinn von Bildung. Dieser Gedanke ist
im padagogischen oder erziehungswissenschaftlichen Diskurs nicht neu und
wird meist artikuliert, wenn der Eigenwert des einzelnen Menschen, die Per-
son oder das Individuum verteidigt werden soll. Kompositionen entwickeln
deterritorialisierende Krifte. Die Kompositionsebene entfaltet dhnliche Wir-
kungen wie die Konsistenzebene.

Was das Denken definiert, die drei grolen Formen des Denkens, die Kunst, die Wis-
senschaft und die Philosophie, ist immer, dem Chaos zu trotzen, eine Ebene zu ent-
werfen, eine Ebene tiber das Chaos zu ziehen. Aber die Philosophie will das Unend-
liche retten, indem sie ihm Konsistenz gibt: Sie entwirft eine Immanenzebene, die
die Ereignisse oder konsistente Begriffe unter Einwirkung von Begriffspersonen ins
Unendliche tragt. Die Wissenschaft verzichtet dagegen auf das Unendliche, um die
Referenz zu gewinnen: Sie entwirft eine Ebene von lediglich undefinierten Koordi-
naten, die jedes Mal Sachverhalte definieren, Funktionen oder referentielle Proposi-

219

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

tionen, unter Einwirkung von Partialbeobachtern. Die Kunst will Endliches kreieren,
das das Unendliche wiedergibt: Sie entwirft eine Kompositionsebene, die ihrerseits
unter Einwirkung dsthetischer Figuren Monumente und komponierte Sensationen
trigt (QP 186; WP 234f.).

Der Kant’sche Plan vollendet sich in Bewegung und Zusammenspiel. ,,.Den-
ken, das ist Denken durch Begriffe bzw. durch Funktionen bzw. durch Sensa-
tionen, und keines von diesen Denk[weis]en ist besseres, volleres, komplette-
res, synthetischeres ,Denken‘ (QP 187; WP 235). Sie bilden ein Gefiige.

Die drei Denk[weis]en kreuzen sich, verflechten sich, aber ohne Synthese oder Iden-
tifikation. Die Philosophie ldsst mit ihren Begriffen Ereignisse auftauchen, die Kunst
errichtet mit ihren Sensationen Monumente, die Wissenschaft konstruiert mit ihren
Funktionen Sachverhalte. Ein reiches Gewebe von Korrespondenzen kann sich zwi-
schen den Ebenen etablieren (QP 187f.; WP 236).

Dieses Gewebe in Bildung enthélt Kulminationspunkte. Die Kulminations-
punkte werden zu Orten des Denkens, das den Gefahren ausgesetzt bleibt, in
Meinung oder Chaos zuriickzufallen. Wie aber soll man diesen Gefahren trot-
zen, wenn nicht durch Denken?"’

Den Riickfall ins Chaos bringen Deleuze und Guattari mit Schmerz und
Angst in Verbindung, woran auch im Hinblick auf Bildungsprozesse immer
wieder erinnert werden muss: ,,Nichts ist schmerzhafter, bedngstigender als
ein Denken, das sich selbst entkommt, Ideen, die flichen, die — mit Miihe an-
gedeutet — verschwinden, schon zerfressen vom Vergessen oder hinabgestiirzt
in anderes, was wir ebensowenig beherrschen® (QP 189; WP 238). Wir be-
herrschen ,,unendliche Variabilititen so wenig wie ,,unendliche Geschwin-
digkeiten®. Philosophie bleibt unbeherrschbar; sie bildet

begriffliche Blocke. Ein Begriff ist eine Menge untrennbarer Variationen, die sich
auf einer Immanenzebene produzieren oder konstruieren, insofern als diese die chao-
tische Variabilitdt wieder schneiden und ihr Konsistenz (Realitét) gibt. Ein Begriff
ist also ein chaoider Zustand par excellence; er verweist auf ein konsistent gemach-
tes Chaos, gewordenes Denken, mentalen Chaosmos. Und was wire Denken, wenn
es sich nicht unabléssig mit dem Chaos méBe? (QP 195f.; WP 247)

Kunst nennen Deleuze/Guattari hingegen komponiertes Chaos oder ,,Chaos-
mos*'®. Sie erschafft Chaos-Schwellen. Wissenschaft begrenzt das Chaos zu

17 ,Es ist wahr, dass diese Kulminationspunkte zwei extreme Gefahren beinhalten:
Entweder uns zur Meinung zuriickzufiihren, die wir verlassen wollen, oder uns
ins Chaos, dem wir trotzen wollen, herabzustiirzen“ (QP 188, WP 237).

18 James Joyce nutzt dieses Wort in Finnegans Wake (Finnegans Wehg): 118, Zei-
le 21. Zum Begriff wird es erst in der Verwendung Deleuze/Guattaris.

220

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

Gunsten einer konsistenten referentiellen Realitét, die das Chaos ausgrenzt.
Doch auch im inneren der modernen Wissenschaft bildet sich immer wieder
ein Chaosmos, durch Fraktale, brownsche Bewegungen etc. ,,Kurz, das Chaos
hat drei Tochter gemiB3 der Ebene, die es schneidet: Dies sind die Chaoiden
Kunst, Wissenschaft und Philosophie als Formen des Denkens oder der Krea-
tion”“ (QP 196; WP 247). Immanenz-, Kompositions- und Referenzebenen
sind verbunden. ,,Die Verbindung (nicht die Einheit) der drei Ebenen ist das
Gehim* (QP 196; WP 247). An den Verbindungen treffen sich Begriffsperso-
nen mit dsthetischen Figuren und Partialbeobachtern als die eigentlich Han-
delnden. Wenn Denken in Verbindungen stattfindet, dann folgt unmittelbar:
,,Es 1st das Gehirn, das denkt, und nicht der Mensch, der Mensch ist nur eine
zerebrale Kristallisation* (QP 197f.; WP 249). Der Kristall bildet sich, wichst
und projiziert immer neue Bilder. Das Gehirn ist kein Individualgehirn, son-
dern ein Kollektivgehirn. Schon im Anti-Odipus argumentieren Deleu-
ze/Guattari aus Perspektive des kollektiven Unbewussten als Ort sozialer
Wunschproduktion. ,,Das Gehirn ist der Geist selbst™ (QP 198; WP 251). In
diesem hegelianischen Satz ersetzt Gehirn Gott. So bleibt Philosophie prima,
die Immanenzebene die erste unter den Ebenen. Dem sich ankiindigenden
Widerspruch weichen Deleuze/Guattari durch eine Irreduzibilititsbehauptung
aus und dadurch, dass die anderen Ebenen, Kunst und Wissenschaft diesen
Status nachtréglich auch geltend machen konnen. Zu Philosophie, Kunst und
Wissenschaft gesellt sich jeweils eine Pidagogik. Neben der Pddagogik des
Begriffs steht eine Kunstpiddagogik (Pddagogik des Kinos) und eine Pidago-
gik der Wissenschaft, die sich nur aus der minderen Wissenschaft entwickeln
lasst. Damit aber nicht genug:

Es handelt sich nicht nur darum zu sagen, dass Kunst uns bilden soll, uns erwecken,
uns lehren zu fiihlen, uns, die keine Kiinstler sind — und die Philosophie uns lehren
zu begreifen und die Wissenschaft zu erkennen. Solche Pddagogiken sind nur mog-
lich, wenn jede der Disziplinen fiir sich in einer essentiellen Beziehung zu dem Nein
steht, das sie betrifft. Die Ebene der Philosophie ist pra-philosophisch, solange man
sie an sich unabhéngig von Begriffen betrachtet, die im Begriff sind, sie zu besetzen,
aber die Nicht-Philosophie befindet sich dort, wo die Ebene dem Chaos trotzt. Die
Philosophie braucht eine Nicht-Philosophie, die sie umfasst, sie braucht eine nicht-
philosophische Komprehension wie die Kunst die Nicht-Kunst braucht und die Wis-
senschaft die Nicht-Wissenschaft. Nicht als Anfang brauchen sie sie und nicht als
Ziel, in welchem sie sich realisierend zu verschwinden aufgerufen wire, sondern in
jedem Augenblick ihres Werdens und ihrer Entwicklung (QP 205 f.; WP 260).

Philosophie, Wissenschaft und Kunst sind fiireinander Nicht-Philosophie,
Nicht-Wissenschaft und Nicht-Kunst und beziehen sich dariiber hinaus auf
ein AuBlen als Nicht-Philosophie-Wissenschaft-Kunst. Diese Verhéltnisse
wiederholen Bildungsphilosophie, Erziehungswissenschaft und die Kiinste

221

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

padagogischer Praxis, die aus Jedermann ein Werden zu machen versteht. Die
Ignoranz dieser Zusammenhénge wire zum Schaden aller.

Literatur

Delanda, Manuel (2000): A Thousand Years of Nonlinear History, New York:
Swerve.

Deleuze, Gilles (1988): Le pli. Leibniz et le baroque, Paris: Les éditions de
minuit [zit. LP].

Deleuze, Gilles (1990): Kants kritische Philosophie, Berlin: Merve [zit. K].

Deleuze, Gilles (1990): Pourparlers 1972-1990, Paris: Les éditions de minuit
[zit. P].

Deleuze, Gilles (1993): Logik des Sinns, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. LS].

Deleuze, Gilles (1993): Unterhandlungen 1972-1990, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp [zit. U].

Deleuze, Gilles (1995): Francis Bacon. Logik der Sensation, Miinchen: Fink
[zit. FB].

Deleuze, Gilles (1995): Die Falte. Leibniz und der Barock, Frankfurt/M.:
Suhrkamp [zit. DF].

Deleuze, Gilles (2000): Kritik und Klinik, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. KK].

Deleuze, Gilles (2005): Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und Gespriche
1974-1995, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. TG II].

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1991): Qu’est-ce que la philosophie? Paris:
Les éditions de minuit [zit. QP].

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1996): Was ist Philosophie? Frankfurt/M.:
Suhrkamp [zit. WP].

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1997): Tausend Plateaus, Berlin: Merve [zit.
TP].

Foerster, Heinz von (1993): KybernEthik, Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1991): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt/M.: Fischer.

Friedrichs, Werner (2008): Passagen der Pdadagogik. Zur Fassung des padago-
gischen Moments im Anschluss an Niklas Luhmann und Gilles Deleuze,
Bielefeld: transcript.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung,
Frankfurt/M.: Campus.

Joyce, James (1993): Finnegans Wehg, Frankfurt/M.: Zweitausendeins.

Kokemohr, Rainer (2007): ,,Bildung als Selbst- und Weltentwurf im An-
spruch des Fremden. Eine theoretisch-empirische Anndherung an eine
Bildungsprozesstheorie.“ In: Hans-Christoph Koller/Winfried Marotz-
ki/Olaf Sanders (Hg.), Bildungsprozesse und Fremdheitserfahrung. Bei-

222



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

trage zu einer Theorie transformatorischer Bildungsprozesse, Bielefeld:
transcript, S. 13-68.

Rolli, Marc (2003): Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empi-
rismus, Wien: Turia und Kant.

Schmidgen, Henning (1997): Das Unbewusste der Maschinen. Konzeptionen
des Psychischen bei Guattari, Deleuze und Lacan, Miinchen: Fink.

Spinoza, Baruch de (1999): Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, Ham-
burg: Meiner.

Tigqun (2007): Kybernetik und Revolte, Ziirich/Berlin: Diaphanes.

Zechner, Ingo (2003): Deleuze. Der Gesang des Werdens, Miinchen: Fink.

223



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Malte Brinkmann (*1966), Dr. phil., ist Akademischer Oberrat an der Pada-
gogischen Hochschule Freiburg/Breisgau. Seine Arbeitsschwerpunkte sind:
Phinomenologische Pidagogik, Anthropologie, Lern- und Ubungstheorien
sowie kulturwissenschaftliche Alternsforschung.

Oliver Kriiger (¥*1976), Dipl.-Pid., arbeitet als wissenschaftlicher Mitarbei-
ter im DFG-Projekt ,,Die Begegnung mit dem Fremden. Fremd- und Selbst-
bilder bei Ferntouristen im Kontakt mit einer fremden Kultur und die Mog-
lichkeit interkultureller Bildungsprozesse™ an der Martin-Luther-Universitét
Halle-Wittenberg. Das Verhiltnis von Ironie und Piddagogik ist Gegenstand
seines Promotionsvorhabens.

Roswitha Lehmann-Rommel (*1954), Dr. paed., forscht und lehrt seit 1998
in der Allgemeinen Erziehungswissenschaft an der Padagogischen Hochschu-
le Freiburg/Breisgau. lhre Arbeitsschwerpunkte sind: Pragmatismusfor-
schung, Gouvernementalitdtsanalysen, Ethik, Dialogprozesse in Bildungsin-
stitutionen.

Sebastian Manhart (*1970), Dr. phil., ist Juniorprofessor fiir Allgemeine
Padagogik an der Universitét Trier. Seine Arbeitsschwerpunkte liegen im Be-
reich der Wissenschaftsforschung und der Disziplingeschichte der Piddagogik
sowie der Geschichts- und Staatswissenschaften. Bei Koénigshausen und
Neumann erscheint demnéchst ,,Lebendige Geschichte und organische Staa-

113

ten™.

225



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Stefan Ramaekers (*1973), Dr. phil., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an
der Katholieke Universiteit Leuven in Belgien. Wichtige Themenschwerpunk-
te seiner Forschung sind: Existenzialitdt und Skepsis in der Padagogik, Erzie-
hungsphilosophie sowie methodologische Fragen qualitativ empirischer For-
schung.

Olaf Sanders (*1967), Dr. phil., lehrt Erziechungswissenschaft an der Univer-
sitdt zu K6In und an der Kolner Musikhochschule. Seine Arbeitsschwerpunkte
sind Bildungsphilosophie, Jugend- und populidre Kulturen, vor allem Film,
und Gender. Im Jahr 2007 hat er bei transcript gemeinsam mit Hans-
Christoph Koller und Winfried Marotzki ,,Bildungsprozesse und Fremdheits-
erfahrung’ herausgegeben.

Elisabeth Sattler (¥1972), Dr. phil., forscht und lehrt am Institut fiir Bil-
dungswissenschaft der Universitit Wien an der Abteilung fiir Theoretische
Erziehungswissenschaft und Medienpadagogik. Thre Arbeitsschwerpunkte
sind in den Bereichen von Bildungsphilosophie, Bildungstheorien, Subjektivi-
titstheorien und Lerntheorien auszumachen. Bei Klett-Cotta erscheint ,Dem
Lernen auf der Spur’ (2008), herausgegeben von Konstantin Mitgutsch, Eli-
sabeth Sattler, Kristin Westphal und Ines M. Breinbauer.

Caroline Sommerfeld-Lethen (*1975), Dr. phil., forscht und lehrt derzeit an
der Universitdt Wien. Thre Arbeitsschwerpunkte sind Ethik, Kant, Bildungs-
und Erziehungstheorie und Systemtheorie. Im Karl-Alber-Verlag ist 2005 ihr
Buch ,,Wie moralisch werden? Kants moralistische Ethik* erschienen.

Christiane Thompson (*1973), PD Dr. phil., forscht und lehrt im Bereich
»Systematische Erziehungswissenschaft“ an der Martin-Luther-Universitit
Halle-Wittenberg. Zu ihren Arbeitsschwerpunkten gehéren Bildungs- und Er-
ziehungstheorien sowie die Analyse padagogischer Phinomene aus sozial-
und politiktheoretischer Sicht. Im Schoningh Verlag erscheint 2008 ,,Bildung
und die Grenzen der Erfahrung. Randgénge der Bildungsphilosophie®.

James Thompson (*1972), PhD, forscht und lehrt am Seminar fiir Philoso-
phie und am Institut fiir Amerikanistik an der Martin-Luther-Universitdt Hal-
le-Wittenberg. Zu seinen Arbeitsthemen gehoren insbesondere Sprachphilo-
sophie, Pragmatismus und Phinomenologie. Im Verlag University of Bergen

226



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Press erscheint 2008 ,,Wittgenstein on Phenomenology and Experience: An
Investigation of Wittgenstein’s ,Middle Period‘“.

Gabriele Weill (*1968), Dr. phil., forscht und lehrt am Institut fiir Erzie-
hungswissenschaft an der Universitit Potsdam. Thre Arbeitsschwerpunkte lie-
gen in den Bereichen Bildungstheorie, Pddagogische Anthropologie und in fiir
die Pidagogik relevanten Fragen zur Ethik und Asthetik. Im VS-Verlag er-
schien 2004 ihr Buch ,,Bildung des Gewissens*.

227



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Padagogik

Christiane Thompson,
Gabriele Weil3 (Hg.)
Bildende Widerstande -
widerstindige Bildung
Blickwechsel zwischen
Padagogik und Philosophie
August 2008, 240 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-859-9

Antje Langer
Disziplinieren und
entspannen

Korper in der Schule —
eine diskursanalytische
Ethnographie

Mai 2008, 310 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-932-9

Christian Schiitte-Baumner
Que(e)r durch

die Soziale Arbeit
Professionelle Praxis

in den AIDS-Hilfen

2007, 304 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-717-2

Felicitas Lowinski
Bewegung im Dazwischen
Ein kérperorientierter Ansatz
fiir kulturpdadagogische
Projekte mit benachteiligten
Jugendlichen

2007, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-726-4

Johannes Giesinger
Autonomie und
Verletzlichkeit

Der moralische Status
von Kindern und die
Rechtfertigung von
Erziehung

2007, 218 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 978-3-89942-795-0

Kathrin Audehm
Erziehung bei Tisch
Zur sozialen Magie
eines Familienrituals
2007, 226 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-617-5

Fabian Lamp

Soziale Arbeit zwischen
Umverteilung und
Anerkennung

Der Umgang mit Differenz
in der sozialpadagogischen
Theorie und Praxis

2007, 258 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-662-5

Paul Mecheril,

Monika Witsch (Hg.)
Cultural Studies

und Padagogik
Kritische Artikulationen
2006, 322 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-366-2

Peter Kossack
Lernen Beraten

Eine dekonstruktive
Analyse des Diskurses
zur Weiterbildung
2006, 218 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-294-8

Andrea Liesner,

Olaf Sanders (Hg.)

Bildung der Universitat
Beitrdage zum Reformdiskurs
2005, 164 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-316-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 03:39:09.



https://doi.org/10.14361/9783839408599
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Bildende Widerstände – widerständige Bildung
	Inhalt
	Zur Widerständigkeit des Pädagogischen. Eine Skizze
	Souveränität und Subjektivität riskieren. Zu aktuellen (Trans-)Formationen von Bildung und Erziehung
	Self-Confrontations: ‚Socrates‘, Wittgenstein and the Reference to What Cannot be Known
	Die Grenze des Verstehens. Überlegungen zum Verhältnis von Ironie und Pädagogik
	Multicultural Education. The Problems of Irreconcilable Differences and Change
	Über-sich-selbst-siegen und Sein-Leben-ordnen. Pädagogische Anmerkungen zu Macht, Anthropologie und Didaktik in den Geistlichen Übungen von Ignatius von Loyola
	Experimentelle Erfahrung – eine Alternative zum epistemologischen Repräsentationsmodell. Implikationen für erziehungswissenschaftliche Forschung und Bildungstheorie
	Ermöglichende und verhindernde Ausdrucksformen von ästhetischen, sprachlichen und wissenschaftlichen Artikulationen
	Im Begriffsgeflecht. Zur Entstehung der Bildungssemantik um 1800 zwischen Selbstorganisation, Leben, Mensch und Markt
	Kants Theorie der Hochbegabung
	Deleuze/Guattaris „Pädagogik des Begriffs“ als bildungsphilosophische Komponente von Erziehungswissenschaft
	Autorinnen und Autoren

