Okologische Fragen fiir die Musikforschung.
Ein dialogischer Ausblick

Raphael Bérger, Martina Brandorff und Christian Thorau

Vorbemerkung. Neue Wege der Klimakommunikation zu finden - das war eines der
Ziele dieses Bandes, der unterschiedliche Standpunkte aus Wissenschaften und
Kinsten zusammentrdgt. Mit dem folgenden Beitrag greifen wir offene Fragen,
Querverbindungen und lose Enden aus der Arbeit an der Konferenz und am Buch
auf und fragen danach, inwiefern sich die Musikforschung in der Auseinanderset-
zung mit 6kologischen Standpunkten bereits verandert oder noch verindern muss
— gerade auch um anschlussfihig zu bleiben. Mit einer schriftlichen Konversation
in thematischen Bausteinen erproben wir dabei eine eher ungewohnliche Textform,
die am Ende eines solchen Buches Fragen eher aufwirft als beantwortet und damit
die Offenheit der Diskussion signalisiert. Unser Gesprach beginnt bei der Frage,
was Musik und Okologie miteinander zu tun haben und mit den Erfahrungen aus
mehreren mit der Konferenz gekoppelten Lehrveranstaltungen, die sich immer
wieder zu gemeinsamen Sitzungen trafen. Hierauf folgt eine Reflexion iiber Her-
ausforderungen und Spannungen, die wir im Band, aber auch in Bezug auf die
aktuelle und zukiinftige Situation der Musikforschung zu erkennen glauben. Mit
Uberlegungen zu isthetischen und diszipliniren Transformationen schliefSen wir
den Beitrag.

Musik und Okologie?

Okologie als Selbstvermarktung oder ernsthaftes Interesse? Als ich das erste Mal mit dem
Begriff Okomusikologie in Berithrung kam, konnte ich zunichst keinen Zusammen-
hang zwischen den Feldern Okologie und Musikwissenschaft erkennen. Ich fragte
mich, ob dahintervielleicht der Versuch steht, in der vieldiskutierten »Aufmerksam-
keitsokonomie« des 6ffentlichen Diskurses von sich reden zu machen. Dann fithrte
mir aber ein Vortrag unserer Kollegin Gina Emerson vor Augen, dass das Konzept
der Nachhaltigkeit Gesellschaft, Okonomie, Okologie, Technologie und eben auch
Kultur zusammenfithren kann. Seit den 1990er Jahren ist die Notwendigkeit eines
Zusammenwirkens dieser Felder immer wieder mit dem Ziel herausgestellt wor-

12,02,2026, 18:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Transformation: Nachhaltigkeit denken

den, Fragen der Nachhaltigkeit in der Gesellschaft prisenter zu machen. Geht man
von den genannten Dimensionen aus, fillt auf, dass es vor allem die 6kologischen
Aspekte sind, die (jenseits der scheinbar zeitlosen Thematik von Natur-Kompositio-
nen oder dhnlichem) Desiderat bleiben. Dies unterstreicht die Notwendigkeit einer
Okomusikologie. (MB)

Musikwissenschaft und Okologie? Eine Skepsis, wie du sie gerade beschrieben hast, fan-
den wir zunichstja auch unter den Bachelor- und Master-Studierenden vor, mit de-
nen wir zusammengearbeitet haben. Ich denke an eine Erfahrung zuriick, die wir
inder ersten mit unseren beiden Kursen gemeinsam abgehaltenen Sitzung gemacht
haben. Da haben wir ganz simpel nach dem Assoziationsfeld gefragt, das sich zwi-
schen Musik und Okologie aufspannt. Die erste Reaktion war nicht die von uns ge-
plante: Da gebe es doch keine Berithrungspunkte, das sei doch alles ein wenig weit
hergeholt; klar, Naturkompositionen, Beethovens Pastorale usw., die gebe es, aber
das sei dann doch nicht Okologie, beriihre doch nicht Themen wie Klimawandel oder
Nachhaltigkeit. Ich erinnere mich an die zunichst breite Zustimmung, die diese
und dhnliche Einschitzungen im Raum erfuhren. Doch dann setzte ein gemeinsa-
mes Nachdenken ein, und am Ende der Sitzung hatten wir gemeinsam eine riesi-
ge Mind-Map erarbeitet, die verschiedenste Querverbindungen visualisierte. Die-
se Verbindungen reichten von isthetischen, politischen bis hin zu pidagogischen
Implikationen (einige der Studierenden sind immerhin angehende Lehrkrifte). Es
kam der Gedanke auf, dass Musik und Klang, wenn man sie von dkologischen Stand-
punkten aus befragt, ganz andere Bedeutungen annehmen konnen, dass man etwa
Tierlaute dazu rechnen und die akustische Umweltverschmutzung beriicksichtigen
miisste. Wir sprachen dariiber, wie Pilze zu Musikinstrumenten werden, und iiber
nachhaltige Musikinstrumente allgemein. Letztlich stand die Frage im Raum — man
sollja grofd denken diirfen —, ob und wie Musik die Welt retten konnte.

Die Erfahrung dieser Sitzung wiederholt sich in dhnlicher Weise auch in priva-
ten Gesprichen, wenn ich erwihne, dass ich mich fiir Musik und Okologie interes-
siere. Diese Themen scheinen auf den ersten Blick nicht leicht zusammenzubrin-
gen zu sein. Fithre ich die Zusammenhinge ein wenig aus und gebe Beispiele, steu-
ern meine Gesprachspartner®innen am Ende aber eigentlich immer eigene Beispie-
le und Verbindungen bei. Das mag zwar nur eine Transformation im Kleinen sein,
aber wenigstens stellt es eine Verinderung, ein Umdenken dar: Musikwissenschaft
und Okologie haben sich also durchaus etwas zu sagen und kénnen von einer Eng-
fithrung, wie sie das Kofferwort Okomusikologie suggeriert, profitieren. (RB)

Studierende der Okomusikologie. Es ist tatsichlich bemerkenswert, wie sich nach einer
gewissen Anfangsskepsis das Blatt oft wendet: Das starke Interesse der Studie-
renden am Thema nach dieser Anfangssitzung, die du erwihnst, ist mir auch
aufgefallen. Ich fand die Motivation der Studierenden, selbst an der Konferenz

12.02.2026, 19:47:08. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

mitzuwirken, die eigene Stimme in unterschiedlichster Ausprigung zu erheben,
bemerkenswert. Dass die Zusammensetzung unserer Seminare sehr heterogen
war, stimulierte eine gemeinsame kreative Auseinandersetzung mit der Thematik.
Zwischen Musiklehramts- und Kulturwissenschaftsstudierenden, Bachelor- sowie
Masterstudierenden entstanden perspektivreiche Diskussionen. Hilfreich — und
besonders — war, dass wir mit den Medienwissenschaften (Birgit Schneider) so-
wie dem Studiengang fiir Akustische Okologien und Sound Studies der Bauhaus
Universitit Weimar (Kerstin Ergenzinger) kooperierten: Seminare fanden inter-
disziplinir und als Zoom-Meetings statt, und es gab einen geteilten Literaturpool.
Unser Panel von sechs eingeladenen Musikwissenschaftler*innen am zweiten
Nachmittag der Konferenz wurde durch Beitrige erginzt, die uns als Antwort auf
unseren bundesweiten Open Call fir studentische Beitrige erreicht hatten. So
reichten die Konferenzbeitrige an jenem Nachmittag von herkommlichen wissen-
schaftlichen Prisentationen und einer Diskussionsrunde iiber einen Science Slam,
Installationen und kiinstlerische Projekte bis hin zu einer Poster-Messe im Foyer.
Die Themen der Beitrige der Studierenden reichten von einer Bestandsaufnah-
me Gkologischer Beziige in der Popmusik und der dsthetischen Wirkmacht eines
Baumes als nicht-menschlichem Akteur tiber Tiergeriusche in Kinderliedern und
Sonifikationen von Temperaturentwicklungen bis hin zur Konzipierung einer éko-
bewussten musikpidagogischen Ferienfreizeit — und das ist nur ein Ausschnitt. Es
war interessant zu sehen, dass sich diese studentischen Beitrige fast komplemen-
tir verhielten, indem sie Liicken filllten, die von den eingeladenen professionellen
Sprecher*innen gelassen wurden. (MB)

Musikwissenschaft zwischen akademischem Narzissmus und neuer Relevanz. Im Allgemei-
nen empfand ich es als bestirkend, dass ein Thema wie das unsere ganz offenbar die
Kraft hatte, verschiedene Leute zu uns nach Potsdam zum Austausch zu locken. Das
waren ja nicht nur die Studierenden und die von uns eingeladenen Praktiker*innen
verschiedener wissenschaftlicher und kiinstlerischer Wissensformen, sondern auch
Festivalmacher*innen, Vertreter*innen verschiedener Verbinde und Férderinstitu-
tionen — Akteure, deren Perspektiven man leicht iibersieht, wenn man nur in der
eigenen fachlich-akademischen Suppe schwimmt. Hinsichtlich solcher Schwimm-
iibungen konstatierten die Musikwissenschaftler Daniel Chua und Alexander Reh-
ding jiingst in ihrem Buch Alien Listening eine recht bedenkliche disziplinire Situa-
tion, dass namlich Teile der Musikforschung, die »music theory« insbesondere, in
ihrem »akademischen Narzissmus«” fiir andere Disziplinen véllig irrelevant gewor-
den seien, weil sie sich selbst von jeder Beteiligung an der Epistemologie ausge-
schlossen hitten® und sich damit auch einem interdiszipliniren Dialog entziehen.
Ich deute den Zuspruch zu unserer Tagung hingegen als Zeichen dafiir, dass Mu-
sikwissenschaft mit dkologischen Themen durchaus wieder Anschlussfihiges bei-
tragen und so auch Relevanz beanspruchen kann - ein Fakt, der nicht zuletzt ange-

12.02.2026, 19:47:08. - Open A

303


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Transformation: Nachhaltigkeit denken

sichts von Budgetstreichungen und sinkenden Studierendenzahlen wichtig ist, also
auch mit meiner zukiinftigen Lebens- und Arbeitssituation als Musikwissenschaft-
ler direkt zusammenhangt. (RB)

Moderierende und kommunizierende Geistes- und Kulturwissenschaften? Das Interesse am
Zusammenhang von Musik und Okologie hat sicher auch mit dieser verinderten
Relevanz zu tun, die ebenso dringend wie offen, also noch nicht ausverhandelt ist.
Das gilt auch fiir die Rolle von Musikwissenschaft (und mit ihr auch von Geisteswis-
senschaften tiberhaupt) im Diskurs iber Klimawandel und 6kologische Krisen, die
ja noch keineswegs klar ist: weder ob es eine Rolle gibt, noch welche es sein kénnte.
Aufschlussreich istim Riickblick, welche Akteure hier zusammenkamen und wie die
Rollenverteilung war: Als Moderatoren agierten ein Verein (Klanglabor Klangland-
schaften), eine Geisteswissenschaft (Musikwissenschaft an der Universitit) und
eine speziell auf Kultur und Kunst fokussierte, sozialwissenschaftlich orientierte
Nachhaltigkeitsforschung (Forschungsgruppe am Potsdamer RIFS). Diese Mode-
ratoren schufen einen Rahmen, initiierten Dialoge und Podien und erméglichten
ein 6ffentliches Forum. Die Naturwissenschaften und die Kiinste dagegen kamen
als Eingeladene. Die Veranstaltung insgesamt wurde als Beitrag zur Klimakom-
munikation angesehen, geférdert und beworben. Die Aufgaben der Moderation,
des Kuratierens und der Kommunikation kénnen die Geistes- und Kulturwissen-
schaften als diskursive Disziplinen gut und kompetent ausfiillen. Doch ihre Rolle
ist selbstverstindlich nicht darauf beschrinkt. Das ist in den eigenen Beitrigen
der Musikwissenschaftler*innen in diesem Band uniibersehbar. Die Beteiligung
am Klimadiskurs generiert eigene Forschung und Forschungsgegenstinde und mit
ihnen neues Wissen. (CT)

Herausforderungen und Spannungen

»Think globally, act locally - think interdisciplinarily, act disciplinarily?« Der Spruch »think
globally, act locally« geht leicht itber die Lippen. Was dahinter steht, empfand ich
im Hinblick auf unsere Konferenz und den Sammelband aber als eine Herausfor-
derung. Es war eine heikle Aufgabe, eine Balance zu finden zwischen unserem An-
spruch, in nichster Ndhe — ganz konkret: vorwiegend im Raum Berlin/Brandenburg
- nach Projekten und Stimmen zu suchen, die zu unserem Thema beitragen, einer-
seits, und andererseits der Uberzeugung, dass man Fragen nach dem Status quo
und der Zukunft des Planeten, wie sie mit der Klimakatastrophe zur Debatte ste-
hen, nur unter Beriicksichtigung globaler Machtverhiltnisse stellen kann. Kurzum:
es ist etwas ganz anderes, das Bonmot »act locally, think globally« nur zu formulie-
ren, es als Forderung zu erheben — oder es zu kuratieren, d.h. fiir die Spannung im
Kern dieses Spruchs praktische Sorge zu tragen.

12,02,2026, 18:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

Diese Spannung hingt fiir mich auch mit ganz grundlegenden, auf den ersten
Blick vielleicht auch banalen Fragen zusammen, fiir die mich unsere Studierenden
und gerade auch die Beitrige von Helena Simonett und Sandeep Bhagwati sensi-
bilisierten: Fragen wie, was »Natur«, »Okologie«, aber auch »Musik« sind und sein
konnten, wo wir uns innerhalb eines heterogenen globalen Gefiiges befinden und
verorten, wenn wir — implizit oder explizit — dem einen oder dem anderen Begriffs-
verstindnis und den damit verbundenen Praktiken folgen. Was kénnen wir iiber
Musik, Natur und Okologie lernen, wenn wir die Yoreme in Mexiko durch Simo-
netts Brille beobachten, denen klangvermittelte Praktiken eine Transformation vom
Mensch zum Tier, genauer zum Hirsch erlauben?* Was kénnen wir aus der Reflexion
Bhagwatis, der uns als Kairotiker*innen — als Liebhaber*innen koordinierter, zu-
sammenfallender Zeitlichkeiten — beschreibrt, fur die diplomatischen Aushandlun-
gen iiber notwendige Transformationen hinsichtlich der Klimakatastrophe mit ih-
ren das menschliche Vorstellungsvermogen tibersteigenden Zeitskalen lernen? Was
heiflt das fiir unser Musikverstindnis?®

Eine solche Verortung des eigenen forschenden Handelns ist dann sicher auch
hinsichtlich der Eigenheiten und spezifischen Verstindnisse innerhalb der Diszi-
plinen hilfreich. Eine solche Verortung kann dabei gut im Dialog mit anderen Diszi-
plinen geschehen. So kann man sich jenseits der Frage nach den »richtigen« Stand-
punkten fiir andere disziplinire Perspektiven und Eigenheiten sensibilisieren. Die-
se im Hinterkopf zu behalten scheint mir unerlisslich, will man interdisziplinir zu-
sammenarbeiten: So erst lisst sich zu Fragen vorstofien, wie etwa der nach der Be-
wohnbarkeit des Planeten und welche Rolle Klang- und Horpraktiken dafiir spielen
konnten — ein Planet wohlgemerkt, der vereinheitlichende, alle mithsam gesammel-
ten Differenzen wegwischenden Begriffe wie »Menschheit« oder »irdisches Leben«
als sein Gegeniiber provoziert; ein Planet, der jenem Leben, das auf ihn als Lebens-
raum angewiesen ist, jedoch recht gleichgiiltig gegeniiber steht.® (RB)

Kiinste als Schnittstelle zwischen den Wissenschaften? Das Thema der Interdisziplinariit,
das in unserem Gesprich so prominent wird, ist fiir uns als Geisteswissenschaft-
ler*innen im Kontext der 6kologischen Thematik wohl besonders neu und heraus-
fordernd. Im Hinblick auf Briickenschlige zwischen den Natur-, Sozial- und Geis-
teswissenschaften sind die Ringvorlesungen zu Klimawandel und Klimakrise, wie
sie in den vergangenen Jahren an vielen Universititen stattgefunden haben - auch
und gerade am Klimaforschungsstandort Potsdam’ —, vielsagend. Die hiufig be-
eindruckende Interdisziplinaritit, die sich in solchen Veranstaltungen ausdriicke,
ist vornehmlich eine innerhalb der Natur- und Sozialwissenschaften. Die Bild- und
Medienwissenschaftlerin Birgit Schneider® mit ihren wegweisenden Untersuchun-
gen zu Bildern des Klimawandels ist hier eher eine Ausnahme und als solche exem-
plarisch. Die Beteiligung einer isthetische Praktiken erforschenden Disziplin wie
der Musikwissenschaft an einer solchen Ringvorlesung erscheint weiterhin eher ab-

12.02.2026, 19:47:08. - Open A

305


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Transformation: Nachhaltigkeit denken

wegig, vielleicht als ein interessantes Add-on, jedenfalls nicht prioritir. Es stellt sich
die Frage, was die Forschenden sich eigentlich zu sagen hitten, was sie voneinander
lernen kénnten in solchen Begegnungen? Hier ist das aus Kunst und Wissenschaf-
ten zusammengesetzte Ensemble dieses Buches und der vorausgegangenen Kon-
ferenz durchaus (noch) ungewdhnlich. Denn Briickenschlige zwischen den mit Kli-
ma- und Nachhaltigkeitsforschung befassten (und beauftragten) Natur- und Sozial-
wissenschaften einerseits und den Geistes- und Kulturwissenschaften andererseits
sind zwar erwiinscht, aber gar nicht so einfach und gar nicht so hiufig. In dieser
Situation kénnen die Kiinste und ihr Wissen wiederum als Schnittstelle wirken, an
der unterschiedliche Disziplinen andocken kénnen, besonders dann, wenn, wie der
erste Teil unseres Bandes zeigt, die Kiinstler*innen mit wissenschaftlichen Daten
arbeiten und selbst als Forschende auftreten.® Hier konnen ein Geowissenschaftler
und ein Komponist als Tandem arbeiten,' oder die Klangkiinstler*innen involvie-
ren die Forschenden, die die Daten generiert haben, durch Interviews." Umgekehrt
konnen Geistes- und Kulturwissenschaften direkt bei den kiinstlerischen Praktiken
und Produkten mit ihren hergebrachten Methoden der analytisch-beschreibenden,
verstehend-kontextualisierenden und typologisierenden Reflexion ansetzen.” (CT)

Grundlegende Forschung, anwendende Forschung. Hier schlieft meines Erachtens auch
die Frage nach dem Verhiltnis von wissenschaftlichen Grundlagen und ihren An-
wendungen an — und welche Disziplin wofir zustindig sein kénnte. Diese Pole soll-
te man dabei am besten nicht gegeneinander ausspielen. Das wiirde ziemlich sicher
zu einer Hierarchisierung von Wissenspraktiken, nicht aber zu einem Dialog ein-
laden. Fragen nach der Relation von Grundlagen und Anwendungen dringen sich
dennoch auf: sowohl im Hinblick auf natur- und musikwissenschaftliches Wissen
als auch im Hinblick auf die kiinstlerischen Praktiken selbst.

Die Anwendung von musikbezogenem Wissen und von Musik scheinen mir
etwa in Helen Priors Beitrag eine groRe Rolle zu spielen. Sie fragt, welche Potenziale
von Musik, Klang und Héren sich aus Sicht der »environmental« und der »music
psychology« zeigen und wie sie in klangbezogenen Praktiken realisiert werden
konnten, um den heutigen Krisen und Katastrophen zu begegnen.” Das ist ein
Ansatz, der aus einer grundlegenden Forschung — hier der Psychologie — Losungen
entwickelt und somit einer Unterscheidungspriifung durch Allens Rasiermesser
standhilt, das eine Musikforschung, die zur Losung beitrigt, von einer Musikfor-
schung trennt, die Teil des Problems ist."* Diese Ausrichtung der psychologischen
Forschung wendet Musik(-forschung) an. Wenn Musik in diesem Sinne verwendet
wird oder werden konnte, wie Prior vorschligt, so scheint mir damit jedoch die
schwierige Frage verbunden zu sein, wer hier eigentlich Anwender~in sein kénnte.

Gisela Naucks Beitrag gibt gewissermaflen eine Antwort auf diese letzte Frage
mit ihrem Appell an die Kulturpolitik, Kunst- und Klangpraktiken zu férdern, die
einen 6kologischen Bezug stark machen. Grundlegend fir diesen Appell wieder-

12.02.2026, 19:47:08. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

um scheint mir Naucks intensive Auseinandersetzung mit musikalischen Prakti-
ken — und einer geisteswissenschaftlichen Theorie, nimlich der — bereits begrifflich
klangaffinen — Resonanzsoziologie Hartmut Rosas, die Nauck in den Dienst einer
Neuausrichtung zeitgendssischer, 6kologischer Musik nimmyt, die sie als »Musika-
lische Okologie« kategorisiert.”

Einen noch einmal anders gelagerten Hinweis darauf, wer grundlegende
Einsichten zur Anwendung bringen kénnte, gibt Gina Emersons musiksoziologi-
scher Beitrag. Die Schlagwérter aktivistische bzw. angewandte (Oko-)Musikologie
verweisen hier auf eine Auseinandersetzung mit der eigenen Positionierung als
Wissenschaftler*in; eine Auseinandersetzung, die sich fir die ethnomusikologi-
sche Forschungslandschaft seit mehreren Jahren als iiberaus produktiv erwiesen
hat.’ Eine Antwort auf die Frage, wer grundlegende Einsichten anwenden kénn-
te — seien es allgemein wissenschaftliche Einsichten zur Klimakatastrophe, zur
Wirksamkeit von Musik, Klang und Hoéren oder auch die Erkenntnisse, die in em-
pirischen Feldforschungen gewonnen werden —, ergeht hier als Aufforderung an
Musikforschende, (aktivistische) Anwendungen der eigenen (Feld-)Forschungen
mitzubedenken. Einen beispielhaften Ansatz stellt hier vielleicht die von Mark
Pedelty, Rebecca Dirksen, Tara Hatfield, Yan Pang und Elja Roy vorgestellte Me-
thodologie des »Field to Media« dar. Dazu verbanden die Forscher*innen Ansitze
der teilnehmenden Beobachtung und der »participatory action research«, um
auf diesen methodisch geleiteten Untersuchungen aufbauend an der Produktion
von Musikvideos mitzuarbeiten, die dkologische Problemfelder in den USA und
Kanada, Tansania, Bangladesch, China und Haiti adressieren."” (RB)

Zwischen den Generationen. Wo wir uns zum Verhiltnis zwischen den Disziplinen, zu
Interdisziplinaritit austauschen, kommt mir noch ein weiteres Zwischen, ein an-
deres Inter- in den Sinn: das Intergenerationale. Ja, es stimmt: Kiinstler*innen und
Wissenschaftler*innen unterschiedlicher Disziplinen sind im Rahmen der Konfe-
renz und in diesem Band in einen Dialog getreten und haben dafiir zusammengear-
beitet. Dabei fillt mir aber auf, dass auch wir mit unserer Arbeit — mit der Konferenz
und auch dem vorliegenden Band — gewisse Asymmetrien, nimlich gerade die zwi-
schen den Generationen, nicht ginzlich aufbrechen konnten. Es gab so eine klare,
oftmals auf Konferenzen zu beobachtende Trennung zwischen den Prisentationen
der Studierenden und jenen der beruflich Forschenden. Ich hitte den Studieren-
den gerne mehr Raum gegeben, sie noch stirker in die Organisation und allgemein
in die Forschungs- und Arbeitsprozesse eingebunden, um ihre Interessen und Per-
spektiven als Vertreter*innen einer jiingeren Generation stirker zu reprisentieren.
Denn nicht nur der interdisziplinire Austausch, sondern auch derjenige zwischen
Generationen ist auf der Suche nach neuen Wegen in der Klimakommunikation un-
verzichtbar. Dazu kommyt, dass es nicht nur um die Zukunft der bereits etablierten,
oftmals einer dlteren Generation zugeh6rigen Wissenschaftler*innen geht, sondern

12.02.2026, 19:47:08. - Open A

307


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Transformation: Nachhaltigkeit denken

vielmehr um die der Studierenden, die einerjiingeren Generation angehéren. Deren
Perspektive sollte daher auch zentraler stehen. Daraus erwichst fitr mich ein Appell
an zukinftige Projekte in diesem Bereich. So wire ich neugierig zu sehen, was ei-
ne intergenerationelle Vernetzung, die den Sorgen und den daraus erwachsenden
Priorititen der Jiilngeren ein aufmerksameres Ohr schenkte, an weiteren Diskussi-
ons- und Erfahrungsriume 6ffnen konnte. (MB)

Neues, Anderes? Eine interessante Konfliktlinie tut sich auf, iibertrigt man deinen
Gedanken von der Seite der Forschenden auf die Seite des Erforschten. Dort stellt
sich dieser Konflikt nicht als zwischen jung und alt, sondern vielleicht mehr als ei-
ner zwischen alt und neu dar. Mit dem Titel unserer Konferenz haben wir das ja
klar benannt: uns zum Ziel gesetzt, neue Diskurs- und Erfahrungsraume zu disku-
tieren, vielleicht sogar zu ermdglichen und zu erschliefien. Diese Emphase auf das
»Neue« geht natiirlich mit der Uberzeugung einher, dass es so wie bisher nicht wei-
tergehen kann. In einigen Beitrigen vernehme ich aber auch Zweifel hinsichtlich
dieser Affirmation des »Neuen«. Den Ruf nach dem Neuen begleitet einen Hauch
avantgardistischen Geistes, dessen Hohepunktvielleicht nicht zufillig mit der »Gre-
at Acceleration« zusammenfillt, also jenem historischen Punkt um die Mitte des 20.
Jahrhunderts, an dem Werte etwa fiir die globale CO,- und Methanemissionen, die
globale Wirtschaftskraft, den globalen Diingerverbrauch, die Zahl an McDonalds-
Filialen, Kraftfahrzeuge und Telefone usw. global exponentiell ansteigen.”® Diese
Innovations- und Steigerungslogik wire in der dkologischen Krise ja Teil des Pro-
blems. Vielleicht gibt es zwischen dem Neuen und einem business as usual noch
eine dritte Moglichkeit. Susanne Heiters Beitrag, der auf den Komponisten Helmut
Lachenmann zuriickkommt — also einen Vertreter genau dieser Avantgardebewe-
gung der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts —, gelingt es, entlang eines histori-
schen Gegenstands zum Nachdenken dariiber anzuregen, ob wir tatsichlich Neues
und nur Neues oder schlicht andere Praktiken benétigen.” Das scheint mir eine be-
denkenswerte Verschiebung, und »Neues« ist damit auch nicht per se ausgeschlos-
sen. Auch Sara Beimdiekes Vorschlag, iiber Musikgeschichte als eine mogliche kom-
positorische Ressource nachzudenken,*® oder Sabine Vogels auto-ethnographische
Meditationen iiber musikalische und Lebenspraktiken anderer Kulturen® finde ich
anregend, um diese Konfliktlinie zu diskutieren. Um es abschlieRend nochmals als
Frage zuzuspitzen: Ist es tatsichlich das Neue — neue Praktiken, neue Diskurs- und
Erfahrungsraume —, das wir brauchen und fordern sollten, oder sollten wir uns nach
anderen Praktiken umschauen: solche, die neu sein kénnen, die aber ebenso fiir Re-
cycling und Upcycling, fiir eine Nachhaltigkeit von auditiven und klangbezogenen
Praktiken eintreten? (RB)

Das »Alte« verabschieden oder daran anschlieBen? Ich teile deine Zweifel am »Neuen.
Zwar scheint es heute erforderlich, als Wissenschaftler*in, Kiinstler*in, Mensch

12.02.2026, 19:47:08. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

»neue« Wege zu suchen und zu beschreiten. Dies fordert auch Kirsten Reese in
ihren 17 Thesen.** Wichtig daran finde ich zunichst den Impuls und die Entschluss-
kraft, alte Wege zu verlassen. Dennoch stellt sich nicht zuletzt vor dem Aspekt der
Nachhaltigkeit die Frage, welche bereits beschrittenen Wege wie weiter genutzt
werden konnten. Vielleicht sollten wir unsere Arbeit weniger um das »Neue« her-
um re-perspektivieren und stattdessen Fragen nach Vernetzungsmoglichkeiten
zwischen Kiinsten und Wissenschaften stirker in den Vordergrund riicken. Dann
motiviert der Abschied vom »Alten« zugleich eine Frage moglicher Anschliisse an
eben dieses »Alte«. (MB)

Waldsterbenmusik gegen Hurricanmusik? An der Konfliktlinie des »Neuen« treffen einige
Tendenzen aufeinander, die in diesem Band versammelt sind. Die Infragestellung
des »Neuen« hat natiirlich Auswirkungen auf mehr oder weniger alles, was sich an
Aspekten, Einstellungen und Uberzeugungen um den sogenannten »Kunstcharak-
ter« zentriert, weil das westlich-moderne Kunstverstindnis dsthetische Praktiken
einem spezifischen Innovationsdruck aussetzt. Und dies beginnt beim Bewertungs-
modus von Kunst, beim Konzept (oder Fetisch?) des »asthetischen Urteils«, setzt
sich fort bei den Bewertungskritierien fiir Kunstkritik und Kunstforderung und en-
det beim Autonomieanspruch von Kunst. So gibt es im Beitrag von Birgit Schneider
einen interessanten Moment, wenn die verschiedenen Musik- und Klangbeispie-
le gegeneinander abgewogen werden. Beim Vergleich von zwei musikalischen Ver-
klanglichungen von ékologisch relevanten Daten® erscheint die eine (Hurrican Noel,
eine freie, improvisierte Interpretation von visualisierten Wetterdaten durch ein
Streichquartett) dsthetisch interessant und reichhaltig, wihrend die andere (MIDI-
basierte Klinge aus gesampelten Instrumenten itber Daten vom Sterben bestimm-
ter Baumarten) eher »diirftig« daherkommt. Schneider weist aber darauf hin, dass
die Waldsterbenmusik als sinnliche Vermittlung von ékologischem Wissen durch-
aus reichhaltig ist, auf einer Sachebene also mehr bietet als auf einer Ebene des
Appells oder der dsthetischen Attraktion im Sinne eines Reizes des Interessanten,
Reichhaltigen, das hiufig auch als »neu« oder dsthetisch auffordernd empfunden
werden kann. Die »rein« dsthetische Bewertung der Klanglichkeit wird also durch
eine abwigende Bewertung des Zusammenspiels von Wissenskommunikation und
Verklanglichung abgeldst. Eine musikalische Anreicherung der Daten zum Baum-
sterben (z.B. durch analoge Instrumente, kompositorische Verdichtung und Live-
Auffithrung) hitte vielleicht die Diirftigkeit gemindert, ohne die Wissensvermitt-
lung zu reduzieren. Viel liegt also gerade in den Formen und Praktiken der Trans-
formation von Daten in Klingen, also in ihrer Ubersetzung, Verwandlung und Ge-
staltung. Wenn wir Nachhaltigkeit durch, mit und in Kunst unterscheiden,* sollten
wir also genau auf die Klangproduktion als eine Technik der Transformation schau-
en. Gerade hierin liegt die fachliche Kompetenz der Musikforschung. (CT)

12.02.2026, 19:47:08. - Open A

309


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Transformation: Nachhaltigkeit denken

Asthetiken und Disziplinen in Transformation

Okomusikologisches Wissen als neue Intradisziplinariat? Sowie die in diesem Band zu Wort
kommenden Kiinstler*innen eine grof3e Vielfalt an Zugangsweisen, Perspektiven
und Gattungen prasentieren, ist auch das Spektrum der musikwissenschaftlichen
Beitrige methodisch und thematisch sehr breit. Hier zeigt sich die interne Struktur
von Musikforschung als ein in Teildisziplinen gegliedertes Ensemble von Wissen-
schaften mit Bezug zu Musik, Klang oder Héren, in dem sich wiederum ein Teil
des Wissenschaftssystems widerspiegelt. Helen Prior bezieht als Musikpsychologin
Ergebnisse aus der Umweltpsychologie auf Wirkungsweisen von Musik und ent-
wirft ein Forschungsprogramm zur empirischen Untersuchung von durch Musik
beeinflussten Verhaltensweisen.”® Gina Emerson plidiert aus der Perspektive der
Musiksoziologie dafiir, Nachhaltigkeit in Institutionen und Musikpraktiken als
dezidiert musikwissenschaftliches Untersuchungsfeld anzusehen und auszubauen
und damit selbst zu einer Transformation erforschenden Disziplin zu werden.?
Helena Simonett macht anschaulich, wie der musikethnologische Zugang Anpas-
sungen an 6kologische Verinderungen beschreiben kann.*” Julian Caskels und
Susanne Heiters Beitrige stehen fir Methoden und Gegenstandsbereiche einer
historisch-kulturwissenschaftlich ausgerichteten Teildisziplin. Bezieht man den
grundlegenden Band von Aaron S. Allen und Kevin Dawe, die erste Sammelband-
publikation mit dem Begriff »ecomusicology« im Titel, und den jiingst von Sara
Beimdieke und Julian Caskel herausgegebenen Band mit ein, so zeigt sich das Bild
einer dynamischen, durch methodische Inklusion charakterisierte Forschungs-
landschaft, die in der Dringlichkeit der 6kologischen Lage einen »common ground«
findet. Zu beobachten ist eine Vielfalt von Naturbegriffen,?® von politschen Oko-
logien des »musicking«* und von Mensch-Tier-Beziehungen. Dort werden auch
ganz neue Archive erschlossen (Tierlaute) oder ihr Fehlen und Schweigen be-
merkt.>® Anpassungs-, Uberlebens- und Proteststrategien mit und durch Musik
werden untersucht.*' Der Uberblick zeigt: eine Geisteswissenschaft bringt zentrale
Kompetenzen in den Klimadiskurs ein: Neukontextualisierung und Neudeutung,
Aktualisierung von vorhandenen und Erschlieffung von neuen Wissensbestin-
den, nicht-reduktives Beschreiben und kritisches Situieren. Es ist erstaunlich,
wie sich Teildisziplinen, die eine jahrzehntelange, fast voneinander unabhingige
Fachentwicklung prigen, nun itber das gemeinsame Thema Klimawandel und éko-
logischen Krise etwas zu sagen haben, sich zuhdéren und Musikforschung weniger
als distinktives sondern (wieder?) als verbindendes Projekt auffassen. Diese gelebte
Intradisziplinaritit im Zeichen einer Nachhaltigkeitstransformation transformiert
auch die Disziplin selbst. (CT)

12,02,2026, 18:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

Asthetiken kooperativen, fiirsorglichen Handelns angesichts planetarer Zeitlichkeiten? Mit
dem Begriff der De-Kairotisierung argumentiert Sandeep Bhagwati in seinen
durch die eigene Kompositionspraxis informierten isthetischen Uberlegungen fiir
eine anthropo-dezentrierte Zeitvorstellung im Zusammenhang kompositorischer
und klangwissenschaftlicher Praktiken.*” Das passt gut, wie ich finde, zu einer
Beobachtung von Eva Horn und Hannes Bergthaller. In einem Einfithrungsband
zum Anthropozin widmen die beiden Autor*innen auch der Asthetik ein Kapitel.
Eine »Asthetik des Anthropozins« bestimmen sie vor allem als Auseinandersetzung
mit dem Entzug von Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit der von der Okologie,
Geologie, der Erdsystem- und Klimawissenschaft usw. beschriebenen Prozesse,
die die heutige Katastrophenlage bestimmen. Diese seien zudem durch hoch-
komplexe Verstrickungen — etwa zwischen 6kologischen und gesellschaftlichen
Aspekten — charakterisiert und drohen, so die Autor*innen, sich der menschlichen
Vorstellungskraft gerade auch deshalb zu entziehen, weil sie eine planetarische Zeit-
lichkeit implizieren, die mitnichten der menschlichen entspreche.®® Die im wahrsten
Sinne des Wortes unvorstellbaren Zeitspannen, mit denen Klima- und Erdwis-
senschaftler*innen mitunter hantieren, sind so viel gewaltiger als jene, in denen
wir Menschen leben und in denen wir fiir gewohnlich Musik machen, héren und
diskutieren. Asthetiken und isthetische Gebilde erkunden — wie eben auch Bhag-
watis Uberlegung unterstreicht — im Zeitalter der bedrohten Reproduzierbarkeit
terrestrischen Lebens oft diese sich der Vorstellungskraft entziehende Zeitlichkeit.
(RB)

Sich der Zeitdimension als Darstellungs- und Ausdrucksebene zu erinnern,
fokussiert ein zentrales Element der »neuen Erfahrungsriumes, von denen der
Untertitel unseres Buches spricht. Bhagwatis Ideen von einer De-Kairotisierung
von Zeitstrukturen und einer anthropodezentrierten Zeitlichkeit sind faszinierend,
weil sie Komponieren vollstindig jenseits der traditionellen Funktionalisierung
musikalischer Mittel fir eine wie auch immer geartete dramatisierende Narration
denken. Diesseits solcher Ideen bleibt aber erst einmal hervorzuheben, wie viele
(klang)-kiinstlerische Arbeiten zum Klimwawandel zeitliche Prozesse selbst zum
Thema machen und damit das isthetische Konzept von Musik als Zeitkunst nach
auflen kehren. Damit setzen solche kiinstlerischen Strategien genau dort an, wo
die Klimaprozesse sich der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit entziehen: an
der Beobachtung von Generationen, Lebenszeit und Zeitalter itbergreifender Ver-
inderung, die zwar imaginierbar, aber so schwer greif- und erfahrbar ist. Hier
kommt der Arbeit in und mit einer Zeitkunst eine besondere Affinitit zugute. Viele
der Beobachtungsgegenstinde der Klimawissenschaften sind vom »Material« her
dhnlich: es sind Zeitstrukturen, Rhythmen, Beschleunigungen, Verlangsamun-
gen. Der Ubersetzungsprozess von Beobachtungsdaten in Klang erfolgt deshalb
direkter, man kénnte sagen: weniger verlustreich als z.B. bei einer Ubersetzung
vom Zeitlichen ins Bildliche. Bei der Ubersetzung findet nun (fast) immer eine

12.02.2026, 19:47:08. - Open A

3n


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

Transformation: Nachhaltigkeit denken

Transformation statt, meist eine Transposition. Denn Musik und Klang kénnen
Zeitstrukturen straffen oder dehnen, sie kdnnen Prozesse stauchen oder auseinan-
derziehen und sie konnen Zeitwahrnehmung beschleunigen oder verlangsamen.
Es ist wenig verwunderlich, dass sehr viele der kiinstlerischen Arbeiten die Option
der Straffung und Stauchung wihlen, um eben jene »neue« bzw. andere Wahr-
nehmbarkeit zu erzielen. Aber hier kommt es dann wieder auf die Reichhaltigkeit
der Gestaltung an. Beispielhaft stehen sich hier eine Installation wie Sirrende Diirre
und Bernie Krauses Langzeitbeobachtung im Sugarloaf Ridge State Park gegen-
iiber.** Wihrend von den Driesch/Dyffort aus den gestauchten Zeitdaten eine
mehrschichtige, situative und ortssensible Verriumlichung erarbeiten, verharrt
Krauses Zeitraffer-Darstellung als einminitiger Videoclip noch im Format eines
wissenschaftlichen Verlaufsdiagramms. (CT)

Ein sicher sehr bekanntes Beispiel, das Menschenzeit dezentriert, indem es die
Zeit in extremer Weise dehnt, ist die Auffithrung der Cage-Komposition ORGAN?/
ASLSPin Halberstadt, die einmal eine Spieldauer von 639 Jahren gehabt haben wird.
Zu der offensichtlichen Thematisierung von Zeitlichkeit tritt hier noch etwas hinzu.
Diese Auffithrung erfordert eine generationeniibergreifende Sorge fiir das — gera-
de auch isthetische — Gelingen des Kunstwerks. Setzt man die Generationenspanne
mit ca. 30 Jahren an, verpflichtet die Auffithrung mehr als 21 Generationen auf eine
asthetische Care-Arbeit in Halberstadt: auf die Wartung der Orgel, das Einsetzen
neuer Pfeifen, die Instandhaltung des Auffithrungsortes usw. Diese Kunst vermit-
telt keine Daten oder anderweitige Einsichten, hat nicht mal einen offenkundigen
Bezug zu Anthropozin oder Klima, impliziert jedoch eine Asthetik der intergenera-
tionellen Kooperation, der Firsorge und allgemein der menschlichen Handlungs-
bereitschaft.® Es liefe sich hier auch die Installation Fésil Aciistico anfithren. Dieses
Gemeinschaftsprojekt des Musikwissenschaftlers und Kiinstlers Daniel Villegas Vé-
lez zusammen mit Santiago Reyes Villaveces, einem Experten fir Bildende Kiinste,
konnte man von November 2022 bis Februar 2023 in Cartagena de Indias, Kolumbi-
en erfahren. In einer wihrend der Kolonialzeit im 16. Jahrhundert erbauten Zister-
ne diente eine riesige, dem Vestibularorgan nachempfundene Skulptur dem Publi-
kum als Touch-Interface. Die Pointe dabei: nur die Interaktion der Besucher*innen
mit dem Kunstwerk, das Berithren dieses Interfaces, gab eine klangliche »Reichhal-
tigkeit« zu héren, ansonsten erfiillte nur ein »diirftiger« Drone den Raum.* Diese
Beispiele provozieren die Frage, ob sich eine andere Vorstellung dsthetischer Reich-
haltigkeit an solchen 4sthetisch-vermittelten Handlungsappellen bzw. an solchen
kooperativen Praktiken der Sorge um Kunstwerke entwickeln konnte; sie dringen
mir die Frage auf, ob Rezipient*innen, insoweit sie als Sorge tragende Kollabora-
teur*innen iiber den Status als blof3 Rezipierende hinausgehen, auch diese Fiirsorge
und dieses Handeln als dsthetischen Genuss empfinden kénnten — und schlieflich,
ob diese anderen 4sthetischen Erfahrungen verinderte Verhaltensweisen nach sich
ziehen. (RB)

12,02,2026, 18:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

Schlusshemerkung Treten wir nochmals einen Schritt zuriick und iiberblicken dieses
Gesprich, so hoffen wir, dass es als eine Selbstreflexion verstehbar ist, die sich be-
miiht, iiber eine bloRe Selbstbeziiglichkeit hinauszukommen. Als ein Ergebnis un-
serer Konversation mag deutlich werden, dass dkologische Fragen und solche der
Nachhaltigkeit als weitere metaanalytische Kategorien fungieren konnten, als ei-
ne Art Brille, die einer Analyse von Wissenskulturen, Disziplinen und konkreten
Forschungsgegenstinden — ob alt, ob neu — andere und neue Perspektiven abge-
winnen kann. Die grundsitzliche Offenheit zum Austausch, aber auch zur metho-
dischen Vielfalt und der Vielfalt der Gegenstinde, die das Feld der Okomusikolo-
gie verspricht, verstehen wir als eine Chance. Wir hoffen, dass dieser Band und die
Auseinandersetzungen darin zu weiteren Dialogen fithrt und auch zukiinftig Brii-
cken bauen kann; dass der Band, indem er die uns vorausgegangenen Arbeiten fort-
setzt, klar markiert, dass die hier aufgeworfenen Fragen — entgegen mancher ge-
sellschaftlicher und tagespolitischer Tendenzen — keine Modeerscheinungen oder
blof3e Ideologien sind, sondern letztlich die Grundlage terrestrischen Lebens als ei-
ne Art dkologisches Apriori betreffen.

Anmerkungen

1 Vgl. Franck, Georg: Okonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Miinchen:
Edition Akzente 1998.

2 Chua, Daniel K. L./Rehding, Alexander: Alien Listening. Voyager’s Golden

Record and Music from Earth, Brooklyn: Zone 2021, S. 52.

Vgl. Chua/Rehding, Alien Listening, S. 54.

Vgl. den Beitrag von Simonett in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Bhagwati in diesem Band.

AN 1 W

Zu diesem Konflikt zwischen planetarischer Bewohnbarkeit und globalen Dif-
ferenzen der »Menschheit« vgl. Chakrabarty, Dipesh: Das Klima der Geschich-
te im planetarischen Zeitalter, Berlin: Suhrkamp 2021.

7  Z.B.in Potsdam 2020 und in den Folgejahren: Offentliche Ringvorlesung zur
Klimakrise, Universitit Potsdam, letzter Zugriff: 07.04.2025, https://www.un
i-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorles
ung-zur-klimakrise, sowie Potsdam Climate & Sustainability Lectures, Win-
tersemester 2024/25, Universitat Potsdam, letzter Zugriff: 07.04.2025, https://
www.uni-potsdam.de/de/umwelt/institut/home/lecture-series. Als Gegen-
beispiel mag dienen die Ringvorlesung an der Universitit Wiirzburg 2022/23,
aus der ebenfalls ein Sammelband hervorgegangen ist; vgl. Herrmann-Fer-
tig, Lisa/Fenske, Michaela (Hg.): Hingehort! Der Sound des Anthropozins,
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2024.

8  Siehe ihren Beitrag im vorliegenden Band.

12,02,2026, 18:47:08.

313


https://www.uni-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorlesung-zur-klimakrise
https://www.uni-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorlesung-zur-klimakrise
https://www.uni-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorlesung-zur-klimakrise
https://www.uni-potsdam.de/de/umwelt/institut/home/lecture-series
https://www.uni-potsdam.de/de/umwelt/institut/home/lecture-series
https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.uni-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorlesung-zur-klimakrise
https://www.uni-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorlesung-zur-klimakrise
https://www.uni-potsdam.de/de/veranstaltungen/detail/2020-05-19-oeffentliche-ringvorlesung-zur-klimakrise
https://www.uni-potsdam.de/de/umwelt/institut/home/lecture-series
https://www.uni-potsdam.de/de/umwelt/institut/home/lecture-series

314

Transformation: Nachhaltigkeit denken

10
11
12
13

14

15
16

17

18

19
20

21
22
23
24

25

Vgl. etwa die Beitrige von Maeder/Nauck und Rubio in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Wiggering/Holzkimper in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von von den Driesch/Dyffort in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Schneider in diesem Band.

Vgl. Prior, Helen M.: »How Can Music Help Us to Address the Climate Crisis?«,
in: Music & Science 5 (2022): S. 1-16, sowie ihren Beitrag in diesem Band

Vgl. Allen, Aaron S.: »Ecomusicology: Ecocriticism and Musicology, in: Journal
of the American Musicological Society 64 (2011): S. 391-394. In diesem locus classi-
cus der Ecomusicology fragt Allen: »Is musicology part of the problem or part
of the solution?« (S. 392).

Vgl. den Beitrag von Nauck in diesem Band.

»Applied ethnomusicology puts ethnomusicological scholarship, knowledge, and
understanding to practical use«, Titon, Jeff Todd: »Applied Ethnomusicology: A
Descriptive and Historical Accountc, in: The Oxford Handbook of Applied Eth-
nomusicology, hg. von Svanibor Pettan u.a., Oxford, New York: Oxford Uni-
versity Press 2015, S. 4-28, hier S. 4 [Herv. i. O.].

Vgl. Pedelty, Mark/Dirksen, Rebecca/Hatfield, Tara/Pang, Yan/Roy, Elja: »Field
to Media: applied ecomusicology in the Anthropocene, in: Pop. Mus. 39 (2020):
S. 22—42.

Vgl. Steffen, Will/Crutzen, Paul J./McNeill, John R.: »The Anthropocene: Are
Humans Now Overwhelming the Great Forces of Nature?«, in: AMBIO: A
Journal of the Human Environment 36 (2007): S. 614—621, sowie Steffen, Will/
Broadgate, Wendy/Deutsch, Lisa/Gaffney, Owen/Ludwig, Cornelia: »The tra-
jectory of the Anthropocene: The Great Accelerations, in: The Anthropocene
Review 2 (2015): S. 81-98. Vgl. zum Konnex zwischen Avantgarde und »Great
Acceleration« auch die Diskussion in Fried, Jonathan, »Music Literally Pro-
jected into Space«. Das Poéme électronique, Edgard Varése, Philips — und
die Kunst, mit Beton zu baueng, in: Musik und Klimawandel. Kiinstlerisches
Handeln in Krisenzeiten, hg. von Sara Beimdieke und Julian Caskel, Bielefeld:
transcript 2025, S. 129-142.

Vgl. ihren Beitrag in diesem Band.

Vgl. Beimdieke, Sara/Caskel, Julian/Bérger, Raphael/Heiter, Susanne (2025):
»Musik und Okologie«, in: Musik & Asthetik 29 (113): S. 66—75, hier S. 67-69.
Vgl. den Beitrag von Vogel in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Reese in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Schneider in diesem Band.

Vgl. Rivera, Manuel: »Kulturelle Nachhaltigkeitstransformation? Beitrige und
Konvergenzen von Kunst und Wissenschaft, in: Jahrbuch fiir Kulturpolitik
2021/22, hg. von Franz Kréger u.a., Bielefeld: transcript 2022, S. 69-77, sowie
seinen Beitrag in diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Prior in diesem Band.

12,02,2026, 18:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26
27
2.8

29

30

31

32
33

34

35

36

R. Borger, M. Brandorff und C. Thorau: Okologische Fragen fiir die Musikforschung

Vgl. den Beitrag von Emerson in diesem Band

Vgl. den Beitrag von Simonett in diesem Band.

Vgl. die Beitridge von Sebastian Herold, Helena Langewitz, Leonie Matt, Joep
Janssens, Elisabeth Treydte, Tino Petzold und Sebastian Hachmeyer im Sam-
melband Musik und Klimawandel. Kiinstlerisches Handeln in Krisenzeiten,
hg. von Sara Beimdieke und Julian Caskel, Bielefeld: transcript 2025.

Vgl. die Beitrige von Sabine Feisst und Kevin Dawe im Sammelband Current
Directions in Ecomusicology. Music, Culture, Nature, hg. von Aaron S. Allen
und Kevin Dawe, New York: Routledge 2016; sowie Devine, Kyle: Decomposed.
The Political Ecology of Music, Cambridge: MIT Press 2019.

Simonett, Helena, »Of Human and Non-human Birds. Indigenous Music Mak-
ing and Sentient Ecology in Northwestern Mexicox, in: Current Directions in
Ecomusicology. Music, Culture, Nature, hg. von Aaron S. Allen u.a., New York:
Routledge 2016, S. 99-108; sowie die Beitrage von Martin Ullrich und Susanne
Heiter im Sammelband Musik und Klimawandel. Kiinstlerisches Handeln in
Krisenzeiten, hg. von Sara Beimdieke und Julian Caskel, Bielefeld: transcript
2025, S. 143—-168.

Vgl. Simonett »Of Human and Non-human Birds« sowie die Beitrige von Mo-
ritz Briigggemeier und Sara Walther im Sammelband Musik und Klimawandel.
Kinstlerisches Handeln in Krisenzeiten, hg. von Sara Beimdieke u.a., Biele-
feld: transcript 2025, S. 17-38.

Vgl. den Beitrag von Bhagwati in diesem Band.

Vgl. Horn, Eva/Bergthaller, Hannes: Anthropozin zur Einfithrung, Hamburg:
Junius 2022, S. 130, 137-138.

Vgl. die Beitrige von von den Driesch/Dyffort sowie von Schneider in diesem
Band.

Vgl. fiir eine Diskussion des Projekts im Zusammenhang von Zeitlichkeiten
auch Rehding, Alexander: »The Discovery of Slowness in Music, in: Thresholds
of Listening. Sound, Technics, Space, hg. von Sander van Maas, New York:
Fordham University Press 2015, S. 206-225, insb. S. 210-214.

Fiir nihere Ausfithrungen vgl. Villegas Vélez, Daniel: »Timbral Manipulations,
Determined Unpredictability, and the Anthropocene in a Colombian Sound
Installation, letzter Zugrift 13.05.2023, https://www.academia.edu/10466036
2/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropo
cene_in_a_Colombian_Sound_Installation

12,02,2026, 18:47:08.

315


https://www.academia.edu/104660362/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropocene_in_a_Colombian_Sound_Installation
https://www.academia.edu/104660362/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropocene_in_a_Colombian_Sound_Installation
https://www.academia.edu/104660362/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropocene_in_a_Colombian_Sound_Installation
https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.academia.edu/104660362/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropocene_in_a_Colombian_Sound_Installation
https://www.academia.edu/104660362/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropocene_in_a_Colombian_Sound_Installation
https://www.academia.edu/104660362/Timbral_Manipulations_Determined_Unpredictability_and_the_Anthropocene_in_a_Colombian_Sound_Installation

12,02,2026, 18:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400678-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

