
Rezensionen 593

in keinem Fall das repräsentiert, was die Völkerkunde
als emische Sichtweise versteht.

Das 6. Kapitel, das sich unter dem Eindruck des
Angriffs auf das World Trade Centre in New York
zunächst mit Gewalt beschäftigt, interpretiert die in der
Santerı́a vorgeschriebenen Tieropfer erneut eigenwillig
unter einer weiblichen Symbolik. Clark greift dazu die
gebräuchliche Formulierung auf, “die Orischas füttern”,
wenn diese das Blut und bestimmte Körperteile der
Opfertiere erhalten. Statt jedoch dieses Füttern in dem
(üblichen) Sinne zu interpretieren, dass die Orischas
daraus neue Kraft und Energie gewinnen, bringt Clark es
mit der Funktion der Frau in der Familie zusammen, die
für Nahrung und Essen zuständig ist. Sie widerspricht
der verbreiteten Auffassung über religiöse Tieropfer,
nach der Frauen Leben spenden und Männer Leben
nehmen, also für die Durchführung von Opfer zuständig
sind. Denn in der Santerı́a dürfen weibliche Priesterin-
nen vor der Menopause kleinere Tiere (Geflügel) opfern
und sie können nach der Menopause auch die Ein-
weihung zur Durchführung von Opfern an vierbeinigen
Tieren erlangen. Ob die Santerı́a freilich schon dadurch
eine weibliche Religion wird, ist jedoch fraglich.

Das 7. Kapitel über “Hexerei” scheint für die Argu-
mentation insofern relevant, als diese in Kuba anders
als im europäischen Mittelalter nicht vorrangig Frau-
en zugeschrieben wird, sondern einem anderen, eher
männlich imaginierten, nämlich mächtigen, kraftvollen
aber auch amoralischen Glaubenssystem. Es handelt sich
um den “palo monte”, der keinen Yoruba-Ursprung hat,
sondern auf bantusprachige Gruppen zurückverweist,
die ebenfalls einen beträchtlichen Anteil der Sklaven
auf Kuba ausmachten. Er stellt kein gänzlich anderes
System dar, sondern bildet ein religiöses Kontinuum mit
der Santerı́a. Clark, welche die Santerı́a von weiblicher
Symbolik und Metaphorik dominiert sieht, ordnet sie
zwischen den Palo Monte auf der einen und dem Ifá-
Orakelpriestertum auf der anderen Seite ein.

Es mag sein, und dies spricht Clark im Schlusskapi-
tel auch an, dass nordamerikanische Santerı́a-Anhänge-
rinnen vor dem Erfahrungshintergrund der Frauenbe-
wegung das Orakelpriestertum als männliche Domäne
afrokubanischer Religion nicht länger gewilligt sind hin-
zunehmen und hieraus das Interesse an der Betonung
weiblicher Normativität entstand. Doch ist dies nicht
eine Frage, die eher politisch als wissenschaftlich zu
klären wäre?

Ein Phänomen, das eine eingehendere Erörterung
verdient hätte, weil Clark mit ihrer Arbeit Ansätze zu
einer “Orischa-Theologie” zu formulieren beabsichtig-
te, ist die geschlechtliche Konstruiertheit der Orischas
selbst. Zwar mögen einige männliche Orischas, wie der
kriegerische Changó, in weiblichen katholischen Hei-
ligen synkretisiert sein, nämlich der “Santa Barbara”,
andere verfügen neben einer männlichen zugleich über
eine weibliche Ausdrucksform bzw. camino; dennoch
besitzen alle ein relativ fixes Geschlecht. Die San-
terı́a hat die Orischas also vergleichsweise eindeutig
geschlechtlich konstruiert, und es lässt sich hier we-
nig hintergründiger Vorrang für Weiblichkeit erkennen.

Dennoch: Auch wer nicht mit der These von der Santerı́a
als weiblich normativer Religion übereinstimmt, kann
bei der Lektüre des Buches viel über die Santerı́a erfah-
ren und die interessant sowie detailreich vorgetragene
Argumentationen nachverfolgen.

Lioba Rossbach de Olmos

Corbey, Raymond: The Metaphysics of Apes. Ne-
gotiating the Animal-Human Boundary. Cambridge:
Cambridge University Press, 2005. 227 pp. ISBN 0-521-
54533-1. Price: £ 14.99

The ape-human boundary, that gap that is supposed
to separate humans from the rest of the animal world,
has been a persistent and important issue in zoology,
primatology, and paleoanthropology. The ways that
cultures define what it is to be human and what it is
to be an animal reflect philosophical conceptions of
“humanity” and “animality,” conceptions of the order
of nature, and attitudes about the moral order of the
world. Raymond Corbey, a philosopher and historian
of anthropology, examines the philosophical, religious,
moral, and scientific ideas that have been employed to
define and maintain the animal-human boundary and
the reasons why that boundary has shifted over time.
Through this type of investigation Corbey hopes to
better understand a variety of contemporary scientific
and cultural issues that revolve around the preservation
and alteration of the human-animal boundary.

Corbey is interested in understanding how Western
science, when studying humans, our hominid ancestors,
and nonhuman primates, has respected the existence of a
human-animal boundary while at the same time finding
it occasionally necessary to redefine that boundary. In
order to understand this process one must know the
metaphysics of apes. Corbey explains that by “meta-
physics” he means several different things. First is the
traditional sense of the ontological status of apes, what
apes are considered to be. However, another sense of
metaphysics that has been important historically is the
way that conceptual or theoretical assumptions about
apes have guided the way data about them has been
accumulated, categorized, and interpreted by scientists.
Here Corbey is sensitive to recent trends in the history
and philosophy of science, which have emphasized the
role of philosophical assumptions in the interpretation
of scientific discoveries and the formulation of theories.
Lastly, Corbey also recognizes that cultural attitudes and
values about apes have played an important role in shap-
ing scientific concepts about apes and the human-animal
boundary.

Corbey investigates cultural and scientific attitudes
about apes and humans historically and across a range
of disciplines, thus illustrating the multifaceted nature
of the problem. After briefly outlining Western cultural
attitudes about apes and other animals as they relate
to and attitudes about what it is to be human, Corbey
delves into how zoological studies of apes in the
seventeenth century challenged the long accepted divide
that separated humans from the animal world. As the

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-593 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:59:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-593


594 Rezensionen

anatomical similarities between humans and apes noted
by anatomists such as Edward Tyson led zoologists
such as Carl Linnaeus to view humans and apes as so
alike that they should be placed together taxonomically
in the same category, called primates, a significant
modification took place that blurred the ape-human
boundary and seemed to bring humans and animals
dangerously close together.

As Corbey shows, no sooner had zoologists seemed
to weaken the ape-human boundary than there was a re-
action to once again reinforce that boundary by such fig-
ures as J. F. Blumenbach and Petrus Camper who sought
any anatomical trait that might be used to distinguish
humans from apes and reestablish a separation between
humans and animals. The rise of Darwinian evolution
theory further complicated the ape-human relationship,
and while supporters of the theory such as T. H. Huxley
reemphasized the close anatomical relationship between
apes and humans, Corbey notes how Huxley created
a new boundary by identifying a mental and moral
gap that separated humans from the animal kingdom.
Moreover, while biologists were arguing for an apelike
ancestry for humans and continuity between animals and
humanity, the animal nature lurking within humans was
also being promoted in the psychological theories of Sig-
mund Freud and by prehistoric archaeologists describing
our prehistoric ancestors.

The ape-human boundary is a major concern in pa-
leoanthropology where it influences the way researchers
settle the status of hominid species by indicating what
traits are significant in determining whether any hominid
is simply an unusual ape or a true human ancestor.
Corbey examines how traits such as bipedality, tool use,
brain size, language, and other characteristics have been
invoked historically to distinguish the human from the
not human. He notes how groups such as the Nean-
derthals or Cro-Magnon have alternatively been con-
sidered little more than beasts or as essentially human
by researchers of different periods. It is not only our
evidence pertaining to them that has changed our assess-
ment of them, but also our changing conceptions of what
constitutes an animal or a human. Corbey also traces
how attitudes and conceptions of what it is to be human
and what traits differentiate humans from animals has
shaped the divergent approaches to the study of humans
and nonhuman primates by cultural anthropologists on
the one hand and biological anthropologists and prima-
tologists on the other. Corbey discusses how these same
issues are manifested in contemporary studies of and at-
titudes about apes. The image of apes in popular culture,
the discovery of the close genetic kinship between apes
and humans, the research into language acquisition by
apes, and the ethical question of ape rights influence
and are influenced by, Corbey argues, the numerous
implicit and explicit ways that we define the ape-human
boundary.

Corbey has offered an insightful and useful analysis
of the philosophical and historical foundations of a basic
conceptual issue in Western thought. What scientists and
scholars can learn from his analysis are the ways in

which assumptions and attitudes that do not originate
from the data of science itself, but rather from some-
times long held opinions that can be traced to religious
tradition, folk knowledge, philosophical commitments,
or popular cultural conceptions have a profound in-
fluence upon how scientific discoveries are interpreted
and why certain scientific theories prevail over others.
The ways that researchers in the past as well as to-
day have sought to define and distinguish apes from
humans, a problem that one would suspect could and
should be decided upon the basis of scientific inquiry,
cannot be understood simply from the scientific data
those researchers were working with, and can only be
understood if we recognize the external philosophical,
religious, or cultural conceptions that always inform the
way individuals conceptualize and understand the world.

Corbey’s book is not only interesting to the historian
and philosopher of anthropology who wants to under-
stand past scientific thinking, but may also help contem-
porary scientists become aware of the cultural influences
on their work and thus perhaps allow scientists to free
their scientific ideas from the influence of these un-
questioned and often unrecognized external influences.
Corbey builds his argument around case studies and in
each he utilizes abundant historical evidence to support
his contentions. This strategy allows Corbey to map
the broad outlines of this issue and to convince the
reader of its significance, but the reader will see that a
much more thorough and comprehensive study of the
subject is now needed in order to fully explore and
understand the implications of a problem that Corbey
has given us a preliminary thought provoking foray
into. Matthew R. Goodrum

Cornwall, Andrea (ed.): Readings in Gender in
Africa. Oxford: James Currey; Bloomington: Indiana
University Press, 2005. 247 pp. ISBN 0-85255-871-6;
ISBN 0-253-21740-7. Price: £ 15.95

Häufig sind Lehrende und Studierende mit dem Pro-
blem konfrontiert, aussagekräftige Grundlagenliteratur
zu bestimmten ethnologischen Fragestellungen zu fin-
den. Das scheint insbesondere in der Gender-Forschung
ein Problem zu sein, zumal dieses Themenfeld an vie-
len deutschen Ethnologieinstituten noch ein stiefmütter-
liches Dasein fristet. Im englischsprachigen Raum ist es
längst im Forschungs- und Lehrangebot integriert, wie
die große Bandbreite an Publikationen dokumentiert.
Der vorliegende Sammelband hilft Interessierten, sich
einen gut strukturierten Überblick über den Forschungs-
und Diskussionsstand zu verschaffen.

Das Buch umfasst insgesamt 28 Aufsätze und ist in
fünf große Themenfelder gegliedert, die aus unterschied-
lichen Perspektiven Annäherungen an aktuelle Schwer-
punkte sowie analytische Reflexionen bieten: Im ersten
Kapitel geht es um die theoretische Auseinandersetzung
mit dem Gender-Konzept, im zweiten werden weibli-
che und männliche Identitätszuschreibungen untersucht,
während das dritte Wirtschaftsbereiche und Lebensfor-
men in urbanen und ruralen Milieus in den Blick nimmt.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-593 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:59:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-593

