
Anmerkungen 89

Anmerkungen

1 | Konvivialität im Sinne Ivan Illichs heißt im Spanischen allerdings convivencialidad, 
eine sprachliche Neuschöpfung.
2 | Die Spiekerooger Klimagespräche fanden von 2010 bis 2016 statt. Mittlerweile sind 
sie umbenannt in Bergische Klimagespräche. Ich habe 2012 teilgenommen. http://www.
spiekerooger-klimagespraeche.de [Zugrif f 09.12.2017].
3 | Das Buch erschien 1975 unter dem Titel Selbstbegrenzung: Eine politische Kritik der 
Technik in veränderter Fassung bei Rowohlt auf Deutsch. Ich zitiere im Folgenden aus 
der Originalfassung von 1973, Seitenzahlen beziehen sich, wenn nicht anders ver-
merkt, darauf.
4 | Diese Idee wird heute auch als Leapfrogging bezeichnet: wenn in einem Land oder 
einer Community eine bestimmte technische Entwicklung zugunsten der nächstfol-
genden übersprungen wird (zum Beispiel das flächendeckende Festnetztelefon zu-
gunsten des Mobiltelefons in vielen afrikanischen Ländern).
5 | Das zeigt eine Suche im Journal: In 26 von 48 Artikeln über Ivan Illich taucht das 
Wort „Conviviality“ auf, bei keinem der Tref fer jedoch im Titel oder Untertitel des 
Artikels: http://journals.psu.edu/illichstudies/index [Zugrif f 21.01.2016, Suchbegrif-
fe „Conviviality“ und „Illich“].
6 | Dies zeigt sich auch beim Entstehungskontext des Manifests: Vorgetragen wurde 
es erstmalig 2007 bei einer Tagung der amerikanischen Association for the Study of Food 
& Society, wie der Liste der Vorträge Boisverts auf seiner Webseite zu entnehmen ist: 
http://www.siena.edu/faculty-and-staf f/profile/boisvert [Zugrif f 29.01.2016].
7 | Dieses Merkmal entspricht auch der Grundidee der Commons, darauf komme ich 
später zurück (Helfrich et al. 2015; Helfrich / Heinrich-Böll-Stif tung 2012).
8 | Das ist kein oberflächlicher, sondern ein grundlegender Unterschied: Die Mög-
lichkeit einer konvivialen Gesellschaf t sieht Illich in der materialisierten (normati-
ven) Konvivialität, die einem Werkzeug eingeschrieben ist, begründet – nicht im 
Verfolgen einer Ideologie wie des Sozialismus.
9 | Der Philosoph Raymond D. Boisvert weist darauf hin, dass „Symbiose“ das aus 
dem Griechischen stammende Pendant zum lateinischen Begrif f „konvivial“ ist. Bei-
de bedeuten: mit dem Leben, mit dem Lebendigen (Boisvert 2010: 58).
10 | Allerdings verabschiedet sich die Systemtheorie nicht von ihrer Bindung an die 
Idee wissenschaf tlicher Objektivität, darauf weist Braidotti hin: „Unlike other reduc-
tionist theories, system theory approaches reality from the point of view of interde-
pendencies and holism rather than fragmentation and linearity. But by reducing its 
objects to the confine of mathematical models and thereby implying their full rea-
dability and hence predictability, system theory is an attempt to improve Western 
science as it is, without adressing the problem of its in-built epistemological tools of 
domination.“ (Braidotti 1994: 154)

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011 - am 12.02.2026, 19:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität90

11 | Der Anthropologe Philippe Descola beschreibt diese Ontologien in seinem struk-
turalistischen Schema als „animistische“ und „schamanistische“ Kosmologien (De-
scola 2011).
12 | So trägt das konvivialistische Manifest im französischen Original den Untertitel 
Déclaration d'interdépendance – in Anlehnung an die Declaration of Independence.
13 | Eine Argumentation, die sich nicht erst in der Neuzeit entwickelt hat, sondern 
sich schon in der griechischen Antike bei Platon findet, worauf die feministische 
Theologin Ina Praetorius hinweist: Sokrates’ Frau Xanthippe und der gemeinsame 
kleine Sohn werden am Vorabend von Sokrates’ Tod auf Sokrates’ Geheiß hin mit 
Gewalt aus dem Gefängnis gebracht, weil sie weinen und traurig sind; Sokrates hin-
gegen geht gefasst und ohne Gefühlsregung in den Tod (Praetorius 2014: 13–15).
14 | Val Plumwood sprach mit einer ähnlichen Intention von einem „Self-in-Rela-
tionship“ (Plumwood 1991). Ich nutze nicht Plumwoods Begrif f, sondern „relational 
wo*man“ vor allem als sprachlich deutlich erkennbare Gegenfigur zum „rational 
man“.
15 | Ein Beispiel für eine utilitaristische Theorie ist dagegen Pierre Bourdieus Feld-
theorie. Bourdieu geht davon aus, dass menschliche Handlungen letztlich immer 
dem Zweck dienen, symbolisches Kapital zu akkumulieren, und dass verschiedene 
Kapitalsorten (ökonomisches, kulturelles, soziales Kapital) sowohl ineinander über-
führbar als auch auf symbolisches Kapital rückführbar sind (Streckeisen 2014).
16 | Muraca betont, dass Empathie und Gefühle nicht Mitgefühl und Nähe als Grund-
lage ethischen Verhaltens setzten, sondern dass daraus vielmehr folge, die anderen 
als „andere Gefühls- und Erfahrungszentren“, die undurchsichtig und unzugänglich 
bleiben können, anzuerkennen (Muraca 2010: 138 f.)
17 | Diese Aussage bezieht sich darauf, dass durch den Stof fwechsel von Organismen 
Leben grundsätzlich nur dadurch möglich wird, dass anderes Lebens einverleibt 
wird. So besteht unser Essen in jedem Fall aus vorher lebendig gewesenen Organis-
men, im „harmlosesten“ Fall aus ihren Fortpflanzungsprodukten (Muraca 2010: 134)
18 | Das ist nah dran an der genialen popkulturellen Formulierung von Kris Kristof-
ferson: „Freedom is just another word for nothing lef t to lose“ (in seinem Song Me 
and Bobby McGee (1969), der 1970 in der von Janis Joplin gesungenen Version ein Welt-
hit wurde).
19 | Auch die Verwendung der Worte „Ressourcen“ und „Bedürfnisse“ entspricht eher 
nicht dem Illich’schen Denken. „Bedürfnisse“ analysiert er als eine Konstruktion der 

„Abhängigkeit“, also als Gegenteil von Freiheit: „Die Mehrheit der heute lebenden 
fünf Milliarden findet es selbstverständlich, von Gütern und Dienstleistungen ab-
hängig zu sein; man nennt diese Abhängigkeit ‚Bedürfnisse‘.“ (Illich 1993).
20 | Das mag paradox klingen, hat aber einen realpolitischen Hintergrund. So wird 
heute vielfach von einer „Reproduktionskrise“ gesprochen (Winker 2015), die im 
Kern daraus resultiert, dass im gegenwärtigen Leitbild, dem adult worker model (d.h. 
Vollzeiterwerbsarbeit für alle Erwachsenen) (Leitner et al. 2004), schlicht keine Zeit 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011 - am 12.02.2026, 19:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 91

für Sorgetätigkeiten wie Pflege, Ernährung, Kindererziehung etc. eingeplant ist. Das 
bestehende Wirtschaf tssystem lässt also keine Zeit für die notwendigen Tätigkei-
ten, was in einem verbreiteten Gefühl der „Beschleunigung“ und „Erschöpfung“ re-
sultiert (Neckel / Wagner 2013; Rosa 2005). Vor diesem Hintergrund ist ein Eintreten 
für die konviviale Freiheit, das jetzt Notwendige tun zu können, dringend erforder-
lich.
21 | Inwiefern diese Arbeitshypothese als Theorie-Brille taugt, zeigen die empi-
rischen Kapitel 4, 5 und 6. Dort frage ich jeweils: Was rückt in den Blick, wenn ich 
erstens nach dem Beginn von Konvivialität durch eine Gabe, zweitens nach der Sta-
bilisierung des Gabenzyklus durch Fürsorgearbeit frage?
22 | Mauss und auch Caillé betonen, dass die Gabe als „totale soziale Tatsache“ die 
Grundlage menschlicher Vergesellschaf tung bilde (Mauss 1990; Caillé 2010). In die-
sem Sinne ist es auch zu verstehen, wenn Illich schreibt, dass auch eine materiell 
wohlhabende Gesellschaf t ohne Konvivialität eine wenig lebenswerte Gesellschaf t 
sei – ihr fehlt dann nämlich die Grundlage.
23 | Den Begrif f der Fürsorge (Care) in dieser Untersuchung auf Männer, die Tech-
nik entwickeln, anzuwenden (s. Kap. 6), verstehe ich auch als geschlechterpolitische 
Intervention.
24 | „Vernacular“ bedeutet eigentlich „mundartlich“, wird bei Illich aber darüber hin-
aus als Bezeichnung für eigene, tradierte, indigene Vorstellungen von Kultur, Gesell-
schaf t, Technik etc. genutzt.
25 | Es gibt innerhalb der Degrowth-Bewegung auch Kritik daran, die „Dekolonisie-
rung des Imaginären“ als Begrif f zu nutzen, da damit anti-koloniale und anti-rassis-
tische Kämpfe von Schwarzen Menschen und BIPoC unsichtbar gemacht würden, da 
Dekolonisierung ein spezifischer Begrif f dieser Kämpfe seien (Deschner/Hurst 2018). 
Ich halte das Argument durchaus für bedenkenswert, denke jedoch, dass der Begrif f 
dann weiter genutzt werden kann, wenn Degrowth inhaltlich deutlich als Verbün-
deter von Dekolonialität im eigentlichen Sinne sichtbar ist, wie es beispielsweise die 
Publikation „Pluriverse“ von Ashish Kothari et al tut (Kothari et al 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011 - am 12.02.2026, 19:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453544-011 - am 12.02.2026, 19:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

