Maren RoBler
IAVIEHI[H]
Amazonas und

East River

Indigene Bewegungen
und thre Reprasentation
in Peru und bei der UNO

[transcript] Kultur und soziale Praxis

‘am 14,02,2026, 12:14:07, https://www.inlibra.com/defagh - Open Access - ()|


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maren RoRler
Zwischen Amazonas und East River

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maren Rofler (Dr.phil.) arbeitet als Vermittlungsberaterin bei Ingeus in
Niirnberg. Ihr wissenschaftliches Interesse gilt der Ethnologie Lateinamerikas,
der Politikethnologie sowie der indigenen Reprisentation.

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAREN ROSSLER
Zwischen Amazonas und East River

Indigene Bewegungen und ihre Reprisentation
in Peru und bei der UNO

[transcript]

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gedruckt mit Hilfe der Johanna und Fritz Buch Gedichtnis-Stiftung in Ham-
burg sowie der Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung fiir Geisteswissen-
schaften in Ingelheim am Rhein.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2008 transcript Verlag, Bielefeld

o9o¢o

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: © Dorothy Hodgson, Genf 2004
Lektorat & Satz: Maren Rofler

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-857-5
Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 12:14:07.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Prolog: Das grofie dicke Schwein

TEIL 1: ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND:
>NEUE« FORMEN INDIGENER SELBSTORGANISATION

Kapitel 1
Schaupliitze und zentrale Fragen der Forschung

Kapitel 11
Theoretische Grundlagen und Zielsetzungen einer
»Ethnologie indigener Bewegungenc

1. Indigene Bewegungen als soziale Bewegungen
2. Das >Prinzip Indigenitit¢ als globale Mobilisierungskraft

3. Indigene Bewegungen im Lichte bestehender Kategorien der
Bewegungsforschung

4. Die »Ethnologie indigener Bewegungenc«
5. Wille des Akteurs und Zwénge des Systems

6. >Kultur« — mehr als nur ein Kampf um handlungsrelevante Ressourcen

TEIL 2: DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER
BEWEGUNGEN

Kapitel 111
Die Genese einer transnationalen panindigenen Bewegung

1. Indigene im Feld der internationalen Beziehungen

2. Geschichte indigener Bewegungen im Kontext von Vélkerbund
und Vereinten Nationen

3. Die UNO-Instanzen fiir indigene Volker
4. Definition »indigene Volker<: grundlegende Begriffe

- am 14.02.2026, 12:14:07.

11

21

31
31
34

37
41
46
52

59
59

62
73
78


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel IV
Kultur als Politikum

1. Die ethnologische Debatte um den Begriff »indigene Volker<
2. Kulturalismus und Metakultur

Kapitel V
Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten als
politisches Feld — ein globaler Raum zur Lésung lokaler Probleme?

1. Die Gruppen im Feld

2. Mai 2005: Ein Sitzungstag am Forum

3. Die Krifteverhiltnisse am Forum

4. Reprisentation, Authentizitéit und Autoritét
5. Motivationen zur Teilnahme am Forum

6. Lokalpolitiker und Reprisentationsfachleute

Kapitel VI

Politische Ermiichtigung Marginalisierter oder Marginalisierung des
Politischen — indigene Reprisentation im Feld der internationalen
Beziehungen

TEIL 3: DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Kapitel VII
Leitmotive: Politische Integration und kulturelle Abgrenzung

Kapitel VIII
Ein- und Ausschlussprozesse im kolonialen und nationalen Kontext

1. Die Kolonialzeit

2. Der junge Nationalstaat

3. Peru in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts

4. Die Militarregierungen: 1968-1980

5. Die Zeit nach 1980

6. Von der politischen Atomisierung zum panethnischen Zusammenschluss

7. Exkurs: peruanischer Indigenismus und Indianismus

- am 14.02.2026, 12:14:07.

91
92
94

101
102
108
124
131
140
143

153

161

175
176
177
179
182
186
188
190


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel IX
Entwicklung der >neuenc indigenen Bewegung im Amazonasgebiet

1. Erste Organisationsgriindungen
2. Entstehung des nationalen Zusammenschlusses AIDESEP

3. Zukunftsvisionen von AIDESEP und CONAP:
Autonomie versus Integration

4. Die staatliche »Indigenenpolitik« am Anfang des 21. Jahrhunderts
5. Die COPPIP: Idee einer nationalen panindigenen Bewegung

6. Schluss: Indigene Akteure auf den >battlefields< um
politische Macht, Wissen und Projekte

Kapitel X
Die indigenen Organisationen im Tiefland als Vermittlungsinstanz:
Funktionszuweisungen an die Zusammenschliisse sowie ihre Vertreter

1. Juli 2005: Besuch in einer comunidad nativa Huitoto
2. Don Sebastiano und die Organisationsgriindung

3. Indianische Fithrungspersonlichkeiten im peruanischen Tiefland:
Statusfiihrer, Despoten, Amtsinhaber

4. Die kategoriale Wahrnehmung der Reprisentanten als Spiegelung
sozialer Differenzierungsprozesse

5. Die instabile Vermittlerposition des Reprisentanten:
Ordnungsprinzipien im entwicklungspolitischen Feld

6. Schluss: Statuswechsel — vom >Indianer< zum >Indianistenc

Kapitel XI
Big Man oder Funktioniir — Probleme indigener Selbstorganisation in
nationalstaatlichen Zusammenhiingen

SchluBibetrachtungen: Politisches Engagement durch
wissenschaftliche Objektivierung? Praxisrelevanz einer
»Ethnologie indigener Bewegungen«

1. Das Problem der Entfremdung: Kongruenz und Inkongruenz
zwischen politischem Handeln und politischem Verhalten

2. Praxisbezogene Uberlegungen zur Unterstiitzung der »neuenc
indigenen Organisationsprozesse in Peru

- am 14.02.2026, 12:14:07.

195
195
198

213
222
226

228

231
232
245

247

258

278
306

309

317

319

325


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten —
eine Empfehlungsfabrik? 329

4. Ausblick 331

Epilog: Manuel Ijuma und seine Organisation im Juli 2005 -
»Ich denke, ich habe meine Pflicht als Prisident getan

und Dinge in Bewegung gesetzt«. 333
ANHANG
1. Abkiirzungsverzeichnis 338
2. Glossar spanischer und indigener Begriffe 345
3. Spanische Originalversionen verwendeter Interview-

und Gesprichspassagen 347
4. Ethnolinguistische Karte des peruanischen Amazonasgebietes 355
5. Schaubilder 356
6. Chronologie: Indigene Reprisentation im UN-Kontext 359
7. Chronologie: Genese nationalstaatlich gepragter Formen indigener

Selbstorganisation im peruanischen Tiefland (1959-1987) 361
8. Abbildungs- und Literaturverzeichnis 364

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Diese Studie wurde als Dissertation am 31.08.2006 an der Fakultit fiir Ge-
schichte, Kunst- und Orientwissenschaften der Universitét Leipzig eingereicht,
von selbiger angenommen und am 24.01.2007 verteidigt." Auch wenn ich al-
leine fiir den Inhalt des vorliegenden Buches verantwortlich bin, haben viele
Personen und Institutionen auf unterschiedliche Art und Weise dazu bei-
getragen, dass ich das Projekt erfolgreich abschlieBen konnte. Thnen gebiihrt
mein herzlichster Dank.

An erster Stelle mochte ich meinen Doktorvater Prof. Dr. Bernhard Streck
nennen, dessen DenkanstofBe und kritischen Anmerkungen die Studie bereich-
ert haben. Auch die Gespriche mit meinen Gutachtern Prof. Dr. Mark Miinzel
und Prof. Dr. Michael Riekenberg brachten mich auf wertvolle neue Ideen.
Prof. Dr. Clarita Miiller-Plantenberg bestiarkte mich in der Wahl meines For-
schungsthemas und vermittelte mir wichtige Forschungskontakte in Peru. Prof.
Dr. Bruno Illius unterstiitzte mich wihrend der Antragsphase des Vorhabens.

Besonders herzlich danke ich allen Personen in Peru, Ecuador, New York
und Genf, die sich zu Interviews und Gesprichen bereit erklért, mir Literatur
und Archivmaterial zur Verfugung gestellt sowie mir Thre Gastfreundschaft
entgegengebracht haben. Insbesondere mochte ich in diesem Zusammenhang
folgende Personen nennen: Rosario del Aguila, Lilia Arenas Avila, Ernesto
Arirama und seine Frau Rita, Rosa Barbaran, Christiam Beteta, Wildo Carde-
nas Rodriguez, Dr. Alberto Chirif, Luzmila Chirisente, Alfonso Garcia und sei-
ne Frau Rebeca, Dr. Jirg Gasché, Kiathe Meentzen, Adrian Orozco, Luis Pine-
do und seine Frau Zarai, Dr. Klaus Rummenhoéller, Rainer Schwark, Dr. Ri-
chard Chase Smith, Karin Werner.

Fiir die kritische Lektiire fritherer Versionen des Buches oder einzelner Ka-
pitel desselben, die mir viele neue Anregungen brachte, danke ich besonders
meinen Eltern Elke und Helmut RoBler, des Weiteren Susanne Giinther, Jo-
hannes Ries, Eva Spie8 und Markus Verne. Beim Layout und bei der Erstel-
lung von Schaubildern und Kartenmaterial standen mir Torsten Hartmann und
Carsten Moller tatkréftig zur Seite.

Von folgenden Einrichtungen erhielt ich dankenswerter Weise Unterstiit-
zung: vom Institut fiir Ethnologie der Universitit Leipzig, vom DAAD (der
meinen ersten Forschungsaufenthalt in Peru finanzierte) und von der Friedrich-
Ebert-Stiftung (die mich im Anschluss an den DAAD bis zum Abschluss der
Promotion im In- und Ausland mit einem Promotionsstipendium férderte).

1 Die Dissertation trug den Titel Big Man oder Funtiondir. Der Traum vom grofsen
dicken Schwein. Neue indigene Bewegungen und ihre Reprdsentanten im lokalen,
nationalen und internationalen politischen Feld am Beispiel Peru.

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolog: Das groRe dicke Schwein

Im Februar 2004 besuchte ich Manuel Ijuma', den Prisidenten einer indige-
nen Organisation der Cocama-Cocamilla, die im und um den Nationalpark
Pacaya Samiria siedeln. Dieses Naturschutzgebiet erstreckt sich iiber eine
Fldache von zwei Millionen Hektar im Nordosten des peruanischen Amazo-
nasgebietes. Bereits in den 1940er Jahren erklérte die peruanische Regierung
Teile Pacaya Samirias zur Schutzzone, um den Bestand des Paiche-Fisches
kiinstlich zu vergrofern. In den 1960er Jahren wurde das Gebiet erweitert und
verschiedene, vom Aussterben bedrohte Tierarten unter Schutz gestellt. Holz-
schlag, Fischerei und Jagd zu privaten Zwecken waren von nun an untersagt.
Nur staatliche Unternehmen erhielten die Erlaubnis, die Ressourcen des Ge-
bietes — unter anderem Erd6l — abzubauen bzw. zu férdern. Auch gegenwirtig
gibt es noch Bohrstationen in Pacaya Samiria, die zwar nicht in Betrieb sind,
aber jederzeit genutzt werden konnten. Zudem dringen Holzfiller- und Tier-
fangerbanden auf Grund mangelhafter Kontrollen von staatlicher Seite nahezu
ungehindert in das Gebiet ein.

Im Februar 2004 war Manuel [juma seit gut sechs Monaten Prdsident der in-
digenen Organisation. Der Mitte Vierzigjcihrige lebte zusammen mit seiner
Frau, seinen fiinf Tochtern und drei Enkelkindern in einem 340-Seelen Dorf,
gelegen in unmittelbarer Nihe des Nationalparks. Als Kind hatte er sechs
Jahre lang die Schule besucht, spdter den Militdrdienst absolviert und ein
Jahr fiir eine Olfirma gearbeitet, bevor er versuchte, mit dem erwirtschafieten
Geld eine Rinderzucht aufzubauen. Dieser Versuch war gescheitert. Seitdem
lebten Manuel ljuma und seine Familie weitestgehend von der Subsistenzwirt-
schaft. Bevor Manuel ljuma Prdsident der indigenen Organisation wurde,
hatte er in seiner Gemeinde das Amt des Dorfvorstehers inne.

1 Personenname gedndert.

11

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Die Siedlung liegt anderthalb Schiffstagesreisen entfernt von Iquitos, der
Hauptstadt der Region Loreto, zu der Pacaya Samiria gehort. Von dort brach
ich am 18. Februar 2004 auf. Ich war erst vor kurzem im peruanischen Tief-
land angekommen, und dies sollte mein zweiter Besuch einer lokalen India-
nerorganisation sein. Leider hatte ich dem Prdsidenten der Organisation
meinen Besuch nicht ankiindigen konnen, da ich ihn per Funk nicht erreichen
konnte. Mitarbeiter einer spanischen Entwicklungsorganisation nahmen mich
mit ihrem Schnellboot mit. Sie wollten indianische Gemeinden innerhalb des
Naturschutzgebietes besuchen. Wiihrend der Fahrt machten sie mich mit den
ihrer Meinung nach wichtigen Besonderheiten des Wohnortes von Manuel
ljuma vertraut: Der Ort diene Holzfdllerbanden als Ausgangspunkt fiir Aktivi-
titen im Naturschutzgebiet. 1998 war es zu einem Zwischenfall in einer Kon-
trollstation des Nationalparks gekommen: Bewaffnete, illegale Holzfdller hat-
ten die diensthabenden Wiichter erschossen. Die Tciter wurden in ljumas Ge-
meinde gestellt, woher einige unter ihnen angeblich auch stammten. Viele
Dorfbewohner hdtten Alkoholprobleme und hditten sich in der Vergangenheit
als »wenig kooperativ« erwiesen, weshalb sie bei internationalen Entwick-
lungsprojekten, die in diesem Gebiet in indianischen Gemeinden durchgefiihrt
wurden, meistens nicht beriicksichtigt worden seien. Kaum jemand im Dorf
wiirde sich zudem selbst als Cocama-Cocamilla bezeichnen.

Am frithen Nachmittag legten wir am Hafen des Ortes an. Neugierige Bli-
cke begleiteten unsere Ankunft. Gleich neben der Anlegestelle befand sich
eine Kneipe, an diese schloss sich eine heruntergekommene Herberge an. An
den Tischen, die vor der Kneipe aufgestellt waren, safsen eine Handvoll Men-
schen, die zu dieser Stunde des Tages nicht mehr alle ganz niichtern schienen.
Ein dlterer Mann stand jedoch gleich bereitwillig auf, um mich zum Haus von
Manuel [juma zu begleiten. Dieses lag am anderen Ende des Dorfes am Fufs-
ballplatz, nur fiinf Minuten Gehzeit vom Hafen entfernt. Auf dem Weg zdhlte
ich zwei weitere Kneipen. Als wir an dem halb offenen, auf Stelzen gebauten
Holzhaus mit Palmdach ankamen, begriifite uns ein etwa 16-jihriges Mdd-
chen, das mit einem Baby im Arm in einer Hingematte lag. Neben ihr saf3 ein
etwa 14-jihriges Mddchen auf einem Stuhl. Auf Geheifs meines Begleiters er-
hob sich das auf dem Stuhl sitzende Mcddchen und machte sich auf die Suche
nach ihrer Mutter, die, wie sie sagte, auf dem Feld sei, um Maniok zu ernten.
Der Vater repariere sein Boot und kdme erst abends zuriick ins Dorf.

Kurze Zeit spiiter erschien Soledad’, die Frau des Prisidenten der Orga-
nisation der Cocama-Cocamilla. Sie stellte ihren prall mit Maniokwurzeln ge-
fiillten Korb in der Kiiche ab und begriifste mich freundlich. Noch bevor ich
meine Entschuldigung fiir diesen unangekiindigten Besuch zu Ende vorbrin-
gen konnte, unterbrach Soledad mich mit einer schnellen Handbewegung:

2 Personenname gedndert.

12

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROLOG

Strahlend erzdihlte sie mir, dass sie von meinem Kommen getrdumt hditte. Erst
gestern sei ihr im Schlaf ein grofies dickes Schwein erschienen. Dieser Traum
bedeute, dass man Besuch bekdme. Das habe ihr Vater ihr erzdhlt.

Soledads Mann Manuel kam am friihen Abend nach Hause. Er schien we-
niger euphorisch als seine Frau ob meiner Ankunft. Ich verwies auf den
Traum seiner Frau, hielt ihm aber gleichzeitig ein Empfehlungsschreiben des
Prdsidenten eines regionalen indianischen Dachverbandes hin, dem Manuels
Organisation angehdrte. Nach einem kurzen Blick auf das Papier lud Manuel
mich ein, in seinem Haus zu tibernachten. Ich erziihite ihm, dass ich mehr
iiber die Arbeit des Zusammenschlusses der Cocama-Cocamilla erfahren und
zu diesem Zweck gerne mit ihm auch einige der Mitgliedsgemeinden bereisen
wiirde. Er schien wenig begeistert von dieser Idee.

Am ndchsten Morgen erhielt ich eine Ahnung, warum ihn mein Plan viel-
leicht mit gemischten Gefiihlen erfiillte: Manuel fiihrte mich in eine halb zer-
fallene Hiitte, die neben seinem Haus stand. Ein Regal und ein Tisch
schmiickten als einzige Mobelstiicke den tristen Raum, dessen zementierter
Boden mit kleinen Pfiitzen bedeckt war. »Die ehemalige Grundschule des Or-
tes«, erkldrte Manuel und wies dann mit dem Finger auf ein Zementhaus mit
Wellblechdach und winzigen Fenstern auf der anderen Seite des Fufballfel-
des: »Dort steht die neue Schule, aber momentan haben wir mal wieder Pro-
bleme mit dem Lehrer. Der erscheint nur selten zum Unterricht.« Dann zeigte
Manuel auf eine Reihe von Aktenordnern, die ihm sein Amtsvorgdnger nach
der Wahl zum Prdsidenten ausgehdndigt hatte. Es waren dreizehn an der Zahl
— fast alle leer. Manuel erlduterte dazu: »Vor mir kamen alle Prdsidenten der
Organisation und die meisten der zehn Ressortchefs aus zwei aneinander-
grenzenden Gemeinden innerhalb des Naturschutzgebietes. In einer von bei-
den hatte die Organisation bis zu meiner Wahl ihren Sitz.« 1992 wurde der
Zusammenschluss gegriindet. Die Organisationsziele umfassten: Besitztitel
fiir das Land der zusammengeschlossenen Gemeinden vom Staat erwirken,
sich fiir Schutz und nachhaltigen Umgang mit den natiirlichen Ressourcen
einsetzen und den Bewohnern der Mitgliedsgemeinden Zugang zu Fortbil-
dungsmafinahmen in verschiedenen Bereichen ermdglichen. Allerdings konn-
ten die meisten Déorfer ihr Land bisher nicht titulieren lassen, da sie innerhalb
oder am Rand der Naturschutzzone liegen. Auch wenn eine nationale Gesetz-
gebung die Titulierung kommunalen Landes fiir Indigene ermoglichte, berief
sich die peruanische Regierung in diesem Fall darauf, dass Schutzgebiete &f-
fentliche und damit staatliche Zonen seien, in denen keine privaten Titel zuge-
teilt werden konnten.

Finanziell unterstiitzt wurde der Zusammenschluss bei seinen Aktivitditen
bis 2003 von auslindischen Geldgebern, die ein Umweltschutzprojekt in Pa-
caya Samiria durchfiihrten. Dieses zielte auf die Einbindung lokaler, indige-
ner Akteure in Pflege und Schutz des Nationalparks ab. Allen bisherigen Prdi-

13

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sidenten, so erlduterte mir Manuel, seien die Besuche der Mitgliedsgemein-
den und Reisen nach Iquitos immer von Seiten der Entwicklungsorganisation
bezahlt worden. Uberhaupt sei das meiste Geld in die beiden Dérfer investiert
worden, aus denen der Vorstand kam. Das habe bei der letzten Wahl im
Herbst 2003 dazu gefiihrt, dass die anderen Mitgliedsgemeinden einen Wech-
sel des Sitzes der Direktive und dessen Dezentralisierung einforderten: Nun
kdmen die zehn Ressortchefs, der Vizeprdsident und er selbst alle aus unter-
schiedlichen Gemeinden. Ev habe nie im Sinn gehabt, Prdsident der Organi-
sation zu werden. An der letzten Versammlung, sechs Monate vor meiner An-
kunft, nahm Manuel in seiner Funktion als Dorfvorsteher seiner Gemeinde
teil. Ganz iiberraschend hditten ihn einige der Anwesenden jedoch als dritten
Kandidaten bei der Wahl aufgestellt. Manuel gewann. Einer der Griinde fiir
seinen Erfolg sei gewesen, dass er noch ein paar Worte Cocama spreche. Nun
gdbe es aber keine Gelder aus dem Entwicklungsprojekt mehr, und er wisse
nicht, wie er die Mitgliedsgemeinden besuchen solle. Auch ein Treffen der Di-
rektive sei noch nicht zustande gekommen, denn die Ressortchefs wiirden sich
nur aus ihren Dorfern wegbewegen, wenn er ihre Reisekosten abdecken kion-
ne. Doch seine diesbeziiglich beim Biirgermeister des Distrikts eingereichten
Gesuche wdren bisher erfolglos gewesen, er werde immer mit leeren Verspre-
chungen abgefertigt. Deshalb habe er jetzt angefangen, den Biirgermeister zu
imitieren und die Gemeinden auf die gleiche Art zu vertrosten. Wie solle er
aber auch selbst die Reisen finanzieren? Er sei froh, seine Familie erncihren
zu konnen. Wenn er fiir die Organisation tdtig wiirde, ldge derweil seine
Arbeit brach und keiner aus den Mitgliedsgemeinden kdme fiir eine Entloh-
nung seiner Tdtigkeit auf. Im Gegenteil: Alle wiirden glauben, er bekdme
Gelder von den Entwicklungsorganisationen und wiirde diese in die eigene
Tasche stecken. Sie forderten von ihm, dass er Projekte besorge, schloss Ma-
nuel seinen Bericht ab.

Bereits am selben Nachmittag machten wir uns zu einem Besuch der
Nachbargemeinde auf, die eine halbe Stunde FufSmarsch von Manuels Sied-
lung entfernt liegt. Aus der Gemeinde stammte der aktuelle Vize-Prdsident
des regionalen indigenen Dachverbandes sowie eine consejera regional’. Bei-
de lebten inzwischen in Iquitos. Die consejera arbeitete innerhalb der Verwal-
tungsstrukturen der regionalen Regierung, der Vize-Prdisident des regionalen
Dachverbandes im Biiro der Organisation. Die Dorfbewohner schienen je-
doch von beiden Personen gleichermafien enttduscht — sie hatten sich von ih-
nen Unterstiitzung fiir ihre Gemeinde versprochen. Zum Beispiel warteten sie
schon seit Monaten vergeblich auf den Bau einer neuen Grundschule, die ih-
nen von der Regionalregierung zugesichert worden war. Am Tag unseres Be-

3 Dt.»Mitglied des Regionalrats¢; politisches Amt innerhalb der staatlichen Struk-
turen auf regionaler Ebene.

14

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROLOG

suches kam die consejera zufdllig fiir einen Wochenendbesuch nach Hause.
Einige Tage zuvor hatte ich sie bereits in Iquitos in ihrem Biiro besucht: »Von
den Dorfbewohnern werde ich vor allem nach Projekten und nach personli-
chen Darlehen gefragt. Man sagt mir immer: Wir haben deine Kandidatur
unterstiitzt, damit du dich fiir uns in Iquitos einsetzt«, erzdhlte sie mir. »Aber
ich kann nicht direkt iiber Gelder verfiigen. Das verstehen die Dorfbewohner
nicht.« Als sie in ihrer Heimatgemeinde eintraf, rief sie Manuel zu sich heran:
»Komm in mein Biiro nach Iquitos und ich unterstiitze dich. Allerdings nicht
mit Geld.« Auch Manuel musste sich in der von ihm und vom Dorfvorsteher
einberufenen Versammlung gegen die verbalen Angriffe der Einwohner des
Ortes verteidigen. Sie kritisierten ihn, weil er in seiner bisherigen Amtszeit
noch keinerlei Aktivitiiten in die Wege geleitet hditte. Auch beschwerte man
sich iiber die regionalen und nationalen Vertreter: » Wir wissen nicht, wer uns
gerade auf nationaler Ebene vertritt. In der regionalen Organisation kennen
wir den Vize-Prdsidenten, aber auch nur, weil er aus unserem Dorf stammt.«
Am Anfang habe man geglaubt, so erliuterte mir ein Teilnehmer nach der
Versammlung, dass man durch die Organisation viele Vergiinstigungen erhal-
te und ein besseres Leben fiihren konne. Aber diese Hoffnung wiirde sich wohl
nur erfiillen, wenn sich ein Prdsident finden liefe, der es schaffe, an alle zu
denken und den Egoismus zu iiberwinden: »Ein guter Fiihrer ist einer, der
sich fiir seine Leute einsetzt und weif, wie man Dinge organisiert.«

Immer wieder rechtfertigte sich Manuel: Er erlduterte, wie er sich bisher
vergeblich um finanzielle Unterstiitzung fiir eine Versammlung mit seinen
Ressortchefs bemiiht habe, wie er dabei von den entsprechenden Regierungs-
stellen hingehalten oder zuriickgewiesen wurde. Er verwies auf die in seinen
Augen miserable Lage des regionalen Dachverbandes, von dem auch keine
Unterstiitzung zu erwarten sei: »Besucht das Biiro in Iquitos und ihr werdet
sehen, wie es dort aussieht. Es ist alles total verlassen!« Mir erziihlte Manuel
von seiner Teilnahme an einem Arbeitstreffen der regionalen Organisation,
das im Januar stattgefunden hatte. Zusammen mit acht weiteren Prdisidenten
verschiedener Fdderationen hditten sie im Biiro des Dachverbandes gesessen
und auf den Vorstand gewartet. Der Vize-Prdsident sei erst am spdten Nach-
mittag erschienen, der Prdsident iiberhaupt nicht. Wofiir habe man sie dann
nach Iquitos gerufen? Jetzt habe man sich auf ein Treffen im Mai geeinigt, um
Neuwahlen abzuhalten. Dann erlduterte mir Manuel seine eigenen Arbeits-
pldne: Er wollte am Hafen seiner Gemeinde ein neues Biiro fiir die Organis-
ation bauen. Aufierdem wollte er Fortbildungsmafinahmen fiir Jugendliche
erwirken. Sie sollten darin ausgebildet werden, wie man eine Organisation
leitet.

Nach dem Abendessen ging Manuel ins Dorf, wéihrend ich mit seiner Frau
Soledad in der Kiiche zusammensafs. Sie erzdhlte mir, dass ihr Mann auch be-
reit gewesen ware, in das Dorf zu ziehen, in dem bisher das Biiro ihres Zu-

15

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sammenschlusses war. Natiirlich wéren sie und die Kinder mitgegangen. Der
Ort gefalle ihr sehr gut und auferdem unterstiitze sie die Aktivititen ihres
Mannes. Das sei allerdings nicht selbstverstindlich, viele Frauen hdtten et-
was dagegen, dass ihre Mdnner fiir die Organisationen arbeiteten. Sie wollten
nicht, dass diese stindig unterwegs waren und weder auf dem Feld mithalfen,
noch zur Jagd oder zum Fischfang gingen. Solange die Mcnner wenigstens
Geld mit nach Hause brdchten, wdre der Ausfall der Arbeitskraft noch zu ver-
schmerzen. Aber diesbeziiglich habe Manuel bisher kein Gliick bei seiner Or-
ganisation gehabt. Dennoch wiirde sie ihren Mann immer ermutigen, sich
einzusetzen: »Du wirst schon noch deine Chance bekommen, sage ich ihm,
wenn er mutlos ist. Und habe ich nicht von deiner Ankunft getrdumt?« fiigte
sie schmunzelnd hinzu.

Die Besuche in den anderen Mitgliedsgemeinden des Zusammenschlusses,
die Manuel und ich in den ndichsten Tagen unternahmen, liefen nach dhnli-
chem Muster ab wie das Treffen im Nachbardorf. Inzwischen hatten wir uns
Jjedoch geeinigt, dass ich Manuel die Schifffahrt nach Iquitos bezahle, damit
er dort bei Behorden und Organisationen vorstellig werden konnte. Dies be-
nutzte er in den jeweils einberufenen Dorfversammlungen: Er nannte den ge-
nauen Betrag, den ich ihm zahlen wiirde und betonte, mit dieser Unterstiit-
zung konne er nun endlich die anstehenden Aufgaben erledigen. Die miss-
trauischen Fragen an Manuel rissen dennoch kaum ab: »Die Organisation
besitzt doch Geld, was ist damit passiert?« schlug es ihm allerorts entgegen.
Nur in den Mitgliedsgemeinden, aus denen die ehemaligen Reprdsentanten
der Organisation kamen, blieben ihm diese Fragen erspart. Dort prdsentierte
man mir stattdessen den dffentlichen Fernsehraum, die Herberge und das
Modellschulungszentrum fiir zweisprachige Lehrer — Projekte, die von aus-
ldndischen Geldgebern finanziert worden waren. Manuel wurde ermahnt:
»Komm uns dfter besuchen und berate dich mit uns. Wir haben Erfahrung in
der Organisation«. Er konterte: »Gerne wiirde ich von euch lernen. Aber was
ist zum Beispiel mit den Aktenordnern, die ihr mir gegeben habt? Die waren
leer. Was ist mit dem Motorboot, das der Organisation gehért? Das war ka-
putt, als ihr es mir gegeben habt.«

Auf den langen Bootsfahrten zu den einzelnen Mitgliedsgemeinden des
Zusammenschlusses erlduterte mir Manuel ausfiihrlich die Herausforderun-
gen, denen die indigenen Organisationen und er als Prdsident eines solchen
Verbandes seiner Meinung nach gegeniiberstanden: »Den meisten von uns
fehlt das Bewusstsein fiir den Wert unserer Kultur. In meinem Dorf zum Bei-
spiel wollen viele wie die Mestizen sein. In anderen Dorfern, die innerhalb
des Naturschutzgebietes liegen, gibt es mehr Bewusstsein. Deshalb lduft dort
vieles besser: Eines der Dorfer wurde zum Beispiel vom Projekt begiinstigt
und aufierdem gibt es Einnahmemdglichkeiten durch den Tourismus. Wir
miissen uns wieder mehr auf unsere Geschichte, also die der Cocama-Coca-

16

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROLOG

milla, besinnen. Die Welt schaut auf die indigenen Volker und bewundert sie
fiir ihre Jahrtausende alten Kulturen, fiir ihre enge Verbindung mit der Natur.
Es gibt Gesetze fiir die Rechte indigener Vélker, die miissen wir studieren.
Wir miissen uns gegen den Staat wehren, gegen diejenigen, die unsere Kultur
missachten. Du hast mir von einem indigenen Forum an der UNO erzdhlt, da
miissen wir unsere Probleme darstellen und Hilfe erbitten. Als Prdsident
einer Organisation muss man iiber diese Dinge Bescheid wissen und seine
Leute informieren, sich fiir sie einsetzen. Fiir mich ist es schwierig, ich muss
erst noch die richtigen Personen kennen lernen.«

17

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 1:

Zwischen Anpassung und
Widerstand: »)Neue« Formen
indigener Selbstorganisation

Abbildung 1: Kongress einer india-
nischen Organisation im peruani-
schen Tiefland (Foto: Maren Rdf3ler
2005).

Abbildung 2: Indianische Reprd-
sentanten aus dem peruanischen
Tiefland bei der UNO in Genf
(Foto: Dorothy Hodgson 2004).

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel |
Schauplédtze und zentrale Fragen der Forschung

Wie ich im Verlauf meiner Forschung feststellen konnte, sind Manuel ljumas
Ansichten und Probleme als Prisident einer lokalen indigenen Organisation
alles andere als auBergewohnlich. Sie pragen den Alltag und die Selbstdefini-
tion vieler Reprisentanten indigener politischer Zusammenschliisse, die ich
sowohl wihrend meiner Zeit in Peru als auch bei der UNO kennen lernte.
Manuels Ausfithrungen zur Organisationsarbeit, die ich an das Ende des Pro-
logs gestellt habe, verdeutlichen die komplexe Geschichte indigener Bewe-
gungen. In dieser spiegeln sich die engen Verflechtungen zwischen lokalen
und globalen Prozessen wider: »Die Welt schaut auf die indigenen Volker
und bewundert sie fiir ihre Jahrtausende alten Kulturen.« Dieses Wissen um
die Macht von Symbolen steht bei Manuel der erniichternden Erkenntnis
gegeniiber, dass das internationale Interesse sich dennoch auf lokaler Ebene
nicht so einfach in politisches Kapital verwandeln ldsst. Verfiigt er tiber die
notwendigen Handlungsressourcen, um sich gegeniiber der fordernden und
kritikfreudigen Haltung seiner politischen Gemeinschaft durchzusetzen; um
michtige und finanzkriftige externe Unterstiitzer, moglichst aus dem Aus-
land, fiir sich zu gewinnen; um sich gegeniiber den Funktioniren des Staates
und anderen Akteuren, die »die Kultur der Cocama-Cocamilla missachten«,
zu behaupten? Welche Erklarungen lassen sich sowohl fiir sein Verhalten als
auch fiir das seiner politischen Gemeinschaft finden?

Die Beschreibung meines Aufenthaltes in Manuels Dorf setzt den Rahmen
dieser Studie, die ich als eine Ethnografie »neuer< Formen indigener Selbst-
organisation definieren mochte. Diese werden in der Literatur unter dem
Thema >indigene Bewegungen« behandelt. Das Beiwort »neu« erlangt deshalb
zentrale Bedeutung, weil meine Analysen sich auf die Ausdrucksformen kon-
zentrieren, die nach dem zweiten Weltkrieg im Kontext globaler politischer
Entwicklungen — u. a. dem Entkolonisierungsprozess, der Etablierung interna-

21

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

tionaler Institutionen wie der UNO oder der Formierung von Befreiungs- und
Biirgerrechtsbewegungen — an Bedeutung gewannen und sich in der Griin-
dung von sogenannten indigenen Organisationen offenbaren. Diese Entwick-
lungen unterscheiden sich in Lateinamerika von fritheren Manifestationen
rindianischen Widerstands«, da die neuen Zusammenschliisse die bestehenden
nationalstaatlichen Ordnungssysteme meist nicht radikal ablehnen und ge-
waltvoll bekdmpfen, sondern innerhalb der Logik derselben agieren. Sie for-
dern nicht die Loslgsung ihrer politischen Gemeinschaften aus bestehenden
Nationen, sondern deren Neudefinition als multikulturelle Staatsgebilde. Die
vorliegende Studie setzt sich mit den systematischen Bedingungen auseinan-
der, unter denen die Akteure indigener Verbande versuchen, Anhénger zu
mobilisieren, an politische Macht zu gelangen und ihre spezifischen Ziele
umzusetzen. Sie beschiftigt sich mit einer zentralen Dimension von Politik —
dem Aspekt der Représentation: Wer vertritt wen, und wie wird diese Frage
innerhalb und auBerhalb der Organisationen diskutiert? Dabei riicken die his-
torischen Grundlagen und gegenwirtigen Erscheinungsformen indigener Be-
wegungen an zwei sehr unterschiedlichen Schauplétzen ins Zentrum der Be-
trachtungen: bei der UNO in New York und im peruanischen Amazonasge-
biet. Die Studie will einen Beitrag zum Verstandnis der komplexen und span-
nungsreichen Beziehungen und Dynamiken leisten, welche die politischen
Felder préagen, in denen >Indigenitit< als Handlungsressource im nationalstaat-
lichen Kontext und dariiber hinaus an Bedeutung gewinnt.

Forschungsschauplatze und -fragen

Die Wahl der beiden Forschungsraume ist in diesem Zusammenhang alles an-
dere als zufillig. Im UN-Hauptgebdude in New York tagt seit 2002 einmal im
Jahr zwei Wochen lang das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten'.
Das Forum gehort zum Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC) der Vereinten
Nationen. Viele Aktivisten bezeichnen es als Meilenstein in der Geschichte
indigener Bewegungen, da dem Forum neben acht von Regierungen benann-
ten Experten auch acht sogenannte >unabhéngige indigene Experten< angeho-
ren, die direkt von indigenen Organisationen nominiert werden. Dieser Um-
stand verkorpert fiir viele Aktivisten deshalb einen groflen politischen Erfolg,
weil sie zum ersten Mal ihre eigenen Interessenvertreter auf internationaler
Ebene nominieren konnen. Sie erhoffen sich dadurch in Zukunft mehr Mit-
spracherecht bei der Ausarbeitung von Entwicklungsprogrammen und politi-
schen Richtlinien der UNO in Bezug auf >indigene Belange<. Zudem sind die
Sitzungen des Forums auch fiir Repriasentanten kleiner, lokaler Organisatio-

1 Im Folgenden steht die Kurzbezeichnung >Forumc fiir das Stdndige Forum fiir
indigene Angelegenheiten.

22

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

nen zugénglich. Die jahrlichen Treffen bilden somit auch fiir eine ethnografi-
sche Forschung den globalen Kristallisationspunkt indigener Bewegungen, an
dem die politische Mobilisierungskraft, die wichtigsten Themen und Konflik-
te sowie die Bandbreite der involvierten Akteure in verdichteter Form zu-
génglich werden.

Im peruanischen Amazonasgebiet leben rund 300.000 Indianer, die sich
jeweils einer von 65 ethno-linguistischen Gruppen zuordnen lassen. Selbst in
ihrer Gesamtheit stellen sie im nationalen Kontext eine kleine Minderheit
unter den tiber 26 Millionen Einwohnern Perus dar. Die indianische Bevolke-
rung des peruanischen Tieflands blieb fiir die nationale Offentlichkeit bis in
die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts hinein politisch weitestgehend unsicht-
bar. Inzwischen gehort sie mehrheitlich dauerhaften supralokalen Verbanden
an, welche vor allem ab Ende der 1960er Jahre gegriindet wurden. Diese Zu-
sammenschliisse sind auf Leitungsebene nach dem Vorbild von >westlichenc
Parteien und Gewerkschaften strukturiert, verfolgen aber ein anderes Mit-
gliedschaftsprinzip: Den indigenen Organisationen im peruanischen Tiefland
treten nicht Individuen, sondern Dorfgemeinschaften bei. Diese Kollektivie-
rungsform erinnert an ethnische und panethnische Foderationen, die den in-
dianischen Tieflandbewohnern in der Vergangenheit zur Umsetzung spezifi-
scher Ziele, wie zum Beispiel der Kriegsfithrung gegen andere Gruppen oder
dem Widerstand gegen Fremdherrschaft, dienten. Aber im Gegensatz zu jenen
meist kurzen, von Freiwilligkeit und Auflosbarkeit bestimmten Zusammen-
schliissen, durchliefen die neuen indigenen Organisationen in den letzten
dreiBig Jahren Institutionalisierungsprozesse. Sie etablierten sich als dauerhaf-
te politische Reprisentationsinstanzen und bildeten hierarchische Strukturen
aus.

Die Reprisentanten der Verbande vertreten, ihrem Selbstverstdndnis nach,
die politischen Interessen der indigenen Volker des Tieflands gegeniiber dem
peruanischen Staat, transnationalen Unternehmen sowie nationalen und inter-
nationalen Entwicklungsorganisationen. Dabei verfiigen sie als Vertreter von
Minderheiten innerhalb des Staatsgefiiges nur iiber geringe Machtressourcen.
Thre Verbédnde haben vor dem peruanischen Gesetz den Status von Nicht-
Regierungsorganisationen (NGOs), das heilit, sie sind institutionell nicht in-
nerhalb der staatlichen Regierungsstrukturen, sondern im sogenannten >Drit-
ten Sektor< (vgl. Jelin 1998) verankert. Die Selbstdefinition als »indigene
Volker¢ bietet den indianischen Interessengruppen jedoch seit Mitte der
1980er Jahre eine politisch wirksame Methode, ihre Prisenz zu vergroBern
und zu stirken — sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene.

Als offizielle Selbstbezeichnung indigener Zusammenschliisse erscheint
der Begriff erstmalig 1975 mit der Griindung einer internationalen Organisa-
tion, dem World Council of Indigenous Peoples. Indigena ist ein lateinisches
Wort, mit dem im romischen Reich die »Eingeborenenc eines Ortes von den

23

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

advenae, den >Zugewanderten<, unterschieden wurden (vgl. Siebert 1997b:
78). Heute wird der Begriff vielfiltiger verwendet, denn auch in Asien oder
Afrika gibt es zum Beispiel zahlreiche Gruppen, die unter dem Banner der
»Indigenitidt<« von ihren jeweiligen Regierungen Land- und Selbstbestim-
mungsrechte fordern. Im Gegensatz zur Situation in ehemaligen Siedlerkolo-
nien — den Lindern Nord- und Siidamerikas, Australien oder Neuseeland —
scheint es in jenen Weltregionen jedoch wenig sinnvoll, zwischen >Eingebo-
renen< und »Zugewanderten< zu unterscheiden.

Das Wort »Volker« wirft derweil die Frage nach dem politischen Status
der so bezeichneten Gemeinschaften innerhalb der jeweiligen Nationalstaaten
auf. Zu den wichtigsten Forderungen indigener Organisationen gehort die An-
erkennung der von ihnen vertretenen politischen Einheiten als selbststindige
Volkerrechtssubjekte. Wihrend dieser Status im klassischen Volkerrecht nur
souverdnen Staaten zugestanden wird, weitete man den Begriff im 20. Jahr-
hundert auch auf »Menschenverbénde mit eigener rechtlicher Ordnung der in-
neren Verhéltnisse, vor allem in Gestalt von Staaten, Staatsteilen und staats-
dhnlichen Organisationen< aus (Dreher 1995: 13). >Indigene Vélker« sind so-
mit aus Sicht ihrer Reprisentanten imagined communities (Anderson 1983)
ohne eigenen Staat. >Indigene Organisationenc¢ lassen sich, in ihrer {iberwie-
genden Mehrheit, als parapolitische Zusammenschliisse innerhalb der be-
stehenden Nationalstaaten definieren.

In den politischen Auseinandersetzungen auf nationaler und internationa-
ler Ebene hat die Klassifikation als indigenes Volk aber auch deshalb eine
zentrale Bedeutung, weil sie fiir einen moralischen Gegenentwurf zur »westli-
chen« Zivilisation steht: Die dialogische Einbindung Indigener in ihre natiirli-
che Umwelt — Pflanzen, Menschen, Tiere — wird dem >nicht-indigenen«< Be-
streben nach Unterwerfung derselben gegeniibergestellt. Dieser Entwurf be-
sitzt groe Symbolkraft und bildet — zusammen mit der Eigendefinition als
Volk — das grundlegende politische Kapital der Bewegungen. In der wissen-
schaftlichen Auseinandersetzung mit dem Phinomen >indigene Bewegungenc«
findet derweil die Frage, welche Beziehung zwischen den politischen Klassi-
fikationen und dem realen »Wir-Gefiihl< der darunter subsumierten Menschen
besteht, selten Beachtung.

Im Rahmen dieser Studie und ausgehend von den gerade erfolgten Defini-
tionen und Uberlegungen stellen sich mir bei der Beschiftigung mit den neu-
en Formen indigener Selbstorganisation und den zentralen Akteuren dieser
Prozesse deshalb mehrere, miteinander zusammenhingende, grundlegende
Fragen. Bei diesen geht es zum einen um die Wahrnehmung der Organi-
sationen und ihrer Repridsentanten von Seiten der Représentierten, also zum
Beispiel darum, welche Gemeinsamkeiten der Bewohner eines Ashaninka-
Dorfes im peruanischen Tiefland zwischen sich und seinem nationalen Ver-
treter oder einem indigenen Experten am Sténdigen Forum fiir indigene Ange-

24

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

legenheiten sieht. Wie definiert er die Aufgaben seiner politischen Vertreter?
In diesem Zusammenhang gilt es gleichfalls kritisch zu beleuchten, ob die
Durchfithrung demokratischer Wahlen den Anspruch der Reprisentanten
rechtfertigen kann, »Volksvertreter« zu sein und als solche von Regierungen
und Unterstiitzerseite behandelt zu werden. Gelten die panethnischen Zusam-
menschliisse in den Augen von Dorfbewohnern tatséchlich als legitime,
ystaatsdhnliche< Reprisentationsinstanzen?

Zum anderen diirfen bei der Beschiftigung mit diesen zentralen Fragen
der Legitimierung von Reprisentationsanspriichen aber auch die systemati-
schen Bedingungen nicht aus dem Blickfeld geraten, welche die politischen
Handlungsmdoglichkeiten indigener Repriasentanten priagen und begrenzen. So
bemerkt zum Beispiel Volkmar Blum: »Eine indianische Organisation, die
keine Basis vorweisen kann und ihren Anspruch nicht durch Wahlen legiti-
mieren kann, wird heute nur noch von einigen NGOs unterstiitzt, kaum mehr
aber von Regierungen und internationalen Organisationen« (Blum 2001:
173f.). Die Einbindung indigener Akteure in nationale und internationale poli-
tische Zusammenhénge ist ein wichtiger Aspekt bei der Beschéftigung mit in-
digenen Bewegungen. Wie diese Studie zeigen wird, werden die Reprisentan-
ten dadurch mit teilweise sehr widerspriichlichen Forderungen bei ihrer T&-
tigkeit konfrontiert. Inwiefern konnen sie diesen von verschiedenen Seiten
und mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen gestellten Forderungen ge-
recht werden? Welche Schwierigkeiten ergeben sich fiir indigene Vertreter
aus ihrer Position als Vermittler zwischen ungleichen sozialen Formationen?

Forschungs- und Analysemethoden

Die meiner Studie zugrunde liegenden Forschungen fiihrten mich zwischen
2003 und 2005 an verschiedene Orte in Nord- und Siidamerika sowie Europa:
2003 tibernahm ich fiir vier Monate die Interimsleitung eines Entwicklungs-
projekts einer deutschen NGO in den Nebelwildern Ecuadors. Auch wenn
sich dieses nicht an die »Zielgruppe Indigene« richtete, erhielt ich wichtige
Einblicke in den Kontext der Entwicklungszusammenarbeit, der auch die
Ausrichtung indigener Organisationen in Peru nachhaltig prigt. Zudem fiihrte
ich wihrend meines Aufenthaltes Interviews mit dem damaligen Koordinator
des transnationalen Zusammenschlusses indigener Verbande des Amazonas-
gebietes, COICA?, sowie mit Reprisentanten der nationalen Indianerorganisa-
tion Ecuadors, CONAIE’. Des Weiteren konnte ich an einer internationalen
Konferenz von Regierungsvertretern, Managern von Olfirmen und indigenen

2 Coordinadora de Organizaciones Indigenas de la Cuenca Amazonica; dt. »Ko-
ordinationsstelle indigener Organisationen des Amazonasbeckens«<.

3 Confederacion de Nacionalidades Indigenas del Ecuador; dt. >Konfoderation
indigener Nationalitidten Ecuadors«.

25

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Reprisentanten teilnehmen. 2004 und 2005 reiste ich fiir insgesamt sechs Mo-
nate in verschiedene Regionen Perus. Ich sprach mit Reprédsentanten nationa-
ler indianischer Verbénde, mit Angestellten von Regierungsinstitutionen, Ver-
tretern von UN-Organisationen und NGOs in Lima, Satipo und Iquitos. Au-
Berdem besuchte ich fiir jeweils ein bis zwei Wochen indianische Dérfer im
peruanischen Tiefland, die lokalen Foderationen der Ashaninka, Huitoto, Bo-
ra, Yagua und Cocama-Cocamilla angehoren. In manche Gemeinden kam ich
nur einmal, in andere kehrte ich 6fter zuriick. Zwischen 2003 und 2005 nahm
ich zudem dreimal iiber die volle Lange an den zweiwochigen Sitzungen des
Stiandigen Forums fiir indigene Angelegenheiten in New York teil, 2004 am
einwochigen Treffen der Arbeitsgruppe indigene Volker in Genf.

Das Primdrmaterial fiir meine Analysen besteht einerseits aus auf Tontra-
gern aufgezeichneten Experteninterviews mit vorbereiteten Leitfaden, die ich
mit Mitgliedern des Forums, Vertretern von UN-Organisationen in Lima so-
wie internationalen Représentanten indigener Organisationen in New York,
Genf und Quito fiihrte. Im nationalen und lokalen Kontext in Peru zeichnete
ich andererseits eine Reihe narrativer Interviews mit nationalen und lokalen
indigenen Reprisentanten, nicht-indigenen Unterstiitzern sowie Dorfbewoh-
nern auf. Das dieser Studie zugrunde liegende Datenmaterial besteht ferner
aus Gedéchtnisprotokollen, die nach zahlreichen informellen und semi-form-
ellen Gesprichen entstanden. Auch verwende ich meine in Forschungstage-
biichern aufgezeichneten Beobachtungen, die allgemeiner Natur sind und An-
ekdoten sowie personliche Eindriicke enthalten. In privaten Archiven von
nicht-indigenen Unterstiitzern der indigenen Verbénde konnte ich zudem Ein-
blick in 6ffentlich kaum bzw. schwer zugéngliche historische Dokumente wie
personliche Korrespondenzen, vergriffene Zeitschriften, Fotos, Projekt- und
Redeentwiirfe bekommen, die mir halfen, die Entwicklung der indigenen Be-
wegung des peruanischen Tieflands nachzuvollziehen.

Die Auswertung der Interviews und Gespriche erfolgte in mehreren auf-
einanderfolgenden Schritten. Nach der Transkription und Sichtung des aufge-
zeichneten Materials sowie der Gedachtnisprotokolle aus den informellen und
semi-formellen Gesprichen kategorisierte ich meine Gespriachspartner wie
folgt: Dorfbewohner, lokale, regionale, nationale und internationale Représen-
tanten bildeten jeweils eigene Gruppen, die in ihrer Gesamtheit jedoch derje-
nigen der >Nicht-Indigenen< gegeniiberstanden. Letztere differenzierte ich
wiederum intern aus in: Wissenschaftler, Mitarbeiter von UN-Organisationen,
internationalen und nationalen NGOs sowie anderen unabhingigen Unterstiit-
zern indigener Bewegungen. Manche Personen der Gruppe »>Nicht-Indigene«
gehorten zugleich mehreren Untergruppen an. Damit folgte ich der Kategori-
sierung der Akteure selbst, welche in unseren Gesprachen zumindest immer
zwischen >Indigenen< und >Nicht-Indigenen«< unterschieden, aber auch inner-

26

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

halb dieser groben, dichotomisierenden Einteilung meist dhnliche Ausdiffe-
renzierungen vornahmen.

Nach dieser ersten Kategorisierung filterte ich grundlegende Themen in
den einzelnen Gruppen heraus. Dabei unterschied ich nach Interviewformen:
Auf der einen Seite standen die Antworten zu den von mir in den Experten-
interviews vorgegebenen Gesprichsinhalten, auf der anderen Seite die starker
von den Interessen meiner Informanten geleiteten Themen der narrativen
Interviews sowie der semi-formellen und informellen Gespriche. Schnittmen-
gen ergaben sich in den thematischen Schwerpunktsetzungen aller Gruppen
vor allem in der Bewertung der internen und externen Probleme und Heraus-
forderungen, denen die indigenen Organisationen gegeniiberstehen. Hierbei
waren immer die Aufgabenbestimmung der Verbinde und ihrer Repréisentan-
ten sowie die Definition »indigener Gemeinschaft« zentrale Themen. Dieses
Ergebnis beeinflusste entscheidend den weiteren Verlauf meines Auswer-
tungsprozesses, in dem ich mich auf die Wahrnehmung der Zusammenschliis-
se und vor allem ihrer zentralen Akteure von verschiedenen Seiten konzen-
trierte. Zusammen mit der Analyse des geschichtlichen Entstehungskontexts
indigener Bewegungen auf globaler und lokaler Ebene ergab sich bald ein
komplexes Bild systematischer Bedingungen, welche die politischen Felder,
in denen sich die indigenen Akteure bewegen, prigen. Die Darstellung dieser
Zusammenhinge erscheint mir deshalb von grundlegender wissenschaftlicher
Bedeutung bei der Auseinandersetzung mit dem Phinomen indigene Bewe-
gungen. Ich folge dabei vor allem den Diskurslinien verschiedener Akteure,
betrachte diese aber auch im Zusammenspiel mit ihrer Praxis.

Die auf Tontragern aufgezeichneten Interviews entstanden mit der explizi-
ten Genehmigung der Interviewten. Sie verzichteten ferner auf eine Anonymi-
sierung ihrer Daten. Im Text habe ich diese Passagen als Interviews kenntlich
gemacht. An anderen Stellen werden Zitate als Ausschnitte aus Gesprédchen
gekennzeichnet. Dies bedeutet, dass die Aufzeichnung wihrend oder nach den
Gesprichen allein in schriftlicher Form erfolgte. Einige Gesprachspartner
wollten anonym bleiben. Ich habe im Text ihre Namen gedndert und dies
durch Kursivsetzung kenntlich gemacht. Wortliche Zitate spanischsprachiger
Gesprichspartner habe ich ins Deutsche tibersetzt und im Anhang im Original
abgedruckt.

Die ethnologische Forschungsmethode bringt es mit sich, dass manche
Schlussfolgerungen teilweise auf den Aufzeichnungen von Beobachtungen
beruhen. Diese lassen sich schwer in herkdmmlicher wissenschaftlicher Form
belegen. Um diesem Umstand Rechnung zu tragen und dem Leser die Vorzii-
ge der ethnologischen Forschungsmethode zugénglich zu machen, habe ich
mich fiir eine Prisentationsform entschieden, die wissenschaftliche Darstel-
lung mit >literarischen< Elementen verbindet. Nicht nur im Prolog, sondern
auch in den beiden empirischen Teilen der Studie — bei der Analyse des Stéin-

27

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

digen Forums fiir indigene Angelegenheiten und der Organisationsprozesse
im peruanischen Tiefland — nehme ich den Leser mit auf die Forschungsreise
und schildere paradigmatische Begegnungen und Gespriche. Die Schilderun-
gen unterliegen dabei einem Selektions- und Synthetisierungsprozess, indem
ich die fiir mich wichtigsten, zeitlich teilweise auseinanderliegenden Erlebnis-
se und Gespriche in komprimierter Form zugénglich mache. Ferner habe ich
die Namen meiner Gesprichspartner gedndert und dies im Text kenntlich ge-
macht sowie auf Ortsnamen verzichtet. Es sind persénliche Schilderungen,
von denen ich dennoch hoffe, dass sie den Leser zu weiteren Assoziationen
und Erkenntnissen anregen. Die Erzdhlungen im ersten und zweiten Teil bil-
den dabei die Grundlage fiir die sich jeweils anschlieenden Analysen.

Einordnung in bestehende ethnologische Forschungsansitze

Die Vielzahl der Forschungsschaupldtze und Gesprachspartner sowie die
zwangslaufig geringere Zeitspanne, die ich an jedem Ort und mit jedem von
ihnen verbringen konnte, zeigt, dass die vorliegende Studie keine »klassische«
Ethnografie ist. Mein »kosmopolitischer« (vgl. Hannerz 1996), multi-lokaler
Ansatz und die deduktive Vorgehensweise beim Analyseprozess, die von rela-
tiv allgemeinen Grundfragen ausging und erst im Verlauf der Forschung und
Auswertung konkrete Gestalt annahm, weisen in eine andere Richtung: Meine
Studie testet Moglichkeiten und Beschrankungen der Methode einer multisi-
ted fieldwork (Marcus 1995), die mir als Forschungsrichtung fiir eine Ethno-
grafie neuer Formen indigener Selbstorganisation sinnvoll erschien. Mir ist
zudem keine ethnologische Auseinandersetzung mit dem Thema bekannt, die
diesen Versuch in der vorliegenden Form bisher unternommen hat. Was aber
will die Methode der multisited fieldwork, die im deutschen »multilokale< oder
ymobile« Forschung (Schlee 1985: 203; vgl. auch WeiBkppel 2005) genannt
wird? Das Konzept der multi-lokalen Forschung beinhaltet zweierlei: Erstens
postuliert es, dass man die Methode der stationdren Feldforschung auf ver-
schiedene Schauplitze kulturellen Geschehens ausdehnt. Zweitens verweist es
auf die Konstruktionstitigkeit der Forscher, die Subjekte in diskontinuierli-
chen Handlungsraumen entwerfen, in denen diese agieren (vgl. Weillkdppel
2005: 45). Dabei werden die Subjekte mit unterschiedlichen, oft im Konflikt
miteinander stehenden Normen und Werten konfrontiert.

Schon bevor Marcus 1995 den Begriff der multisited fieldwork pragte,
wurde die Vorgehensweise angewendet — so zum Beispiel von Mintz in seiner
berithmten Kulturgeschichte des Zuckers (1985). Die Methode entwickelte
sich einerseits aus den ethnologischen Arbeiten der 1980er Jahre, die sich mit
dem »Weltsystem« auseinandersetzen und eine stirker historisch geprégte Per-
spektive einnehmen, andererseits aus solchen, die sich mit Verbreitungswegen
von Kulturgiitern beschéftigen (vgl. Marcus 1995). Ethnologen fragen im Zu-

28

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

ge dieser wissenschaftlichen Studien verstirkt nach den Zusammenhingen
zwischen den Ergebnissen ihrer lokalen Beobachtungen und den gréferen ge-
sellschaftlichen Kontexten. Erfolgreich wurde die Methode der multi-lokalen
Forschung vor allem im Rahmen einer »Ethnologie der Globalisierung«
(Hauser-Schéublin und Braukdmper 2002; Inda und Rosaldo 2002), die sich
mit Fluss, Dynamik und Wandelbarkeit von >Kultur(en)< auseinandersetzt
(vgl. z. B. Appadurai 1996; Hannerz 1987, 1996). Auch wenn die ethnologi-
schen Forschungen, welche ethnografische Daten ins Weltsystem einbetten,
innerhalb des Ansatzes der marxistischen Ethnologie entstanden sind, ist die-
ses wissenschaftliche Paradigma im Zuge der Postmoderne aufgebrochen
worden. Es hat, beeinflusst unter anderem durch die poststrukturalistischen
Arbeiten zum Thema Macht und Widerstand — allen voran durch die Schriften
Michel Foucaults — Vorstellungen von diffuser Machtverteilung Platz ge-
macht. Globale Zusammenhinge werden meist nicht mehr in dichotomisie-
renden Gegeniiberstellungen von »>Zentrum« und >Peripherie«, »Unterdriicker«
und >Unterdriickte< betrachtet; Verbindungslinien und Briiche werden nicht
mehr in erster Linie rdumlich, sondern vor allem sozial verortet (vgl. Coronil
2000: 367; Marcus 1995).

Weillkoppel (2005: 49f.) verweist darauf, dass nicht nur geografische,
sondern auch mentale Flexibilitit gefragt ist beim Aufspiiren von Stellen, an
denen eine multi-lokale Forschung in Bezug auf die jeweils vom Wissen-
schaftler gestellten Fragen relevant wird. Die Bedeutungsketten werden dabei
durch die Akteure gelegt, die Forscher gehen ihnen nach und werden, so
Weilkoppel, zu »Spurensuchern« (Geertz 1997). Eine multi-lokale Forschung
entsteht durch Verkettung, Uberschneidung und Gegeniiberstellung von
Handlungsraumen, die durch eine inhédrente Logik miteinander verkniipft sind
und an denen die Ethnografen ihre Prisenz etablieren.” Mobilen Forschungen
liegt die Frage nach Produktions- und Verbreitungszusammenhéngen der be-
obachteten kulturellen Phinomene zugrunde. Anders formuliert: Die Suche
nach den Verbindungen zwischen >lokalen< und »globalen< Entwicklungen be-
stimmt diese Forschungsmethode. Das »Globale« ist dabei nicht als Gegensatz
zum >Lokalen< zu verstehen, sondern als eine Dimension der Diskussion iiber
die Verbindungslinien zwischen verschiedenen Handlungsrdumen (vgl. Mar-
cus 1995; Hannerz 1996; Massey 1994). Die Anwendung der multi-lokalen
Forschungsmethode erméglicht es mir somit in Bezug auf meine Forschungs-
fragen, Vernetzungen und Briiche zwischen den einzelnen Organisationsebe-
nen indigener Bewegungen und in diesem Zusammenhang vor allem die Ver-

4  Fiir einen Uberblick iiber die verschiedenen Analyserichtungen, die bei einer
multisited fieldwork eingeschlagen werden konnen, siehe zum Beispiel Marcus
1995 und WeiBkoppel 2005.

29

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

bindungen zwischen Dorfbewohnern und nationalen sowie internationalen
Reprisentanten ins Blickfeld zu riicken.

Aufbau des Buches

Den Schwerpunkt dieser Studie bilden die beiden empirischen Teile (Kapitel
III bis XI). Im ersten empirischen Teil beschreibe und analysiere ich die
internationalen Prozesse indigener Selbstorganisation im Kontext der UNO,
unter Riickgriff auf das von Pierre Bourdieu formulierte Konzept des »politi-
schen Feldes«. Mit diesem lassen sich grundlegende Ordnungs- und Hierar-
chisierungsprozesse am Stindigen Forum fiir indigene Angelegenheiten her-
ausarbeiten, welche die zentrale Bedeutung der Reprisentationsfrage inner-
halb und auBerhalb indigener Bewegungen verdeutlichen. Die komplexe Ver-
schachtelung der neuen Formen indigener Selbstorganisation mit lokalen, na-
tionalen und internationalen Entwicklungen ist Thema des zweiten empiri-
schen Teils der Studie, der sich mit der Situation im peruanischen Tiefland
auseinandersetzt. Dabei steht neben der historischen Aufarbeitung der Orga-
nisationsprozesse der Widerstreit unterschiedlicher Legitimationsmodelle
politischer Macht im Zentrum der Betrachtungen. In den Schlussbetrachtun-
gen verarbeite ich die Ergebnisse der Untersuchungen beider Handlungs-
rdume — der >globalen< und der »lokalen< —, indem ich Theorie und Praxis mit-
einander in Verbindung bringe und weiterfithrende Forschungsfragen formu-
liere.

Zunichst gebe ich jedoch im zweiten Kapitel dieses ersten Teils einen
kurzen Uberblick {iber die bisherigen Forschungsansitze zum Thema >indige-
ne Bewegungen«. Dabei bildet die ethnologische Auseinandersetzung mit dem
Phianomen einen Schwerpunkt der Betrachtungen. Darauf aufbauend erldutere
ich die theoretischen Grundlagen meines eigenen Ansatzes. Auf diese Art
mochte ich den Leser in die verschiedenen theoretischen Aspekte einfiihren,
die beim Studium neuer Formen indigener Selbstorganisation relevant wer-
den, und dabei gleichfalls den vorliegenden Beitrag in bestehende Diskurstra-
ditionen einordnen bzw. von diesen abgrenzen.

30

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel Il
Theoretische Grundlagen und Zielsetzungen
einer >Ethnologie indigener Bewegungenc«

1. Indigene Bewegungen als soziale Bewegungen

Die heterogene Organisationslandschaft, die in der wissenschaftlichen Litera-
tur unter der Bezeichnung >indigene Bewegungen« subsumiert wird, ist Teil
des Phanomens, das mit dem Begriff >soziale Bewegungen« erfasst wird.
Wiéhrend man friiher soziale Bewegungen mit Gewerkschaften bzw. Arbeiter-
bewegungen gleichsetzte und diese studierte, wird heute die Etikettierung
vielfiltig angewendet. Dabei unterscheidet man seit den 1980er Jahren meist
zwischen >alten< und »neuenc sozialen Bewegungen. Wéhrend Bauern- bzw.
Arbeiterbewegungen dieser Einteilung zufolge als ralte¢, auf sozio6konomi-
schen Klassifizierungsprinzipien basierende Protestgruppen gelten, manifes-
tieren sich die »neuen< in so verschiedenen Zusammenschliissen wie Frauen-,
Umwelt- und Schwulenbewegungen, aber auch ethnischen bzw. indigenen
Bewegungen. Sie gelten als »identitéitsbasiert« und >werteorientiert<. Aus die-
sem Grund wird den >neuen sozialen Bewegungen« — allen voran den indige-
nen Bewegungen — im lateinamerikanischen Kontext eine grole Bedeutung
fir die Stiarkung der >jungen Demokratien< zugesprochen. Welche wissen-
schaftlichen Konzepte verbergen sich hinter den genannten Etikettierungen?

31

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Definition >soziale Bewegungenc

Es gibt zahlreiche Definitionen sozialer Bewegungen. Die meisten beinhalten
jedoch eine oder mehrere der folgenden Kriterien: Soziale Bewegungen sind
organisierte Kollektive von Individuen mit &hnlichen Werten, Interessen und
Zielen. Sie weisen eine gewisse zeitliche Kontinuitét auf, sind aber rdumlich
nicht unbedingt gebunden. Soziale Bewegungen entstehen immer im Kontrast
zu anderen gesellschaftlichen Gruppen.

Ein zentraler Aspekt der Definition ist das Moment der Abgrenzung und
des Widerstands gegeniiber anderen gesellschaftlichen Kréften. Dabei kdnnen
sich soziale Bewegungen entweder fiir den Erhalt bestehender Werte bzw. die
Wiederherstellung zuvor giiltiger Normen einsetzen. Oder sie entwickeln Al-
ternativen, die auf Traditionsbruch und Neuerung abzielen. Viele gegenwirti-
ge soziale Bewegungen berufen sich dabei auf yRechte< und wollen strukturel-
le Reformen, nicht Revolution. Sie verfolgen, so Jean Cohen (1985: 669),
eine Art »selbstregulierten Radikalismus« und sind »anti-fundamentalistisch«.

Die tatsdchlichen Auswirkungen sozialer Bewegungen auf gesellschaftli-
che Verdanderung sind jedoch meist schwierig zu ermitteln und kaum in einer
allgemeingiiltigen Theorie zu verdichten. Verlauf und Auswirkungen sozialer
Bewegungen lassen sich nur fiir jeden Einzelfall separat erfassen (vgl. Wim-
mer 1991: 291). So sind im internationalen Vergleich soziale Bewegungen
mit dghnlichen iibergeordneten Zielen — wie im Falle der indigenen Bewegun-
gen — je nach Land unterschiedlich erfolgreich. Diese Differenzen lassen sich
vor allem mit bestehenden Machtstrukturen und Dispositionen der involvier-
ten Akteure erkldren (vgl. Lipsky 1968; Eisinger 1973), aber auch mit dem
jeder Bewegung inhdrenten Institutionalisierungsprozess: Soziale Bewegun-
gen miissen Organisationen aufbauen, um eine Mobilisierung ihrer Anhénger
iber einen ldngeren Zeitraum zu gewdhrleisten. lhre Zielsetzungen sind in
den meisten Féllen nicht unmittelbar zu erreichen und bediirfen wiederholter
sowie vielfiltiger Aktionen. Fiir die Koordinierung, Finanzierung und Durch-
fuhrung ihrer Arbeit bedarf es deshalb zumindest grundlegender Strukturen
(vgl. McAdam und Snow 1997: XXII).

Die meisten sozialen Bewegungen driicken sich aus diesem Grund in
einer Bandbreite von Verbdnden aus. Diese unterscheiden sich dadurch von
anderen, dass sie auf gesellschaftliche oder individuelle Verdnderung abzielen
und nicht — wie zum Beispiel Hilfsorganisationen — grundlegende Infrastruk-
tur bereitstellen wollen (vgl. Zald und Garner 1994: 123). Thre Zielsetzungen
implizieren somit immer ethisch-normative Grundsitze. Innerhalb einer sozia-
len Bewegung konnen sich jedoch eine Vielzahl von Organisationen bilden,
die miteinander um Macht, Aufmerksamkeit und Finanzen konkurrieren. An-
haltender interner und externer Druck wirken sich auf die geschaffenen Struk-

32

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

turen sowie das Erreichen der Ziele einer Bewegung aus. Drei Phanomene des
Wandels sind in diesem Prozess zu beobachten:

e Zieltransformation

e Hinwendung zum Erhalt der Organisation und

¢ Machtkonzentration in den Hénden einer Minderheit (vgl. Michels 1949).

Zald und Garner (1994: 122ff.) ergdnzen Michels Modell des Institutionalisie-
rungsprozesses. Dabei folgen sie dem von Selznick (1948) entwickelten An-
satz der >organisatorischen< bzw. >institutionellen< Analyse. Selznick definiert
grof3e Organisationen als eine Ansammlung von Gruppen, die durch verschie-
dene Anreize und Interessen zusammenkommen und relativ explizite Ziele
verfolgen. Mittel und Ziele von Untergruppen konnen dabei in Konflikt gera-
ten mit denen, die von den Autorititsinhabern des Zusammenschlusses gesetzt
werden. Es kann zu Auseinandersetzungen iiber die Verteilung von Macht
und Anerkennung innerhalb der Organisation kommen. Auch die generellen
gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen soziale Bewegungen entstehen,
spielen bei diesen Prozessen eine wichtige Rolle: Organisationen leben in
einer dynamischen, von abrupten sowie schleichenden Verdnderungen ge-
priagten Umwelt, an die sie sich anpassen miissen. Diese Anpassungsleistung
prigt den Wandel der Zielsetzungen sowie interne Umstrukturierungen.
Schismogenese und Fraktionsbildung sind dabei Phdnomene, die viele soziale
Bewegungen prigen. Hervorgerufen werden sie meist durch zwei Bedingun-
gen, die von Soziologen bisher wenig Aufmerksamkeit erhalten haben (vgl.
Zald und Garner 1994: 134):
¢ durch die Heterogenitit der sozialen Zusammensetzung,
e durch die doktrindre Basis von Autorititszuweisung innerhalb der Organi-
sationsstrukturen (hierbei kann auch das Anliegen, die »doktrinire Rein-
heit< aufrecht zu erhalten, zu Konflikten und zur Teilung fithren).

Beiden Aspekten kommen in Bezug auf die Untersuchung indigener Bewe-
gungen zentrale Bedeutung zu: Abgrenzungs- und Differenzierungsprozesse,
unter anderem in Form von Schismogenese und Fraktionsbildungen, prigen
sowohl die Zusammenkiinfte des Stindigen Forums fiir indigene Angelegen-
heiten als auch den Alltag indianischer Verbdnde im peruanischen Tiefland.
In beiden Handlungsrdumen sind die indigenen Bewegungen von grof3er kul-
tureller und sozialer Heterogenitit gekennzeichnet, ein Umstand, der viele
Konflikte provoziert. Im Amazonasgebiet Perus miissen diese Phdnomene
dartiber hinaus aber auch mit &lteren indigenen Formen politischer Selbstor-
ganisation in Verbindung gebracht werden, welche die politische Legitima-
tion der doktrindren Basis von Autorititszuweisung grundlegend in Frage
stellen. Die ethisch-moralischen Grundsétze, die das indigene Kollektiv in der
AuBendarstellung zusammenhalten, werden einerseits im Innern kontrovers

33

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

diskutiert und besitzen zum anderen oftmals weniger Mobilisierungskraft als
pragmatische Zielsetzungen. Bei Verfolgung letzterer verschwimmen, wie
schon im Prolog deutlich wurde, die Grenzen zwischen der von Zald und Gar-
ner getroffenen Unterscheidung zwischen »apolitischen«< Hilfsorganisationen
und politisch motivierten Verbanden.

2. Das >Prinzip Indigenitat«
als globale Mobilisierungskraft

Ankniipfend an die eingangs erfolgte Definition sozialer Bewegungen lésst
sich feststellen, dass die »neuen< indigenen Bewegungen alle genannten As-
pekte zugleich verkorpern: Threr politischen Selbstdefinition zufolge wollen
sie bestehende Gesellschaftsverhiltnisse dndern, wihrend sie >traditionelle<
Lebensformen' in ihren Mitgliedsgemeinden bewahren mochten. Indigene
Bewegungen setzen sich somit gleichzeitig fiir yErhalt« und fir >Traditions-
bruch¢ ein. Dabei verfolgen sie einen >reformerischen< Ansatz: Sie fordern
von staatlicher Seite, die kulturelle Differenz indigener Volker rechtlich und
gesellschaftlich zu verankern. Thre Genese und Zusammensetzung spiegelt
gleichzeitig eben jene geschichtlichen Entwicklungen — die Intensivierung
sowie qualitative Verdnderung der interethnischen Kontaktsituation — wider,
gegen die sie Stellung beziehen (vgl. Mader 2001: 80). In den empirischen
Teilen der vorliegenden Studie treten diese Widerspriiche deutlich zutage:
Wiéhrend die zentralen Akteure indigener Bewegungen nach auflen als »Wach-
ter der Traditionen< auftreten, gelten sie nach innen meistens als soziale Auf-
steiger im nationalen Kontext. Sie stellen somit eher den Prototyp des pro-
gressiven Erneuerers und des »januskopfigen Brokers« (Wolf 1956) als den
des konservativen Bewahrers dar. Auch wenn die Stirkung bzw. Revitalisie-
rung ethnischer Identitét ein Effekt ihrer Bemiihungen sein kann, so wird die-
se Identitét von ihnen gleichzeitig neu formuliert und interpretiert.

In Stidamerika entstand 1964 im ecuadorianischen Amazonasgebiet die
erste ethnische Foderation des Tieflands — mit der Unterstiitzung von Missio-
naren des Salesianer-Ordens: Shuar und Achuar schlossen sich zusammen,
um gemeinsam Forderungen nach Anerkennung ihrer Kultur »als konstituti-
ves Element der ecuadorianischen Gesellschaft« sowie dessen »autonome
Entwicklung« (Blum 2001: 150) gegeniiber dem Staat zu vertreten (vgl. auch
Mader und Sharup 1993; Mader 2001). Auch in anderen Teilen des Amazo-
nasgebietes bildeten sich in der Folge ethnische Zusammenschliisse mit dhnli-

1 Unter den zu bewahrenden »traditionellen Lebensformen< verstehen indigene
Organisationen vor allem Sprachen, die sozio-politische Organisation, Techni-
ken der Landnutzung und Jagd, sowie das Gewohnheitsrecht.

34

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

chen Zielsetzungen. Diese Prozesse verliefen parallel zu Organisationsgriin-
dungen in anderen Landern und Kontinenten sowie zur Bildung internationa-
ler Vertretungsinstanzen.” Als die Arbeitsgruppe indigene Volker® 1982 ins
Leben gerufen wurde, eroberten die >neuen< ethnischen Zusammenschliisse
endgiiltig einen Platz als international wahrgenommene politische Akteure.
Im Kontext der UNO wurden sie zu Vertretern >indigener Volker< und schu-
fen damit eine neue Kategorie politischer Gemeinschaft: das weltumspannen-
de panindigene Kollektiv. Die Mobilisierungskraft des Indigenititskonzepts
beruht dabei einerseits auf dhnlichen Prinzipien wie ethnische Abgrenzungs-
prozesse: der kontinuierlichen Dichotomisierung von Mitgliedern und Auflen-
stehenden (vgl. Barth 1996 [1969]: 79). Andererseits kennt das globale panin-
digene Kollektiv in der politischen Auflendarstellung nicht vielfiltige Gegen-
iiber — wie dies in ethnischen Abgrenzungsprozessen der Fall sein kann —
sondern nur einen: die nicht-indigene, >westliche« Zivilisation. Im Gegensatz
zur ethnischen Grenzziehung, die dem Prinzip des Partikularismus verpflich-
tet bleibt, ist >Indigenitét< somit eine universale, homogenisierende Kraft, die
moglichst viele, teilweise kulturell sehr verschiedene Gruppen unter ihrem
Banner vereinen kann. Niezen meint dazu:

»Indigenism [...] is not a particularized identity but a global one that acts almost the
same way as ethnic particularism. It sets social groups and networks apart from oth-
ers in a global »we-they« dichotomy. It identifies a boundary of membership and ex-
perience that can be crossed only by birth or hard-won international recognition
[...]J« (Niezen 2003: 9).

Indigene Identitit wird dabei, wie bereits erwihnt, vor allem auch an einer be-
sonderen Beziehung ihrer Triager zur natiirlichen Umwelt festgemacht. Sie
wird somit in bestimmten Gebieten — abseits urbaner Zentren — lokalisiert und
festgeschrieben.

2 Auf die Entwicklungen indigener Organisationen im internationalen Kontext
komme ich ausfiihrlich im 2. Teil dieser Studie zu sprechen.

3 Die offizielle Bezeichnung dieser Einrichtung fiihrt nicht den Begriff »indigene
Volker« im Titel, sondern bezieht sich auf »indigene Bevolkerungsgruppenc. Je-
doch hat sich im Deutschen allgemein die Bezeichnung Arbeitsgruppe indigene
Volker durchgesetzt. Ich tibernehme sie deshalb in der vorliegenden Studie.

35

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Zusammenhinge
zwischen lokalen und globalen Entwicklungen

In vielen Gebieten, in denen indigene Verbinde mit Verweis auf >kulturelle
Differenz< vor allem Zugang zu Ressourcen und Demarkierung von Land for-
dern, stehen ihre Interessen im Wettstreit mit denen nationaler Regierungen,
transnationaler Unternehmen und anderer zivilgesellschaftlicher Interessen-
gruppen. Dadurch sind sie gezwungen, nicht nur im lokalen oder nationalen
Kontext Forderungen aufzustellen, sondern auch international zu agieren. Die
weltweite Offentlichkeit wird so zum wichtigsten Unterstiitzer der Bewegun-
gen. Von indigener Seite erhofft man sich durch die Hinwendung zu Instan-
zen wie UNO, OAS* oder Weltbank oft groBere Chancen der Einflussnahme
auf die Regierung im eigenen Land.

Auch wenn die Ausformulierung spezifischer Ziele auf internationaler
Ebene schwierig erscheint, gehen von dieser wichtige Impulse fiir lokale Zu-
sammenhinge aus. Angeregt durch globale Entwicklungen kénnen neue kol-
lektive Identifikationsprozesse angeschoben werden, die gemeinschaftliches
Handeln unterstiitzen (vgl. McAdam et al. 2001). Im Falle der indigenen Be-
wegungen ldsst sich dies u.a. an folgenden Tatsachen verdeutlichen:
¢ Im Rahmen der Entwicklung einer globalen indigenen Bewegung entstand

der Begriff >indigene Volker<«. Dieser wirkte zum Beispiel von den Tref-

fen der Arbeitsgruppe indigene Volker in Genf in den 1980er Jahren auf
den internationalen Zusammenschluss der Organisationen des Amazonas-
becken, COICA, zuriick. Von hier aus verbreitete sich der Gebrauch des

Terminus auf die nationalen Mitgliedsverbande (vgl. Gasché 2001,

Greene 2004).
¢ Die Diskussion um )Selbstbestimmung« im Rahmen der Entkolonisie-

rungspolitik der UNO in den 1960er Jahren wurde in der Folge von indi-

genen Bewegungen aufgenommen und auf die Situation in ihren jeweili-
gen Heimatldndern angewandt, indem man auf die Situation »interner Ko-
lonisierung« verwies (vgl. Brysk 2000: 32). Auch hier machte somit ein
internationaler Begriff in verschiedenen Weltteilen »Karriere<, wobei sich
jeweils seine semantische Bedeutung verschob. Wihrend zum Beispiel die
norwegischen Samen sich bereits selbst verwalten, verbinden indigene

Gruppen aus Afrika mit dem Begriff ihre legale Anerkennung und, darauf

aufbauend, Moglichkeiten der politischen Partizipation (vgl. Dahl 2004).

e Mit der wachsenden Aufmerksamkeit, die dem >Thema Indigene< auf

Ebene der UNO und allgemein in der internationalen Entwicklungspolitik

ab den spdten 1980er Jahren zuteil wurde, war auch wiederum weltweit

4 Organisation of American States.

36

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

ein Erstarken und Anwachsen indigener Bewegungen auf lokaler Ebene
zu verzeichnen (vgl. Hodgson 2002; Greene 2004).

Dennoch bleibt der Staat, gerade auch in Lateinamerika, letztendlich der zen-
trale Adressat der Forderungen indigener Bewegungen. Staatliche Akteure
und Institutionen besitzen weiterhin politisch wichtige Moglichkeiten, die
Auswirkungen der transnationalen, vor allem wirtschaftlichen Verflechtungen
auf indianische Gemeinden durch entsprechende Gesetzgebungen sowie die
Kontrolle der Umsetzung selbiger zu steuern.

3. Indigene Bewegungen im Lichte bestehender
Kategorien der Bewegungsforschung

Geschichte der Bewegungsforschung

In sozialpsychologisch orientierten Studien der 1930er Jahre werden soziale

Bewegungen als »Nebenprodukte« von schnellem gesellschaftlichem Wandel

und Desintegration definiert, die durch Kriege, wirtschaftliche Krisen oder

Katastrophen provoziert wiirden. Sie manifestieren sich, so die zentrale The-

se, als ephemere, spontane und iiberwiegend irrationale kollektive Ausbriiche.

Dieser Ansatz wird ab den 1960er Jahren zunehmend hinterfragt. Grund dafiir

sind zum einen die Studenten-, Frauen-, Umwelt- und Biirgerrechtsbewegun-

gen in den USA und Europa. Zum anderen erschiittern zur gleichen Zeit in
anderen Erdteilen antikoloniale Befreiungskdmpfe und religiése Erneue-
rungskulte die bestehenden politischen Ordnungen. Diese Manifestationen so-
zialer Organisation auflerhalb etablierter parteipolitischer Strukturen wirken
in der Folge auf die wissenschaftliche Beschéftigung mit dem Phdnomen >kol-
lektive Mobilisierung¢ zuriick. Soziale Bewegungen, so das Fazit, entstehen
nicht nur in Reaktion auf einschneidende Ereignisse, da Konflikt und Unge-
wissheit auch den Alltag pragen. Mitte der 1970er Jahre bilden sich zwei neue
wissenschaftliche Paradigmen heraus, die sich jedoch nicht zu kompletten

Schulen verdichten:

e In den USA beschiftigen sich Autoren wie McCarthy, Zald und MacA-
dam vor allem mit den formalen Strukturen und Strategien von sozialen
Bewegungen. Sie definieren diese als zweckgebundene Interessengemein-
schaften und richten das Augenmerk auf politische Moglichkeiten und
Mobilisierungstaktiken der organisierten Kollektive. Deren Erfolg wird in
erster Linie an der Erreichung angestrebter Ziele gemessen — zum Beispiel
an Hand von Gesetzesdnderungen.

¢ In Europa entwickeln Autoren wie Laclau, Mouffe, Touraine und Melucci
den Ansatz der >Neuen Sozialen Bewegungen«< (New Social Movements,

37

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

kurz NSM). Sie sehen kollektive Mobilisierung im Lichte einer Identitéts-
krise postindustrieller Gesellschaften. In deren Folge entstiinde eine
wachsende Zahl von Kollektiven, die sich nicht nach ihren sozio-
6konomischen Positionen innerhalb der Gesellschaften, sondern iiber par-
tikuldre Identitéten definierten. Diese neuen sozialen Bewegungen kdmp-
fen, den Autoren zufolge, fiir ihre jeweils spezifischen kulturellen, ethi-
schen und sozialen Modelle und streben vor allem ideelle, nicht materielle
Verdnderungen an (Edelman 2001: 287ff.; vgl. auch Boris 1998; Escobar
und Alvarez 1992; Alvarez et al. 1998).

In den 1990er Jahren wird verstirkt der Ruf nach einer Zusammenfithrung
beider Ansitze laut (z.B. Foweraker 1995). Die Umsetzung dieser Forderung
manifestiert sich zum Beispiel in den lateinamerikabezogenen Sammelbénden
von Escobar und Alvarez (1992) und Alvarez et al. (1998).

Ethnologische Beitrdge zur Theoriebildung

Ethnologen beginnen sich intensiver mit sozialen Bewegungen zu beschéfti-
gen, als antikoloniale Befreiungskdmpfe und religiése Erneuerungskulte ihre
rtraditionellen< Forschungsgebiete erfassen. Der Vietnamkrieg sowie die mili-
tanten politischen Bewegungen der spédten 1960er Jahre lassen vor allem ihr
Interesse an Bauernbewegungen sprunghaft ansteigen. Ab den 1970er Jahren
riicken dann die ethnischen Revitalisierungsbestrebungen in den Mittelpunkt
des ethnologischen Diskurses iiber soziale Bewegungen (Wimmer 1991:
290).> Dennoch bleiben die Fachvertreter zu groBen Teilen am Rand der
Theoriebildung. Ausnahmen bilden Eric Wolfs Peasant Wars of the 20th cen-
tury (1969), Paul Friedrichs Agrarian Revolt in a Mexican Village (1970) oder
Karen Blus The Lumbee Problem (1980) sowie Studien zu Cargo-Kulten (vgl.
Ortner 1984: 150).

Der zogerliche Beitrag ethnologischer Theoriebildung zum Phénomen
»soziale Bewegungenc« ldsst sich unter anderem mit dem partikuldren, auf den

5 Ich erhebe keinen Anspruch auf vollstdndige Erfassung des ethnologischen Bei-
trags zur Theoriebildung, sondern mochte lediglich Grundtendenzen skizzieren.
Bei Wimmer (1991: 290) finden sich Verweise auf Uberblickswerke zu For-
schungen {iiber religiése und ethnisch-nationalistische Bewegungen, Bauernbe-
wegungen und stadtische Bewegungen aus ethnologischer Sicht.

6 In der deutschen Ethnologie entwickelte Wilhelm E. Mithlmann in seiner Studie
Chiliasmus und Nativismus (1961) einen Erklarungsansatz fiir sogenannte >nati-
vistische Bewegungen«. Hierbei beschiftigte er sich mit dem Phdnomen jedoch
weiterhin aus sozialpsychologischer Sicht und unter dem direkten Eindruck der
Erfahrungen der Massenmobilisierung im Dritten Reich. So charakterisierte flir
ihn das »Spontane« und »Triebhafte« nativistische Bewegungen, die seiner
Meinung nach erlahmten, wenn die formale Organisation zunahm.

38

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

Mikrokosmos gerichteten Blick der Ethnologen und einem gewissen Miss-
trauen gegeniiber Schematisierungen erklaren. In diesen beiden Aspekten
unterscheiden sie sich grundlegend von Soziologen und Politikwissen-
schaftlern. Die von Ethnologen konstatierte Heterogenitét lokaler Lebens-
welten erlaubt Riickschliisse auf den fragmentarischen sowie chaotischen
Charakter der meisten Bewegungen und fiihrt zu differenzierten Einschitz-
ungen regionaler Entwicklungen: Studien dieser Art erméglichen detaillierte
Einblicke in ideologische Differenzen innerhalb von Bewegungen und in den
Ablauf von Protestaktionen. Diese Aspekte werden in soziologischen und
politologischen Studien meist vernachlissigt. Im Gegenzug erschwert das
ethnologische Erkenntnisinteresse Generalisierungen und Modellbildungen.
In den 1980er und vor allem 1990er Jahren sind die Vertreter der Disziplin
zudem vor allem von alltiglichen Formen des Widerstands fasziniert. Unter
dem Einfluss Foucaults setzen sie sich bevorzugt mit Macht in seinen weniger
institutionalisierten, versteckten Formen auseinander (vgl. Edelman 2001:
309; Brown 1996: 729; Ortner 1995: 174f.).

Soziale Bewegungen in Lateinamerika

In Lateinamerika sind bislang nur wenige theoretische Ansédtze zur Entste-
hung sozialer Bewegungen entwickelt worden. Es ldsst sich aber tendenziell
eine groBere Nihe der Wissenschaftler zum europdischen Ansatz der NSM
verzeichnen (vgl. Edelman 2001). Dabei hebt Greene (2004: 39ff.) hervor,
dass eine Reihe der besten Beitrdge zum Studium sozialer Bewegungen an
Hand lateinamerikanischer Beispiele entstanden sind (z.B. Jaquette 1994; Al-
varez 1990; Slater 1985; Paley 2001; Eckstein 1989; Stokes 1995). So weckte
zum Beispiel auch die 1994 in Mexiko in Erscheinung getretene Ejército Za-
patista de Liberacion Nacional (EZLN)’ umfangreiches sozialwissenschaftli-
ches Interesse. In den Analysen wird die EZLN unter anderem als »Informa-
tionsguerilla« (Castells 1997), »postmoderne Guerilla« (Nash 1997) oder
»demokratische Guerilla« (Touraine 2000) bezeichnet, und die Unterschiede
zu anderen bzw. fritheren (lateinamerikanischen) Guerillabewegungen werden
untersucht (vgl. Edelman 2001: 293). Auch die Erfolge der indigenen Bewe-
gung in Ecuador in den 1990er Jahren sowie Anfang des neuen Jahrtausends
werden als Zeichen eines »Demokratisierungsprozesses von unten< gefeiert,
bei dem die >Stimmen der Marginalisierten< von der Peripherie ins Zentrum
riicken und zur mafBgeblichen Kraft von Transformationsprozessen werden.
Diese Prozesse umfassen fiir Autoren wie Alvarez et al. (1998: 2) neben Ver-
dnderungen des politischen Systems auch den Wandel wirtschaftlicher, sozia-
ler und kultureller Praktiken im gesamtgesellschaftlichen Kontext.

7 Dt.»Zapatistische nationale Befreiungsarmeex.

39

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Die Ubertragung des NSM-Ansatzes auf Lateinamerika, vor allem der
postulierte Beitrag sozialer Bewegungen zum Demokratisierungsprozess, er-
fahrt jedoch auch kritische Betrachtung. So stellt zum Beispiel Wolfgang
Gabbert fest: »Das »Neue Soziale Bewegungen« - Konzept vermischt die Be-
troffenen- mit der Beobachterperspektive [...] in der Beschreibung und Analy-
se und ist normativ geprigt« (Gabbert 1993: 429f.). Alvarez und Escobar
(1992: 323) betonen, dass soziale Bewegungen meist gekennzeichnet sind
durch ein komplexes Zusammenspiel von ideologischer Autonomie und poli-
tischem Pragmatismus, Widerstand und Anpassung, Protest und Verhandlung.
Auch der britische Ethnologe John Gledhill bemerkt:

»The NSMs in Latin America [...] came to be seen as »new actorsg, distinct from es-
tablished political parties and bureaucratized trade unions. Many inferred from this
that their internal organization was also democratic and participatory [...]. Yet the
very heterogeneity of the new movements raised questions« (Gledhill 2000: 186).

Einordnung indigener Bewegungen
in die bestehenden Paradigmen

Da sich die indigenen Bewegungen bei der Formulierung ihrer Forderungen
vor allem auf >kulturelle Differenzen< und grundlegend andere Normen und
Werte ihrer Gemeinschaften berufen, sich in vielen Féllen bewusst von eta-
blierten politischen Parteien oder Gewerkschaften abgrenzen und als eine Art
»auBerparlamentarische Opposition< auftreten, kategorisieren sie viele Wis-
senschaftler als NSM. Diese Einteilung erweist sich jedoch auch im gegebe-
nen Fall als problematisch: Die Organisationen, die sich als Teil der indigenen
Bewegungen verstehen, kénnen durchaus kontrire Ziele verfolgen. Ferner
gibt es inzwischen indigene Parteien (z.B. die Pachakutic in Ecuador) oder
indigene Selbstverwaltungen (z.B. der norwegischen Samen). Die Positionie-
rung auflerhalb etablierter parteipolitischer Strukturen ist somit nicht mehr in
jedem Fall gegeben. Indigene Bewegungen haben einerseits in den letzten
dreifig Jahren vielerorts markante Institutionalisierungsprozesse durchlaufen:
Sie sind in den Gesellschaften >angekommen¢, an oder gegen die sich ihre
Forderungen richten. Andererseits zeigt sich auch bei der Betrachtung ihres
historischen Entstehungskontextes, dass sie mit der Griindung ihrer Zusam-
menschliisse nicht nur politisch-normative, sondern meist ebenso sehr konkre-
te materielle Forderungen verbinden (vgl. Warren und Jackson 2003; Mader
2001). Ob indigene Bewegungen dabei die »Demokratisierung« gesamtgesell-
schaftlicher Zusammenhidnge im Auge haben oder dies zumindest ein
»Nebenprodukt« ihrer Bemithungen sein kann, ldsst sich somit nicht generali-
sieren. Dass jedoch in indigenen Verbénden nicht unbedingt nach westlichem
Demokratieverstdndnis gearbeitet wird und mit dem Verweis auf >eigene kul-

40

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

turelle Traditionen< neue soziale Differenzierungsprozesse im Innern sowie
im Umgang mit anderen gesellschaftlichen Sektoren angeschoben werden, be-
tonen vor allem Ethnologen (z.B. Hodgson 1999, 2002; Sylvain 2002; Kuper
2003; Greene 2004). Viele von ihnen fordern eine Abkehr von Untersuchun-
gen, die das »Hervorkommen neuer Identititen< auf >Grundlage kultureller
Praktiken< beschworen, ohne detaillierte historische Beweise dafiir zu liefern.
Erforderlich sind hingegen — nach Meinung dieser Autoren — ethnografische
Untersuchungen dariiber, wie kulturelle Praktiken das politische Handeln der
Akteure sozialer Bewegungen beeinflussen. Nur so konnten die Thesen des
NSM-Ansatzes an empirischem Material tberpriifbar werden (vgl. z.B.
Greene 2004; Warren 1998; Jackson und Warren 2002).

Diese Kritik erscheint mir duflerst fruchtbar bei der Bestimmung einer
ethnologischen Perspektive auf das Phianomen »indigene Bewegungen«. Die
Analyse der historischen Prozesse, die zur Entstehung der neuen indigenen
Bewegungen fiihrten, muss zusammengebracht werden mit einer Untersu-
chung der realen Bezichungen, die zwischen politischen Klassifikationen und
den >Wir-Gefiihlen< der unter diesen Kategorisierungen Subsumierten be-
stehen. Die Reprisentationsfrage bleibt meiner Meinung nach eine der grund-
legendsten, weil dariiber Prozesse sozialen und politischen Wandels ins Blick-
feld geraten. Nur so kann man jenseits ideologisch gepriagter Debatten die
politische Bedeutung indigener Bewegungen addquat erfassen.

Welches Erkenntnisinteresse hat bisher die »Ethnologie indigener Bewe-
gungenc geleitet?

4. Die >Ethnologie indigener Bewegungenc«

Im Laufe der 1990er Jahre sowie Anfang des neuen Jahrtausends entstehen
vor allem im anglo-amerikanischen Raum eine Reihe wissenschaftlicher
Arbeiten zum Thema >indigene Bewegungen in Lateinamerika<. Wahrend an-
fangs politologische Studien dominieren (z.B. Brysk 1995, 2000; Van Cott
1994, 2000; Yashar 1999, 2005; Assies et al. 2000; Siedler 2002), melden
sich in den letzten Jahren verstirkt Ethnologen zu Wort (z.B. Ramos 1994,
1998, 2002; Warren 1998; Warren und Jackson 2003; Turner 1999; Maybury-
Lewis 2002; Greene 2004; Grey Postero und Zamosc 2004; Grey Postero
2006). Die ethnologische Beschiftigung mit dem Thema indigene Bewegun-
gen oszilliert zwischen Politikethnologie mit dem Ziel der wissenschaftlichen
Objektivierung zu Erkenntniszwecken und politischer Ethnologie mit dem
Wunsch, Aktionsprogramme zu entwerfen und ins politische Geschehen ein-
zugreifen. Die fachliche Diskussion des letzten Jahrzehnts umfasst dabei eine
Bandbreite von Aspekten, mit besonderem Fokus auf den Themen Représen-
tation, politische Anerkennung, Ressourcennutzung und Rechte (vgl. Hodgs-

41

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

on 2002: 1040f.).* Im Folgenden méchte ich kurz Grundtendenzen und Pro-
bleme der ethnologischen Auseinandersetzung mit dem Thema indigene Be-
wegungen skizzieren.

Theoretische und empirische Beitrédge
zum Studium der indigenen Bewegungen Lateinamerikas

Warren und Jackson (2003) sehen im Anfang der 1990er Jahre erschienenen
Sammelband von Urban und Sherzer (1991) den ersten Meilenstein in der Be-
schiftigung mit den neuen indigenen Bewegungen Lateinamerikas im eng-
lischsprachigen Raum. Den beiden Autorinnen zufolge haben Wissenschaftler
sich zuvor meist aus historischer Perspektive mit indianischem Widerstand
beschiftigt. Die Zukunft der indigenen Bevélkerung Lateinamerikas sei hin-
gegen in Begriffen von »Assimilation< und »Desintegration< beschrieben wor-
den. Warren und Jackson sind der Meinung, dass viele Wissenschaftler die
dramatischen Verdnderungen im indianischem Aktivismus der 1960er und
70er Jahre verpasst hitten. Nur unter Berticksichtigung der frithen nationalen
und transnationalen Bewegungen heutiger Pragung konne die gegenwirtige
Situation hingegen angemessen erfasst werden.

In Lateinamerika, zum Beispiel in Peru (u.a. Stefano Varese) oder Mexiko
(u.a. Rodolfo Stavenhagen, Bonfil Batalla), begleiten Ethnologen die neuen
ethnischen Organisationsprozesse jedoch seit ihren Anfingen in den 1960er
und 70er Jahren — nicht nur auf wissenschaftlicher, sondern oft auch auf poli-
tischer Ebene. Dieses frithe und kontinuierliche Interesse lateinamerikanischer
Ethnologen an den Organisationsprozessen lésst sich unter anderem mit dem
1971 auf der ersten Barbados-Konferenz erarbeiteten aktionsethnologischen
Ansatz in Verbindung bringen. Dessen Vertreter mochten indianische »Eman-
zipationsprozesse< aktiv unterstiitzen und engagieren sich fiir die bis dato im
nationalstaatlichen Kontext politisch unsichtbaren Akteure indianischer Ver-
binde.” Jedoch nehmen die in diese Prozesse involvierten Ethnologen dabei
eine stirker soziologisch geprigte Perspektive in Theorie und Praxis ein (vgl.
Santos Granero 1996).

Wihrend sich in Lateinamerika die Grenzen zwischen akademischer Eth-
nologie und praxisbezogenem Engagement durchlissig und flexibel zeigen,
markiert zum Beispiel im deutschsprachigen Raum ein groBerer Bruch das
Verhiltnis zwischen >Praktikern< und »Akademikern<. Auch hier erscheinen

(o]

Fiir einen Literaturtiberblick zu den jeweiligen Themen siehe Hodgson (2002).

9 Die auf dieser Tagung versammelten, zumeist lateinamerikanischen Fachvertre-
ter sprachen sich fiir eine »dekolonisierte Ethnologie« aus. Die Ethnologie sollte
»den kolonisierten Volkern alle anthropologischen Kenntnisse [...] vermitteln,
sowohl iiber sich als auch iiber die Gesellschaft, die sie beherrscht, um zu ihrer
Befreiung beizutragen« (Erklarung Barbados I; zitiert in Maihold 1986: 202).

42

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

bereits ab den spiten 1970er Jahren — verstérkt jedoch seit den 1990er Jahren
— Sammelbidnde und Aufsitze, die sich mit den neuen Formen indianischer
Selbstorganisation im nationalstaatlichen Kontext auseinandersetzen (z.B.
Drostal 1975, 1976; Miinzel 1978, 1984, 1985, 1986, 1993; Dulon 1982;
Strobele-Gregor 1992, 1994, 2000; Mader und Sharup 1993; Blum 1994a,
1994b, 1995, 2001; Gleich 1996; Mader 2001). Die Diskussion um die Repri-
sentativitdt der neuen indigenen Vertreter wird dabei manchmal mit aufgegrif-
fen. So merkt zum Beispiel Miinzel (1985, 1993) kritisch an, dass die Repré-
sentanten der neuen indianischen Verbénde hiufig als >traditionelle« indiani-
sche Stimmen und >Volksvertreter« demokratischer Prigung betrachtet und
damit entscheidende Dimensionen der die Organisationsprozesse begleitenden
gesellschaftlichen Verdnderungen im lokalen Kontext ausgeblendet wiirden.

Die zuweilen unkritische Solidarisierung mit den neuen indigenen Fiih-
rungspersonlichkeiten von euro-amerikanischer Seite ldsst sich teilweise als
Resultat eines ethischen Dilemmas, auch fiir engagierte Wissenschaftler, be-
greifen: In Anbetracht der prekéren Lage, in der sich die indigenen Vélker La-
teinamerikas befinden, scheint es Forschern kaum gestattet, die Meinungen
und Handlungen ihrer >Studiensubjekte< distanziert zu betrachten. Ist es
ethisch vertretbar, sich kritisch mit der politischen Legitimation der neuen
politischen Fithrungspersonlichkeiten auseinander zu setzen? Spielt man da-
durch nicht den Interessen ihrer Gegner im nationalen Kontext in die Hinde?
Neben diesem moralischen Dilemma tritt auch ein analytisches Problem zuta-
ge — vor allem, wenn man sich mit einer weiteren Dimension der Repréisenta-
tionsfrage auseinandersetzt: Wie soll man wissenschaftlich mit indigenen Re-
présentationen umgehen, die kulturelle Kontinuitit trotz offensichtlich gegen-
teiliger Entwicklungen betonen (vgl. Warren und Jackson 2003)? Primordia-
listische Erkldrungen von Ethnizitdt und essentialistische Definitionen von
Kultur durch die Akteure indigener Bewegungen stehen den konstruktivisti-
schen Interpretationen von ethnischen Abgrenzungsprozessen, welche die
meisten Wissenschaftler heute vertreten, entgegen. Die Darstellungen von
klar abgrenzbaren kulturellen Einheiten verlaufen eindeutig kontrir zum
postmodernen ethnologischen Kulturdiskurs, der »Fluss¢<, Dynamik und Wan-
delbarkeit kultureller Identititen betont und (ironischerweise) oftmals gerade
darin das >Ermichtigungspotential< fiir »Subalterne« sieht (vgl. z.B. Hannerz
1996; Appadurai 1996; Hall 1997; Hauser-Schiublin und Braukdmper 2002;
Inda und Rosaldo 2002).

Greene (2004: 38ff.) macht andererseits genau dieses verdnderte Kultur-
verstindnis fiir eine neue Offenheit ethnologischer Forscher gegeniiber dem
Thema »indigene Bewegungen< verantwortlich, die er — wie Warren und Jack-
son — zu Beginn der 1990er Jahre verortet. Die Entwicklung prozessualer An-
sédtze in den 1970er und 1980er Jahren gibt Wissenschaftlern das notige Riist-

43

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

zeug in die Hand, um bestehende Ethnizititskonzepte'® und strukturfunktiona-
listische Ansitze innerhalb der Ethnologie zu hinterfragen. Die dichotomisie-
rende Gegeniiberstellung von >Tradition< und >Moderne<, mit der einherge-
henden Kategorisierung indigener Gesellschaften als Verkorperung rtraditio-
neller Gesellschaften, wird im Zuge dessen aufgegeben. Die Verflechtungen
zwischen verschiedenen Gesellschaftsformationen riicken im Anschluss aus
verdnderter Perspektive erneut ins Zentrum der Forschungen. So werden die
neuen politischen Organisationsformen indianischer Gruppen im national-
staatlichen Kontext zu legitimen ethnologischen Untersuchungsfeldern. >Indi-
genitdt« und >Moderne« schliefen sich nicht langer gegenseitig aus. Indigene
Organisationen gelten nicht ldnger als nicht-indianisches >Akkulturations-
problem¢, sondern schlicht und einfach als >kulturelles Phinomen¢, das man
mit ethnologischen Mitteln untersuchen kann.

Die >Ethnologie indigener Bewegungen«
zwischen politischem Engagement und
wissenschaftlicher Objektivierung

Seit Mitte der 1990er Jahre entstehen im deutschsprachigen Raum Monogra-
phien, die sich als ethnologische Diskussionsbeitrige zum Thema >indigene
Bewegungen« aus dieser neuen Blickrichtung lesen lassen. Dies sind zum
Beispiel Magisterarbeiten, die sich mit der Arbeitsgruppe indigene Volker
(Dreher 1995), dem in diesem Rahmen erarbeiteten Konzept von »Indigenitit<
(Siebert 1997) oder den indigenen Bewegungen in einzelnen lateinamerikani-
schen Landern (z.B. Kollewe 2002; Lunnebach 2004; R6Bler 2004) auseinan-
dersetzen.'' Dies entspricht den wissenschaftlichen Entwicklungen im anglo-
amerikanischen Raum. Wobei dort jedoch weiterhin eine stidrkere Reflexion
der politisch-moralischen Verantwortung von Ethnologen stattfindet. Diese
wird gefordert durch Kritik von Seiten indigener Intellektueller und Aktivis-
ten (z.B. Montejo und Akab’ 1992; Montejo 1993; Menchu 1998; vgl. Sam
Colop 1991; vgl. Warren 1998; Warren und Jackson 2003), welche weiterhin
die einseitige, hierarchische Beziehung zwischen Ethnologen und >Studierten<
thematisieren, in der letztere zu passiven Objekten werden. Viele Wissen-
schaftler, die zu indigenen Bewegungen forschen, sind deshalb darum be-

10 Als frither Vorldufer der heute gefiihrten Debatten wird zumeist Frederik Barths
Neukonzeptionalisierung von Ethnizitit (1969) gesehen, wobei Barths Fokus
nicht so sehr auf Politik oder Geschichte lag, sondern auf der symbolischen Di-
mension von Ethnizitdt im interethnischen Beziehungssystem.

11 Dies sind lediglich die mir bekannten Magisterarbeiten zu dieser Thematik. Da
sie zumeist nicht veroffentlicht werden, liegt die Vermutung nahe, dass eine we-
sentlich grofere Zahl von Arbeiten zu dieser Thematik in den letzten 10 Jahren
entstanden ist.

44

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

miiht, ein partnerschaftliches Verhéltnis zu ihren >Studiensubjekten< aufzu-
bauen: Sie setzen ihre Arbeiten der Kritik indigener Organisationsvertreter
und Intellektueller aus (z.B. Warren 1998; Greene 2004; Hodgson 1999,
2002), veroffentlichen mit ihnen gemeinsam Sammelbénde (z.B. Fischer und
Brown 1996) oder unterstiitzen sie bei Projektantrigen, Schulungen und Lob-
byarbeit, wie dies z.B. Joanne Rappaport, Jean Jackson, Kay B. Warren, Te-
rence Turner und viele andere im akademischen Kontext verankerten Ethno-
logen tun (vgl. Warren und Jackson 2003: 3ff.). Dennoch, so konstatieren
Warren und Jackson, stehen selbst diese Wissenschaftler weiterhin vor einem
grundlegenden Dilemma: »[...] representing the cultural continuity that indi-
genous movements assert in the face of so much evidence to the contrary«
(Warren und Jackson 2003: 3). Zwischen »politischer Ethnologie« als Ak-
tionsprogramm und Politikethnologie als wissenschaftlichem Objektivie-
rungsprozess bleibt die Notwendigkeit einer Grenzziehung bestehen, um auch
Widerspriiche und politische Prozesse im Innern indigener Bewegungen an-
gemessen erfassen und darstellen zu konnen.

Die >Ethnologie indigener Bewegungen«
jenseits politischer Programmatik

Neuere ethnologische Studien zur Représentationsebene indigener Bewegun-
gen haben sich weitestgehend von den Debatten tiber kulturelle Authentizitét
und Essentialisierung gelost (vgl. Hodgson 2002: 1040). Sie gehen stattdessen
der Frage nach, wie historische, soziale, politische und wirtschaftliche Kon-
texte bestimmte Selbstbilder indigener Gruppen pragten und priagen. Warren
und Jackson definieren die neuen Studieninhalte einer >Ethnologie indigener
Bewegungen« dabei wie folgt:

»[...] the anthropology of indigenous organizing becomes the study of the choices
that people in different settings make in the ongoing process of their own identity
formation. Clearly these are not unencumbered choices; rather they are contingent
on wider political and economic pressures as well as on local history« (Warren und
Jackson 2003: 11).

Auch die vorliegende Studie versteht sich als Beitrag zu dem Projekt, die in-
digenen Bewegungen in grofere politische und soziale Zusammenhinge zu
stellen. Ich mochte verschiedene politische und soziale Ordnungsprinzipien
freilegen, welche die indigenen Organisations- und Reprisentationsprozesse
prigen. Trotz des Fokus’ auf strukturelle Rahmenbedingungen soll jedoch die
Handlungspraxis der Akteure nicht vollstédndig aus dem Blickfeld geraten. Ich
orientiere mich deshalb an dem praxeologischen Ansatz Pierre Bourdieus, der
eine »Theorie des Erzeugungsmodus der Praxisformen« (Bourdieu 1979: 164)

45

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

entwirft, um objektivistische und subjektivistische Ansétze zusammenzufiih-
ren.'? Ziel seines Ansatzes ist es, ein System objektiver Relationen zu erstel-
len, in dem die dialektischen Beziehungen zwischen den Strukturen und den
Dispositionen der Handelnden, welche die Strukturen aktualisieren und re-
produzieren, erfasst werden (Bourdieu 1979: 147). Den Ausgangspunkt bildet
dabei die Annahme, dass sich Akteure nicht voraussetzungslos begegnen. Im
Gegenteil: Sie tragen ihre Geschichte und Sozialisation in Form einverleibter
Dispositionen — von Bourdieu »Habitus« genannt — mit sich herum.” Diese
erlernten Umgangs- und Verhaltensformen definieren und begrenzen die Ak-
tionsmoglichkeiten des Einzelnen. Innerhalb der gesetzten Grenzen kann der
Handelnde jedoch erfinderisch sein, das heif}t, seine Reaktionen und Aktionen
sind keinesfalls immer vorhersehbar. Damit wird die strukturelle Determi-
niertheit der sozialen Akteure relativiert, und Phinomene gesellschaftlichen
Wandels werden beriicksichtigt bzw. erfassbar (vgl. Bourdieu 1997: 33).

5. Wille des Akteurs und Zwidnge des Systems

Pierre Bourdieus erkenntnistheoretisches Interesse ist es, iiber die Analyse so-
zialer Beziehungen Ordnungsprinzipien und Formen der Herrschaftssicherung
herauszuarbeiten, wie sie in der alltdglichen Praxis der Handelnden erzeugt
und reproduziert bzw. verdndert werden. Dafiir vergegenstindlicht er die so-
ziale Welt'* als mehrdimensionalen Raum, der von Unterscheidungs- sowie

12 Beim objektivistischen Ansatz (z.B. Strukturalismus) wird soziales Verhalten
erklért, indem Regelwerke aufgestellt werden, denen das Benehmen eines Ak-
teurs in all seinen moglichen Erscheinungsformen folgt. Diese Regelwerke
strukturieren das Unbewusste des Individuums, wodurch strategischen Hand-
lungen Einzelner oder nicht intendierte historische Konsequenzen derselben
kein Platz zugebilligt wird. Geschichte und Wandel kénnen somit vom Struktu-
ralismus nicht oder nur schwer erfasst werden — wobei dies natiirlich auch nicht
sein Erkenntnisinteresse ist. Beim subjektivistischen Ansatz (z.B. Transaktiona-
lismus) wird die Analyse auf einzelne Akteure als »individuelle Strategen< fo-
kussiert. Hierdurch kénnen zwar Handlungsspielrdume sichtbar gemacht wer-
den, die systematische Natur sozialen Verhaltens bleibt hingegen meist unterbe-
lichtet (vgl. Gledhill 2000: 138f.).

13 Der Habitus wird grundlegend durch die Nachahmung der Handlung anderer in-
korporiert. Bourdieu (1987) unterscheidet bei diesem Prozess jedoch drei For-
men der Einpragung des Habitus, die in jeder Gesellschaft zum Tragen kom-
men: 1. unmerkliches Vertrautwerden, 2. ausdriickliche Uberlieferung kraft An-
ordnung und Vorschrift, 3. strukturale Ubungen in Spielform (dazu gehoren
auch Rituale). Auch Zeit- und Raumstrukturen préagen sich so dem Individuum
ein (Fréhlich 1994: 39).

14 Bourdieu vermeidet es, den Begriff »Gesellschaft« zu verwenden, um ein sozia-
les Ganzes zu erfassen. Er verwendet stattdessen die Bezeichnung jsoziale
Weltg, die eine spezifische Definition des jeweils untersuchten Kontexts zuldsst.

46

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

Verteilungsprinzipien strukturiert wird. Diesen sozialen Raum definiert Bour-

dieu als Kriftefeld, das sich allen Eintretenden als Zwang auferlegt. Unter den

Unterscheidungs- und Verteilungsprinzipien versteht er »die Gesamtheit der

Eigenschaften (bzw. Merkmale), die innerhalb eines fraglichen Universums

wirksam sind, das heifit darin ihrem Triger Stirke bzw. Macht verleihen«

(Bourdieu 1985: 9). Er differenziert sie in drei grundsitzliche Formen aus:

okonomisches, soziales und kulturelles Kapital:"’

o Jkonomisches Kapital: unmittelbar und direkt in Geld konvertierbar, eig-
net sich zur Institutionalisierung in Form von Eigentumsrecht.

o soziales Kapital: Ressource, die auf Zugehorigkeit zu einer Gruppe be-
ruht; kennzeichnet den Besitz eines dauerhaften Netzes von mehr oder
weniger institutionalisierten Beziehungen gegenseitigen Kennens bzw.
Anerkennens. Zur Aufrechterhaltung und Vermehrung des sozialen Kapi-
tals ist unauthorliche Beziehungsarbeit in Form von Austauschakten er-
forderlich.

e kulturelles Kapital: differenziert Bourdieu in a) inkorporiertes, b) objekti-
viertes und c) institutionalisiertes Kulturkapital aus. Inkorporiertes Kul-
turkapital ist kérpergebunden und kostet Lernzeit. Es beruht auf individu-
eller Aneignung und kann nicht tibertragen werden. Objektiviertes Kul-
turkapital in Form von kulturell als wertvoll eingestuften Gegenstinden ist
hingegen auf andere iibertragbar. Institutionalisiertes Kulturkapital ist
schulisch sanktioniert und wird durch Titel belegt. Derart erworbenes Ka-
pital steht nicht unter stindigem Beweiszwang, sondern ist objektiviert.
Seine Geltung ist relativ unabhingig von den realen Fihigkeiten seines
Trigers (Bourdieu 1997: 53ff.). Der Zugang zu beiden Formen kulturellen
Kapitals — inkorporiertem und institutionalisiertem — wird kontrolliert:
Nicht allen stehen die gleichen Méglichkeiten offen (vgl. Wimmer 1995:
60). Kulturelles Kapital tragt somit zur sozialen Statusdifferenzierung bei.

Die drei genannten Kapitalformen sind untereinander unter jeweils zu be-
stimmenden Voraussetzungen konvertierbar. Mit Bourdieus Kapitalbegriff
lassen sich verschiedene Handlungsressourcen der Akteure erfassen:

e cinverleibte, personengebundene (Wissen)

¢ vergegenstindlichte und institutionalisierte (Dinge, Titel)

e soziale Bezichungsnetze

Zum Einsatz kommen sie in Form einer vierten Handlungsressource: dem
symbolischen Kapital. Dieses beruht auf Anerkennung — in Form von An-

15 Damit greift er zwar Marx Kapitalbegriff auf, belédsst ihn aber nicht in der 6ko-
nomischen Sphire, sondern tibertragt ihn auf alle gesellschaftlichen Bereiche.
Dies stellt »eine wichtige Erweiterung des politikékonomischen Ansatzes, der
nur zwei Machtquellen kennt« dar (Wimmer 1995: 60; vgl. auch Eder 1989: 15).

47

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sehen, gutem Ruf, Ehre, Prestige. Es verkorpert die »wahrgenommene und als
legitim anerkannte Form« (Bourdieu 1985: 11) des 6konomischen, sozialen
und kulturellen Kapitals und begriindet die Macht ihres jeweiligen Tréigers
»im Kampf um Durchsetzung der legitimen Sicht von sozialer Welt« (Bour-
dieu 1985: 22). In allen Gesellschaften verleiht symbolisches Kapital seinen
Besitzern das Vermdogen, die Wahrnehmung des sozialen Raumes zu pragen
und die eigenen Differenzierungsprinzipien zu legitimieren.

Der soziale Raum ist dabei immer ein asymmetrischer, auf Differenzen
beruhender und diese bestdndig produzierender Raum. Die Akteure bringen in
threm >Stellungskampf« die verschiedenen, ihnen zur Verfiigung stehenden
Kapitalsorten ein. Die Position des Einzelnen innerhalb des sozialen Raumes
wird aber nicht so sehr durch seine absolute Menge an akkumuliertem Kapital
bestimmt, sondern nach der relativen Verfiigung iiber jeweils relevante Hand-
lungsressourcen. Die Handelnden lassen sich in »Klassen< zusammenfassen,
in Gruppen von Akteuren mit dhnlichen Positionen im Raum (vgl. Bourdieu
1985: 12). Dabei besitzen diese Klassen jedoch einen rein erkenntnistheoreti-
schen Charakter: Sie werden vom Wissenschaftler konstruiert und miissen
nicht unbedingt der Wahrnehmung der Akteure entsprechen. Eine kollektive
Mobilisierung der »Néchsten« ist grundsitzlich ebenso nicht voraussetzbar
wie die »Anndherung der Fernsten« nie unmdoglich ist (Bourdieu 1985: 13).
Dennoch hélt Bourdieu fest: »Sozialer Raum: das meint, da8 man nicht jeden
mit jedem zusammenbringen kann — unter Missachtung der grundlegenden,
zumal 6konomischen und kulturellen Unterschiede« (Bourdieu 1985: 14).

Viele mehr oder weniger sichtbare Trennlinien durchziehen somit den so-
zialen Raum — entlang dieser befinden sich symbolische Grenzposten und die
dazugehorenden Wichter, aber auch Menschen, die entweder die Grenze an
sich oder aber ihre individuelle bzw. gruppenspezifische Positionierung in
Bezug zu selbiger in Frage stellen. Durch letztere konnen neue Differenzie-
rungsprinzipien entstehen und Giiltigkeit erlangen.

Das Feld als sozialer Mikrokosmos

Innerhalb des Makrokosmos des sozialen Raumes unterscheidet Bourdieu
verschiedene Handlungsraume — von ihm »Felder« genannt (vgl. Bourdieu
1985: 10). Mit dem Feldbegriff kniipft Bourdieu an Konzepte an, die in der
Ethnologie ab den 1960er Jahren im Rahmen der Entwicklung prozessualer
Theorien Anwendung finden: Gegenwirtige Gesellschaften werden als dyna-
mische Gebilde begriffen, deren einzelne Teile womoglich nur lose integriert
sind. Da die Forscher konstatieren miissen, dass es schwierig ist, alle Faktoren
zu erfassen, welche das jeweils untersuchte soziale Feld ausmachen, isolieren
sie einzelne Untereinheiten bzw. Sektoren, um Aussagen iiber Prozesse in
diesem Abschnitt zu treffen. So untersuchen sie zum Beispiel das >politische

48

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

Feld« (vgl. Swartz et al. 2002 [1966]: 103ff.). Sie richten dabei das Augen-
merk nahezu ausschlieBlich auf einzelne Akteure bzw. Akteursgruppen und
beziechen den groBeren Kontext nur insoweit ein, wie er fiir die Analyse des
lokalen Untersuchungsfeldes von Bedeutung ist.

Pierre Bourdieu geht zunichst einmal &hnlich vor. Fiir ihn ist jedes Feld —
das religiose, politische, wirtschaftliche, kulturelle etc. — ein relativ autono-
mer Mikrokosmos mit eigenen Gesetzen und Verhaltensregeln, die in den an-
deren keine Giiltigkeit besitzen. Die in dem jeweiligen Feld Handelnden
kdmpfen um den Erhalt des giiltigen Status Quo bzw. um dessen Verdnde-
rung. Sie schlieen sich dafiir in Gruppen zusammen. Um aber tiberhaupt ein-
treten zu kénnen und nicht vom sofortigen Ausschluss bedroht zu sein, miis-
sen neu Hinzukommende bestimmte Regeln und Gesetze akzeptieren. In den
einzelnen Handlungsrdumen sind somit jeweils spezifische Formen des Kapi-
tals und des Handelns relevant (vgl. Bourdieu 1997: 14, 2001: 41f.).

Jedes Feld ist ein um die Produktion eines materiellen oder symbolischen
Gutes herum strukturierter, dynamischer Handlungsraum (vgl. Janning 1991:
44). Ein weiteres wichtiges Charakteristikum der verschiedenen Felder liegt
in ihren unscharfen Grenzen: So konnen Einzelne zum Beispiel in mehreren
Handlungsraumen gleichzeitig agieren oder verschiedene Akteure unter-
schiedliche Ziele verfolgen. Auch nimmt man beim Denken und Handeln
meist keine bewusste Trennung zwischen den einzelnen Feldern — Wirtschaft,
Politik, Kunst etc. — vor (vgl. Rehbein 2003: 89). Einerseits erschwert dies
unter Umstdnden die Herauslosung eines bestimmten Feldes zu analytischen
Zwecken. Andererseits kann man in jedem untersuchten Feld allgemeinen
Regeln der Ordnungsbildung und Herrschaftssicherung auf die Spur kommen.
Der Blick auf den jeweiligen Mikrokosmos dient somit Riickschliissen auf
den Makrokosmos des sozialen Raums. Wihrend die Politikethnologen der
1960er Jahre, in ithrem Bemiihen, die Defizite des strukturfunktionalistischen
Ansatzes zu iiberwinden, sich weitestgehend von dem Vorhaben, Systeme zu
erfassen, abwenden, zielt Bourdieu mit der Analyse von >Untereinheiten<
wieder auf die Erfassung der Strukturen des sozialen Raumes ab.

Das politische Feld

Das politische Feld konstituiert sich durch hierarchiebildende Ein- und Aus-
schlussprozesse im Kampf um sein zentrales Gut: politische Macht. Diese
Prozesse basieren auf feldspezifischen Mechanismen der Differenzierung.
Grundsitzlich sind dabei zwei Vorginge von besonderer Bedeutung:

e die Abgrenzung des Feldes nach auflen

¢ die feldinternen Klassifizierungen

49

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Abgrenzungsprozesse bezeichnet Bourdieu (1991: 129) als »Akte sozialer
Magie«. Mit diesem Ausdruck verdeutlicht er die Kraft unsichtbarer, aber so-
zial duBerst wirksamer Ein- und Ausschlussmechanismen, welche die Hand-
lungsmoglichkeiten einzelner Akteure entscheidend beeinflussen.

Bourdieu vergleicht das politische Feld mit dem religiésen: Beide beruhen
zuvorderst auf einer Trennung in Eingeweihte und Nicht-Eingeweihte — auf
einer Trennung in Kleriker und Laien bzw. Politiker (Professionelle) und
Laien. In beiden Handlungsrdumen miissen Neophyten eine Verwandlung
durchlaufen, um tiberhaupt aufgenommen zu werden: Erst wenn sie bestimm-
te feldspezifische Regeln anerkennen, wird ihnen Zutritt gewéhrt. Der Skan-
dal ist zum Beispiel ein wichtiges Anzeichen fiir diese impliziten Normen.
Ferner regelt die relative Verfligung tiber 6konomisches, kulturelles und so-
ziales Kapital sowohl den Zutritt als auch im Folgenden die internen Diffe-
renzierungsprozesse (vgl. Bourdieu 2001: 42ft.).

Beim Abkoppelungsprozess von den Nicht-Eingeweihten werden Defini-
tion und Erwerb >politischer Kompetenz< im politischen Feld zu Schliissel-
prinzipien: Die Professionellen sehen auf Grund ihrer erworbenen Fahigkeiten
meist auf die Laien herab und schlieBen diese aus. Dennoch brauchen Politi-
ker, wie die Kleriker, weiterhin eine gewisse Unterstiitzung von Seiten der
Ausgeschlossenen. Sie miissen diese von ihren Ideen tiberzeugen, um sie re-
présentieren zu konnen (vgl. Bourdieu 2001: 48). Eine vollstindige Abkoppe-
lung des politischen Feldes ist deshalb nicht moglich. Die Entwicklung von
politischen Strategien, die mit den Interessen sozialer Gruppen auflerhalb des
primdren Handlungsraumes (dem politischen Feld) in Einklang zu bringen
sind, bilden das Fundament des Erfolgs der Profis. Politiker miissen Ideen und
Visionen entwickeln, die ihnen Unterstiitzung und Gefolgschaft sichern.

Fiir Vertreter von Minderheiten ergibt sich jedoch ein fundamentales Pro-
blem: Die Position marginalisierter Gruppen im politischen Feld ist auf Grund
ihres Mangels an symbolischem Kapital sehr schwach. Sie brauchen beson-
ders dringend permanente Organisationsstrukturen, die auf die Eroberung von
Macht, auf Anerkennung der Gruppe abzielen (vgl. Bourdieu 2001: 72). Um
zu einem ernstzunechmenden Mitspieler im politischen Feld zu werden, miis-
sen sie somit — zumindest in der Auflendarstellung — zu »moralischen Teams«
(Bailey 1969) avancieren, das heifit, einen von Normen und ethischen Werten
gepragten Diskurs entfalten. Dieser kann sich schnell zu einer >alternativen
Orthodoxie« entwickeln. Unter >alternativer Orthodoxie« verstehe ich die Her-
ausbildung von Begriffen und Konzepten, die, selbst als hdretischer Diskurs
in Opposition zum herrschenden Status Quo entstanden, nach und nach ihrer-
seits den Status »unhinterfragbarer Wahrheit« zugewiesen bekommen. Damit
einhergehend formiert sich eine Gruppe von Grenzwichtern, die allen poten-
tiellen »>Diskurshéretikern< in den eigenen Reihen mit Achtung und Aus-
schluss drohen. Diejenigen, die angetreten sind, die >Stimme der Stimmlosenc

50

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

zu werden, unterdriicken somit nun ihrerseits nicht-konforme Meinungen und
sorgen fiir neue Differenzierungsprozesse im Innern ihrer Gruppe. Die >Insti-
tutionalisierung der Revolution< erweist sich in diesem Sinne als Widerspruch
in sich selbst — ein Umstand, fiir den man in der jiingeren Geschichte Latein-
amerikas zahlreiche Belege finden kann, u.a. in der mexikanischen und kuba-
nischen Geschichte sowie in Peru zum Beispiel in der Entwicklung der Gue-
rillagruppe Leuchtender Pfad.

Waihrend ein Spannungsfeld in der nach auflen gerichteten Abgrenzung
zwischen Profis und Laien besteht, so ergibt sich ein zweites innerhalb des
politischen Handlungsraumes. Hier ldsst sich vor allem der Lokalpolitiker
vom regional oder national Tétigen trennen. Fiir Ersteren bestimmen der di-
rekte Bezug zur Wihlerschaft sowie ein gutes Ansehen bei dieser das politi-
sche Kapital — eine »elementare politische Kompetenz« (Bourdieu 2001: 47)
geniigt. Auf hoherer Ebene wird jedoch die Parteizugehorigkeit wichtig. Pres-
tige, als wahrgenommene Form des politischen Kapitals, erhilt der Einzelne
dann durch das Renommee seiner Partei sowie durch die von ihm in dieser
erkdmpften Stellung. Mit dem Schritt von der lokalen zur regionalen bzw. na-
tionalen Ebene beginnt die ideologische Sozialisation in eine politische Kul-
tur, die hauptséchlich {iber Konfrontationen erlernt wird (Bourdieu 2001: 48).
Die politische Kultur definiert sich tiber eine bestimmte Sprache und grundle-
gende Verhaltensweisen. Die ausgetragenen Konflikte wiederum drehen sich
um die Definition der Klassifizierungsprinzipien des sozialen Raumes. Die
Legitimitdt ihrer jeweiligen Weltsicht untermauern die Akteure dabei durch
den Umfang der Gefolgschaft innerhalb und auBerhalb des politischen Feldes.
Ein wichtiges Mittel, symbolische Macht und damit politisches Kapital anzu-
hiufen — sowohl im lokalen als auch im nationalen Kontext — ergibt sich so-
mit weiterhin aus dem Prinzip der Delegation. Einzelne kénnen ihr politisches
Kapital potenzieren, indem sie sich zu Wortfithrern moglichst groBer Gruppen
machen. Als solche eignen sie sich die Stimme (bzw. das Schweigen) und die
Stérke der von ihnen Vertretenen an. Dazu miissen die Wortfiihrer ihre Ver-
sprechen oder Prognosen den Reprisentierten gegeniiber so iiberzeugend dar-
stellen, dass diese an deren Autoritdt glauben. Kurzum: Sie miissen einen >gu-
ten Ruf¢, also Prestige genieBen. Das fundamentale Kapital des Politikers be-
ruht auf Vertrauen. Deshalb ist er besonders anfillig fiir Verdachtigungen und
Verleumdungen, die das in ihn gesetzte Vertrauen unterminieren. Er muss
sich sein Ansehen durch stindige Arbeit bewahren (Bourdieu 2001: 93ff.).
Nur durch Institutionalisierung in Form von Amtern und Posten erlangt er
eine relative Unabhéngigkeit gegeniiber den Sanktionen der Wéhler.

51

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

6. >Kultur< — mehr als nur ein Kampf
um handlungsrelevante Ressourcen

Die »dichte Beschreibung« (Geertz 1987) als »Herzstiick der ethnografischen
Methode« (Ortner 1995: 174) muss immer die Ambivalenz der Subjekte so-
zialer Bewegungen im Auge behalten. Hier bricht das Dilemma zwischen
Struktur und Handlung erneut hervor: Wie entkommt man einerseits dem
idealen Konstrukt des freien Individuums und behélt andererseits trotzdem
noch ein Gefiihl fiir die Kapazititen des Einzelnen (Ortner 1995: 185)? Pierre
Bourdieu liefert zur Beantwortung dieser Frage eine Reihe niitzlicher Begrif-
fe, die in der vorliegenden Studie an verschiedenen Stellen hilfreich sein wer-
den. Dennoch bergen seine Konzepte auch gewisse Probleme. So kann der
Begriff des Habitus’ mit seiner Betonung der unbewussten, vom Individuum
mit der Sozialisation einverleibten Handlungs- und Wahrnehmungsmuster da-
zu verleiten, in psychologischen Determinismus zu verfallen. Ich verzichte
auf seine direkte Anwendung, halte aber die Auseinandersetzung mit dem so-
zialen und kulturellen Hintergrund der Akteure indigener Bewegungen fiir
wichtig, um die ihre Handlungsoptionen eingrenzenden Zwinge besser nach-
vollziehen zu konnen: Die neuen indigenen Représentanten sind Vermittler
zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Formationen, in denen ein bestim-
mtes Verhalten in dem einen Kontext gut geheifien, in einem anderen aber
verurteilt werden kann. Die Handlungen und Diskurse der Vertreter indigener
Organisationen, der von ihnen Reprisentierten sowie von Unterstiitzern und
Gegnern verdeutlichen diese Komplexitit sozialer Dynamiken. Manuel Ijuma,
die in seiner Organisation zusammengeschlossen Bewohner verschiedener
Déorfer und die Mitglieder vieler anderer Verbiande haben ihre eigenen Vor-
stellungen davon, wozu ihnen >grofle dicke Schweine« niitzen koénnen. Sie
verfolgen Ziele, die sehr wohl ihrer politischen Erméchtigung im nationalen
und lokalen Kontext dienen. Dennoch bleibt das >Schwein< eine Gabe, die
neue soziale Differenzierungsprozesse fordert und nicht-vorhersehbare bzw.
nicht-intendierte Entwicklungen produziert.

Auch Bourdieus Darstellung zwischenmenschlicher Beziehungen als von
(Macht-)kdmpfen dominiert kann eventuell zu einer einseitigen Darstellung
des sozialen Raumes verleiten. In seinen Schriften erscheinen Erzeugung und
Reproduktion sozialer Ungleichheit weitestgehend als die einzigen gesell-
schaftlich relevanten Krifte. »Kultur< begreift Bourdieu als Handlungsreper-
toire, das im stindigen Klassifikationskampf um den sozialen Status als sym-
bolisches Kapital eingesetzt wird (vgl. Ebrecht und Hillebrandt 2004: 9f;
Rehbein 2003: 77). Die Einnahme dieser Perspektive kann den Blick auf ent-
gegengesetzte kulturelle Krifte verstellen, die Herstellung von Symmetrie
und Reziprozitit zum Ziel haben. So stellt auch Ortner fest:

52

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

»Patterns of cooperation, reciprocity, and solidarity constitute the other side of the
coin of social being. In this post-seventies context, views of the social in terms of
sharing, exchange, and moral obligation [...] are treated largely as ideology. Often
of course they are ideology. Yet a Hobbesian view of social life is surely as biased
as one that harks back to Rousseau. An adequate modell must encompass the full
set« (Ortner 1984: 157).

Die neuen indigenen Organisationsprozesse in lokalen und globalen Zusam-
menhingen werden von beiden sozialen Kriften getragen. Die Herstellung
von Gleichheit steht dabei in einem ambivalenten Verhéltnis zur Erzeugung
von Differenz. Mit dieser Aussage bezieche ich mich unter anderem auf fol-
gende Phidnomene: Auch wenn Konflikte sowie soziale Differenzierungspro-
zesse bei der Analyse des Stindigen Forums fiir indigene Angelegenheiten
und im peruanischen Kontext im Vordergrund dieser Studie stehen, sind Soli-
darisierungsprozesse sowohl zwischen verschiedenen ethnischen Gruppen als
auch zwischen >Indigenen< und >Nicht-Indigenen« ebenfalls ein wichtiger Mo-
tor fur die Genese und Entwicklung indigener Bewegungen. Ferner wird bei
nidherer Betrachtung der indianischen Gesellschaften im peruanischen Tief-
land und vor allem bei der Analyse des aktuellen Verhiltnisses zwischen
Dorfbewohnern und Reprisentanten deutlich, dass Reziprozitidt und Symme-
trie in einem unaufldslichen Verhiltnis zu Asymmetrie und Hierarchie stehen.
Die Auswirkungen des Widerstreits unterschiedlicher kultureller Normen
gilt es somit in dieser Studie besonders zu beriicksichtigen. Dabei sind die
verschiedenen sozialen Formationen im peruanischen Kontext nicht klar von-
einander abzugrenzen, sondern befinden sich in einem Zustand der Uberlap-
pung und des flieBenden Ubergangs. Genauso wenig wie sich Peru kaum als
ynationale Einheit< definieren ldsst, kann man in den wenigsten Fillen starre
Grenzen zwischen einzelnen ethnischen Gruppen oder sozialen Formationen
ausmachen. Das >postmoderne« ethnologische Kulturverstdndnis gibt den
Blick auf Fluss, Dynamik und Verdnderbarkeit ethnischer und nationaler
Identitdten frei. Die von allen involvierten Akteuren aus jeweils spezifischer
Perspektive als abgrenzbar konstruierten sozialen und kulturellen Einheiten
befinden sich in der Realitit in einem bestéindigen Prozess der Neudefinition.
Dabei passiert, was Bourdieu (1991: 120) mit der Schaffung von Diskon-
tinuitdten aus Kontinuitdten bezeichnet: Im sozialen Raum werden Trenn-
linien zu politischen Zwecken gezogen. Politisch meint dabei: zum Zwecke
der Herstellung, Bestitigung oder Unterwanderung des Legitimitdts- und
Machtanspruchs einer Gruppe. Diese politischen Prozesse sind sowohl auf in-
stitutioneller Ebene zu beobachten, wie zum Beispiel bei der Entwicklung der
indigenen Organisationen, als auch in der alltdglichen diskursiven Praxis, zum
Beispiel bei der Definition ethnischer bzw. indigener Identitdt von Seiten der
Dorfbewohner und ihrer Wahrnehmung der politischen Représentanten.

53

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Vor allem Bourdieus Konzepte des (politischen) Feldes und der Kapital-
sorten — mit besonderem Augenmerk auf der Bedeutung institutionalisiertem
(Kultur)Kapitals — kommen in den empirischen Untersuchungen der vorlie-
genden Studie zum Tragen. Dabei findet das Konzept des politischen Feldes
nur bei der Analyse des Stindigen Forums fiir indigene Angelegenheiten di-
rekte Anwendung. Dies ergibt sich aus dem Umstand, dass das Forum einen
zu analytischen Zwecken abgrenzbaren Handlungsraum konstituiert. Jedoch
kristallisiert sich schon bei der Betrachtung dieses Feldes heraus, was im pe-
ruanischen Kontext zentrale Bedeutung erlangt: Nur einzelne Akteure indige-
ner Bewegungen betitigen sich im >klassischen« politischen Feld. Die Mehr-
zahl der Vertreter indigener Verbinde bewegen sich in einem Handlungs-
raum, den man, in Anlehnung an Bierschenk und Olivier de Sardan (2001),
das »entwicklungspolitische Feld< nennen kann. In diesem tiberschneiden sich
staatliche und nicht-staatliche, politische und wirtschaftliche Aktionsbereiche.
Auch hier haben sich im Laufe eines Institutionalisierungsprozesses feldspezi-
fische Regeln und Normen etabliert, deren Missachtung zum sofortigen Aus-
schluss fithren kénnen.

Diejenigen, die als Vertreter >indigener Volker« agieren, bewegen sich erst
seit rund dreiBig Jahren auf nationaler und internationaler Ebene im entwick-
lungspolitischen Handlungsraum. Sie haben dabei ein »neues¢, politisch wirk-
sames Teilungsprinzip im Feld durchsetzen kénnen: die Trennung von >Indi-
genen< und >Nicht-Indigenen«. Indigene Reprisentanten gelten im entwick-
lungspolitischen Handlungsraum als kulturelle und politische Broker. Als sol-
che verfolgen sie ihre eigenen Interessen, werden dabei aber von widerstrei-
tenden sozialen Normen geprédgt und geziigelt. Sie sind, um eine Formulie-
rung Boissevains (1974: 6) aufzugreifen, »homo manipulator und moralisches
Lebewesen« in einem. Thr (politischer) Erfolg héngt dabei weitestgehend von
der erfolgreichen Mobilisierung und Kanalisierung externer dkonomischer
Ressourcen ab. Damit geraten sie in eine doppelte Abhédngigkeit: Zum einen
stellen die von ihnen Reprisentierten spezifische Anspriiche, deren Nicht-
Erfiillung mit dem Entzug des Delegationskapitals geahndet werden kann.
Diesen Anspriichen konnen die Reprisentanten zwar mit einem Aufstieg in
hohere Organisationsebenen entkommen — der dafiir von ihnen zu zahlende
Preis besteht jedoch in der sozialen Entfremdung von den von ihnen Vertrete-
nen. Auch so verlieren sie ihr politisches Delegationskapital. Zum anderen
miissen die Reprisentanten ihre Arbeit, vor allem im nationalen und interna-
tionalen Kontext, nach den Vorstellungen der Geldgeber ausrichten — sowohl
der staatlichen als auch der nicht-staatlichen. Kommen die Vermittler den An-
spriichen letzterer nicht nach, werden sie fiir jene uninteressant und konnen
auch so »des Feldes verwiesen werden<. Das von Ethnologen schon in den
1930er und 40er Jahren untersuchte Vermittlungswesen hat sich somit in die
Entwicklungspolitik verschoben (vgl. Bierschenk und Olivier de Sardan 2001:

54

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND

15). Dort sind die Machtverhiltnisse weitaus diffuser, da das entwicklungs-
politische Feld selbst an der Schnittstelle zwischen Staat und Zivilgesell-
schaft, zwischen Politik und Wirtschaft liegt. Dabei treten die Reprisentanten
indigener Organisationen als >Unterhdndler< zwischen den verschiedenen
Teilbereichen des Feldes in Erscheinung: Sie vermitteln zwischen Gruppen
von Akteuren, die auf Grund der unterschiedlichen Qualitit ihrer Ressourcen
und verschieden gelagerter Zielsetzungen meist nicht direkt miteinander
kommunizieren kénnen oder wollen (vgl. Wimmer 1995: 66). Vom Erfolg
ihrer Vermittlungsarbeit héngt der Grad ihrer Anerkennung ab.

Die >neuen< Formen indigener Selbstorganisation besitzen eine »tradi-
tionsreiche« Geschichte und eine lebendige Gegenwart, die von Anpassung
und Widerstand handeln. Darstellung und Analyse dieser Prozesse riicken nun
am ersten Schauplatz meiner empirischen Forschungen ins Zentrum der Be-
trachtungen: am Standigen Forum fiir indigene Angelegenheiten, dem interna-
tionalen politischen Feld indigener Bewegungen.

55

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 2:

Die UNO als politischer
Handlungsraum indigener
Bewegungen

Abbildung 3: Sitzung des Stindigen Forums fiir indigene Angelegenhei-
ten am UN-Hauptquartier in New York (Foto: Maren Rofsler 2005).

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel Ill
Die Genese einer transnationalen
panindigenen Bewegung

1. Indigene im Feld
der internationalen Beziehungen

»Die internationalen Raume sind politische Rdume, in denen Probleme sichtbar ge-
macht werden konnen. Aber es sind nicht die wichtigsten Réume [...]. Auf interna-
tionaler Ebene werden die Zusammenkiinfte und Feiern gemacht, aber von dort aus
muss einer die Idee in die Praxis umsetzen. Und diese Person hat dann meist nicht
die Mittel« (Interview Manchineri, Koordinator der COICA, 24. 10. 2003).

In den 1990er Jahren fanden so viele Weltkonferenzen statt wie nie zuvor.
Hauptziel der Zusammenkiinfte war es, nationale Regierungen zu verpflich-
ten, auf internationaler Ebene beschlossene Aktionsprogramme im eigenen
Land umzusetzen. Viele sprachen in diesem Zusammenhang vom Beginn
einer neuen Epoche des »Weltregierens<. Zum einen, weil an diesen Konferen-
zen neben staatlichen Reprédsentanten eine grofle Zahl Vertreter von NGOs
teilnahmen. Zum anderen, weil man bemiiht war, globale Aktionspline auszu-
arbeiten, welche die verschiedenen Handlungsrdaume — lokal, national, inter-
national — enger miteinander verkniipfen sollten. So entstand zum Beispiel im
Rahmen der Konferenz fiir Umwelt und Entwicklung (1992) in Rio de Janeiro
die Agenda 21, ein Aktionsplan fiir nachhaltige Entwicklung. »Think global-
ly, act locally« wurde in der Folge zu einem allseits zitierten Leitspruch der
neuen Initiative."

1 Mit der Agenda 21, die von 178 Staaten verabschiedet wurde, wurden auch die

Organisationen der indigenen Vélker als Partner im Umweltschutz anerkannt
(vgl. Blum 2001: 165).

59

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Die eingangs zitierte Einschitzung eines international erfahrenen indige-
nen Reprisentanten deutet indes darauf hin, dass die Umsetzung dieses Mot-
tos eine groBe Herausforderung darstellt. Aufwand und Wirkkraft von Mega-
ereignissen wie den Weltkonferenzen laufen Gefahr, in einem unaus-
gewogenen Verhiltnis zu stehen. Die konkrete Umsetzung der beschlossenen
Programme bleibt meist hinter den hohen Erwartungen zuriick, unter anderem
weil die politischen Krifteverhiltnisse in den >Zielldindern< extrem diffus
sind. Die im Zusammenhang mit den Weltkonferenzen beschworene Durch-
brechung des Monopols staatlicher Macht bei der Gestaltung der internationa-
len Beziehungen wirft dabei neue Fragen nach den fiir die Umsetzung von
Aktionspldnen zur Verantwortung zu ziehenden Instanzen auf. Ob wirklich
eine neue Epoche in der Weltpolitik eingeleitet wurde, bleibt weiterhin eine
kontrovers diskutierte Frage. Dennoch ist die von globalen Zusammenschliis-
sen und Konferenzen ausgehende politische Mobilisierungskraft eindriicklich
belegt, betrachtet man zum Beispiel die Geschichte der UNO-Foren fiir indi-
gene Volker.

Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten am Wirtschafts- und
Sozialrat (ECOSOC) in New York ist eine Art jahrlicher Weltkonferenz, die
seit threm ersten Sitzungsjahr 2002 grolen Zuspruch erfihrt: Jedes Jahr im
Mai reisen mehrere hundert Indigene aus aller Welt an den UN-Hauptsitz in
New York. Sie kommen, um am »Gipfeltreffen indigener Volker« (Interview
Choquehuanca 18.05.2003) teilzunehmen. Das Forum tagt, und die angereis-
ten Teilnehmer nutzen die UNO, um ihre politischen Forderungen zu vermit-
teln und Strategien kollektiven Handelns zu entwickeln. Dabei, so bemerkt
Marcos Matias Alonso, mexikanisches Mitglied des Forums fiir die Sitzungs-
perioden von 2002 bis 2004, sei der Name der Veranstaltung irrefithrend. Das
Forum sei nicht wirklich stdndig, da keine periodischen Aktivitdten von den
Mitgliedern durchgefiihrt wiirden, an deren Ende dann das jéhrliche Treffen
im Mai stiinde (Interview Matias Alonso 19.05.2004). Eine bestindige Arbeit
leistet hingegen das Sekretariat des Forums, das mit bezahlten Mitarbeitern
sowie Praktikanten ausgestattet ist und die Verbindung zu den verschiedenen
UN-Einrichtungen hilt.

Politisch engagierte Ethnologen verfolgen und unterstiitzen die Aktivita-
ten indigener Aktivisten auf UN-Ebene seit den 1970er Jahren. Im akademi-
schen Kontext haben sich Ethnologen jedoch mit der UNO als einem Schau-
platz indigener Bewegungen bislang nicht sehr intensiv beschiftigt. Das In-
teresse lebte erst in den 1990er Jahren auf und nimmt seit der Jahrtausend-
wende zu. 1995, mehr als ein Jahrzehnt nach der ersten Sitzung der Arbeits-
gruppe indigene Volker in Genf wurde in Deutschland die erste Magister-
arbeit dazu verdftentlicht (Dreher 1995). Es folgte eine weitere (unverdffent-
lichte) im Jahr 1997 (Siebert 1997a) sowie ein Zeitschriftenartikel (Siebert

60

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

1997b).> Des Weiteren erschienen in US-amerikanischen ethnologischen Zeit-
schriften zwischen 2001 und 2005 eine Handvoll Beitrige zu diesem Thema
(z. B. Muehlebach 2001, 2003; Chernela 2005; Oliver-Smith 2005). Vor al-
lem aber entbrannte, ausgelost durch einen Beitrag Adam Kupers (2003) im
Current Anthropology, eine Debatte um das im UN-Kontext in den 1980er
Jahren entstandene Konzept >indigene Voélker<. Zu dieser Diskussion gibt es,
unterschiedlichen Argumentationslinien folgend, seit den frithen 1990er Jah-
ren immer wieder Beitrdge in verschiedenen Zeitschriften (z. B. Linnekin
1992; Friedman 1993; Siebert 1997b; Béteille 1998; Brown und Delgado
1999; Field 1999; Bowen 2000).

Neben dieser anhaltend heftigen Auseinandersetzung um den Begriff »in-
digene Volker« richtete sich das Augenmerk von Ethnologen, Juristen und
Politologen bisher meist auf juristische Aspekte: Die Unterscheidung zwi-
schen Minderheitenrechten und indigenen Rechten sowie die in diesem Zu-
sammenhang vor allem gefiihrte Diskussion um das >Recht auf Selbst-
bestimmung« haben eine umfangreiche Literatur produziert (z. B. Anaya
1992, 1995; Barsh 1986; Corntassel und Hopkins 1995; Daes 1989, 1994,
Dandler et al. 1994; Kymlicka 1999; Posey und Dutfield 1996; Turner 1997).

Rechtsfragen erlangten nicht zufillig zentrale Bedeutung: Die UNO steht
symbolisch fiir eine Ara, in der Menschenrechte in zunehmendem MaBe an
Bedeutung gewonnen haben.’ Dabei lisst sich beobachten, dass der Begriff in
der jiingeren Vergangenheit fiir eine Vielzahl unterschiedlicher politischer
Projekte eingesetzt wurde, die sich durchaus kontrar zueinander verhalten
konnen: Zum Beispiel wird er, seit der Prisidentschaft von Jimmy Carter, vor
allem von den USA gerne zur Rechtfertigung einer globalen Interventions-
politik benutzt. Aber er dient auch marginalisierten Gruppen innerhalb von
Nationalstaaten im Kampf um Landrechte, politische Beteiligung und Auf-
wertung ihrer stigmatisierten Identititen.

Fur Vertreter indigener Vélker 6ffnete sich die UNO erst in den 1970er
und vor allem 1980er Jahren. Die Geschichte indigener Bewegungen auf
internationaler Ebene beginnt dennoch schon lange vor der zweiten Hélfte des
20. Jahrhunderts. Sie bildet deshalb einen Fokuspunkt der Betrachtungen in
diesem Teil des Buches. Daneben spielt der fiir die UNO relevante Kultur-
begriff im Rahmen der Debatte um die konzeptionellen Implikationen des
Begriffs >indigene Volker< eine Rolle. Dennoch verstehe ich meine Studie
nicht als weiteren Beitrag zur Debatte um Essentialismus und Konstruk-
tivismus des Indigenitdtsdiskurses. Vielmehr riicke ich das Stindige Forum
fiir indigene Angelegenheiten als »politisches Feld« (Bourdieu 2001) der indi-

2 Vgl. Ausfiihrungen Kapitel II.
3 So war bekanntermafBlen der Griindungsgedanke der UNO selbst die Schaffung
einer Instanz fiir Weltfrieden und Menschenrechte.

61

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

genen Bewegungen in den Mittelpunkt. Es geht mir um eine Sichtbarmachung
der verschiedenen politischen Krifte, die in diesem Feld im Wettstreit mitein-
ander stehen. Hauptakzent wird dabei auf der Gruppe indigener Teilnehmer
der Treffen des Forums liegen. Welche Bedeutung besitzt diese politische
Plattform fiir die Akteure indigener Bewegungen? Welche Gruppen sind am
Forum présent, welche Spannungen ergeben sich in ihrem Verhéltnis unter-
einander? Wie kann man sich diese Spannungen erklaren?

2. Geschichte indigener Bewegungen im Kontext
von Vélkerbund und Vereinten Nationen

Anfang des 20. Jahrhunderts war der Volkerbund® die erste zwischen-
staatliche Organisation, die auch fiir Indigene Relevanz besall, da sie den
Schutz von Minderheitenrechten — zuvor eine Angelegenheit des Vertrags-
schlusses zwischen einzelnen Staaten — zu einer ihrer wichtigsten Aufgaben
erklarte. Allerdings wurde der Vo6lkerbund von damals bereits existierenden
indigenen Zusammenschlissen aus den USA, Kanada, Neuseeland oder
Skandinavien relativ selten genutzt, wohl auch, weil diesbeziigliche Versuche
zumeist zum Scheitern verurteilt waren. Die Schutzmafinahmen des Volker-
bundes konzentrierten sich auf Minderheiten in Zentral- und Westeuropa (vgl.
Morin 1992: 493).

1923 unternahm dennoch ein indianischer Reprasentant aus Nordamerika
den Versuch, an einem Treffen des Volkerbundes teilzunehmen: Deskaheh,
der Sprecher des Council of the Iroquoi Confederation of Canada, reiste nach
Genf an den Sitz der Organisation. Die Iroquesen hatten im Bund der Six Na-
tions versucht, einen lokalen Autonomiestatus zu erhalten, den ihnen die ka-
nadische Regierung aber nicht zubilligte. Stattdessen wollte diese die Stam-
mesfithrung durch ein neues, demokratisch zu wihlendes Organ ersetzen. Es
kam zu internen Konflikten und einer Aufspaltung der Six Nations in die so-
genannten >Traditionalisten< und yModernisten<. Chief Deskaheh reiste in der
Folge als Sprecher der >Traditionalisten< nach Genf, denn der Volkerbund
hatte den Fall auf die Agenda eines Treffens der Generalversammlung gesetzt.
Die englische Regierung erreichte jedoch, dass der Tagesordnungspunkt ge-
strichen wurde — sie erklarten den Konflikt zu einer internen Angelegenheit
der Britischen Krone (vgl. Minde 2005: o. S.; Anaya 1995: 46; Niezen 2003:
31ff.). Minde (2005: o. S.) erscheint es ungewo6hnlich, dass ein »traditioneller<
Stammesfiihrer der Erste war, der auf internationaler Ebene versuchte, einen
lokalen Konflikt zu 16sen: Der Vélkerbund symbolisierte eine Weltordnung,
gegen die sich die »Traditionalisten< wehrten. Sie erkannten die politische Le-

4 Vorldufer der UNO, gegriindet nach dem 1. Weltkrieg; engl.: League of Nations.

62

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

gitimitdt der kanadischen Regierung nicht an. Dennoch: Der einzige Ort, an
dem man sich gegen den Eingriff Kanadas in die innere Autonomie des
Biindnisses der Six Nations zur Wehr setzen konnte, war eine Instanz, die als
dem Staat »iibergeordnet< verstanden wurde. Da die kanadische Regierung be-
reits eine Spaltung im Innern ihrer Gruppe verursacht hatte, blieb dem Coun-
cil of the Iroquoi Confederation of Canada nur dieser Weg, den internen und
externen Machtkampf fiir sich zu entscheiden. Doch die Moglichkeiten der
politischen Einflussnahme blieben auch auf Ebene des Vélkerbundes ungleich
verteilt, und so scheiterte ihr Plan, ebenso wie andere frithe Versuche, iiber
internationale Instanzen Druck auf die Regierung im eigenen Land auszuiiben
— eine Situation, die sich erst mit der zweiten indigenen Organisationswelle in
den 1960er und 70er Jahren @ndern sollte. Ein interessanter Aspekt der Kam-
pagne von Deskaheh ist jedoch, dass er die gleichen Mittel benutzte, die auch
heute von indigenen Lobbygruppen verwendet werden: Aufruf zu 6ffentlicher
Solidarisierung durch die Medien, Gesprache mit einzelnen Staatsreprasentan-
ten, bei denen er eine kurze schriftliche Zusammenfassung der Probleme
iiberreichte, Zuhilfenahme eines Rechtsanwaltes und die Anwendung einer
legalen Staatsrhetorik, um den Anspriichen Kanadas zu begegnen (Niezen
2003: 50). Deskahehs Misserfolg entsprang also nicht seiner methodischen
Herangehensweise, sondern der Ubermacht des dominanten internationalen
Ordnungssystems: Der Volkerbund sollte Beziehungen zwischen souverinen
Nationalstaaten regeln und enthielt sich der Einmischung in innere Ange-
legenheiten seiner Mitglieder. Dieses Selbstverstindnis wandelte sich erst
nach dem zweiten Weltkrieg mit der Etablierung der Vereinten Nationen
(UNO).

Bei Einrichtung der UNO nach dem zweiten Weltkrieg wurde die Fokus-
sierung auf Minderheitenfragen zugunsten individueller Menschenrechte auf-
gegeben. Die Legitimation dafiir las sich folgendermalen: Wenn Angehorige
von Minderheiten zu gleichberechtigten Staatsbiirgern erklirt wiirden, besé-
Ben sie die gleichen Rechte und miissten keine Diskriminierung mehr fiirch-
ten. Vor allem die Reprisentanten lateinamerikanischer Staaten, aber auch die
USA wehrten sich heftig gegen einen Vorstofl der damaligen UDSSR und Ju-
goslawiens, Minderheitenrechte mit in die Allgemeine Erkldrung der Men-
schenrechte aufzunehmen (Minde 2005: o. S.; Morin 1992: 493f.).°

Die Griindungscharta der UNO aus dem Jahr 1945 legte unter anderem
Normen und Regeln fiir das Verhalten der Mitgliedsstaaten untereinander so-
wie teilweise in Bezug auf deren Innenpolitik fest. Kontrére Interessen der

5 Morin und Saladin d’Anglure merken dazu an: »La Déclaration de 1948 refléte,
en fait, beaucoup plus le systéme de valeur dominant en Europe occidentale de-
puis la fin du XVIlle si¢cle que celui mis en avant par le régime soviétique en
URSS« (Morin und Saladin d’ Anglure 1994: 193).

63

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Mitgliedsstaaten prigten den Entstehungsprozess. Das schlug sich in struk-
turellen Besonderheiten nieder: Zum einen wollten die Siegermichte des
zweiten Weltkriegs eine Institution schaffen, die den Weltfrieden sicherte,
aber auch der neuen Weltordnung Ausdruck verlieh. Dabei symbolisierte die
Zusammensetzung und Funktionsweise des Sicherheitsrates diese neue Welt-
ordnung. Zum anderen forderte der Ost-West Konflikt Kompromisse bei der
Aushandlung der Organisationsstrukturen. So entstand zum Beispiel der Wirt-
schafts- und Sozialrat auf Bestreben der sozialistischen Lénder. Damit unter-
schieden sich die Vereinten Nationen vom Voélkerbund, der vergeblich ver-
sucht hatte, eine internationale Zusammenarbeit zur Losung wirtschaftlicher,
sozialer und kultureller Probleme im Rahmen der Organisation zu institutio-
nalisieren (vgl. Gareis und Varwick 2002: 218). US-amerikanische NGOs
wiederum setzten sich fiir die Schaffung der Menschenrechtskommission ein.
Sie wollten damit gewahrleisten, dass kein Staat je wieder uneingeschréinkte
Macht tiber das Individuum ausiiben konne. Staaten wie GroBbritannien oder
die USA stimmten dem nur zogerlich zu. Wahrend die britische Regierung
Angst hatte, dass ihre Indienpolitik an der Menschenrechtskommission in die
Kritik geraten konnte, fiirchtete die US-amerikanische Regierung Auseinan-
dersetzungen um ihren Umgang mit der schwarzen Bevolkerung des Landes
(vgl. Morin und D’ Anglure 1994: 191).

Die ausgehandelten Kompromisse im Aufgabenfeld und in der Struktur
der UNO machten diese zu einer Instanz, die sich einerseits bis heute mit dem
Vorwurf mangelnder Effizienz und Umsetzungskraft auseinandersetzen muss.
Andererseits entstanden gerade durch die widerspriichlichen Bediirfnisse der
verschiedenen Mitgliedsstaaten in der Folge Rédume zur Diskussion und In-
fragestellung der etablierten Ordnung, die das Emporkommen neuer po-
litischer Akteure wie die der indigenen Bewegungen begiinstigte. Hierbei
spielte der ECOSOC eine zentrale Rolle, denn in seiner Struktur war die Auf-
nahme nicht-staatlicher Akteure in die Vereinten Nationen angelegt. Der
Wirtschafts- und Sozialrat ist, so Kofi Annan,

»das einzige Organ der Vereinten Nationen, dem in der Charta ausdriicklich der
Auftrag zur Koordinierung der Tatigkeiten der Sonderorganisationen und zur Kon-
sultation mit nichtstaatlichen Organisationen erteilt wird. Unter seiner Schirmherr-
schaft ist ein Netz von Fach- und Regionalkommissionen titig, die ihre Arbeit zu-
nehmend auf die Verwirklichung von Entwicklungszielen abstellen. [...] Der Wirt-
schafts- und Sozialrat stand jedoch in der Vergangenheit allzu hidufig am Rand der
globalen wirtschaftlichen und sozialen Ordnungsstruktur« (United Nations 2002b:
471.).

64

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Die Grundlagen dieser »globalen wirtschaftlichen und sozialen Ordnungs-
struktur« manifestierten sich nach dem zweiten Weltkrieg in einem ideologi-
schen Sendungsbewusstsein der Siegermichte. Man begann eine »industrielle,
technologische und wohlfahrtsorientierte Kolonisierung« (Minde 2005: o. S.)
peripherer Gebiete. Bei seiner Amtantrittsrede 1949 bezeichnete der damalige
US-Président Harry Truman die Hélfte der Erdbevolkerung als »6konomisch
unterentwickelt< und prigte damit ein Entwicklungsparadigma, das die Unter-
schiede zwischen und innerhalb von Gesellschaften evolutionistisch begriin-
dete. Ein erstmals 1940 durchgefiihrter globaler statistischer Vergleich des
Pro-Kopf-Einkommens teilte die Welt in arm und reich. Mit Griindung inter-
nationaler Organisationen wie Weltbank und Internationalem Wahrungsfond
(IWF) im Jahre 1944 institutionalisierte sich der Glauben an wirtschaftliche
Entwicklung als Garant einer friedlichen und gerechten Weltordnung. Die
politisch-strategische Dimension dieses Entwicklungsparadigmas zeigte sich
im Zuge der Entkolonisierungspolitik der 1960er Jahre eindriicklich in der
Dreiteilung der Welt in die industrialisierte Erste, die kommunistische Zweite
und die nicht-industrialisierte Dritte Welt (vgl. Escobar 1995: 23, 34, 40).

Die UNO und das »Indigenenproblemc«

1921 fertigte die International Labour Organisation (ILO) eine Studie zu den
Arbeitsbedingungen indigener Arbeitnehmer an, deren Ergebnisse aber erst
1953 in dem Buch Indigenous Peoples: Living and Working Conditions of
Aboriginal Populations in Independent Countries verdffentlicht wurden. 1957
verabschiedete die ILO die Konvention 107 zum Schutz >tribaler und indige-
ner Gruppen< mit einem grundsitzlich assimilatorischen Ansatz. Die Konven-
tion 107 stand damit ganz im Zeichen des eben ausgefiihrten dominanten
(entwicklungs)politischen Klassifizierungssystems. Dennoch blieb sie bis
1989 die weltweit einzige verbindliche Ubereinkunft, die sich iiberhaupt mit
rindigenen Bevoélkerungsgruppen< beschiftigte, deren Rechte benannte und
Regierungen auf ihre diesbeziiglichen Verpflichtungen verwies. Ferner sollte
durch die Konvention gewahrleistet werden, dass indigenes Gewohnheitsrecht
und zu einem gewissen MaBe die nicht-industrielle materielle Lebensgrundla-
ge ethnischer Minderheiten geschiitzt wiirden.

In den 1970er Jahren regte sich Kritik an der ILO-Konvention 107 von
Seiten der sich neu griindenden indigenen Organisationen. Deren Sprecher be-
méngelten vor allem, dass das Dokument ohne Beteiligung indigener Re-
prisentanten erarbeitet worden sei. Der in der Konvention verfolgte assimi-
latorische Ansatz offenbarte sich derweil auch noch in einer anderen inter-
nationalen Organisation dieser Zeit — dem 1940 etablierten Instituto Indige-

65

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

nista Interamericano®. Auch dieses Institut, heute eine Behorde der Organisa-
tion Amerikanischer Staaten (OAS), wollte die indigenen Bevolkerungsgrup-
pen in die modernen Nationalstaaten assimilieren und fithrte dementsprech-
ende Entwicklungsprogramme in indianischen Gemeinden durch.

Trotz der Kritik indigener Organisationen spricht Anaya (1995) sowohl
der ILO Konvention 107 als auch dem Instituto Indigenista Interamericano
eine entscheidende Rolle fiir die weiteren Entwicklungen zu:

»[...] with these programs the subject of people identified by their indigenousness
vis-a-vis majority or dominant populations established a foothold in the international
system through the conceptual and institutional medium of human rights. That foot-
hold and the language of human rights became the basis for a much enhanced inter-
national concern for indigenous peoples and a reformed normative regime regarding
them« (Anaya 1995: 45).

Aber auch an anderer Stelle innerhalb der UNO gab es eine Reihe von Versu-
chen, die Situation ethnischer Minderheiten mitzubedenken. So wurde 1946
die Menschenrechtskommission vom Wirtschafts- und Sozialrat damit beauf-
tragt, Vorschldge und Berichte zum Thema Minderheitenschutz zu erarbeiten.
1947 rief man zu diesem Zweck eine Unterkommission’ ins Leben. Diese er-
arbeitete in der Folge eine Reihe von Definitionen der Konzepte »Minderhei-
ten, »indigene Bevolkerungsgruppen< und >indigene Volker<. 1948 schlug die
bolivianische Regierung vor, eine weitere Unterkommission fiir das Studium
sozialer Probleme Indigener einzurichten. 1949 verabschiedete der Wirt-
schafts- und Sozialrat eine Resolution fiir eine Studie zu den »sozialen Pro-
blemen Eingeborener und anderer unterentwickelter Gruppen des amerikani-
schen Kontinents« (vgl. Anaya 1995: 44). Doch die Umsetzung dieser Studie
wurde von den betroffenen Staaten verhindert. Ende der 1960er Jahre bildeten
sich zivilgesellschaftliche Organisationen wie die International Work Group
on Indigenous Affairs IWGIA) und Survival International®, die Druck auf die

6 Dt.»>Interamerikanisches Indigenismus-Institut«.

7 Die Kommission zur Verhinderung von Diskriminierung und zum Schutz von
Minderheiten. Auf Grund ihres niederen Ranges innerhalb der UNO-Hierarchie
hat die Kommission nur wenige Erfolge feiern konnen. Allerdings hat sie es ge-
schafft, den Artikel 27 in den Pakt zu zivilen und politischen Rechten einzufiih-
ren, der Regierungen dazu aufruft, auf ihrem Staatsgebiet lebenden Minderhei-
ten die Moglichkeiten zur Ausiibung ihrer Religion, Sprache und Kultur einzu-
rdumen. Dennoch werden die Minderheitenrechte auch in diesem Pakt als Indi-
vidualrechte und nicht als Kollektivrechte behandelt.

8 IWGIA entstand nach dem XXXVII. Stidamerikanistenkongress in Stuttgart
(August 1968) als Initiative politisch engagierter Ethnologen (Schiiler Frederik
Barths), die mit der Organisationsgriindung auf Massentdtungen an Indianern in
Kolumbien und Brasilien reagierten. Survival International wurde 1969 ins Le-
ben gerufen. In den USA wurde 1972 die Organisation Cultural Survival von

66

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Regierungen ihrer Lander ausiibten, damit diese sich bei der UNO fiir MaB-
nahmen zum Schutz indigener Gruppen einsetzten. Vor allem IWGIA kon-
zentrierte sich bei ihrer Lobbyarbeit auf die UNO. Sie wurde im Laufe der
letzten dreiflig Jahre zu einer der wichtigsten internationalen Organisationen
fiir die Durchsetzung indigener Rechte.”

Diese Bemiihungen euro-amerikanischer NGOs wurden bestirkt durch die
1969 vom UN- Sonderberichterstatter Hernan Santa Cruz vorgelegte Studie
zu Rassendiskriminierung auf wirtschaftlichem, politischem, sozialem und
kulturellem Gebiet. In einem Kapitel dieser Studie befasste sich der Autor mit
der Lage Indigener und regte seinerseits an, eine umfassende Studie zur The-
matik zu erstellen. So empfahl der Wirtschafts- und Sozialrat 1971 die Durch-
filhrung zweier Studien: eine zum Problem der Diskriminierung indigener
Bevolkerungen, die zweite zur Situation von Minderheiten. Damit unterschied
man im UN- Kontext erstmals beide Gruppen voneinander (vgl. Morin und
Saladin D’ Anglure 1994: 194).

Die Studie zu indigenen Bevolkerungen tibertrug man dem Ecuadorianer
Alfonso Martinez Cobo, einem Mitglied der Kommission zur Verhinderung
von Diskriminierung und zum Schutz von Minderheiten. Nach zwolf Jahren
legte dieser einen Bericht vor — bestehend aus fiinf Bédnden und auf der
Grundlage von Informationen aus siebenunddreiBfig UN-Mitgliedstaaten. Er
empfahl die Ausarbeitung einer Deklaration iiber die Rechte und Freiheiten
indigener Vilker als mogliche Grundlage fiir eine spitere Konvention.'® Fer-
ner lieferte Martinez Cobo eine Definition des Begriffes >indigene Volker«.
Mit dieser stiel3 er jedoch zunichst auf den Widerstand des World Council of
Indigenous Peoples (WCIP). Darauthin ergéinzte Martinez Cobo die Defini-
tion durch das Kriterium der Selbstidentifikation. Weil die Definition sehr
weit gefasst ist, halten die Diskussionen um sie bis zum heutigen Tage an.
Folgender Kriterienkatalog fiir die Kategorie »indigene Voélker< wird von ihr
aufgestellt:

e Erstankommlingsrecht in Bezug auf die Besetzung und die Nutzung eines
bestimmten Territoriums;

Ethnologen der Harvard Universitit gegriindet (vgl. Brysk 2000: 10, 88; Saladin
d’Anglure 1992: 525).

9 Die élteste Lobbyorganisation dieser Art ist die Society for the Protection of Ab-
originies, die bereits 1837 in Grofibritannien gegriindet wurde und sich 1909 mit
der Anti-Slavery Society zusammenschloss (Saladin d’Anglure 1992: 526).

10 Die Tatsache, dass es nun eine eigene Studie zur Situation indigener Bevolke-
rungsgruppen gab bedeutete fiir die UNO, dass die Bediirfnisse Indigener ge-
trennt von denen der Minderheiten wahrgenommen werden mussten. Somit eb-
nete diese Studie das Terrain fiir Debatten iiber den vélkerrechtlichen Status in-
digener Gruppen, die bis heute andauern und sich am eindriicklichsten im jahre-
langen Ringen um die Verabschiedung der Erkldrung der Rechte indigener Vil-
ker manifestiert haben.

67

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

o freiwillige Aufrechterhaltung kultureller Differenz, die folgende Aspekte
beinhalten kann: Sprache, soziale Organisation, Religion, spirituelle Wer-
te, Produktionstechniken, Gesetze, Institutionen;

e Selbstidentifizierung und Anerkennung der Andersartigkeit von Seiten
anderer Gruppen sowie von staatlicher Seite;

e Erfahrung der Unterwerfung, Marginalisierung, des Ausschlusses und der
Diskriminierung, unabhéngig davon, ob diese Bedingungen gegenwirtig
weiter existieren.''

Trotz der Kontroversen, die um diesen Begriff gefiihrt werden, lehnen indige-
ne Teilnehmer der UNO-Foren die Notwendigkeit einer stirkeren Eingrenz-
ung der Kategorie zumeist ab.'* Sie wollen selber bestimmen, wer zur Gruppe
der »indigenen Volker< gehort und sehen zunichst einmal die Vorteile einer
weitgefassten Klassifizierung: Mit der GruppengroBBe wichst die Prasenz an
der UNO und damit die politische Wirkkraft (vgl. Dreher 1995: 3ff.; Hodgson
2002: 1039; Pritchard 2001: 301; Stamatopoulou 1994: 66; Saugestad 2004:
264).

Die Entwicklungen an der UNO sind eng verbunden mit Prozessen indi-
gener Selbstorganisation auf regionaler bzw. lokaler Ebene. Fiir die He-
rausbildung einer transnationalen panindigenen Bewegung spielten vor allem
Organisationen aus Nordamerika eine zentrale Rolle. Wahrend sich in La-
teinamerika ab den 1950er Jahren lokale Organisationen bildeten und auch
hier frithe Vorldufer bereits Anfang des 20. Jahrhunderts entstanden, waren
die Aktions- und Verhandlungsmdglichkeiten auf Grund der politischen Lage
in weiten Teilen Lateinamerikas wesentlich eingeschrinkter als in Nord-
amerika. Dennoch waren ab den 1970er Jahren auch lateinamerikanische Ak-
teure auf allen wichtigen internationalen Konferenzen zugegen. Diese griinde-
ten ihrerseits in der Folge regionale indigene Zusammenschliisse.

11 Martinez Cobo hatte bei der Definition vor allem Gruppen im Blick, die in Aus-
tralien, Nord- und Stidamerika oder Neuseeland leben. Auch einige afrikanische
Gruppen werden in seinem Bericht von 1986 explizit genannt — z. B. die Maa-
sai, Tuareg, Khoi-San (Dreher 1995: 9).

12 Dreher (1995) und Siebert (1997b) verweisen auf die Schwierigkeiten, die das
Kriterium der Selbstidentifikation als indigen in sich bergen. So meldete sich
zum Beispiel bei der Sitzung der Arbeitsgruppe im Juli 1994 die ultrarechte bu-
rische Afrikanische Volksfront zu Wort und bezeichnete sich als indigen. Sie
verweisen aber auch auf die Reaktionen der anderen Teilnehmer, die Protest ein-
legten bzw. wihrend des Redebeitrags geschlossen den Saal verlieBen. Diese
Reaktionen deuten sie als >indigenen< Regulationsmechanismus zur Eigendefi-
nition von Gruppengrenzen.

68

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Die >neuen< indigenen Bewegungen im 20. Jahrhundert

1944 wurde die erste dauerhafte indigene Organisation in den USA ins Leben
gerufen, nachdem zur Jahrhundertwende und Anfang des 20. Jahrhunderts be-
reits eine Reihe Vorlduferorganisationen gegriindet worden waren. Diese setz-
ten sich, zumindest in Nordamerika, zumeist aus der Stammesfiihrerschicht
zusammen. Auch in Neuseeland gab es bereits in den 1920er und 30er Jahren
eine Reihe von Maori-Gruppen, die sich fiir lokale Selbstbestimmung einsetz-
ten. Minde verweist auf den interessanten Umstand, dass diese Stammes-
fuhrer ihre Forderungen auch auf Wohlfahrtsmainahmen ausdehnten, wih-
rend auf staatlicher Ebene legal verankerte indigene Reprisentanten sich auf
Kulturthemen spezialisierten: »Many accepted assimilation and were against
discrimination, but at the same time were often in favour of preserving and
practising their distinctive cultural forms« (Minde 2005: o. S.). Die groBere
soziale Distanz zur >Basis< der von staatlicher Seite eingesetzten Maori-
Vertreter lieB diese gleichzeitig eine Art museale Sicht auf die Lebensweise
der Maori entwickeln: Der Wunsch, kulturelle Differenzen zu pflegen und zu
erhalten, wurde in diesem Fall bei denjenigen zu einem Anliegen, deren poli-
tische Legitimitét in der eigenen Gruppe wohl am stérksten hinterfragt wor-
den sein diirfte. Die Beobachtung von Matias Alonso, dem bereits erwahnten
Delegierten der mexikanischen Regierung am Stindigen Forum fiir indigene
Angelegenheiten zwischen 2002 und 2004, gibt weiteren Aufschluss zu die-
sem Punkt. Matias Alonso meint: »Wenn kulturelle Themen wie Erziehung
oder Pflege der eigenen Sprache und Gewohnheiten diskutiert werden, beun-
ruhigt dies die Regierungen nicht. Was sie nicht wollen ist, dass man politi-
sche Themen wie Autonomie, Selbstbestimmung und Territorialfragen an-
spricht« (Gesprach Matias Alonso 23.05.2005). Die Spezialisierung auf kultu-
relle Themen der von Seiten der neuseeldndischen Regierung eingesetzten
Maori-Reprisentanten entsprach somit wahrscheinlich ihren minimalen politi-
schen Moglichkeiten.

In den 1960er und 70er Jahre begann eine neue Welle indigener Orga-
nisationsgriindungen in verschiedenen Erdteilen: Im lokalen, nationalen und
internationalen Kontext entstanden Zusammenschliisse, die sich fiir die An-
erkennung marginalisierter Gruppen auf Grund ethnischer und kultureller
Merkmale einsetzten. Damit wurden territoriale Anspriiche sowie wirtschaft-
liche und soziale Forderungen mit einem aus der Ethnologie vertrauten Anlie-
gen legitimiert: dem Erhalt der kulturellen Vielfalt. Kultur wurde zum Politi-
kum. Gerade im Fall Lateinamerikas spielten religiose Institutionen bei diesen
Entwicklungen eine wichtige Rolle: So richtete 1971 der World Council of
Churches die bereits erwihnte erste Barbados-Konferenz — eine Zusammen-
kunft zwischen Regierungsvertretern und Ethnologen — mit aus.

69

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1975 fand die »indigene Version< dieser Veranstaltung statt: in Port Al-
berni, Kanada, kamen Vertreter nord- und lateinamerikanischer indigener Or-
ganisationen, aber auch Vertreter aus Europa und Neuseeland, zusammen und
griindeten den WCIP. Diese transnationale indigene Organisation wollte be-
reits bestehende Kontakte zwischen Indigenen verschiedener Kontinente stér-
ken und diese an der UNO vertreten (vgl. Siebert 1997: 78). Auch ent-
wickelten ihre Mitglieder — bereits auf einer ihre Griindungssitzung vorberei-
tenden Konferenz im Jahre 1974 — folgende Definition fiir den Begriff »indi-
gene Volker<:

»The term indigenous people refers to people living in countries which have a popu-
lation composed of differing ethnic or racial groups who are descendants of the ear-
liest populations living in the area and who do not as a group control the national
government of the countries within which they live« (Sanders 1980: o. S.).

Im urbanen Kontext lebende US-amerikanische Indianer hatten Anfang der
1970er Jahre die American Indian Movement, mit Sitz in Detroit, ins Leben
gerufen. Sie verlangten von der US-amerikanischen Regierung, die wihrend
der Kolonialzeit unterzeichneten Vertrdge einzuhalten. Um diese Forderung
durchzusetzen, bauten sie verstirkt auf internationalen Druck. Zu diesem
Zweck griindeten sie 1974 den International Indian Treaty Council (IITC).
Der IITC beantragte 1977 vor der UNO den Beraterstatus fiir Nicht-Regier-
ungsorganisationen'® und bekam als zweite indigene Organisation Teilnahme-
rechte innerhalb von UN-Gremien. Zuvor hatte bereits 1974 die National In-
dian Brotherhood of Canada diesen Status erhalten, den sie bei Griindung des
WCIP jedoch an den >iibergeordneten< Zusammenschluss abgab (vgl. Sanders
1980: o. S.). Beide Organisationen, IITC und WCIP, prégten in der Folge die
Arbeit indigener Bewegungen im UN-Kontext. Mit dem Beraterstatus am
Wirtschafts- und Sozialrat erlangten sie zum Beispiel direkten Zugang zu
internationalen Konferenzen wie dem Russel Tribunal in Rotterdam, das 1980
stattfand.'* Die Fiihrungsrolle dieser indigenen Zusammenschliisse im inter-
nationalen Kontext wurde aber auch deutlich, als die UNO das IITC offiziell

13 Staaten, Volkerrechtssubjekte und nicht-staatliche Organisationen, die keine re-
guldre Mitgliedschaft bei den Vereinten Nationen anstreben oder erhalten kon-
nen, haben die Moglichkeit, einen Beraterstatus zu beantragen. Dieser erlaubt es
ihnen, an den Sitzungen des Wirtschafts- und Sozialrats ohne Stimmrecht teil-
zunchmen. Sie konnen Sachfragen auf die Tagesordnung setzen, Beobachter
entsenden und auf Antrag oder Anfrage formlich konsultiert werden.

14 Das Russell Tribunal zu den Rechten der Indianer beider Amerikas wurde 1980
in Rotterdam abgehalten, um an indigenen Volkern veriibte Verbrechen zu ver-
urteilen. Mehr als die Hélfte der Jury und der Berater waren Ethnologen. Das
Russel Tribunal wird von vielen indigenen Reprisentanten als Katalysator fiir
die transnationale indigene Bewegung gesehen (Brysk 2000: 87).

70

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

beauftragte, fiir die Teilnahme indigener Organisationen an der ersten Infer-
nationalen NGO-Konferenz zur Diskriminierung indigener Bevilkerungs-
gruppen beider Amerikas im Jahre 1977 in Genf zu sorgen. Einige Autoren
sehen diese Tagung als Wendepunkt im Umgang der Vereinten Nationen mit
indigenen Bevolkerungsgruppen (z. B. Morin 1992; Morin und Saladin
d’Anglure 1994; Anaya 1995): Zum ersten Mal traten hier mehrere hundert
Indianer aus ganz Amerika 6ffentlich auf. Sie forderten, als V6lker und nicht
als Minderheiten anerkannt zu werden. >Landrechte< und »Selbstbestimmung«
waren ihre Schlagworte. Ferner forderten sie eine Revision der ILO-Konven-
tion 107 und riefen die UNO zur Griindung einer eigenen Arbeitsgruppe fiir
indigene Volker auf. Zwei weitere Konferenzen folgten 1978 und 1981. Bei
der zweiten verabschiedete man eine Erkldrung, in der »das Recht indigener
Volker auf die Aufrechterhaltung ihrer traditionellen wirtschaftlichen und kul-
turellen Strukturen sowie ihrer eigenen Sprachen« gefordert und »die beson-
dere Beziehung Indigener zu ihrem Land« herausgestellt wurde, woraus sich
»ein Recht auf ihre angestammten Territorien ergebe« (Morin 1992: 500). An
dieser Konferenz nahmen nicht nur Vertreter indigener Organisationen aus
Nord- und Stidamerika, sondern auch Reprisentanten aus Australien und
Norwegen teil. Dennoch beeinflussten am Anfang vor allem die Zusammen-
schliisse nordamerikanischer Indianer in entscheidendem Mafle Form und In-
halt der Diskussionen iiber indigene Volker an der UNO. Heute beteiligen
sich auch verstirkt Gruppen aus Lateinamerika, Nordeuropa und Ozeanien
sowie aus wohlhabenderen Landern Afrikas und Asiens an den Diskussionen
(vgl. Minde 2005: o. S; Dreher 1995: 12). Festzuhalten bleibt, dass ohne poli-
tische Organisationsmoglichkeiten auf nationaler Ebene auch die Teilnahme
an internationalen Treffen fiir diese Gruppen kaum méoglich ist.

Beziiglich politischer Partizpationsmoglichkeiten auf nationaler Ebene
vollzogen sich in den 1970er Jahren entscheidende Verdnderungen. So hatte
zum Beispiel die US-amerikanische Regierung 1975 den indianischen Grup-
pen interne Selbstbestimmung zugesichert. Allerdings mussten diese dafiir of-
fiziell ihre Zugehorigkeit zur US-amerikanischen Nation bestétigen. Kanada
verhandelte seit 1974 mit indigenen Gruppen tiber Landrechte. In den skandi-
navischen Lédndern wiederum iibten verschiedene nicht-indigene Unterstiit-
zergruppen Druck auf ihre Regierungen aus. Durch diese Lobbyarbeit konn-
ten viele indigene Aktivisten internationale Foren besuchen. Dort brachten sie
ihre politischen Forderungen in Zusammenhang mit Menschenrechtsdiskursen
und nutzten dabei auch die Entkolonisierungspolitik der UNO.

Der Entkolonisierungsprozess bei der UNO

In einer Resolution aus dem Jahr 1960, der Deklaration iiber die Gewdhrung
der Unabhdingigkeit fiir koloniale Ldnder und Vilker, wurde die Entkoloni-

Al

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sierung von ehemaligen afrikanischen und asiatischen Kolonien in der UN-
Generalversammlung beschlossen. Das »Recht auf Selbstbestimmung< er-
langte in diesem Zusammenhang zentrale Bedeutung. Dabei wurden die Tri-
ger des Selbstbestimmungsrechts jedoch nicht néher definiert. Man kniipfte
stattdessen weitestgehend an die koloniale Grenzziehung an. Den Gedanken
der Selbstbestimmung griffen Gruppen aus ehemaligen Siedlerkolonien wie
den USA, Kanada, Australien und Neuseeland in den 1970er Jahren auf. Sie
machten das >Indigenenproblem« zu dem einer nicht erfolgten Entkolonisie-
rung. Denn, so lautete die Argumentation, in Asien oder Afrika sei die Urbe-
volkerung entkolonisiert worden. In Léndern wie den USA aber habe es ledig-
lich eine Unabhingigkeit vom europdischen Mutterland gegeben, die einsti-
gen Kolonisatoren seien weiter im Land geblieben (Siebert 1997b: 86; Prit-
chard 2001: 316; vgl. auch Stamatopoulou 1994). Auch in Lateinamerika war
die Sprache transnationaler panindianischer Zusammenschliisse wie die des
Consejo Indio de Sudamérica (CISA), der Ende der 1970er Jahre entstand,
gepragt vom Anti-Kolonialismus-Diskurs. Zwei Typen sozialer Bewegungen
aus anderen Weltteilen, welche die Anerkennung der Identitit der Kolonisier-
ten forderten, formten das Selbstverstindnis von CISA: Schwarzen-
bewegungen wie die Black Power Movement, Negritude und der Panafrika-
nismus sowie die nordamerikanischen indianischen Bewegungen. Sie unter-
strichen die interne Kolonisierungssituation, der sie in ihren Léndern ausge-
setzt waren. Auch der CISA argumentierte auf dieser Grundlage und betonte
die Bedeutung fritherer indigener Zivilisationen, die es wiederherzustellen
galt (Smith 2002a: 13).

Die zahlreichen Aktivitdten von indigener und nicht-indigener Seite fiihr-
ten 1982 zur Griindung der Arbeitsgruppe indigene Vélker". Diese setzte es
sich zur Aufgabe, die internationalen Rechtsstandards zu reformieren, indem
»indigene Volker« darin Aufnahme féinden. Die ILO verabschiedete wiederum
Ende der 1980er Jahre die Konvention 169, eine revidierte Fassung der 1957
erarbeiteten Konvention 107. Wihrend letztere, wie bereits dargestellt, auf die
Assimilierung indigener Bevolkerungsgruppen gesetzt hatte, hob man in der
neuen Konvention den Aspekt ihrer Selbstbestimmung hervor.

Hatten in den 1980er Jahren Organisationen aus Nord- und, in kleinerem
Umfang, Stidamerika die Treffen der Arbeitsgruppe dominiert, traten in den
1990er Jahren auch verstarkt afrikanische und asiatische Gruppen in Erschei-
nung. Da die Definition, wer in diesen Landern als indigen gelten konne, je-
doch ungleich schwerer erschien als zum Beispiel in Nord- und Siidamerika,
entbrannten neue heftige Diskussionen um die von Martinez Cobo erarbeitete
UN-Definition zu indigenen Volkern. Die wachsende internationale politische

15 Im Folgenden steht die Kurzbezeichnung >Arbeitsgruppe« fiir Arbeitsgruppe in-
digene Volker.

72

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Prisenz Indigener fand jedoch in den 1990er Jahren auf verschiedene Art
symbolischen Ausdruck: 1992 wiirdigte man die langjdhrige Arbeit der
Quiché-Maya Menschenrechtlerin Rigoberta Menchi Tum mit dem Friedens-
nobelpreis; das Jahr 1993 erklirte die UN-Generalversammlung zum »>Interna-
tionalen Jahr der Indigenen weltweit¢, gefolgt von zwei Internationalen De-
kaden (1995-2004 und 2005-2014) zum gleichen Thema.

3. Die UNO-Instanzen fiir indigene Vélker
Die Arbeitsgruppe indigene Vélker

Die 1982 ins Leben gerufene Arbeitsgruppe indigene Vélker traf sich bis
2007 jedes Jahr im Juli fiir eine Woche in Genf. Urspriinglich war sie in der
UN-Hierarchie auf unterster Ebene angesiedelt: als Arbeitsgruppe einer Un-
terkommission der Menschenrechtskommission, die wiederum dem Wirt-
schafts- und Sozialrat unterstand. Die Menschenrechtskommission wurde je-
doch Anfang April 2006 aufgeldst und an ihrer Stelle der Menschenrechtsrat
ins Leben gerufen, der innerhalb eines Jahres iiber die Zukunft der Arbeits-
gruppe entscheiden sollte (vgl. Schaubilder im Anhang). Der Menschen-
rechtsrat untersteht direkt der UN-Generalversammlung. Er setzt sich aus sie-
benundvierzig Mitgliedsstaaten zusammen, die fiir jeweils drei Jahre, mit der
Moglichkeit einer einmaligen direkten Wiederwahl, von der Generalver-
sammlung bestimmt werden (vgl. United Nations 2006: 3). Bei seiner sechs-
ten Versammlung im Dezember 2007 verabschiedete der Menschenrechtsrat
eine Resolution zur Schaffung eines neues Expertengremiums zu den Rechten
indigener Vélker. Dessen tibergeordnetes Mandat besteht darin, den Men-
schenrechtsrat mit thematischem Fachwissen zur Situation der Menschenrech-
te indigener Volker zu versorgen.

Auch die Arbeitsgruppe indigene Volker verfolgte diese Aufgabe im Be-
reich Menschenrechte. Sie besall zwei Mandate:
¢ Beobachtung nationaler Entwicklungen, welche die Forderung der Men-

schenrechte indigener Volker betreffen;
¢ Ausarbeitung internationaler rechtlicher Standards fiir diese Volker.

Die Arbeitsgruppe bestand aus fiinf unabhéngigen Experten. Am ersten Tref-
fen 1982 nahmen rund 30 Personen teil. Die indigenen Teilnehmer darunter
stammten aus Nord- und Siidamerika sowie Nordeuropa. Seitdem stieg die
Zahl der Teilnehmer kontinuierlich, vor allem in den 1990er Jahren. In den
letzten Jahren nahmen jéhrlich rund 800 Personen aus aller Welt am Treffen
teil. Die Arbeitsgruppe war, im Gegensatz zu anderen UN-Instanzen, offen
fiir alle Institutionen sowie Organisationen — ohne Beriicksichtigung, ob sie

73

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

einen UN-Beraterstatus haben oder nicht. Sie erarbeitete wichtige Studien zu
folgenden Themen: Vertrage und Abkommen zwischen Regierungen und In-
digenen, kulturelle und intellektuelle Eigentumsrechte Indigener, die Bezie-
hung Indigener zu ihrem Land. Als ihre wichtigste Errungenschaft gilt jedoch
die Ausarbeitung und Annahme der vorldufigen Erkldrung der Rechte indige-
ner Vélker."® Die Erklirung umfasst acht Kapitel: allgemeine Politik (An-
erkennung des Rechts auf Selbstbestimmung), Menschenrechte, Identitit, Bil-
dung, wirtschaftliche und soziale Rechte, Territorium, Selbstverwaltung,
Uberwachung und Durchfithrung der Deklaration. Bedeutung misst man der
Erklarung vor allem in Bezug auf ihren Einfluss bei, den sie auf Programme
internationaler Organisationen sowie multilateraler Finanzinstitutionen haben
konnte. Mehr als 10 Jahre beschiftigte sich die eigens eingerichtete Arbeits-
gruppe zur vorldufigen Erkldrung der Rechte indigener Volker damit, die
endgiiltige Fassung zu erstellen. Besondere Streitpunkte zwischen Regie-
rungsvertretern und Reprisentanten indigener Organisationen bildeten die zu-
sammenhingenden Begriffe »Volke, »Selbstbestimmung« und >Territoriumc.
Als positiv an dem langwierigen Prozess wird bewertet, dass mehr als 100 in-
digene Organisationen die Moglichkeit der aktiven Teilnahme an den Sitzun-
gen der Arbeitsgruppe zur vorldufigen Erklarung der Rechte indigener Volker
bekommen haben:

»After half a decade of negotiations, the Intersessional’s chair guaranteed indige-
nous activists that no decision would be taken unless all participants, governmental
and nongovernmental, reach consensus over matters discussed. This logic of con-
senus has provided indigenous delegates with a de facto veto right over any formal
decision made at the forum« (Muehlebach 2003: 248).

Inzwischen ist die Erkldrung vom neu eingerichteten UN-Menschenrechtsrat
angenommen und am 13.September 2007 auch von der Generalversammlung
verabschiedet worden.

Das Stiandige Forum fiir indigene Angelegenheiten
Die Arbeitsgruppe indigene Volker war der Hauptmotor fiir die Einrichtung

eines Stdndigen Forums fiir indigene Angelegenheiten. Durch die Weltmen-
schenrechtskonferenz in Wien im Jahr 1993 kam der Vorschlag auf die Agen-

16 1988 wurde die erste Fassung vom Vorsitzenden der Arbeitsgruppe présentiert,
in den darauffolgenden Jahren wurde sie diskutiert und 1993 verabschiedet.
1994 nahm auch die Unterkommission zur Verhinderung von Diskriminierung
und zum Schutz von Minderheiten den Entwurf an und leitete ihn an die Men-
schenrechtskommission weiter. Diese setzte eine Arbeitsgruppe zur vorldufigen
Erkldrung der Rechte indigener Volker ein.

74

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

da der UNO. Die UN-Generalversammlung griff die Idee eines Forums in
ihrer Resolution 48/163 vom 21.12.1993 auf, um mit der Einrichtung das
»geistige und kulturelle Erbe der indigenen Volker< zu schiitzen. Fiir einige
Autoren liegt die besondere Moglichkeit des Forums darin, sich als Binde-
glied zwischen Regierungen, indigenen Vélkern und dem UN-System zu eta-
blieren (vgl. Dreher 1995; Garcia-Alix 1999). Im Jahr 2000 beschloss der
Wirtschafts- und Sozialrat (Resolution 2000/22) die Einrichtung des Forums,
im Mai 2002 fand die erste Sitzung am UN-Hauptsitz in New York statt. Das
Sténdige Forum fiir indigene Angelegenheiten iibernimmt eine beratende
Funktion fiir den Wirtschafts- und Sozialrat'” (vgl. Schaubilder im Anhang).
Auch das Mandat des Forums ist von seiner Stellung im UN-System be-
stimmt. Es bestehen zwei qualitative Unterschiede des Forums gegeniiber der
Arbeitsgruppe: Zum einen nehmen am Forum indigene Experten als Mitglie-
der teil; zum anderen ist es auf hoherer Ebene innerhalb der UN-Strukturen
angesiedelt. An der Arbeitsgruppe indigene Voélker wurde in der Vergangen-
heit neben ihrer Zusammensetzung vor allem beméngelt, dass sie kein Organ
mit politischer Macht sei. Die Arbeitsgruppe konne, da sie auf unterster Ebe-
ne der UN-Hierarchie angesiedelt sei, leicht durch andere UN-Institutionen
politisch isoliert und neutralisiert werden (vgl. Garcia-Alix 1999, 2003).
Gleichfalls bleibt meiner Meinung nach aber auch der Zugewinn an Einfluss-
moglichkeiten am Forum kritisch zu hinterfragen. Der Wirtschafts- und So-
zialrat unterliegt der Autoritit der Generalversammlung und gilt allgemein als
politisch schwach. Die UN-Charta weist dem ECOSOC Aufgaben der Koor-
dinierung, Politikiiberpriifung und des Politikdialogs auf wirtschaftlichem,
sozialem, kulturellem und humanitirem Gebiet zu. Der Rat kann Empfehlun-
gen an die UN-Generalversammlung und die UN-Sonderorganisationen abge-
ben, Ubereinkommen zur internationalen Zusammenarbeit auf diesen Gebie-
ten vorlegen oder mit Genehmigung der Generalversammlung Vertrige mit
den Sonderorganisationen abschlieen. Der Wirtschafts- und Sozialrat besitzt
jedoch keine Durchsetzungsbefugnisse. Vor allem gegeniiber der Weltbank
und dem Internationalen Wahrungsfonds besitzt er somit eine schwache Stel-

17 Der Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC) besteht aus 54 Mitgliedern, wobei
die sogenannten Entwicklungslédnder seit den 1970er Jahren — durch die Entko-
lonisierungspolitik der UNO — iiberproportional vertreten sind. Der ECOSOC ist
eines der fiinf Hauptorgane der UNO. Seine Aufgabe ist die Uberwachung und
Koordinierung der wirtschaftlichen und sozialen Aktivitdten. Er koordiniert
neun funktionale und finf regionale Kommissionen sowie 14 spezialisierte Or-
ganisationen; er entwickelt Richtlinien fiir die UNO und seine Mitgliedsstaaten.
Die Kommissionen des ECOSOC sind zwischenstaatlich, d.h. nur Regierungen
sind Mitglieder und besitzen Stimmrecht. NGOs mit Beraterstatus konnen an
den Sitzungen ebenfalls teilnehmen, sind jedoch ohne Stimmrecht (vgl. Unser
1997).

75

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

lung."® Zudem leisten heute zahlreiche Nebenorgane einen GroBteil der Arbeit
des ECOSOC, was ihm den Vorwurf »organisatorischen Wildwuchses«
(Trauttmansdorff 1999: 38; zitiert nach Gareis und Varwick 2002: 53) einge-
bracht hat. Gareis und Varwick merken ferner an, dass »die Generalversamm-
lung mit der Schaffung von Spezialorganen wie dem Entwicklungsprogramm
(UNDP) oder der Konferenz fiir Handel (UNCTAD) dem ECOSOC weitere
Kompetenzen im Entwicklungsbereich entzogen [hat]« (Gareis und Varwick
2002: 54).

Kaum Erwidhnung in den Vergleichen zwischen Forum und Arbeitsgruppe
findet der grundsitzlich andere Ansatz des Ersteren: Wéhrend die Arbeits-
gruppe stark von den Debatten um den legalen Status »indigener Volker« ge-
prégt ist, ist das Forum eine Plattform fiir die Verhandlung von Entwick-
lungsrichtlinien. Es geht um die Frage, wie Indigene in den Entwicklungs-
programmen der UN-Einrichtungen derzeit Berticksichtigung finden und wie
sie sich eine zukiinftige Einbeziehung vorstellen. Damit erhoht sich auch der
Druck auf indigene Organisationen, ihre Forderungen mit international nor-
mierten Vorstellungen von >Entwicklung< und >Fortschrittc abzugleichen. Das
Forum will sich als Koordinationsinstrument zwischen den einzelnen UN-
Organisationen etablieren und dadurch implizit auch Kontrollfunktionen er-
werben (vgl. Dreher 1995; Garcia-Alix 2003; Hausotter 2002). Das Ergebnis
eines Berichts des UN-Generalsekretirs aus dem Jahre 1996 bestitigt, dass
eine zentrale Zusammenfithrungsinstanz fiir die UN-Aktivitdten beztiglich In-
digener fehle (vgl. United Nations 1996). Folgende Einrichtungen werden in
diesem Zusammenhang von Seiten indigener Aktivisten und ihrer Unterstiit-
zer als besonders relevant betrachtet: die Kommission fiir nachhaltige Ent-
wicklung am Wirtschafts- und Sozialrat, UNEP, UNDP, UNHCR, UNHCHR,
WHO, UNESCO, ILO und die Weltbankgruppe.'® Alle diese Institutionen
fuhren Aktivititen durch, die Indigene betreffen, integrieren diese aber nur
bedingt in die Ausarbeitung ihrer Programme (Garcia-Alix 1999: 51ft.).

Das Sekretariat des Forums unter Leitung der Juristin Elsa Stamatopoulou
hat 2003 begonnen, die einzelnen Instanzen nach ihren kurz-, mittel- und
langfristigen Projektzielen im Umgang mit Indigenen zu befragen und die Er-
gebnisse zu katalogisieren. Jedes Jahr zum Treffen des Forums im Mai wer-
den Auskiinfte iiber die erfolgten Aktivititen erbeten. Diese konnen dann mit
den angestrebten Zielen abgeglichen werden. Stamatopoulou misst den Erfolg

18 Die Griinder der Vereinten Nationen hatten sich bereits 1944 in Bretton Woods
auf die Schaffung internationaler Finanzinstitutionen geeinigt und diesen neben
verschiedenen Sonderorganisationen auch eine Welthandelsorganisation zur Sei-
te stellen wollen. Damit beabsichtigten sie eine Dezentralisierung der internatio-
nalen Entscheidungsfindung im Wirtschaftsbereich (vgl. United Nations 2002b).

19 Fur die ausgeschriebenen Bezeichnungen sowie eine ndhere Beschreibung der
Aufgabenfelder der hier aufgelisteten Organisationen siche Anhang.

76

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

des Forums in den ersten Jahren seiner Existenz deshalb hauptséchlich an der

Kooperationsbereitschaft der entsprechenden UN-Organisationen. In diesem

Zusammenhang spielen fiir sie auch an Forumsmitglieder erfolgte Einla-

dungen zu Konferenzen eine wichtige Rolle (Gesprach Stamatopoulou 20.05.

2004).

Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten besitzt neben acht von
Regierungen nominierten Mitgliedern auch acht sogenannte unabhéngige in-
digene Experten mit gleichem Stimmrecht. Das gilt als Neuerung innerhalb
des UN-Systems. Die Mitglieder werden nach den fiinf offiziellen Regionen
der UNO ausgewihlt, wobei indigene Organisationen Kandidaten fiir die Pos-
ten der unabhingigen indigenen Experten dem Wirtschafts- und Sozialrat vor-
schlagen konnen. Fiir viele indigene und nicht-indigene Aktivisten liegt hierin
wiederum die besondere Bedeutung des Forums: Indigene Reprisentanten tre-
ten zum ersten Mal in der Geschichte der UNO als gleichwertige Gespréchs-
und Verhandlungspartner gegeniiber Regierungen auf (Interview Matias Al-
onso 19.05.2004; Interview Lux de Coti 19.05.2004; Interview Choquehuanca
18.05.2004). Das Forum konzentriert seine Arbeit auf drei Bereiche:

e Es entwickelt Vorschldge und Empfehlungen fiir Regierungen und UN-
Organisationen in sechs Mandatsbereichen: wirtschaftliche und soziale
Entwicklung, Umwelt, Gesundheit, Menschenrechte, Kultur und Bildung;

e ¢s koordiniert und evaluiert fiir Indigene relevante Einzelaktivititen in-
nerhalb der UNO;

e c¢s verbreitet Informationen zu indigenen Volkern innerhalb des UN-
Systems.

Genauso wie die Arbeitsgruppe indigene Volker ist auch das Standige Forum
fir indigene Angelegenheiten offen fiir alle Institutionen und Organisationen,
unabhingig davon ob sie einen Beraterstatus am Wirtschafts- und Sozialrat
besitzen oder nicht. Alle bei der Sitzung anwesenden Organisationen kénnen
ihre Vorschldge und Empfehlungen wihrend der zweiwdchigen Treffen an die
sechszehn Forumsmitglieder weiterleiten — allerdings stimmen nur diese {iber
die Vorschldge ab. Die Teilnehmerzahlen stiegen in den ersten drei Jahren
kontinuierlich an und beliefen sich 2005 auf ca. 1000 Personen aus aller Welt.
Jedes Jahr gruppiert sich das Treffen des Forums um einen thematischen
Schwerpunkt: 2002 war dies die Arbeitsweise und Funktion des Forums, 2003
indigene Kinder und Jugendliche, 2004 indigene Frauen. 2005 standen die
Millenniums-Entwicklungsziele (MDGs)* der UNO auf der Agenda, vor al-

20 Die Millenniums-Entwicklungsziele umfassen 8 libergeordnete Ziele: 1. extre-
men Hunger + Armut beseitigen; 2. Grundschulbildung fiir alle Kinder errei-
chen; 3. Gleichstellung und groBeren Einfluss der Frauen durchsetzen; 4. Kin-
dersterblichkeit senken; 5. Gesundheit der Miitter verbessern; 6. AIDS, Malaria
und andere Krankheiten bekdmpfen; 7. nachhaltigen Schutz der Umwelt ge-

77

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

lem die Ziele der Armutsreduzierung und der weltweiten Durchsetzung der
Einschulung aller Kinder bis zum Jahr 2015 (vgl. United Nations 2002b).

Bevor die Analyse der politischen Kréfteverhéltnisse am Standigen Forum
fur indigene Angelegenheiten ins Zentrum der Betrachtungen riickt, gilt es im
Folgenden, grundlegende Begriffe des Indigenititsdiskurses sowie das Ver-
hiltnis zwischen Ethnologie und indigenem Aktivismus ndher zu betrachten,
um den politischen Handlungsraum, in dem sich die Akteure indigener Zu-
sammenschliisse bewegen, besser erfassen zu kénnen.

4. Definition >indigene Vélker«:
grundlegende Begriffe

Das Sekretariat des Standigen Forums fiir indigene Angelegenheiten weist in
einem Dokument (United Nations 2004b) darauf hin, dass kein Korper des
UN-Systems bisher eine offizielle Definition des Konzeptes »indigene Volker<
per Beschluss angenommen hat. Dies sei auf Grund der kulturellen Vielfalt
indigener Volker nicht geschehen. Die Definition des UN-Sonderbericht-
erstatters Martinez Cobo dient derweil als Grundlage fiir das Verstiandnis des
Begriffs von Seiten internationaler Institutionen. So definiert die ILO-Kon-
vention 169 ihren Giiltigkeitsbereich fiir:

»Volker in unabhéngigen Léndern, die als Eingeborene gelten, weil sie von Bevol-
kerungsgruppen abstammen, die in dem Land oder in einem geographischen Gebiet,
zu dem das Land gehort, zur Zeit der Eroberung oder Kolonisierung oder der Festle-
gung der gegenwirtigen Staatsgrenzen ansdssig waren und die, unbeschadet ihrer
Rechtsstellung, einige oder alle ihrer traditionellen sozialen, wirtschaftlichen, kultu-
rellen und politischen Einrichtungen beibehalten« (Artikel 1, ILO-Konvention 169;
zitiert nach Dandler et al. 1994:89).

Dabei gilt >Selbstidentifikation< als ausschlaggebendes Kriterium der An-
erkennung. Gleichzeitig wird betont, dass der Begriff »Volker« nicht nach
internationalem Recht verstanden werden darf, das heif3t, keine staatlichen
Autonomierechte impliziert. Die ILO-Konvention 169 ist bis heute das ein-
zige internationale Abkommen zum Schutz der Rechte indigener Volker.

und andere Krankheiten bekdmpfen; 7. nachhaltigen Schutz der Umwelt ge-
wihrleisten; 8. globale Partnerschaft im Dienst der Entwicklung schaffen. Diese
acht Ziele werden wiederum in insgesamt 18 Zielstellungen konkretisiert, wobei
48 Indikatoren zum Einsatz kommen. Die Ziele wurden von einer Experten-
gruppe, bestehend aus Mitgliedern des UN-Generalsekretariats, IWF, OECD
und Weltbank, erstellt.

78

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Auch die Erkidrung der Rechte indigener Volker und ein gleichnamiges
Dokument der OAS*' (GT/DADIN/doc.139/03) vermeiden eine exakte Defi-
nition des Begriffes »indigene Volker<«. Das subjektive Kriterium der Selbst-
identifikation als indigen wird wiederum zum ausschlaggebenden Moment.
Die OAS-Erkldrung legt dabei in Abschnitt 1, Artikel 1 wiederum fest, dass
der Begriff »Volk« nicht nach internationalem Recht gebraucht wird.

Fiir die Représentanten indigener Bewegungen bleibt die Selbstdefinition
als Volker dennoch oftmals das zentrale Moment ihrer politischen Kédmpfe —
vor allem in Abgrenzung zur Bezeichnung >Minderheit<. Welche Konse-
quenzen ergeben sich aus der vorgenommenen Abgrenzung?

Indigene: Minderheiten oder Vélker?

Im Anschluss an den Westfilischen Frieden (1648) und vor allem in Folge der
Franzosischen Revolution entwickelte sich das moderne Nationalstaats-
konzept zur stirksten, das Volkerrecht tragenden Legitimitétsvorstellung. Da-
mit einhergehend bildete sich der Begriff des nationalen Selbstbestimmungs-
rechts heraus, das dem »Volk« als nationaler Gemeinschaft zugesprochen wur-
de. Jedoch entwickelte sich gleichzeitig auch die Idee eines moglichen Ein-
griffs in die staatliche Souverinitdt, um Individualrechte von Minderheiten,
das heifit von Gruppen, die sich nicht als Teil der nationalen Gemeinschaft
verstanden, zu schiitzen. Beeinflusst durch Interessenkonflikte zwischen Na-
tionalstaaten und einzelnen Gruppen im Innern derselben hat sich das inter-
nationale Recht in den letzten fiinfzig Jahren stark verdndert. Die Definition
des Rechts auf Selbstbestimmung spielte bei diesen Auseinandersetzungen
eine zentrale Rolle.

Minderheitenrechte werden im Vélkerrecht als Erweiterung des Schutzes
von Individualrechten verstanden. Die entsprechenden Gruppen besitzen so-
mit keinen Anspruch auf Selbstbestimmung. Artikel 27 des zivilen und poli-
tischen Menschenrechtspakts von 1966 weist Minderheiten das Recht zu, ihre
Kultur in der Gemeinschaft auszutiben. Dabei handelt es sich aber um soge-
nannte >negative« Rechte, d. h. die Regierungen der entsprechenden Lénder
diirfen die entsprechenden Aktivitdten (freie MeinungsduBerung, Versam-
mlungsrecht etc.) nicht unterbinden. Andererseits haben sie aber auch nicht
die »positive« Pflicht, differente Gruppen anzuerkennen und mit &ffentlichen
Geldern zu unterstiitzen (vgl. Kymlicka 1999: 283f.). Minderheiten werden
somit nicht als Volk innerhalb einer Nation, sondern als lose Gruppe von In-
dividuen definiert. Da die Unterscheidung zwischen Minderheit und Volk je-

21 Auch die OAS verfiigte 1989, dass die Interamerikanische Kommission fiir
Menschenrechte ein juristisches Instrument zu den Rechten Indigener vorberei-
ten solle. Somit laufen die Bemithungen auf UN-Ebene parallel zu denen auf re-
gionaler Ebene in Nord- und Stidamerika.

79

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

doch unter Juristen umstritten ist, gibt es Uneinigkeiten bei der Abgrenzung

beider Kategorien. Nach Pritchard (2001: 323) werden drei relative Unter-

scheidungskriterien zwischen Volk und Minderheit im Vélkerrecht festge-

halten:

¢ Ein Volk muss im Sinne des Selbstbestimmungsrechts in einem abge-
grenzten Gebiet leben bzw. mit einem solchen Gebiet historisch ver-
bunden sein;

e der Ausprigungsgrad eines subjektiven Kollektivbewusstseins ist bei
einer Minderheit niedriger als bei einem Volk;

e ein Volk muss, im Sinne des Selbstbestimmungsrechts, iiber relativ re-
prasentative und handlungsfihige Organe verfiigen.

Die Akteure indigener Bewegungen wehrten sich von Anfang an dagegen, als
Minderheiten kategorisiert zu werden: Sie argumentierten fiir ihre politische,
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Selbstbestimmung. Auf Grundlage gel-
tenden Volkerrechts sei ihnen dies als Minderheit im Staatsgefiige nicht mog-
lich.

Wiéhrend individuelle, ethnische und religiése Rechte in demokratischen
Verfassungen bestehender Nationalstaaten verankert sind, gibt es keine Hand-
habung fiir die Rechte »indigener Volker<. Deshalb wollten die indigenen In-
teressenvertreter verfassungsrechtliche Anderungen der Staaten erreichen, in
denen sie leben. Das Selbstbestimmungsrecht konsolidiert dabei die grund-
sétzliche »Andersartigkeit< Indigener: Es impliziert, dass Menschen, die sich
als Mitglieder indigener Volker definieren, sich vorwiegend oder gar aus-
schlieBlich kulturell und politisch mit dieser Gemeinschaft identifizieren und
sich von den sie umschlieBenden Nationalstaaten nicht reprisentiert fithlen
(vgl. United Nations 2000: 5).

Mit der ILO-Konvention 169 erhielten indigene Bewegungen ein niitzli-
ches Instrument zur Forderung nach Verfassungsinderungen auf national-
staatlicher Ebene. Viele, gerade lateinamerikanische Regierungen, ratifizier-
ten die Konvention in den 1990er Jahren und erklédrten ihre Staaten in der
Folge zu pluriethnischen und multikulturellen Gebilden. 1992 verabschiedete
die UNO auch eine Erkidrung der Rechte von Minderheiten und 2007, wie
bereits erwihnt, die Erkidrung der Rechte indigener Vilker. Daes und Eide
fassen den Unterschied zwischen Minderheitenrechten und solchen fiir indi-
gene Volker wie folgt zusammen: »Whereas the Minority Declaration and
other instruments concerning persons belonging to minorities aim at ensuring
a space for pluralism in togetherness, the instruments concerning indigenous
peoples are intended to allow for a high degree of autonomous development«
(United Nations 2000: 3).

Damit liegt das Distinktionskriterium im Grad der Autonomie: Indigene
sollen selbst entscheiden kénnen, inwieweit sie sich als Teil der sie einschlie-

80

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Benden Staaten verstehen, ihnen soll die Moglichkeit gegeben werden, diese
Verbindung so locker wie moglich zu halten. Die Autoren weisen aber darauf
hin, dass eine eindeutige Trennung zwischen Minderheiten und indigenen
Volkern dennoch diskutierbar sei. Wéhrend die Erkldrung der Rechte von
Minderheiten vorwiegend aus der Erfahrung der Européer entstanden sei, ba-
siere die Erkldrung der Rechte indigener Vilker auf der Geschichte der bei-
den Amerikas. Daes und Eide schlussfolgern: »The distinction is probably
much less useful for standard-setting concerning group accomodation in Asia
and Africa« (United Nations 2000: 5). Das Recht auf Autonomie bzw. »Selb-
stbestimmung« erweist sich somit als komplexer, vieldeutiger Begriff. Welche
Dokumente sind in diesem Zusammenhang fiir indigene Interessenvertreter
relevant? Verstehen Akteure aus Nord- und Siidamerika, Asien oder Afrika
dasselbe unter dem Begriff »Selbstbestimmung«<?

Selbstbestimmung

In der Erkidrung der Rechte indigener Vilker beziehen sich zwolf der fiinf-
undvierzig Artikel auf das Recht Indigener, ihre kulturelle Identitdt bewahren
und ihre >Traditionenc*® praktizieren zu diirfen. Damit soll Assimilations-
bestrebungen von Seiten der Staaten, in denen indigene Gruppen leben, be-
gegnet werden. Einerseits greift das Dokument auf bereits bestehende Rechts-
instrumente zuriick: unter anderem auf die Allgemeine Erkldrung der Men-
schenrechte, die Menschenrechtspakte von 1966 sowie die ILO 169. An-
dererseits kommt in Artikel 7, Abschnitt 2 das Recht auf Schutz vor Ethnozid
bzw. kulturellem Genozid neu hinzu (vgl. United Nations 1994).>* Auch in
den Punkten Selbstbestimmung, Land- und Ressourcenrechte und politische
Partizipation geht die Erkldrung tiber die ILO Konvention 169 hinaus (vgl.
Dreher 1995: 601f.). So postuliert Artikel 3 der Erklarung, dass Indigene ein
Recht auf Selbstbestimmung haben sollen: »Indigenous peoples have the right
of self-determination. By virtue of that right they freely determine their politi-
cal status and freely pursue their economic, social and cultural development«
(United Nations 1994).

In den Auseinandersetzungen um die Verabschiedung der UN-Erkldrung
der Rechte indigener Volker spielte diese Bestimmung eine zentrale Rolle. In
der Diskussion verhalf die bereits angesprochene Entkolonisierungspolitik der

22 Unter »Traditionen« werden in diesem Zusammenhang unter anderem Sprache,
Religion, Institutionen, Kunst verstanden.

23 Unter Ethnozid bzw. kulturellem Genozid fallen laut des Dokuments unter ande-
rem Angriffe auf die Integritdt Indigener als Mitglieder differenter Volker bzw.
auf ihre kulturellen Werte, die Enteignung ihrer Siedlungsgebiete, Zwangsum-
siedlung sowie kulturelle Assimilationsbestrebungen von Seiten der nationalen
Gesellschaften.

81

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

UNO den indigenen Akteuren zu einem wichtigen Argument: Kolonialismus
wurde nicht mehr nur als ein durch externe Miachte herbeigefiihrter Missstand
definiert, sondern auch als interner Zustand vieler Nationalstaaten diag-
nostiziert. Dabei setzten interessanterweise nicht nur Indigenenvertreter diese
erweiterte Kolonialismusdefinition als politisches Mittel ein. Seit der Konfe-
renz zu Sicherheit und Kooperation in Europa, die 1975 in Helsinki stattfand,
sowie unter der Prisidentschaft von Jimmy Carter in den USA griffen auch
die Weltméchte indirekt diesen Gedanken auf. Sie verfolgten damit jedoch
andere Ziele als indigene Bewegungen. Wihrend letztere sich einen Zuwachs
an lokaler Autonomie erhofften, suchten erstere — allen voran die USA — nach
neuen Mitteln, den Kalten Krieg fiir sich zu entscheiden. Dennoch trugen sie
dadurch letztendlich zur Aufweichung des Anspruchs nationalstaatlicher Sou-
verdnitdt bei. Das starkte indirekt auch die Forderungen indigener Représen-
tanten. Des Weiteren wurde im Verlauf der 1970er Jahre zweimal das siid-
afrikanische Apartheidsregime von der UNO o6ffentlich verurteilt, indem man
darauf verwies, dass das Recht auf Selbstbestimmung der schwarzen Bevdlke-
rung vorenthalten werde. Muehlebach (2003: 48) verweist in diesem Zusam-
menhang darauf, dass ironischerweise heute viele Regierungsvertreter indige-
ne Forderungen nach Selbstbestimmung als Versuche bezeichneten, Apart-
heidsstrukturen zu schaffen. Im Zuge der Verhandlungen um die Verabschie-
dung der Erkldrung der Rechte indigener Vélker begannen jedoch auch eine
ganze Reihe von Staaten, Selbstbestimmung als Grundlage flir alle weiteren
in der Erklirung enthaltenen Rechte zu sehen.’* Anaya (1995) definiert
Selbstbestimmung international als zentrale juristische Kategorie zur Bewer-
tung von Regierungsstrukturen:

»While human beings fundamentally are the beneficiaries of the principle of self-
determination, the principle bears upon the institutions of government under which
human beings live. Self-determination is extraordinary as a vehicle for coalescing
international concern for the essential character of government structures, a concern
that may extend to the point of enjoining them to yield authority or territory« (Anaya
1995: 76).

Innerhalb der transnationalen panindigenen Bewegung sind die Vorstellungen
von Selbstbestimmung jedoch genauso unterschiedlich wie diesbeziigliche
Auslegungen von Staatsseite. Der jeweilige nationale Kontext beeinflusst da-
bei in entscheidendem Maf3e die Definition des Konzepts. So steht die Forde-
rung nach »voller souverdner Unabhingigkeit< — von Seiten der Kanaken Neu-
Kaledoniens — neben der nach »interner Autonomie< im Falle Lateinamerikas.

24 Dinemark zeigte sich 1993 als erstes Land dazu bereit, es folgten Mexiko,
Ecuador, Costa Rica, Peru, Cuba, Guatemala, Finnland und Norwegen, in jiings-
ter Zeit auch die USA (Muehlebach 2003: 249).

82

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Einige Gruppen verwalten sich bereits selbst — so die Inuit in Gronland® oder
die Samen in Norwegen, die eine eigene >Beratende Versammlung< besitzen.
Indigene Organisationen aus Afrika hingegen verbinden mit dem Begriff zu-
vorderst die legale Anerkennung als Indigene und darauf aufbauend die Mog-
lichkeit, politische Entscheidungen zu beeinflussen (vgl. Crawhall 2004).
Wiéhrend indigene Représentanten aus Asien oder Afrika somit in den Ver-
handlungen zur Erkidrung der Rechte indigener Vélker in puncto Selbstbe-
stimmung zu den grofiten Zugestidndnissen bereit waren, zeigten sich Vertre-
ter aus Nord- und Lateinamerika sowie Neuseeland wenig kompromissbereit.
Gerade auch fiir Gruppen aus den USA, die sich auf bestehende Vertrage nach
internationalem Recht zwischen ihnen und der US-Regierung berufen konnen,
wiirde eine Umformulierung des Satzes »Indigene Volker haben das Recht
auf Selbstbestimmung« legal bereits Erreichtes unterminieren. Zusammen mit
Vertretern aus Lateinamerika nehmen sie oft, auch wihrend der Sitzungen des
Stédndigen Forums fiir indigene Angelegenheiten, die aggressivsten und kri-
tischsten Haltungen gegeniiber Regierungsvertretern ein. Sie weisen darauf
hin, dass die begrenzten Mandate der Arbeitsgruppe und des Forums keine
gezielten MaBnahmen gegen Menschenrechtsverletzungen an Indigenen er-
moglichen. Der grofite Schwachpunkt der UNO liegt somit aus Perspektive
dieser Représentanten darin, dass die Regierungen ihr gegeniiber nicht wei-
sungsgebunden sind (Gesprach Matias Alonso 20.05.2005; Gespriach Alarcén
16.05.2003; Dahl 2004: 14ff.; Hodgson 2002: 1043).

Indigene Forderungen nach Selbstbestimmung fanden jedoch in den
1990er Jahren verstirkt Gehor, als sich verschuldete Staaten unter Druck des
IWF und der Weltbank wirtschaftlich liberalisieren mussten.*® IWF und Welt-
bank setzen auf Dezentralisierung sowie Partizipation der Zivilgesellschaft.
So versuchen sie zum Beispiel lateinamerikanische Staaten zu verpflichten,
funktionierende 6ffentliche Instanzen fiir die Belange Indigener zu schaffen,
in denen diese selber mitwirken. Auch ohne dass es eine eindeutige Definition

25 Sie erhielten bereits 1979 ihre politische Unabhingigkeit von Danemark, eine
eigene Verfassung (Home Rule) und eine regionale Regierung (Morin und Sala-
din D’ Anglure 1994: 198).

26 IWF und Weltbank entwarfen in Reaktion auf die Schuldenkrise Anfang der
1980er Jahre sogenannte Strukturanpassungsprogramme (SAPs) fiir die hoch-
verschuldeten Staaten der >Dritten Welt« und Osteuropas, deren Ausfithrung
durch die Nehmerlédnder Bedingung fiir weitere Kredite und Schuldenerlass war.
Die Ziele der SAPs sind: Stabilisierung der Wahrung, Sicherung bzw. Wieder-
herstellung der Schuldendienstféhigkeit und Ausrichtung der Wirtschaft auf die
Anforderungen des Weltmarktes. Auf Grund zahlreicher Kritik an der engen
6konomischen Ausrichtung der SAPs, die soziale Missstinde in den Nehmer-
landern noch verschérfte, wurden in den 1990er Jahren soziale und 6kologische
Komponenten mit aufgenommen. Diese umfassen auch Programme fiir die indi-
gene Bevolkerung des jeweiligen Landes.

83

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

gibt, was Selbstbestimmung fiir Indigene bedeuten kann, oder vielleicht gera-
de weil diese vermieden wird, zeigen die beschriebenen Entwicklungen, dass
sich die Kategorie >indigene Volker« auf internationaler wie nationaler Ebene
institutionalisiert hat.

Territorium

Neben der Forderung nach Selbstbestimmung steht die nach Landrechten,
einschlieBlich der Kontrolle der Nutzung natiirlicher Ressourcen, an zentraler
Stelle auf der politischen Agenda indigener Bewegungen. Beide Forderungen
sind eng miteinander verkniipft und bedingen sich gegenseitig. So betont Mi-
guel Alfonso Martinez, Mitglied der Arbeitsgruppe indigene Vélker, in einem
Redebeitrag wihrend der Sitzungsperiode 2004, dass der grundlegende Kon-
flikt zwischen indigenen Gruppen und Regierungen der um Land sei. Dies
schlieBe die Nutzung der natiirlichen Ressourcen mit ein. Er argumentiert:
»Selbstbestimmung ist ohne Land nicht moglich« (eigene Aufzeichnungen
18.06.2004). Die Forderung wird durch eine Verkniipfung von indigener
Identitdt und >natiirlichem Habitat< legitimiert, die sich zum Beispiel in einer
Weltbankrichtlinie (OP 4.10) zu indigenen Vélkern widerspiegelt. Dort heif3t
es in Abschnitt 2: »The Bank recognizes that the identities and cultures of In-
digenous Peoples are inextricably linked to the lands on which they live and
the natural resources on which they depend.«*’

Wie auch beim Thema Selbstbestimmung sind dabei die derzeitigen lega-
len Standards je nach Land unterschiedlich. Bereits ein kurzer Blick auf die
Situation verschiedener Lénder Siidamerikas belegt dies: Kolumbien gilt, aus
der Perspektive indigener Akteure, als das lateinamerikanische Land mit der
fortschrittlichsten Gesetzgebung. Auch wenn sich laut offizieller Statistik nur
zwei Prozent der Bevolkerung des Landes als indigen identifiziert, so verfiigt
diese numerische Minderheit dennoch tiber ein Viertel des staatlichen Territo-
riums (Santamaria 2006: 42). In Brasilien sind derzeit elf Prozent des Amazo-
nasgebietes tituliertes indigenes Territorium, in Peru hingegen etwas mehr als
finf Prozent. Wihrend in Kolumbien, Bolivien, Brasilien und Ecuador Ge-
setzgebungen zu Landrechten fiir indigene Volker — meist jedoch bezeichnet
als »ethnische Gruppen« oder »Zusammenschluss von Gemeinden«< — bestehen,
vergibt die peruanische Regierung kollektive Landtitel nur an doérfliche Ein-
heiten. Diese indigenen Siedlungen genielen jedoch eingeschriankte autonome
Verwaltungsrechte. Auch in Bolivien und Kolumbien beinhaltet die legale
Anerkennung indigener Territorien begrenzte Autonomierechte, in Ecuador

27 Die OP 4.10 der Weltbank ist online zuginglich unter: http://wbln0018.world
bank.org/Institutional/Manuals/OpManual.nsf/023c7107f95b76b88525705c002
281b1/0f7d6£3f04dd70398525672c007d08ed?OpenDocument [20.05.2006]

84

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

hingegen gibt es bisher keine klaren legalen Standards diesbeziiglich (vgl.
Roldan Ortega 2004: 47ff.; Blum 2001: 149; vgl. auch CEREC und Gaia
Foundation 1993).

Die Einforderung von Landrechten war einer der Ausgangspunkte und
Hauptfokus indigener Bewegungen der 1960er und 70er Jahre. Die Sicherung
von Land gilt auch weiterhin als Basis, um das Uberleben indigener Vélker zu
sichern. Im Laufe der Jahre verbanden sich die Ideen von Selbstbestimmungs-
und Landrechten und wurden zu Forderungen nach (eingeschrinkter) territo-
rialer Autonomie. Nur ein uneingeschrinkter Zugang zu Land und Ressour-
cen, so die Argumentationslinie indigener Akteure, ermdgliche politische
Autonomie sowie die Aufrechterhaltung indigener Wirtschaftssysteme. Einer-
seits verweisen die indigenen Interessenvertreter dabei auf das Erstankémm-
lingsrecht der von ihnen représentierten Gemeinschaften gegeniiber den euro-
pédischen Kolonisatoren bzw. denjenigen, die heute die Regierungen der je-
weiligen Staaten stellen.”® Andererseits bauen sie ihre Anspriiche aber auch
auf einer >anderen spirituellen und materiellen Beziehung« zur Umwelt auf —
eine Idee, die nicht nur in der Richtlinie der Weltbank, sondern auch in der
UN-Erkldrung der Rechte indigener Vilker (Artikel 25) sowie in der vorldu-
figen Erklarung der OAS (Preambel, Artikel 3) Aufnahme fand.

Mit dieser Legitimierung der Territorialanspriiche greifen die indigenen
Bewegungen indirekt auf moralische Argumente zuriick, die schon seit der
Eroberung Amerikas in Europa kursieren. Auf Grundlage der Vorstellungen
vom redlen Wilden¢, die abendléndische Philosophen wie Rousseau, Mon-
taigne oder Moore generiert haben, erschaffen sie die »indigene« Zivilisation
als Gegenbild zur >westlichen< (vgl. Gutiérrez Estévez 2003; Conklin und
Graham 1995). Diese Dichotomisierung baut auf einer Gegentiberstellung von
naturerhaltenden und naturzerstdrenden Zivilisationen auf. Damit greifen die
Akteure indigener Bewegungen Vorstellungen von Entwicklung, Modernitit,
Fortschritt und Zivilisation, die auch im Westen ambivalente Assoziationen
hervorrufen, auf und an: die »Mobilisierung von Scham«® wird zum wich-
tigen politischen Mittel (Muehlebach 2001: 417; vgl. auch Kapitel I). Durch
die grofe politische Wirkkraft dieser Gegeniiberstellung werden kollektive
Abgrenzungsprozesse unterstiitzt oder gar erst angeschoben. Es scheint so, als
ob indigene Bewegungen nur erfolgreich sein kénnen, wenn sie auf einer un-
aufloslichen Verbindung zwischen »indigenen Voélkern< und »>natiirlichem Ha-
bitat< beharren. Erst durch diese Gleichsetzung koénnen sie in politischen Ver-
handlungen auch fiir ihre kulturelle und wirtschaftliche Selbstbestimmung

28 Siehe UN-Definition »indigene Volker< von Martinez Cobo.

29 Muehlebach (2001) verweist in ihrem Artikel auf einen indigenen Teilnehmer
eines Treffens bei der Arbeitsgruppe indigene Volker, der diesen Begriff benutz-
te.

85

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

eintreten: Nur wenn ihnen gestattet ist, ihre Territorien selbst zu verwalten, so
ihre Argumentationslinie, konnen indigene Volker den Industrienationen al-
ternative Lebenskonzepte entgegensetzen. Die Gleichsetzung von kultureller
und territorialer Eigensténdigkeit wird zum Dreh- und Angelpunkt der Forde-
rungen nach autonomen Territorien.

Deutlich wird dies zum Beispiel in einer Aussage Nilo Cayuqueos. Der
Mapuche erlebte und gestaltete die Organisationsanfinge der transnationalen
panindigenen Bewegung in den 1970er Jahren. Er verweist auf die markanten
Differenzen zwischen marxistisch geprigten Bauernbewegungen und indi-
genen Bewegungen in Lateinamerika, welche vor allem am Anfang in poli-
tischen Auseinandersetzungen eine wichtige Rolle spielten: Erstere sahen
Landrechte nicht in der umfassenden kulturellen Bedeutung, welche die indi-
genen Organisationen ihnen von Anbeginn an zuschrieben (Gespriach Cayu-
queo 24.05.2005).

Die »andere spirituelle Beziehung« zum Land wurde vor allem fiir die in-
digenen Bewegungen des Amazonasgebietes in den 1980er Jahren zur zentra-
len Argumentationshilfe in ihrem Kampf um Territorien. Diese grundsétzliche
»Andersartigkeit« bescherte ihnen international verhdltnismiBig groBe politi-
sche Erfolge, obwohl sie zahlenméBig eine eher unbedeutende Gruppe dar-
stellen. Zwei wichtige internationale Entwicklungen legten dafiir den Grund-
stein: Zum einen gewann in den 1980er Jahren die Okologiebewegung inter-
national an Bedeutung. Vor allem der stidamerikanische Regenwald erlangte
dabei Symbolstatus im Kampf der Umweltschiitzer. Zum anderen vollzog sich
zur gleichen Zeit mit der Erarbeitung des Konzepts der »nachhaltigen Ent-
wicklung¢ ein Paradigmenwechsel in der Entwicklungszusammenarbeit. >Lo-
kale Wissenssysteme« riickten ins Zentrum der Betrachtungen: Man ging nun
davon aus, dass Entwicklungshilfe nur dann erfolgreich sein kdnne, wenn die
Zielgruppen und ihre Vorstellungen von Entwicklung bei Projektausarbeitung
und -durchfithrung mit einbezogen wiirden.

Die indigenen Organisationen des Amazonasgebietes wussten diesen
Paradigmenwechsel politisch zu nutzen. Sie organisierten sich zum Beispiel
im Zusammenschluss mit dem europdischen Klimabiindnis und gingen Alli-
anzen mit groen Umweltschutzorganisationen wie Conservation Internatio-
nal (C1), World Wildlife Funds (WWF) oder The Nature Conservancy (TNC)
ein. Thre Bewirtschaftungsform des Regenwalds erfuhr im Zuge dieser Ent-
wicklungen neue Anerkennung als eine Methode »nachhaltiger Entwicklung«
(vgl. Morin und Saldin d’Anglure 1994: 201).

Conklin und Graham (1995: 696f.) sehen dabei den politischen Nutzen
der Gleichsetzung zwischen >westlichen< Nachhaltigkeitskonzepten und indi-
gener Landnutzung als zweifelhaft an und verweisen in diesem Zusam-
menhang auch auf kritische indigene Stimmen. Andere Autoren interpretieren
hingegen die konzeptionelle »Verwestlichung« indigener Lebensweise, die

86

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

sich auf Grundlage der Dichotomisierung indigener und nicht-indigener Welt-
sichten (Stichwort »andere Spiritualitit<) vollzieht, als »strategischen Essen-
tialismus« (Spivak 1988) komplexer Beziehungen, die zur Erreichung politi-
scher Ziele notwendig sei (z. B. Warren und Jackson 2003; Greene 2004). Bei
diesen Autoren steht der Aspekt der Mobilisierung einer breiten Unter-
stiitzerfront zur Erreichung der Zielsetzung — territoriale Selbstbestimmungs-
rechte — im Vordergrund. Diese Unterstiitzerfront miisse vor allem »im Wes-
ten¢, zum Beispiel in Europa, gewonnen werden. Dort lieBen sich die Macht-
zentren lokalisieren, deren finanzielle und politische Kraft von den indigenen
Bewegungen gebraucht wiirden, um entsprechende Gesetzesanderungen im
eigenen Land zu bewirken. So hebt Smith (2002a) die Notwendigkeit des Zu-
sammenschlusses zwischen Umweltschutzverbdnden und indigenen Organisa-
tionen am Beispiel Perus hervor. Auch er bewertet die eingegangenen Allian-
zen dabei als einen wichtigen politischen Erfolg: Bis dahin hitten die Um-
weltschutzorganisationen auf Grund ihrer groBeren Finanzkraft im Wettstreit
mit indigenen Organisationen um die Ausweisung von Schutzgebieten meist
gewonnen. Heute sei es WWF, TNC, CI oder anderen NGOs nicht mehr ganz
so einfach moglich, ohne die Riicksprache mit und Beteiligung von indigenen
Zusammenschliissen oder iiber die Interessen lokaler Gemeinden hinweg
Schutzgebiete ausgewiesen zu bekommen.

Die Allianzen mit diesen méchtigen Partnern gestalteten sich indes bis-
lang durchaus problematisch und fiihrten zu tiefgreifenden Konflikten. Rum-
menholler stellt bei seinem Vergleich der Interessen von Naturschutzverbén-
den und indigenen Organisationen in Peru fest:

»Die Ersteren streben die Ausweisung staatlicher und privater Naturschutzgebiete
an, um reprisentative Okosysteme in ihrer Biodiversitit zu bewahren. [...] Die indi-
genen Organisationen streben die Demarkierung von Landrechten und die zumindest
teilweise Rekonstruktion der durch historische Verdringungsprozesse verloren ge-
gangenen indigenen Territorien und ihre selbstbestimmte Bewirtschaftung an«
(Rummenholler 2005: 2).

Fragen >sozialer Gerechtigkeit< oder Bediirfnisse lokaler Bevolkerungen ste-
hen meist nicht auf den Programmen finanzkréftiger Umweltschutzorgani-
sationen. Biindnisse zwischen diesen und den indigenen Bewegungen erwei-
sen sich deshalb letztendlich als wenig effektiv. Die divergierenden Ziel-
setzungen treten deutlich und schnell zutage. Ein weiterer wichtiger Punkt
sind die unterschiedlichen Interessen, die innerhalb der indigenen Bewe-
gungen selbst mit dem Konzept des Territoriums verbunden sind. Ahnlich wie
beim Begriff der Selbstbestimmung gibt es divergierende Vorstellungen dar-
tiber, was unter der Forderung nach Landrechten zu verstehen ist. Fiir die
einen sind diese gleichbedeutend mit Eigentumsrechten im marktwirtschaft-

87

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

lichen Sinn, andere verstehen darunter eine Demarkierung von Territorien
zum Schutz der Fldchen vor unkontrolliertem Ressourcenabbau durch Dritte.
Vielerorts entstehen Konflikte um die Nutzungsrechte an den Ressourcen in
Territorien, die indigenen Gruppen legal zuerkannt wurden. Diese Konflikte
entfalten sich vor allem zwischen indigenen Gemeinden und nationalen Re-
gierungen bzw. transnationalen Unternehmen, die sich in den entsprechenden
Gebieten ansiedeln.*® Ein indigener Reprisentant aus Kanada erlduterte einen
wichtigen Aspekt dieser Vorgédnge in einer Veranstaltung wéhrend des Tref-
fens der Arbeitsgruppe indigene Volker (2004) an Hand des Unterschieds
zwischen den Begriffen >subsistance< und >livelihood<. Wihrend indigenen
Gruppen von der kanadischen Regierung lediglich Subsistenzrechte zuerkannt
werden, fordern sie, die natiirlichen Ressourcen des eigenen Territoriums
auch iiber die Abdeckung der Grundbediirfnisse hinaus nutzen zu koénnen.
»Livelihood« sei in diesem Sinne ein umfassenderes Konzept als »subsistance«
(eigene Aufzeichnungen 20.06.2004). Diese Unterscheidung spielt auch im
siidamerikanischen Kontext eine wichtige Rolle.

Ein Vertreter aus Mexiko erstaunte das Publikum einer Veranstaltung in
Berlin im Rahmen einer Rundreise indigener Reprisentanten aus Latein-
amerika im Dezember 2002, als es um die knapper werdende Ressource
Trinkwasser ging. Er fiihrte aus, dass dieses Problem indigenen Vélkern eine
neue wirtschaftliche Chance erdffnen konne, da sie oftmals in Gebieten leb-
ten, wo die groBten SiiBwasservorrite bestiinden. Wiére es nicht ein Fort-
schritt, so die Frage des Repridsentanten, wenn man demnéchst Wasser von
»indigenen Unternehmen¢ kaufen konne?’' Das hinter dieser Aussage zum
Vorschein tretende Verstédndnis von Landrechten als Eigentumsrechten im
marktwirtschaftlichen Sinn ldsst sich nicht mit stereotypen Darstellungen des
rindianischen Umweltschiitzers< verbinden. Diesem zufolge verkoérpern indi-
gene Reprisentanten den Prototypen des tiberzeugten Naturschutzaktivisten
westlicher Pragung. Auch Greene (2004: 47f.) verweist in seiner Studie iiber
die moderne Organisationsgeschichte der Aguaruna im peruanischen Amazo-
nasgebiet auf den Umstand, dass indigene Repréisentanten durchaus an priva-
ten Geschéften mit den natlirlichen Ressourcen auf indigenen Territorien in-
teressiert sein kénnen und ihre privilegierte Position diesbeziiglich ausnutzen.
Dies fordert aber nicht nur romantische Vorstellungen von >Indigen-Sein¢
heraus, sondern erweist sich auch als eine wichtige Facette des Problems, wie

30 Natiirlich entstehen auch im Innern der indigenen Gemeinschaften oft Konflikte
um Ressourcennutzung. Dies wird bei einem Blick auf lokale Ebene deutlich.
Diese Diskrepanzen konnen hier nur erwéhnt, nicht aber diskutiert werden, da
sie eine detaillierte Auseinandersetzung erfordern.

31 Personliche Aufzeichnungen bei einer offentlichen Veranstaltung im Vorfeld
einer von der Heinrich-Boll-Stiftung unterstiitzten Fachtagung indigener Repria-
sentanten aus Lateinamerika in Berlin, 6.12.2002.

88

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

indigene Reprisentation im nationalen und internationalen Kontext politisch
legitimiert ist. »Strategische Essentialisierungen« konnen auch dazu dienen,
Interessen einer neuen »indigenen Elite« zu stiitzen, die im Namen von >Vol-
kern«< versuchen, ihre soziale Position in gesamtgesellschaftlichen Zusammen-
hingen zu verbessern. Die enge Verbindung zwischen Naturschutz und Rech-
ten indigener Volker kann ferner zu politischen Bestrebungen fiihren, die
Rummenhdéller (2005) fiir Peru beschreibt: dem »unter Naturschutz-Stellen
von Sammlern und Jagern«.

89

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel IV
Kultur als Politikum

Den Blick auf die Komplexitit lokaler Verhédltnisse gerichtet, diskutieren
Ethnologen immer wieder die inhdrenten Widerspriiche der politischen Forde-
rungen der Vertreter indigener Organisationen. Die Debatten entfalten sich
meist am Konzept »indigene Volker« und weiten sich schnell zu Grund-
satzdiskussionen iiber den dahinter stehenden Kulturbegriff indigener Bewe-
gungen aus. Im Folgenden sollen vor allem zwei Aspekte dieser Diskussion
nédher beleuchtet werden, um die Ambivalenz des politisierten Kulturbegriffs
zu verdeutlichen:

e die direkte ethnologische Auseinandersetzung mit dem Begriff »indigene

Volkery;
e die Bestimmung des politischen Kulturbegriffs.

Hierbei zeigt sich auf analytischer Ebene, was schon bei der Diskussion der
grundlegenden Begriffe zur Definition indigener Volker (vgl. Kapitel I11.4)
anklang: Der politische Kulturbegriff erweist sich nicht nur als neue zentrale
Ressource marginalisierter Gruppen im Kampf um Macht, sondern auch als
alternative Orthodoxie (vgl. Kapitel I1.5), die Differenzen festschreibt und ih-
nen einen von den jeweiligen Trigern unabhéngigen Eigenwert verleiht.

91

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1. Die ethnologische Debatte
um den Begriff rindigene Vélker«

Wie jeder politische Akteur brachten die Vertreter indigener Organisationen
spezifische Forderungen und Ziele mit, als sie sich Anfang der 1980er Jahre
an der UNO etablierten. Thre Zielsetzungen kristallisierten sich in den bereits
behandelten, zentralen Konzepten »>Selbstbestimmung< und »Territorium« her-
aus. Symbolisch zusammengefiithrt wurden beide Konzepte im Begriff >in-
digene Volker«.

Durch die Studie des UN-Sonderbeauftragten Martinez Cobo' erlangte
dieser breite Aufmerksamkeit und setzte sich in der Folge als offizielle Ei-
genbezeichnung durch: die Vertreter indigener Organisationen wurden zu Re-
prasentanten indigener Volker. Heute identifizieren sich viele Gruppen auf
lokaler, nationaler und internationaler Ebene als »indigene Volker< und treten
auf dieser Grundlage als politische Akteure in Erscheinung.

Unter Ethnologen wird der Begriff »indigene Volker< derweil kontrovers
diskutiert, vor allem im Zusammenhang mit den daraus abgeleiteten Terri-
torialforderungen von Seiten indigener Organisationen. Im Zentrum steht je-
doch der von den indigenen Aktivisten zugrunde gelegte Kulturbegriff. Die
Debatte lauft dabei oft Gefahr, in einer politischen Grundsatzdiskussion zu er-
starren. An deren Polen stehen sich zwei Parteien gegenitiber, die ich im Fol-
genden als >Stimme der Kritiker< und »>Stimme der Befiirworter< bezeichne:
Erstere sehen den Diskurs indigener Aktivisten als soziale Konstruktion der
Wirklichkeit, die als tendenziell rassistisch einzustufen ist. Letztere bestitigen
zwar meist ebenfalls den Konstruktionscharakter dieses Diskurses, feiern ihn
dabei aber vor allem als erfolgreiche Widerstandsstrategie >Subalterner«.

Die Stimme der Kritiker

Wissenschaftler wie Béteille (1998), Bowen (2000) und Kuper (2003) beur-
teilen die Verwendung des Begriffs »indigene Volker« von Seiten der indi-
genen Bewegungen und ihrer Unterstiitzer als essentialistisch und reaktionér.
Sie beruhe auf einem obsolet gewordenen Kulturverstéindnis, das die heutigen
Lebensumstdnde der meisten Indigenen nicht angemessen wiedergebe. Kuper,
wie auch Bowen, bezieht sich dabei vor allem auf die Legitimierungs-
grundlage der zentralen Forderung der Bewegungen nach Landrechten — ver-
korpert in der UN-Definition von Martinez Cobo. Bei der Definition von
Martinez Cobo spielt das »Erstankdmmlingsrecht< in Bezug auf ein bestimm-

1 Siehe Abschnitt Die UNO und das »Indigenenproblem¢ (Kapitel 111.2) fur die
Begriffsdefinition von Martinez Cobo aus dem Jahr 1986.

92

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

tes Territorium eine wichtige, dennoch nicht ausschlieBliche Rolle bei der Be-
stimmung von >Indigenitit<. Kuper findet diesbeziiglich:

»But whatever the political inspiration, the conventional lines of argument currently
used to justify »indigenous«< land claims rely on obsolete anthropological notions and
on a romantic and false ethnographic vision. Fostering essentialist ideologies of cul-
ture and identity, they may have dangerous political consequences« (Kuper 2003:
395).

Kuper sieht die Gefahr, dass man durch den Gebrauch essentialistischer Kul-
turkonzepte Unterschiede zwischen ethnischen Gruppen erst schaffe bzw. ver-
stirke und dadurch Konflikte provoziere. Stelle man sich hinter die Argu-
mentation der indigenen Bewegungen, unterstiitze man Tendenzen, die den
Begriff >indigen«< als Ersatz fiir »primitive erscheinen lieen. Den Begriff
»Kultur< deutet er in diesem Fall als Euphemismus fiir >Rasse« (Kuper 2003:
389, 395). Die klare Abgrenzung von indigenen und nicht-indigenen Gruppen
mit sich diametral gegeniiberstehenden Lebenskonzepten hélt er fiir obsolet.

Vertreter dieser Sichtweise betonen meist, dass die jlingeren wissenschaft-
lichen Erkenntnisse die Konstruktion sozialer Wirklichkeit durch die gesell-
schaftlichen Akteure hinldnglich belegt haben. Aus dieser Perspektive heraus
erscheint ihnen die Unterstiitzung von kulturell begriindeten Forderungen der
indigenen Bewegungen kontraproduktiv und gefihrlich. Sie koénnen neue
Marginalisierungs- und Diskriminierungsprozesse férdern und vereinfachen
komplexe politische Realitdten auf unzulédssige Art und Weise.

Die Stimme der Befiirworter

Sympathisanten der indigenen Bewegungen interpretieren den politischen
Charakter des Konzepts >indigene Volker< hingegen anders (vgl. Ramos
2003b; Kenrick und Lewis 2004; Saugestad 2004; Barnard 2004). Sie ver-
stehen dessen Gebrauch als Widerstandsstrategie von gesellschaftlich margi-
nalisierten Gruppen — das Potenzial zur Aufwertung ihres sozialen Status’ lie-
ge in der Aneignung einer Argumentationsweise, die international gebriuch-
lich und damit »im Westen< verstidndlich wire. Der Nationsgedanke griinde
auf den Konzepten >Territorium« und >Selbstbestimmung« und verkorpere ein
essentialistisches Verstindnis kultureller Identitit. Gruppen, die durch den
Expansionsdrang von Nationalstaaten in der Vergangenheit ihres Lebensrau-
mes sowie eigenstidndiger kultureller Ausdrucksformen beraubt worden seien,
konnten durch den Gebrauch der gleichen Rhetorik ihren Forderungen Kraft
verleihen: Thr Beharren auf der eigenen >Nationalitdt< sei der einzige Weg,
den asymmetrischen politischen Krifteverhiltnissen wirkungsvoll zu begeg-
nen. Die Autoren sehen somit die Aneignung dominanter Diskurse als wirk-

93

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

same Strategie zur Subversion bestehender Ordnungsmodelle. In diesem Sin-
ne sei »indigen< auch nicht als essentialistische, sondern als relationale Kate-
gorie zu deuten, in Anlehnung an die Bedeutung, die der Begriff »ethnisch¢
heute in der ethnologischen Debatte einnehme (vgl. Saugestad 2001; Kenrick
und Lewis 2004). Brown und Delgado (1999: 212) betonen dabei, dass der
Begriff »indigen«< nicht von auen an diese Bevélkerungsgruppen herangetra-
gen worden sei, sondern fiir ein »neues Kapitel indigenen Widerstandes«
stinde: Heute dufert sich indigener Widertand fiir diese Autoren im politi-
schen Kampf mit legalen Mitteln, nicht mehr in gewaltsamen, kriegerischen
Konfrontationen.

Andere Wissenschaftler sehen sich bei der Debatte um den Begriff >in-
digene Volker« gefangen im bereits beschriebenen moralischen »>Positio-
nierungsdilemmac der Ethnologie als Wissenschaft, die von >Eroberern< ge-
schaffen worden sei und sich mit »Eroberten< beschéftige (vgl. Kapitel 11.4).
Die Kritik an der Verwendung eines essentialistischen Kulturkonzeptes, das
Ethnologen iiberholt und nicht mehr zur Beschreibung der Wirklichkeit ge-
eignet erschiene, beriicksichtige nicht die ungleichen Machtverhiltnisse, in
denen sich der Kampf der indigenen Aktivisten entfalte. So meint zum
Beispiel Ramos (2003b: 397): »[...] to put Western powers of conquest on an
equal footing with ethnic demands for recognition is either to ignore or to
minimize the violence of Western expansion.«

Darf man also das essentialistische Kulturverstandnis der politisch Méch-
tigen, nicht aber das der Marginalisierten kritisieren? Was kennzeichnet den
politischen Kulturbegriff? Wie entwickelte er sich im Kontext der UNO?

2. Kulturalismus und Metakultur

Die Begriffe »Recht< und »Kultur< sind im internationalen Rechtsdiskurs seit
der Etablierung des Nationskonzepts unaufloslich miteinander verbunden. Je-
doch verdnderte sich in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts zusehends das
Verhiéltnis beider Begriffe zueinander. Das internationale Recht néherte sich
wieder dem naturalistischen Verstindnis seiner klassischen Ara an, in der Ge-
setze von idealen Vorstellungen eines >Soll-Zustandes< und nicht wie im
nachfolgenden, nationalstaatlichen Recht vom »>Ist-Zustand< ausgingen.” Die

2 Im naturalistischen Verstindnis der klassischen Ara gab es eine iiber dem Sou-
verdn stehende normative Ordnung, die zuriickging auf den mittelalterlichen
kirchlichen Humanismus. Diesem zufolge hatten zum Beispiel die eingeborenen
Volker Amerikas als >rationale Menschen« ein moralisches Anrecht auf gewisse
Autonomie- und Landrechte. Nach nationalstaatlichem Recht wurden die indi-
genen Volker Teil der nationalen Gemeinschaft und offiziell zu Staatsbiirgern
erklért, die keine gesonderten Rechtsanspriiche stellen konnten.

94

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Dichotomie zwischen Individuum und Staat mit einer tibergeordneten Funk-
tion des Staates wurde in zunehmendem Mafe aufgeweicht (vgl. Anaya 1995:
40ff.). Man ersetzte sie durch ein Verstdndnis von Staaten als heterogene
Réume, in denen verschiedene kulturelle Gruppen zusammengeschlossen
sind. Die UNO wurde in diesem Prozess zum institutionellen Vehikel fiir die
Veranderungen im internationalen Recht. Durch ihren Anspruch, die morali-
sche Instanz der neuen Weltordnung zu verkorpern, entfernte sich die Organi-
sation seit ihrer Griindung stetig von einem Rechtsverstindnis, das die be-
stehenden nationalstaatlichen Machtverhéltnisse als >gerecht< begriff.

Die Zusammenfiihrung von >Kultur«
und >Rechten< im Kontext der UNO

Im Rahmen ihres Einsatzes fiir die Sicherung und Umsetzung von Menschen-
rechten beschiftigt sich die UNO seit ihren Anfingen mit dem Kulturbegriff.

Auch Ethnologen schalten sich immer wieder direkt und indirekt in diese
Debatte ein.’ So warnt die American Anthropological Association (AAA) un-
ter Leitung von Melville Herskovits vor der Verabschiedung der Allgemeinen
Erkldrung der Menschenrechte 1948 mit ihrem Statement on Human Rights
(1947) die UNO davor, universelle Menschenrechte ohne Riicksicht auf kul-
turelle Unterschiede zu proklamieren. Der in der Menschenrechtserkldrung
postulierten Universalitdt menschlicher Grundbediirfnisse wird in dem Doku-
ment die Bedeutung kulturell verschieden geprigter Auffassungen derselben
entgegengehalten.

Dieser Widerstreit zwischen gruppenbezogenem Partikularismus und indi-
viduumsbezogenem Universalismus im Verstdndnis von >Rechteng, der sich
schon durch die Erklarung der AAA 1947 manifestiert, verstdrkt sich im Kon-
text der UNO vor allem im Zuge der Entkolonisierungspolitik. Er manifestiert
sich mit der sogenannten >zweiten Generation von Menschenrechten<: den
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechten, die in den Menschen-
rechtspakten von 1966 festgelegt werden (vgl. Kapitel I111.2). Wiahrend die
UN-Menschenrechtserkldrung von 1948 sich auf Individuen bezieht, werden
mit den beiden Menschenrechtspakten kollektive Rechte neu fokussiert.* Die
Mitgliedsstaaten der UNO gelten nicht mehr als homogene, sondern heter-

3 Siehe zum Beispiel die verschiedenen Aufsdtze zu Anthropology and Human
Rights in a New Key, dem Schwerpunktthema der ersten Ausgabe des American
Anthropologist 2006.

4 In den Menschenrechtspakten von 1966 [1976] werden die Begriffe >Land< und
»Volk< synonym gebraucht. Das bedeutet, Gruppen, die sich als kulturell ver-
schieden von ihrer Umgebung wahrnehmen, miissen sich als Vélker definieren
und gleichzeitig nachweisen, dass sie auf einem bestimmten Territorium leben.
In diesem Gebiet miissen iiberwiegend Vertreter ihrer Kultur zu finden sein,
damit sie ein Recht auf kollektive Rechte geltend machen kénnen.

95

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

ogene Gesellschaften: Sie bestehen nicht aus einem freiwilligen Zusammen-
schluss von Individuen, deren gleichrechtliche Behandlung es ohne Unter-
schiede abzusichern gilt, sondern aus einer mehr oder weniger freiwilligen
Zusammenfiithrung verschiedener Gruppen, die auf Grund ihrer jeweiligen
kulturellen Besonderheiten in bestimmten Aspekten autonom agieren sollen.
Eine differente Kultur zu »besitzen<, wird somit zum Grundstein fiir politische
Forderungen von Gemeinschaften, die in bestehenden nationalstaatlichen Ge-
fiigen marginalisiert werden. lThnen rdumen die Menschenrechtspakte von
1966 erstmalig eine legale Chance ein, Sonderrechte geltend zu machen.

In der sogenannten >dritten Generation von Menschenrechten< wird die
Bertiicksichtigung kultureller Differenzen schlieBlich zum Leitmotiv der Ent-
wicklungspolitik, einem wichtigen Betitigungsfeld der UNO, erklirt. Die
Weltkonferenz iiber Kulturpolitik im Jahre 1982 in Mexiko Stadt bildet den
Ausgangspunkt dieser Verdnderungen. Im Lichte des Scheiterns einer Viel-
zahl von Grofprojekten in den 1970er Jahren wird der 6konomische und tech-
nische Blick auf Entwicklungsfragen als evolutionistisches und monokausales
Konzept gescholten. Die UNO ruft in der Folge eine Weltdekade fiir kulturelle
Entwicklung (1988—1997) aus. Innerhalb dieses Jahrzehnts ver6ffentlicht die
UNESCO 1995 den Bericht Our Creative Diversity, mit dem sie »Kultur< als
Grundkonzept bei der Ausarbeitung von Entwicklungsprojekten zu verankern
sucht (vgl. Van Hasselt 1998: 65). Auch die Ausrufung zweier konsekutiver
Dekaden fiir indigene Volker (1995-2004 und 2005-2014) erscheint in die-
sem Sinne als ndchster Schritt in der Zusammenfithrung von >Kultur< und
»Rechten< im Kontext der UNO.

Kulturalismus

Die bewusste Mobilisierung kultureller Differenzen fiir politische Zwecke be-
zeichnen Appadurai (1996) und Sahlins (1993) als »Kulturalismus<. Dabei
werden zum einen sogenannte objektive Kriterien der Differenzierung he-
rangezogen, wie Sprache, Kleidung, Gebriuche. Zum anderen erméglicht erst
das subjektive Kriterium der individuellen Identifikation mit einer >kulturell
differenten< Gruppe die Schaffung einer politisch relevanten Gemeinschaft.
Kulturalismus betreiben nicht nur nationale Regierungen, sondern diverse
Gruppen innerhalb dieser Staaten. Die eigene Lebensform wird dabei als ein
iibergeordneter, autonomer — quasi biologischer — Wert verstanden und deren
Ausiibung deshalb als politisches Recht proklamiert. Dies geschieht oftmals
vor dem Hintergrund eines empfundenen drohenden Verlustes der differenten
Lebensart. Vertreter indigener Organisationen gehdren zu den Gruppen, die
ihre Forderungen explizit kulturalistisch artikulieren. Mit dem Verweis auf
ihre kulturelle Andersartigkeit legitimieren sie wirtschaftliche und soziale
Forderungen, die sich an die Regierungen der Staaten richten, in denen sie le-

96

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

ben. Dariiber hinaus geht es ihnen aber auch um politische Mitbe-

stimmungsrechte im nationalen Kontext, also um den aktiven Einbezug in be-

stehende Regierungssysteme. Indigene Bewegungen fordern, wie gesehen,
meist nicht die Loslosung aus den bestehenden staatlichen Gebilden. Sie stre-
ben stattdessen einen »selbstbestimmten< politischen Einschluss in diese

Strukturen an. Dabei definieren sie ihre politischen Gemeinschaften {iber kul-

turelle Gemeinsamkeiten und erkldren die Aufrechterhaltung der auf dieser

Grundlage von ihnen gezogenen Gruppengrenzen zum Ziel. Borofsky (2001)

unterscheidet zwei politische Kulturbegriffe:

e cin politisches Verstdndnis von Kultur als Widerstand gegen »westliche
Modernisierungstendenzen;

e cin ebenso politisches Verstindnis, das sich im Nationsgedanken kristalli-
siert und sich am Bild von abgrenzbaren Gemeinschaften orientiert, die
sich durch eine partikulire Lebensweise von anderen ebensolchen Ge-
meinschaften unterscheiden.

Die beiden politischen Kulturbegriffe bedingen und ergénzen sich jedoch ge-
genseitig, da sie auf den gleichen Grundlagen basieren: Auch wenn Kultur als
Widerstandsmoment zu politischen Zwecken eingesetzt wird, ist dies ein Ver-
such, homogene, abgrenzbare Gemeinschaften mit partikuldrer Lebensweise
zu kreieren. Kulturelle Identitdt wird gleichgesetzt mit politischer. Dies wird
deutlich, wenn man sich das Konzept der »Metakultur<, wie es von Turner
(1993) und Hannerz (1996) entworfen wird, anschaut.

Metakultur

Turner (1993) stellt die politische Verwendung des Kulturbegriffs in Zu-
sammenhang mit sozialen und 6konomischen Interessen. Auch er argumen-
tiert dabei fiir ein Verstdndnis dieses Kulturbegriffs als Ermichtigungsstra-
tegie fiir ausgegrenzte Gruppen, die sich durch dessen Verwendung politische
Rechte erkdmpfen konnten. Fiir Turner wird »Kultur< relevant, wenn man Wi-
derstand gegen zentrale politische Autorititen und hegemoniale nationale
Identititen mobilisieren mochte. Unterstiitzt wiirden diese Erméichtigungs-
prozesse durch neue Formen des Konsums, in denen Waren als symbolisches
Medium zur Selbstkonstruktion (/ifestyles, life-politics etc.) verwendet wiir-
den. Diese Entwicklungen hitten die Wahrnehmung von Kultur als etwas, das
man selbst produzieren und konstruieren konne — losgelost von durch den
Staat definierten normativen sozialen und politischen Werten — begiinstigt.
»Kultur< habe somit neue Bedeutungen und Konnotationen angenommen. Sie
sei zu einem symbolischen Medium geworden.

Die wichtigste Bedeutung von »Kultur< liegt fiir Turner in der Vorstellung,
dass diese als Unterscheidungsmerkmal von Nationen Kollektivrechte wie

97

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

zum Beispiel Selbstbestimmung verkorpere. Diese Kollektivrechte wiirden
nun von Gruppen innerhalb der nationalstaatlichen Strukturen beansprucht:
»Kultur« wiirde so zum politischen Werkzeug, zur Quelle von iibergeordneten
Werten, welche die Legitimitdt der herrschenden Ordnung in Frage stellen
konnten. Fiir Turner wird sie zu einer universalen Kategorie — der Meta-
kultur’. Als solche erhielte der Begriff die Qualitit eines kollektiven Men-
schenrechts. Mit dem Verweis auf »Kultur« kénne politische Reprisentation in
der offentlichen Sphire eingefordert werden. Erhebe man den Begriff zu ei-
nem Menschenrecht, miisse man aber einige gemeinsame Eigenschaften von
Kultur definieren und anerkennen (Turner 1993: 423ff.). Durch diese Fest-
legung wird der politische Kulturbegriff objektiviert.

Markowitz (2004: 332) stellt die von Turner vorgenommene Zusammen-
fihrung von Kultur und Menschenrechten in den Zusammenhang mit Dis-
kussionen um Globalisierung, von ihm verstanden als Intensivierung der
weltweiten Interaktion zwischen verschiedenen Gruppen: Kultur sei im Zuge
dessen zu etwas geworden, das jeder haben wolle, zu einem politischen Pro-
jekt. Es sei nicht nur ein Euphemismus fiir »Rasse« (vgl. Kuper 2003), son-
dern auch Inbegriff eines »provokanten politischen Projekts und ein Schrei
nach sozialer Wertschiatzung« (Markowitz 2004: 332; vgl. auch Taylor 1994;
Turner 1993, 1997). Kulturelle Differenzen erkldren nach diesem Modell
nicht mehr nur den Ist-Zustand einer Gemeinschaft oder Gesellschaft, sondern
verwandeln sich in eine »fundamentale Idee« (Bourdieu 2001), die politische
Krifte zur Veranderung dieses Zustands mobilisiert. In politischen Auseinan-
dersetzungen ist somit ein Paradigmenwechsel zu konstatieren, der sich vor
allem in den 1980er Jahren vollzieht: Gegenwirtig werden wirtschaftliche,
soziale und politische Forderungen bevorzugt mit dem Verweis auf »Kultur«
vorgebracht, wihrend man noch in den 1960er und 70er Jahren ebensolche
Forderungen meist anhand des Begriffs der »Klasse« aufstellt. Soziale und
6konomische Differenzen treten hinter kulturellen zuriick. Das bestehende
Nationalstaatsmodell wird in Frage gestellt, ihm wird die Vision von multi-
kulturellen Staaten entgegengestellt.

Auch Hannerz (1996: 10-11) benutzt den Begriff der Metakultur, differ-
enziert ihn aber weiter aus, indem er zwei gegenldufige Tendenzen unter-
scheidet:

o cine Metakultur der Ahnlichkeit als Ausdruck der Moderne, die von oben
nach unten arbeitet (»Modernisierung der Indigenitét«);

¢ cine Metakultur der Differenz als politisches Instrument des Widerstands,
die von unten nach oben arbeitet (»Indigenisierung der Moderne«).

5 Zu anderen Verwendungen des Begriffs der Metakultur siche Urban 2001 oder
Oakdale 2004.

98

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Das zweite Diskursmodell wiirde von denen benutzt, die keine Chancen hit-
ten, sich der Einflusssphédre der Moderne, das heift der politischen Einteilung
der Welt in Nationalstaaten, zu entzichen. Sahlins (1993) bezeichnet diesen
Prozess als »Indigenisierung der Moderne« — ein kultureller Aneignungs-
prozess von Seiten der durch Kolonisation an den Rand gedréngten Gruppen,
der auf erneute Heterogenisierung der Strukturen abzielt. Hannerz betont hin-
gegen, dass die »Metakultur der Ahnlichkeit« weiterhin einen domestizie-
renden Einfluss auf die »Metakultur der Differenz« ausiibe. Diesen Prozess
nennt er die »Modernisierung der Indigenitéit« — die kolonisierten Volker fan-
gen an, wie Nationalstaaten zu sehen und zu handeln. Hannerz’ Zweiteilung
entspricht somit zwar Borofskys (2001) Unterscheidung, sie beleuchtet aber
starker die Interdependenzen und gemeinsamen systematischen Grundlagen
der beiden Diskursmodelle.

Fazit

Ein Paradoxon kennzeichnet unweigerlich den politischen Kulturbegriff in-
digener Bewegungen: Uber Abgrenzung méchte man Einschluss bewirken;
durch den Verweis auf Differenzen mochte man die Anerkennung als Gleiche
erreichen. Auch die, die eine Metakultur der Differenz verfolgen, postulieren
letztendlich, dass eine geteilte Kultur gleichzusetzen ist mit geteilten In-
teressen und Werten. Der politische Kulturbegriff in seinen zwei grundle-
genden Erscheinungsformen — Nationskonzept und Kultur als Widerstands-
potential — ist ein zweckgerichteter Metadiskurs tiber Differenz, der zur Legi-
timierung politischer Zielsetzungen verschiedener Interessengruppen heran-
gezogen wird. Er vereinfacht komplexe soziale Zusammenhinge und bietet
den Konstituenten der jeweiligen politischen Gemeinschaften emotional wirk-
sames Identifikationspotential. Den politischen Kulturbegriff zur Erkldrung
sozialer Realitdten und zur Reform bestehender Nationsmodelle zu verwen-
den, birgt jedoch unweigerlich Gefahren, nicht zuletzt dadurch, dass kulturel-
ler Identitdt dabei ein quasi biologischer Eigenwert zukommt, der unabhingig
von seinen jeweiligen Trigern zu bestehen scheint. Eine Politik des kulturel-
len Uberlebens kann schnell den Charakter von Artenschutz annehmen und zu
neuen Ausschlussprozessen fithren. Die Kategorie >indigenes Volk« besitzt
eine bedeutende, weil an herrschende Diskursmodelle angepasste, aber des-
halb auch &uBerst ambivalente politische Mobilisierungskraft fiir marginali-
sierte Gruppen innerhalb bestehender Nationalstaaten.

99

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel V

Das Standige Forum fiir indigene
Angelegenheiten als politisches Feld — ein
globaler Raum zur Lésung lokaler Probleme?

Wie aus den historischen Betrachtungen deutlich wurde, konnten sich die
unterschiedlichsten Gruppen unter dem Begriff >indigene Vélker< innerhalb
des Systems der Vereinten Nationen etablieren und teilweise sogar das Bei-
trittsrecht dieser Einrichtung reformieren. Ich erinnere daran, dass die UNO
als zwischenstaatliche Organisation Akteuren der Zivilgesellschaft normaler-
weise nur Zutritt iiber NGOs gewihrt, die einen UN-Beraterstatus besitzen.
Das Stiandige Forum fiir indigene Angelegenheiten bildet diesbeziiglich ge-
nauso eine Ausnahme wie die Arbeitsgruppe indigene Vélker. Auch wenn der
Zutritt zur UNO fiir Vertreter indigener Volker somit zumindest partiell offen
erscheint, gestaltet sich deren Teilnahme fiir viele von ihnen dennoch schwie-
rig. Vor allem mangelndes 6konomisches Kapital und die Visapflicht bei der
Einreise in die USA schrinken die Teilnahmemoglichkeiten fiir viele stark
ein. Ausgehend von Bourdieus (2001) Definition des politischen Feldes, die
ich bereits dargelegt habe (vgl. Kapitel I1.5), mochte ich im Folgenden unter-
suchen, welche Krifte die Dynamik dieses Feldes bestimmen: Wofiir steht
das Forum? Was wird an dieser Einrichtung verhandelt? Und welche indige-
nen Stimmen konnen sich dort bevorzugt Gehor verschaffen?

101

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1. Die Gruppen im Feld

Zunéchst mochte ich die bei den Sitzungen des Sténdigen Forum fiir indigene

Angelegenheiten vertretenen Gruppen kurz charakterisieren und die Rollen

bzw. Ziele der jeweiligen Teilnehmer grob definieren. Es sind anzutreffen:

e die Mitarbeiter des Sekretariats

e die sechszehn Mitglieder des Forums

e die Vertreter des UN-Systems und anderer zwischenstaatlicher Organisa-
tionen

e Regierungsvertreter

e Reprisentanten indigener Organisationen

e NGO-Vertreter

e Mitarbeiter wissenschaftlicher Einrichtungen

1. Die Mitarbeiter des Sekretariats

Das Sekretariat des Forums ist am UN-Hauptsitz in New York angesiedelt
und wird derzeit von der griechischen Juristin Elsa Stamatopoulou geleitet,
die iiber langjahrige Erfahrung im UN-Kontext verfiigt. Es besteht aus fiinf
Fachkriften, zwei Verwaltungsmitarbeitern und einer wechselnden Zahl von
Praktikanten. Das Sekretariat wird aus dem reguldren Budget der Vereinten
Nationen finanziert. Es organisiert die jéhrlichen Treffen des Forums, betreibt
Forschungsarbeit und >Bewusstseinsforderung« zur umfassenden Integration
indigener Themen in das UN-System. Zu diesem Zweck sammeln und publi-
zieren die Mitarbeiter relevante Informationen zu indigenen Themen.

2. Die sechzehn Mitglieder des Forums

Zu den jihrlichen Sitzungen im Mai reisen die sechzehn Mitglieder des
Forums aus den verschiedenen Weltregionen an — acht Experten werden von
Regierungen entsandt, acht von indigenen Organisationen vorgeschlagen. Al-
le drei Jahre werden die Mitglieder neu gewdhlt, dabei ist es moglich, dass
Einzelne fiir eine zweite Amtsperiode bestdtigt werden. Dem Présidenten des
ECOSOC obliegt die Auswahl unter den Kandidaten. Dabei spielt vor allem
die nationale und internationale politische Erfahrung der vorgeschlagenen
Personen eine wichtige Rolle.

Die sechzehn Mitglieder teilen sich die anfallende Arbeit untereinander
auf. Neben der Leitung der Sitzungen gilt es, die von Teilnehmerseite einge-
henden Informationen und Vorschldge zu systematisieren. Das Forum arbeitet
zu folgenden Themen: Umwelt, wirtschaftliche und soziale Entwicklung, Kul-
tur, Bildung, Gesundheit und Menschenrechte. Hinzu kommt jedes Jahr eine
besondere Schwerpunktsetzung (vgl. Kapitel 111.3). Wéhrend des Jahres fol-
gen die Mitglieder des Forums Einladungen von UN-Organisationen zu Se-
minaren und Konferenzen, um dort die indigenen Positionen zu den jeweili-

102

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

gen Themen zu vertreten. Laut den Angaben eines ihrer ehemaligen Mitglie-
der, dem von der mexikanischen Regierung entsandten Marcos Matias Alon-
so, standen die ersten Forumsmitglieder — gewahlt fiir die Sitzungsperioden
2002 bis 2004 — in echer losem E-Mail-Kontakt. Politische Divergenzen,
sprachliche Barrieren, fehlende finanzielle Mittel und andere Arbeitsver-
pflichtungen hétten den regelméBigen Austausch beeintriachtigt. Matias Alon-
so schreibt es aber vor allem unterschiedlichen ideologischen Grundeinstel-
lungen zu, dass die Kommunikation und damit fiir ihn teilweise auch die Ak-
tionskraft der Mitglieder eingeschrinkt wurde (Interview Matias Alonso
19.05.2004). Die Mitglieder werden fiir ihre Arbeit am Forum nicht bezahlt,
erhalten jedoch eine Aufwandsentschiddigung fiir ihre jeweiligen Einsétze.

3. Die Vertreter des UN-Systems
und anderer zwischenstaatlicher Organisationen

Neben den sechzehn Mitgliedern des Forums sind Delegierte der Mit-
gliedsorganisationen des UN-Systems und anderer zwischenstaatlicher Orga-
nisationen als Teilnehmer von hervorgehobener Bedeutung (vgl. Schaubild im
Anhang). Das UN-System umfasst alle Einrichtungen, die direkt und indirekt
mit den Vereinten Nationen in Verbindung stehen, das heifit: a) Sonderorga-
nisationen wie die FAO, ILO, WHO, UNESCO, WIPO, Weltbank (indirekte
Verbindung) b) Regionalkommissionen (bis 2005 nahm nur CEPAL teil) und
Fachkommissionen wie die Kommission fiir nachhaltige Entwicklung oder
die Kommission fiir soziale Entwicklung (direkte Verbindung) c) Spezialor-
gane und Programme wie UNFPA, UNDP, UNHCR, UNICEF, UNEP (direk-
te Verbindung).' Andere zwischenstaatliche Organisationen, die Delegierte zu
den Treffen des Forums schicken, sind unter anderem die Afrikanische Union,
die Europidische Kommission und die Interamerikanische Entwicklungsbank.
Ich verwies bereits darauf, dass das Ziel des Forums eine stirkere Sichtbar-
machung Indigener im UN-Kontext ist. Konkret bedeutet das: Die Kategorie
»Indigene< soll in den Richtlinien und Projekten der Sonderorganisationen,
Kommissionen und Spezialorgane Aufnahme finden und die zielgruppenspe-
zifischen Etats erhoht werden. Zu den einzelnen Themen im Tagungspro-
gramm sprechen deshalb meist Vertreter von UN-Organisationen als sogenan-
nte keynotespeakers, die danach auf Fragen der Forumsmitglieder reagieren
miissen. Viele der erwdhnten Einrichtungen nutzen den Raum, der ihnen das
Forum bietet, aber auch zur Selbstprisentation. Sie organisieren entsprechen-
de Sonderveranstaltungen in den Mittagspausen oder Abendstunden.

1 Fur die ausgeschriebenen Bezeichnungen der einzelnen Organisationen siche
Anhang.

103

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

4. Die Regierungsvertreter

Die Regierungsvertreter sind eine eher kleine Gruppe von Teilnehmern.
Die Zahl der durch Delegationen vertretenen Regierungen stieg von achtund-
funfzig Landern im Jahr 2003 auf sechsundsiebzig bei der darauffolgenden
Sitzungsperiode an. 2005 nahmen achtundsechzig Regierungsvertreter teil
(vgl. United Nations 2003, 2004, 2005). Einige Botschaften laden abends aus-
gewihlte Personen, zum Beispiel Forumsmitglieder, zu Empfingen ein. In
den offiziellen Sitzungen spielen sie, trotz hdufiger Redebeitrige, eine eher
marginale Rolle.

Die Regierungsvertreter konnen, im Wechsel mit Vertretern der NGOs
und indigener Organisationen, zu den einzelnen Tagungspunkten sprechen.
Dabei heben sie zumeist das Engagement ihrer Regierung hervor und sehen
diese auf dem Weg zur Herstellung von >Chancengleichheit< und »Entwick-
lungsperspektiven< fiir die in ihrem Staat lebenden indigenen Bevdl-
kerungsgruppen. Auch wenn sie in der Regel nicht von >indigenen Volkerng,
sondern >Bevolkerungen«< sprechen, erkennen sie die Existenz der im Forum
vertretenen indigenen Gruppen als solche verbal an. Lediglich einige asiati-
sche und afrikanische Regierungen gehen auf offenen Konfrontationskurs und
negieren die Existenz Indigener in ihrem Land — z.B. Bangladesh. In einem
Redebeitrag 2005 stellte die Regierungsvertreterin Bangladeshs fest: »Ban-
gladesh hat keine indigenen Volker. Wir haben einige ethnische Minderhei-
ten, die nicht als >indigene Volker« im wirklichen Sinn bezeichnet werden
konnen«. Den >wirklichen Sinn< definierte sie wie folgt: »Indigene Volker<
[...] sind die urspriinglichen Einwohner eines bestimmten Gebiets oder Lan-
des« (Redebeitrag Jahan Ahmed, erste Sekretirin der Stindigen Mission Ban-
gladeshs an den Vereinten Nationen, 24.05.2005).> An diesen Punkten tritt der
bereits beschriebene Konflikt zwischen Regierungen und Reprisentanten in-
digener Organisationen um die Definition als »Minderheit< oder »Volk« sicht-
bar zu Tage. Jedoch bestimmen diese Auseinandersetzungen zumeist nicht
den offiziellen Sitzungsverlauf, sind aber haufig Gegenstand empérter Kom-
mentare von Seiten indigener Reprisentanten in privaten Gesprichen.

5. Die Reprdsentanten indigener Organisationen

Die grofite Gruppe der Teilnehmer stellen die Représentanten indigener
Organisationen aus allen Weltregionen. Thre Reisen werden meist von UN-
Einrichtungen und europdischen Unterstiitzer-NGOs bezahlt, einige Ge-
sprachspartner gaben aber auch an, die Reise selbststindig finanziert zu ha-
ben. Auf Grund der hohen Kosten, die Flug und Aufenthalt in New York be-
deuten, konnen die meisten jedoch nicht ohne externe Unterstiitzung anreisen.

2 Originalbeitrag auf Englisch, eigene Ubersetzung ins Deutsche.

104

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Es gibt zudem einen eigens eingerichteten UN-Fonds® fiir diese Zwecke, aus
dem jedes Jahr einer Reihe indigener Reprisentanten Stipendien fuir die Teil-
nahme gewahrt wird.

Die indigenen Teilnehmer reisen mit den unterschiedlichsten Erwartungen
und groBlen Wissensunterschieden beziiglich Sinn und Zweck sowie Lobby-
moglichkeiten innerhalb des Forums an. Zum einen trifft man >professionelle
Indigenisten< — Personen, die fiir international anerkannte, etablierte indigene
Organisationen arbeiten. Sie verfiigen zumeist tiber mehrere Jahre oder sogar
Jahrzehnte Lobbyerfahrung im UN-Kontext. Oftmals sind es ausgebildete Ju-
risten oder zumindest gut iiber UN-relevante Themen informierte Personen.
Sie wissen zum Beispiel, was die OP 4.10* der Weltbank oder die MDGs sind
und warum »fiee, prior and informed consent¢’ so wichtig fiir indigene Volker
ist. Ein GroBteil dieser Personen nimmt i{iber den gesamten Sitzungsverlauf
am Treffen teil. Sie kennen Schliisselpersonen in den verschiedenen UN-
Organisationen, fithren Verhandlungen mit diesen oder treten bei deren fiir
die Sitzungspausen organisierten Veranstaltungen als Sprecher auf. Fiir sie ist
das Forum »eines der globalen Ereignisse, das man als Indigener nicht ver-
passen sollte« und bei dem man »Konzepte prasentieren kann, welche die in-
digenen Vorstellungen von Entwicklung verdeutlichen«. Die Themen >Land
und Selbstbestimmung« werden von diesen Vertretern zumeist als die »zentra-
len Themen der indigenen Agenda« bezeichnet (eigene Aufzeichnungen
19./20./24.05.2005).

Am anderen Pol dieser Gruppe indigener Reprisentanten befinden sich
die »Laien«. Sie sind eher Lokalpolitiker, welche die Probleme in ihren Ge-
meinden gut kennen, hingegen wenig iiber die Weltbankpolitik oder die Mill-
enniums-Entwicklungsziele wissen. Meistens bleiben sie eine, selten zwei
Wochen. Sie konnten, wenn sie Gliick hatten, im Vorfeld des Treffens an
einer mehrtdgigen Einfithrung in die Funktionsweise sowie Sinn und Zweck

3 Der Voluntary Fund wurde 1984 eingerichtet. Er dient dazu, Représentanten in-
digener Organisationen die Teilnahme an den Treffen der Arbeitsgruppe indige-
ne Volker und auch an den Treffen des Stindigen Forums fiir indigene Angele-
genheiten zu ermoglichen. Ferner finanziert er kleine Projekte auf lokaler Ebene
(vor allem Seminare zu UN-relevanten Themen).

4 OP 4.10 steht fiir Operational Policiy 4.10. Die Weltbank verabschiedete 1982
das erste Mal Richtlinien zum Umgang mit Indigenen. Diese Richtlinien bezo-
gen sich vor allem auf den Schutz von Landrechten und die Versorgung mit Ge-
sundheitsdiensten — besonders fiir solche Gruppen, die von Weltbank-unter-
stiitzten Projekten betroffen waren. 1991 wurden die Richtlinien das erste Mal
iberarbeitet, im Juni 2005 trat eine erneut iiberarbeitete Version in Kraft.

5 Diese Richtlinie, die in die OP 4.10 Aufnahme gefunden hat, wird zum Beispiel
relevant im Zusammenhang mit industriellen GroBprojekten in Gebieten, in
denen Indigene siedeln. Sie soll sicherstellen, dass Projekte nur umgesetzt wer-
den, wenn indigene Gruppen in Kenntnis der Sachlage ihre Einwilligung geben.

105

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

des Forums teilnehmen. Diese Einfithrungen werden von Unterstiitzer-NGOs
bezahlt und von den indigenen Profis im Feld geleitet.

6. Die NGO-Vertreter

Viele der beim Forum vertretenen NGOs finanzieren die Teilnahme einer
oder mehrerer indigener Interessenvertreter von Organisationen, mit denen sie
auch das Jahr iiber zusammenarbeiten. Auch hier gibt es eine Reihe grofer,
etablierter Organisationen, die einen Beraterstatus am ECOSOC besitzen und
regelmifBig an UN-Veranstaltungen teilnehmen. Sie richten oft, genau wie
einzelne UN-Organisationen, Veranstaltungen in den Sitzungspausen aus.
Dem gegeniiber stehen die Vertreter kleiner NGOs, die wenig Prestige
und/oder kaum Erfahrung im UN-Kontext besitzen. Sie konnen mit ihrer
Teilnahme aber auch durchaus im politischen Kontext irrelevante Ziele ver-
folgen, zum Beispiel, wenn sie auf der Suche nach Geschiftskontakten fiir
Tourismusprojekte oder fiir die Organisation spiritueller Workshops sind. Der
offene Charakter der Sitzungen des Forums macht aus selbigem ein hochgra-
dig heterogenes Feld in Bezug auf Zusammensetzung und Interessen sowie
individuelle Zielsetzungen der Teilnehmer.

7. Die Mitarbeiter wissenschaftlicher Einrichtungen

Die Vertreter wissenschaftlicher Einrichtungen bilden eine zahlenméBig
eher unbedeutende Gruppe von Personen, die sich teilweise untereinander
kennen oder auf dem Treffen zufillig kennen lernen. Man tauscht Erfah-
rungen aus, ist aber ansonsten bemiiht, eigene Wege zu gehen und mit den
Gruppen in Kontakt zu kommen, die fiir die jeweilige Forschung relevant
sind. Einige Wissenschaftler verkniipfen auch ihr Forschungsinteresse mit
politischer Lobbyarbeit fiir indigene Bewegungen. Sie sehen das Forum als
wichtigen Ort, um neueste Informationen aus ihren Forschungsregionen zu
bekommen sowie Kontaktpersonen aus den entsprechenden Landern zu tref-
fen. In der Gruppe der Wissenschaftler gibt es einige Ethnologen, die das
Treffen besuchen. Sie spielen insgesamt eine AuBenseiterrolle und sind fiir
die Analyse des politischen Feldes eher von untergeordneter Bedeutung. In
Gespriachen mit indigenen Aktivisten wird vor allem Ethnologen jedoch oft
mit grundlegender Kritik begegnet: Sinn und Zweck ihrer Forschung wird in
Frage gestellt, da sie einem grundsétzlich ykolonialem« Prinzip der Degradie-
rung Indigener zu >Studienobjekten< folgten und sich anmaften, ihre Kultur
und Stimme zu représentieren.

Sitzordnung

Hinzuweisen ist noch auf die Sitzordnung im Konferenzsaal. Die Regierungs-
vertreter und die Delegierten der UN-Organisationen sowie die Mitglieder des

106

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Forums sitzen an fest zugewiesenen Plitzen im Plenarsaal. Auf einem Podest
nehmen der Leiter der Sitzung, zusammen mit den keynotespeakers der jewei-
ligen Themenblocke, einem oder mehreren Angestellten des Sekretariats des
Forums sowie der Schriftfiihrer (ebenfalls Mitglied des Forums) Platz. Unmit-
telbar darunter sitzen im Halbkreis die anderen Forumsmitglieder. Vom
Podest aus betrachtet nehmen die Regierungsvertreter zum gréBten Teil auf
der linken Seite des Raumes und in der Mitte, die Delegierten der UN-Orga-
nisationen in der Mitte sowie auf der rechten Seite Platz. Groflere NGOs und
indigene Organisationen (meist die mit UN-Beraterstatus) suchen sich eben-
falls feste Pldtze im Tagungsraum. Diese markieren sie manchmal, indem sie
selbstgefertigte Namensschilder aufstellen. Meist entsteht aber auch ohne die-
se Markierung eine Art ungeschriebene Sitzordnung. Die Vertreter kleinerer
indigener und nicht-indigener Organisationen sowie die wissenschaftlichen
Teilnehmer verfiigen hingegen tiber keine festen Platze.

Teilnehmerzahlen 2002 bis 2005

Beim Vergleich der Teilnechmerzahlen® aus den Jahren 2002 bis 2005 fillt
Folgendes auf: Einerseits ist die Zahl von Regierungsvertretern sowie De-
legierten von UN-Einrichtungen und anderen zwischenstaatlichen Organisa-
tionen stetig gewachsen; andererseits sind groBe Schwankungen bei den Zah-
len der am Forum teilnehmenden Reprisentanten indigener Organisationen zu
verzeichnen. Nach einem ersten Anstieg der Zahlen 2003 und 2004, fielen sie
2005 ungefahr auf den Stand des ersten Jahres zuriick. Dieser Riickgang kor-
respondiert mit einer Erniichterung vieler indigener Teilnehmer, die diese mir
gegeniiber in Bezug auf die Relevanz des Forums fiir ihre Arbeit in den jewei-
ligen Heimatregionen 2004 und 2005 vermehrt duflerten. Ersichtlich wird je-
doch gleichfalls, dass die Reprasentanten indigener Organisationen weiterhin
mit Abstand die grote Gruppe der Teilnehmer darstellen.

Genaue Angaben zu den Personenzahlen kann man den entsprechenden
UN-Dokumenten hingegen nicht entnehmen. Bis 2004 stiegen die Teilneh-
merzahlen jedoch, laut Elsa Stamatopoulou, von ca. 800 auf 1200 Personen
(Gesprich Stamatopoulou 20.05.2004).

6 Die entsprechenden Angaben in der untenstehenden Tabelle beruhen auf eige-
nen Berechnungen an Hand der Sitzungsberichte aus den Jahren 2002 bis 2005.
Leichte Abweichungen sind deshalb méglich (vgl. United Nations 2002a, 2003,
2004a, 2005).

107

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Tabelle 1: Teilnehmerzahlen 2002-2005

Jahr Regie- |UN-Einricht- |Indigene Or- |NGOs Wissen-
rungen |ungen ganisationen | (mit & ohne |schaftliche
(& andere (mit & ohne | Berater- Einrichtun-
zwischen- Beraterstatus | status am gen
staatliche am ECOSOC) |ECOSOC)
Organisatio-
nen)
20027 |29 11 152 32 25
2003 |57 23 199 50 23
2004 |70 31 246 73 27
2005 |66 34 149 38 19

Abbildung 4: Teilnehmerzahlen 2002-2005

2501

200

150

100

50

=

ORegierungen

B UN-Einrichtungen

OlIndigene Organisationen

2002

2003 2004

3] |—

2005

ONGOs

B Wissenschaftliche
Einrichtungen

2. Mai 2005: Ein Sitzungstag am Forum

Um sich eine Vorstellung vom Konferenzalltag wihrend der Treffen des Fo-
rums machen zu koénnen, schildere ich im Folgenden einen typischen Sit-
zungstag. Die eingenommene Perspektive ist die der ethnologischen Forsche-
rin, also einer Vertreterin der siebten Gruppe im Feld (vgl. Kapitel V.1). Die
geschilderten Erlebnisse und Diskussionen mit verschiedenen Teilnehmern
des Forums stellen eine Synthese der Erfahrungen dar, die ich wahrend mei-
ner Teilnahme an der Sitzungsperiode des Forums im Jahr 2005 im Verlauf
der zwei Wochen gemacht habe. Die Eindriicke und Gesprache aus den Jah-
ren 2003 und 2004 flieBen aber indirekt ebenfalls mit ein. Die Schilderungen

7  Zu den Zahlen aus dem Jahr 2002 gilt es anzumerken, dass die Rubrik »indigene
Organisationen< auch >nicht-indigene Organisationen< umfasste, da in dem ent-
sprechenden Jahr noch nicht zwischen diesen beiden Kategorien, sondern zwi-
schen Organisationen mit und ohne Beraterstatus am ECOSOC unterschieden
wurde.

108

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

bilden die Grundlage fiir die danach folgende Analyse des politischen Feldes
(vgl. Kapitel I1.5). Sie geben Einblicke in die strukturellen Bedingungen des
Forums und die Dynamik der Sitzungen, aber auch in die Erwartungen und
Vorstellungen der Teilnehmer — vor allem der indigenen.

Kurz vor neun Uhr bog ich in die First Avenue, Hohe 42. Strafe, ein und
steuerte direkt auf das hohe, schmale UNO-Gebdude zu. Vor mir liefen zwei
Mcinner in dunklen Anziigen, die sich auf franzdsisch unterhielten. Eine Frau
in schicken Kleidern iiberholte mich — in der Hand einen Kaffeebecher, um
den Hals eine etwas schmucklose Kette, an deren Ende ein UN-Pass baumel-
te. Ich erkannte sie als Vertreterin einer grofien europdischen NGO, die indi-
gene Organisationen unterstiitzt. Wéhrend die zwei Mdnner, offensichtlich
Angestellte der UNO, das Gebdude durch den Haupteingang betraten, steuer-
ten die Frau und ich als Teilnehmer am Stindigen Forum fiir indigene Ange-
legenheiten mit unseren Pdssen den Besuchereingang an. Dort hatte sich be-
reits eine Schlange an der Sicherheitskontrolle gebildet. Gerade lief eine mit
traditionellem Gewand bekleidete und reich mit Schmuck verzierte Maasai
durch die Sicherheitsschranke. Ein Signal ertonte, sie schaute den Beamten
zogerlich an, doch der winkte sie durch. Am dritten Tag der Konferenz war
sich dieser Beamte anscheinend sicher, dass nur der Schmuck das Signal aus-
geldst haben konnte.

Im Gebdude angekommen, schlug mir klimatisierte Luft und im Vergleich
zur Hektik der Strafle eine angenehme Ruhe entgegen. Die ersten Besucher-
gruppen saflen bereits auf den weichen Lederbcinken im Eingangsbereich und
warteten auf den Beginn der Fiihrungen. Ich stieg eine Treppe hinab, durch-
querte die Zone der Souvenir-Liiden und passierte einen weiteren Sicher-
heitsbeamten mit leichtem Kopfnicken — der UN-Pass baumelte nun auch gut
sichtbar um meinen Hals. Ein fensterloser Gang fiihrte mich direkt auf die
ebenfalls fensterlose Cafeteria zu, die zu dieser Stunde noch viele freie Plcitze
aufwies. An den bereits belegten Tischen safsen Teilnehmer des Forums, zum
Teil mit Laptops und Kaffee, einzeln oder in Gesprdche mit anderen vertieft.
Es wurde geraucht und diskutiert. Ich blickte mich suchend um, ob ich einen
potentiellen Gesprdichspartmer ausfindig machen konnte. Es war das dritte
Jahr, das ich an der zweiwdchigen Sitzung des Forums teilnahm. Ich erkannte
inzwischen eine Vielzahl von Gesichtern unter den iiber tausend Teilnehmern
und konnte die indigenen unter ihnen, auch wenn sie mir unbekannt waren,
meist einer von zwei groben Kategorien zuordnen: Die erfahrenen Teilneh-
mer waren bestindig damit beschdftigt, Leute zu griifen, kurze und Ildngere
Gesprdche zu fiihren und betriebsam durch die Gdnge zu laufen. Im Konfe-
renzsaal traf man sie nur zu den rentscheidenden¢ Sitzungen — bei der Eroff-
nungssitzung, bei der Abschlusssitzung, wenn sie selbst einen Redebeitrag
hatten oder wenn fiir ihre Arbeit wichtige Personen sprachen. Die Neuen be-

109

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

wegten sich hingegen hdufig in Gruppen fort, an deren Spitze manchmal ein
UN-erfahrener Indigener lief. Dann ging es meist zu einer Veranstaltung, in
welcher der erfahrene UN-Teilnehmer vielleicht selber sprach oder die er
zumindest als besonders wichtig fiir die anderen identifiziert hatte. Die Neuen
sah man auch regelmdpfiger im Sitzungssaal, wo sie jedoch fast ausschlief3lich
in der Rolle der Zuhdrer waren oder sich die auf Tischen kostenlos auslie-
genden Informationsmaterialien, Redebeitrige, Ankiindigungen und Publika-
tionen anschauten.

An diesem Morgen hatte ich bei meiner Gesprdchspartnersuche in der
Cafeteria kein Gliick. Eigentlich hatte ich mir sowieso vorgenommen, am
Caucustreffen teilzunehmen. Das fand eine Stunde vor dem offiziellen Sit-
zungsbeginn, ab 9:00 Uhr im Konferenzsaal statt. Mit dem Wort Caucus wur-
den Arbeitsgruppen bezeichnet, die zum inoffiziellen Programm des Forums
gehorten. Der Caucus wurde in der Arbeitsgruppe indigene Volker in Genf
eingefiihrt und danach auch ans Forum iibertragen. Er diente der Positions-
absprache unter den indigenen Teilnehmern sowie zur Erarbeitung gemein-
samer Redebeitréige. Jedes Jahr gab es die festen Caucustreffen, zu denen das
morgendliche Gesamtcaucus- und die regionalen Gruppentreffen der Indige-
nen am Abend gehdrten. Zudem entstanden in den ersten Tagen meist eine
Reihe von thematischen Arbeitsgruppen, die kollektive Redebeitrige zu den
entsprechenden Punkten des Tagungsprogramms entwickelten. Am morgend-
lichen Caucus im Konferenzsaal konnte jeder teilnehmen, doch eigentlich war
es ein Treffen der indigenen Teilnehmer. Bei den regionalen Treffen fiihite
man sich als nicht-indigener Teilnehmer schnell als Fremdkdrper und wurde
neugierig bedugt, wenn man den Raum betrat. Da die Gruppen kleiner waren
und oft auch interne Streitigkeiten diskutiert wurden, konnte die Anwesenheit
Auflenstehender schnell als storend empfunden werden.

In Gedanken hing ich dem Lateinamerika-Caucus des Vorabends nach,
der die ersten Anzeichen von Teilnehmerschwund gezeigt hatte. Man wollte
ein gemeinsames Papier zum Thema Landrechte erarbeiten. Nachdem an den
ersten Abenden von einigen wenigen lange Grundsatzreden gehalten worden
waren und fast ein Streit entbrannt war, wer den vorzubereitenden Beitrag
hinterher in der offiziellen Sitzung verlesen diirfe, hatten sich inzwischen die
Wogen gegliittet. Ubriggeblieben waren diejenigen, die bereit waren, am
Papier aktiv mitzuwirken, selbst wenn sie es selber nicht prdsentieren durfien.
Man hatte sich am Vorabend auf zwei junge, neue Teilnehmer des Forums als
Vortragende geeinigt: eine Vertreterin aus Kolumbien und einen Reprdsen-
tanten aus Ecuador. Damit liefen sich die latenten Spannungen in der Grup-
pe losen, die sich zwischen erfahrenen und neueren Teilnehmern gebildet hat-
ten. Die Erfahrenen leiteten die Caucustreffen und traten auch in den offiziel-
len Sitzungen oft als Redner in Erscheinung. Die allgemeine Stimmung in der
Gruppe deutete indes darauf hin, dass die Neuen sich nicht angemessen betei-

110

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

ligt und reprdsentiert fiihlten. Die erfahrenen Caucusleiter erkannten recht-
zeitig die gereizte Stimmung im Raum. Vor allem ein Aymara, der als Jurist
seit langen Jahren mit der UNO zu tun hatte, setzte sich fiir die jungen Redner
ein. Ich kannte ihn seit meiner ersten Teilnahme am Forum im Jahr 2003, wo
wir uns auf einer der allabendlich stattfindenden offiziellen und inoffiziellen
Zusammenkiinfte tiber seinen mehrjdihrigen Aufenthalt in Paris unterhalten
hatten. Er wollte mich fiir die Idee einer indigenen Diplomatenschule gewin-
nen. Bald hatte ich ihm aber erfolgreich vermittelt, dass meine Position in der
akademischen Hierarchie zu unbedeutend war, um als Zugpferd fiir die Um-
setzung dieser Idee in Deutschland Gelder eintreiben zu konnen. Im zweiten
Jahr meiner Teilnahme, 2004, sah ich ihn kaum. Stattdessen lagen auf den Ti-
schen vor und im Sitzungssaal offene Briefe aus, die ihn beschuldigten, sich
wam indigenen Thema zu bereichern« und eine fiktive Basisorganisation in
seinem Heimatland Peru geschaffen zu haben. Er sei ein »profesional mesti-
20", der weder Aymara noch Quechua spreche, aber im Namen der Indige-
nen finanzielle Unterstiitzung von nationalen und internationalen Organismen
erhalte. Er zoge sich an wie ein indio, »ohne wie einer zu fiihlen oder einer zu
sein«. Die Schreiber des Briefes konnte ich leider auf der Konferenz nicht
ausfindig machen. Sie bezeichneten sich als »Forschungsgruppe junger Stu-
denten, die sich mit der Sache der Aymara und Quechua verbunden fiihlten«.
Die von ihnen gediuferten Vorwiirfe waren mir jedoch vertraut, da sie in Peru
schnell dem jeweiligen politischen Gegner in der indigenen Organisations-
landschaft gemacht wurden. Vor allem Personen, die auf UN-Ebene als indi-
gene Experten ausgewiesen waren, wurden von den unterschiedlichsten Ge-
sprdchspartnern in Peru immer wieder als » Nutzniefer der indigenen Sache«
bezeichnet.

Die unangenehme Situation des Vorjahres hatte sich in diesem Jahr fiir
den Aymara komplett gewandelt. Seine politischen Gegner waren weitestge-
hend verstummt und hatten seinem Ruf anscheinend keinen dauerhaften
Schaden zufiigen konnen. Stattdessen hatte er im Laufe des Jahres an mehre-
ren UN-Konferenzen und Seminaren teilgenommen und die diesjihrige Ein-
fiihrung fiir die Neuen, die von einer Unterstiitzer-NGO finanziert wurde, ge-
leitet. Auch im Caucustreffen verteilte er seine Positionspapiere sowie Rede-
beitrdge fiir das Forum und machte Werbung fiir die von ihm geleiteten Ein-
fiihrungskurse ins UN-System. Auch mir und meiner Forschung gegeniiber
zeigte er sich offen. Das konnte allerdings auch an meiner Mittlerfunktion
zwischen ihm und einer Deutschen liegen, mit der zusammen er ein Projekt
zum Thema Menschenrechtsbildung in indigenen Gemeinden bei der Europdi-
schen Kommission einreichen wollte. Inzwischen hatte ich verstanden, dass
die Position der Vermittlerin fiir mich als Forscherin durchaus von Vorteil

8 Dt. »mestizischer Akademiker«.

111

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sein konnte. War ich doch als Gesprdichspartnerin fiir alle anwesenden Indi-
genen ansonsten eher uninteressant und musste mich besonders bemiihen, um
eine Einladung fiir eine gemeinsame Abendgestaltung oder auch nur einen
Platz in der Gesprdichsrunde am Tisch der Cafeteria zu bekommen. Die Jagd
nach derlei Einladungen bestimmte demnach einen nicht unerheblichen Teil
meiner téglichen Forschungsarbeit. Denn: Das waren die Gelegenheiten, bei
denen die politische Situation im Heimatland, interne Konflikte unter den an-
wesenden Teilnehmern und die Ereignisse am Forum in Ruhe durchgespro-
chen wurden. Hier erhielt man die erforderlichen Informationen, die zur Ent-
schliisselung des Feldes entscheidend beitragen konnten und die interne Dy-
namik des Forums verstdndlicher machten.

Will man an der UNO nicht nur die offiziellen Diskursstrategien der Teil-
nehmer nachvollziehen und analysieren, sondern die Dynamik des politischen
Feldes begreifen, hat man es bei der Forschung schwer. Man selbst ist Neu-
ling im Feld, noch dazu in der Rolle des Zuschauers festgelegt, auch wenn
man von den indigenen Teilnehmern zuerst einmal in die Gruppe der NGO-
Vertreter, also der potentiellen Projektfinanzierer, gesteckt wird. Dies bringt
besondere Schwierigkeiten bei der Kontaktaufnahme mit sich, da die Erwar-
tungen an Sinn und Zweck des Gespriches grundsditzlich unterschiedlicher
Natur sind: Die indigenen Reprdsentanten hoffen, einem eventuellen Projekt-
partner gegeniiberzusitzen und lenken das Gesprdch in die entsprechende
Richtung. Die Ethnologin hofft hingegen, einem potentiellen Informanden
gegeniiberzusitzen, mit dem sie vielleicht eine lingerfristige Arbeitsbeziehung
aufbauen kann. Sie versucht, mehr iiber die personlichen Einstellungen des
Gegeniiber herauszufinden. Beide Seiten werden bei diesen kontrdren Interes-
senlagen oft enttduscht.

Inzwischen hatte ich die Eingdnge zum Sitzungssaal erreicht. Auf den
weichen Lederbdnken im Flur saffen vereinzelt kleinere Personengruppen ins
Gesprdich vertieft. Es stand eine lange Reihe von Computern bereit, an denen
man kostenlos im Internet surfen konnte. Auch an diesen fand man zu mor-
gendlicher Stunde noch relativ leicht einen Sitzplatz. Ab 10:00 Uhr — dem Be-
ginn der offiziellen Sitzungen — jedoch musste man schnell sein, um einen
freiwerdenden Computer zu bekommen. Ich trat in den Sitzungssaal ein. Bis
auf die Leiter des Caucustreffens war er noch leer. Sie safien auf dem
Podium, das ansonsten fiir die Forumsmitglieder, Sekretariatsmitarbeiter und
eingeladenen Sprecher vorgesehen war. Ein Blick auf die Uhr verriet mir,
dass es bereits 9:15 Uhr war — das Treffen musste eigentlich schon in Gang
sein, aber es fehlte offensichtlich an Teilnehmern.

Ich verlief3 den Saal wieder und ging zuriick zur Cafeteria. Dort fiel mein
Blick auf einen schlanken, bdrtigen Niederlinder Ende vierzig. Auf seiner Na-
se saf3 eine Brille, die sich modischen Zwdingen widersetzte, er trug einen ko-
nigsblauen Anzug. Konzentriert bldtterte er in seinen Papieren, wihrend er

112

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

einen Kaffee trank. Am Tag zuvor hatte ich ihn durch den Konferenzsaal lau-
fen sehen, um Appellbriefe zu verteilen. Diese waren an die brasilianische
Regierung gerichtet und forderten sie auf, sich um das Schicksal einer indige-
nen Gruppe im Mato Grosso zu kiimmern. Dem Briefkopf konnte ich entneh-
men, dass der Mann Vertreter einer kleinen europdischen NGO war, die poli-
tische Lobbyarbeit fiir die »Indigenenproblematik« betrieb. Er selbst wurde
mir im Vorjahr in Genf beim Treffen der Arbeitsgruppe indigene Vilker von
einem Gesprdchspartner als langjihriger Kenner und Teilnehmer der
Arbeitsgruppe beschrieben. Deshalb war ich auch nicht erstaunt, ihn nun in
New York wiederzusehen. Mit meinem Kaffee setzte ich mich an seinen Nach-
bartisch und sprach ihn an. Er erzdhlte, dass er zum ersten Mal in New York
sei und auch nur ein paar Tage bleiben konne, da seine Organisation kaum
finanzielle Mittel besdifse. Auf den Appellbrief vom Vortag angesprochen, re-
dete er sich schnell in Rage. Zuerst iiber die Indigenenpolitik der brasiliani-
schen Regierung, bald aber auch iiber das Verhalten vieler indigener Fo-
rumsteilnehmer. Sie wiirden politisch nichts wagen und die Moglichkeiten des
Forums nicht nutzen, um Druck auf ihre Regierungen auszuiiben. Die Mit-
glieder seiner Organisation, so fiihrte er auf meine Nachfrage hin aus, hatten
sich aus unterschiedlichen linken Stromungen der 1970er und 80er Jahre zu-
sammengeschlossen, darunter Marxisten, Anhdnger der katholischen Be-
freiungstheologie und der Okologie-Bewegung. Mein Gespréchspartner nahm
seit Mitte der 1980er Jahre an den Treffen der Arbeitsgruppe teil. Er erzdhlte,
dass dort am Anfang viele Minister, vor allem der kanadischen und australi-
schen Regierung, mit Kamera- und Radioteams auftraten. Jeden Abend hditte
es einen Empfang in einer anderen Botschaft gegeben. Die Regierungen hdit-
ten versucht, den von Indigenen gewonnenen politischen Raum zu besetzen.
Gegenwdrtig sei dies nicht mehr so extrem zu beobachten, da das Thema
stdrker im politischen Mainstream angekommen sei. Dann zeigte er mir eine
Reihe von Personen an anderen Tischen und erzdhlte, dass sie zur »interna-
tionalen indigenen Elite« gehdren wiirden: Sie kimen aus Familien, in denen
die Eltern vielleicht selbst noch traditionell lebten, allerdings auch schon im-
mer eine hervorgehobene Rolle in ihren Gemeinschaften gespielt hdtten. Ih-
ren Kindern hdtten sie eine Universitdtsausbildung oder dhnliches ermdg-
licht. Heute seien dies die wortangebenden indigenen Fiihver auf internatio-
naler Ebene, die selbst das Leben ihrer Vorfahren nur noch aus Erzihlungen
kannten. Als ich ihn fragte, warum er denn zum Forum komme, da er diesen
Ort anscheinend recht kritisch beurteile, erhielt ich eine stark emotionale
Antwort: Sie hitten lange gekdampft, um in diesen politischen Raum vorzusto-
Jen, es sei ein grofer Erfolg. Leider triten mit dem Erfolg auch negative
Auswirkungen zutage. Zum Beispiel sei fiir groffe NGOs und Entwicklungsin-
stitutionen aus den USA und Europa die Arbeit mit indigenen Basisorganisa-
tionen meist zu mithsam, da die »Indigenen langsam und sehr konfliktfreudig

113

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

seien«. Die Unterstiitzer arbeiteten deshalb lieber mit grofien NGOs in den
entsprechenden Ldndern zusammen und iiberlieffen diesen die Basisarbeit,
mit dem Ergebnis, das man zum Beispiel an Konferenzen wie dem Forum lei-
der manchmal ablesen konne. Dennoch sei die Geschichte der indigenen Be-
wegungen im UN-Kontext ein grofier Erfolg. Man miisse sich nur die Zusam-
mensetzung der UN-Organisationen anschauen, die schon ldnger zum Thema
Indigene arbeiteten. Sie alle hditten inzwischen auch indigene Angestellte.

Uber dem Gespriich war die Zeit schnell vergangen, und ein Blick auf die
Uhr bestdtigte meine Vermutung: Wenn der Caucus sich heute getroffen hat-
te, war die Sitzung ohne mich vonstatten gegangen. Bald begann der offizielle
Teil des Tages. Ich verabschiedete mich von meinem Gesprdchspartner und
steuerte erneut den Sitzungssaal an. Vor mir lief Victoria Tauli-Corpuz, Igo-
rot aus den Philippinen und neues Mitglied im Forum. Sie war dieses Jahr zur
Vorsitzenden und damit zur Leiterin der Sitzungen gewdhlt worden. Frau
Tauli-Corpuz war Direktorin der Tebtebba Foundation, einer indigenen Or-
ganisation mit Beraterstatus am ECOSOC, die in den letzten Jahren im UN-
Kontext stark an Bedeutung gewonnen hatte. Ihre Erdffnungsrede der dies-
Jjdhrigen Sitzung kam mir, auch im Zusammenhang mit dem gerade gefiihrten
Gesprdch, in den Sinn: Das Forum sei eines der globalen Ereignisse, die man
nicht verpassen diirfe. Die Lobbyarbeit der Mitglieder des Forums wéihrend
des vergangenen Jahres habe zur Erarbeitung von Richtlinien und gemeinsa-
men Projekten zwischen Indigenen und der UNO gefiihrt. Doch miissten stdr-
ker regionale Losungen im Forum gesucht werden. Um den Dialog zu verbes-
sern, wiirden deshalb dieses Jahr drei regionale Treffen innerhalb der Sit-
zungszeiten stattfinden: zu Asien, Afrika und Lateinamerika. Ideen fiir konkre-
te Aktionen miissten gefunden und die Hindernisse bei deren Umsetzung iden-
tifiziert werden. Eine grofie Herausforderung fiir das Forum sei es, zu einer
wirklichen Verbesserung der Lebensverhdltnisse in indigenen Gemeinden bei-
zutragen. Allein daran liefSe sich der tatscichliche Erfolg des Forums messen.
Sie beschwor die anwesenden indigenen Teilnehmer: »Sisters and brothers,
we have come a long way since the idea of the Forum was forged. Now let’s
plan where we want to be in ten years from now.«

Der Sitzungssaal war gut gefiillt. Einige Tischreihen, an denen die Regie-
rungsvertreter ihren festen Platz hatten, waren allerdings noch nicht besetzt.
Auf dem Podium safien der Schrififiihrer, die keynotespeakers, die Leiterin
der Sitzung und die Chefin des Sekretariats, die Griechin Elsa Stamatopou-
lou. Unterhalb des Podiums befanden sich im halbrunden Kreis die Pldtze der
anderen Forumsmitglieder. Dahinter begannen die Reihen fiir die Teilneh-
mer. Linkerhand safSen die Regierungsvertreter, rechterhand hatten die teil-
nehmenden UN-Organisationen ausgewiesene Plétze. Der Rest stand den
NGOs zur freien Verfiigung. An diesem Morgen stand das Milleniums-
Entwicklungsziel (MDG) der weltweiten Armutsreduzierung bis 2015 auf dem

114

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Programm. Mark Malloch-Brown vom United Nations Development Pro-
gramme (UNDP) war der erste keynotespeaker zum Tagungspunkt. Er sorgte
einleitend fiir positive Stimmung unter den Zuhdrern, indem er feststellte, dass
die Diversitdt der im Saal anwesenden Personen, ihre bunten Kleider und die
hohe Anzahl an weiblichen Teilnehmern viel besser als andere Treffen reprd-
sentiere, wofiir die UNO eigentlich stiinde. Doch die globale Wirtschaft setze
dieser Vielfalt ein Programm entgegen, das auf Vereinheitlichung abziele. Mit
den MDGs versuche die UNO dennoch, diesem Trend entgegenzuwirken. Ar-
mut habe eine kulturelle Dimension und Indigene wiirden leider bislang in
den nationalen Statistiken zu Armut versteckt, da keine ethnischen Kriterien
zugrunde gelegt wiirden. Armut miisse mit der Durchsetzung von Menschen-
rechten bekcdmpft werden. Deshalb arbeite das UNDP eng mit der Hohen
Kommissarin fiir Menschenrechte (UNHCHR) zusammen.

Der Leiter des Millenium Projekts’ der UNO, der Wirtschafts-Professor
Jeffrey Sachs, schloss sich an den Redner des UNDP an. Er erkldirte, dass die
Gegenden, in denen Indigene lebten, die am schwersten zu entwickelnden Re-
gionen seien. Es handele sich um Gebirge oder um dichte Wiilder. Dies seien
die Gebiete, in denen Indigene traditionell lebten oder in die sie zuriickge-
dréngt worden seien. Ziel des Millenium Projekts sei es, die Bediirfnisse auf
lokaler Ebene zu bestimmen, um sich der Beantwortung folgender Frage zu
ndhern: Wie konnten Bewohner abgelegener, ldndlicher Gebiete Zugang be-
kommen zu den Mafinahmen, die im Zuge der Millenniums-Entwicklungsziele
(MDGs) umgesetzt wiirden? Im Millenium Projekt habe man einen Aktions-
plan entwickelt, um in den Gemeinden, auf lokaler Ebene, die notwendigen
Mafinahmen zur Erreichung der MDGs zu identifizieren. Im Abschlussbericht
des Projektes habe man die Regierungen auf die Notwendigkeit verwiesen,
nationale Strategiepapiere unter Beteiligung der betroffenen Bevilkerung zu
erarbeiten und schnell zu handeln, damit die Ziele noch erreicht werden kon-
nen. Doch auch indigenen Organisationen falle eine wichtige Aufgabe zu:
Damit die MDGs auf Gemeindeebene umgesetzt werden kdnnten, miissten die
indigenen Organisationen dafiir sorgen, dass die Dorfer die Kontrolle hditten.
Sie konnten zur Informationsverbreitung iiber die MDGs beitragen und auch
dazu, dass ihre Umsetzung erfolgreich eingefordert werden konnte.

Nach ihren Beitrdgen mussten sich die beiden keynotespeakers einer
Fragerunde durch die Forumsmitglieder stellen. Dieser interaktive Dialog¢
wurde 2005 neu im Forum eingefiihrt. Er zielte darauf ab, eine effizientere

9 Das Millenium Projekt wurde vom UN-Generalsekretér 2002 ins Leben gerufen,
um einen Aktionsplan zur Bekdmpfung von Hunger, Armut und Epidemien zu
entwickeln. Im Januar 2005 présentierte dieses unabhingige beratende Organ
seine abschlieBenden Empfehlungen in dem Bericht /nvesting in Development:
A Practical Plan to Achieve the Millenium Development Goals. Das Mandat des
Millenium Project wurde bis Ende 2006 verldngert.

115

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Kommunikation zwischen den Teilnehmern der Veranstaltung zu erreichen.
Im Anschluss an diesen Dialog wurde die offizielle Rednerliste erdffnet: Ver-
treter von Regierungen, Reprdsentanten indigener Organisationen und De-
legierte anderer UN-Einrichtungen kamen abwechselnd zu Wort. Da vor al-
lem von indigener Seite die Zahl der auf der Liste eingetragenen Personen
sehr umfangreich war, wurden ihnen strenge Kriterien auferlegt: Bevorzugte
Behandlung erfuhren sogenannte >collective statements< — von Delegierten
verschiedener Organisationen gemeinsam verfasste Beitrdge. Die entspre-
chenden Redner kamen als Erste an die Reihe, und ihnen wurden fiinf Minu-
ten fiir den Vortrag gewdhrt. Die Leiterin der Sitzung iiberwachte das Zeitli-
mit mit Hilfe einer Ampel und ermahnte Sprecher, die es iiberschritten. Soge-
nannten Einzelbeitrédgen von nur einer indigenen Organisation wurden drei
Minuten Sprechzeit eingerdumt. Applaus oder andere Reaktionen auf Rede-
beitrdige waren nicht gestattet. Dieses Verbot wurde mit Zeitmangel begriin-
det. Da jedem der in der Sitzung zu behandelnden Themen eine festgelegte
Zeit im Konferenzprogramm zugedacht war, entfielen regelmdpig eine Reihe
von Einzelbeitrigen. Das Programm erwies sich diesbeziiglich als unflexibel.
Diese strenge Organisation fiihrte zu Frustrationen unter den indigenen Teil-
nehmern.

War die Sprecherliste nach dem rinteraktiven Dialog« gedffnet, wurden
auch die folgenden Sprecher von der Sitzungsleitung dazu aufgefordert, den
keynotespeakers Fragen zu stellen und damit zum Dialog beizutragen. Diese
antworteten aber aus Zeitmangel nicht mehr auf die Fragen. Da man sich,
wie beschrieben, bereits im Vorfeld in die Sprecherliste eintragen musste, der
Redebeitrag drei bis fiinf Minuten nicht iibersteigen sollte und man iiber die
erforderliche Sachkenntnis bzgl. der Programme und Ziele der jeweiligen
UN-Einrichtungen verfiigen musste, waren dem Einbezug aller in diesen Dia-
log dariiber hinaus Grenzen gesetzt.

Neben mir nahm eine 23- jéihrige Frau aus Salazaca, Ecuador, Platz. Sie
war ungefdhr 1,65 m grof3 und hatte ihr langes schwarzes Haar zu einem Zopf
geflochten. Ein lilafarbener Poncho bedeckte ihre Schultern, sie trug einen
farbigen Rock, bunte Ohrringe und mehrere Ketten. 2004 war sie mit ihren
Briidern fiir zwei Monate durch Europa gereist, um dort Musik zu machen
und Kunsthandwerk zu verkaufen. Seit zwei Jahren engagierte sie sich in
einer indigenen Organisation. Zwischenzeitlich, so erzdhlte sie mir, habe sie
allerdings schon wieder aufhdéren wollen, denn sie »habe die Botschaft der
Organisation nicht verstanden«. Inzwischen begreife sie schon besser, was
die Organisation wolle und wie sie funktioniere. Auf meine interessierte
Nachfrage gab sie folgende Auskunft: »Die Organisation vertritt Standpunkte,
die ich erlernen musste. Auch wusste ich anfangs nicht, wie ich mich auf Ver-
sammlungen zu verhalten hditte oder was eigentlich genau meine Aufgabe sei.
Langsam begreife ich erst, wofiir die Organisation steht.« Den letzten Satz

116

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

konnte oder wollte sie mir allerdings nicht néher erldutern. Das Forum gefiel
ihr, sie hatte sich mit Maasai-Frauen aus Kenia und Tanzania angefreundet.
Auch wenn die Kommunikation schwierig sei, finde sie es spannend, dass
man hier Menschen aus allen moglichen Léndern kennen lerne.

Um kurz nach 13:00 Uhr verliefs ich den Sitzungssaal. Wihrend der Sit-
zungspause zwischen 13:00 und 15:00 Uhr gab es jeden Tag eine Reihe von
Veranstaltungen, die von UN-Einrichtungen und groffen NGOs organisiert
wurden. Heute wollte ich an einer Diskussion der iiberarbeiteten Weltbank-
richtlinie (Operational Policy 4.10, kurz OP 4.10) teilnehmen. Sie bezog sich
auf Verhaltensmafiregeln fiir den Umgang mit indigenen Vilkern, die in Ge-
bieten siedelten, in denen von der Weltbank unterstiitzte Entwicklungsprojekte
durchgefiihrt werden sollten. Es ging dabei im Speziellen um >free, prior and
informed consents, ein heif diskutiertes Thema am Forum. Die Weltbank hat-
te diese Richtlinie, die unter anderem besagte, dass indigene Gemeinden ihre
Zustimmung geben mussten, wenn zum Beispiel in ihrem Siedlungsgebiet Ol
gefordert werden sollte, in ihrer OP 4.10 umgedndert in >free, prior and in-
formed consultation<. Nun wurden die semantischen Differenzen zwischen den
Begriffen consent und consultation diskutiert. Am 1. Juni 2005 sollte die neue
Richtlinie der Weltbank in Kraft treten. Die gednderte Weltbankpolitik war
eines der Hauptthemen unter den erfahrenen indigenen Teilnehmern bei der
diesjdhrigen Forumssitzung: Einerseits wurde gewiirdigt, dass auch die Welt-
bank inzwischen das Recht auf Selbstbestimmung indigener Violker anerkannt
hditte. In den Richtlinien wiirde ausdriicklich vermerkt, dass die Weltbank kei-
ne Regierungsprojekte in indigenen Gebieten fordern sollte, die nicht zuvor
eine breite Unterstiitzung der entsprechenden Gemeinden erhalten hdtten.
Dennoch bliebe die Richtlinie hinter bereits existierenden internationalen
Normen zuriick. Der Begriff consultation sei zu wdssrig und béote Manipula-
tionen noch mehr Raum. Die Projektleiter konnten zum Beispiel den willféih-
rigen Teil einer Gemeinde zusammenrufen und dies als »Beratung( deklarie-
ren. Oder sie trdfen sich mit ausgewcdihlten bzw. selbsternannten Reprdsentan-
ten und verkiindeten dann, sich beraten zu haben. Die >breite Unterstiitzung
der Gemeinde, die in der Richtlinie der Bank gefordert wiirde, sei auch nicht
néher definiert. Aufierdem miissten Indigene nun ihre )tiefe Verbundenheit(
mit dem Land, auf dem sie siedelten, beweisen. Wie, bitte schon, stelle sich die
Weltbank das konkret vor? Die Kritik an der verinderten OP 4.10 manifes-
tierte sich wéhrend der Veranstaltung und auch in vielen Gruppen- und Ein-
zelgesprdchen, die ich mit erfahrenen Teilnehmern im Laufe der Konferenz
fiihrte. Es fand sich eine kleine Arbeitsgruppe erfahrener indigener Teilneh-
mer zusammen, die eine Presseerkldrung verfassen wollte, in der die neue
Richtlinie der Weltbank kritisch analysiert wurde. Neue im Feld wussten hin-
gegen meist weder, was die OP 4.10 war, noch, was >free, prior and informed
consent<« bedeutete. Aber sie wussten sehr wohl, dass die Weltbank die Institu-

117

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

tionalisierung indigener Interessen in verschiedenen Ldndern fordert und
dass iiber die Verwendung der dafiir bereitgestellten Gelder, wie im Falle
Perus, bereits heftige Konflikte entstanden waren. Man befiirchtete, die Welt-
bank konne mit ihrer Politik die indigene Bewegung entzweien. Beim Thema
Geld, so die Meinung der meisten, kdme es schnell zu Uneinigkeit. Geld sei
immer schon ein Mittel gewesen, »die Armen zu entzweien«.

Beim Mittagessen im UN-eigenen Restaurant, zu dem ich mich nach dem
Besuch der Veranstaltung zur Weltbankrichtlinie entschlossen hatte, traf ich
auf drei indigene Vertreter aus Siidamerika: einen Mapuche aus Argentinien,
der seit den 1970er Jahren in der internationalen indigenen Bewegung mit-
wirkte, an den wichtigsten internationalen Konferenzen seit diesen Tagen
teilgenommen hatte und auch an der Erarbeitung einer Presseerkldrung zur
OP 4.10 aktiv mitwirkte; aufserdem einen indigenen Vertreter aus Brasilien,
der als junger Mann als Pilot fiir die FUNAI 10 gearbeitet, sich in nationalen
und internationalen indigenen Organisationen des Amazonasbeckens enga-
giert hatte und nun eine internationale Konferenz zu biologischer Vielfalt in
Brasilien organisierte. Er wollte ymehr Bewusstsein schaffen im Westen fiir
indigene Spiritualitit und Lebensweise« und hatte in der Vergangenheit re-
gelmdifig diesbeziigliche Beitrdge fiir Zeitungen in Brasilien geschrieben. Der
dritte Tischpartner war ein Vertreter aus Kolumbien, der zwischen 2002 und
2004 als unabhdngiger indigener Experte Mitglied des Forums war und sich
schon lange auf nationaler und internationaler Ebene in der indigenen Bewe-
gung des Amazonasgebietes engagierte. Sie griffen das Thema der Vormit-
tagssitzung wieder auf: Was sei Armut im indigenen Kontext? Es hdtte sich
ein Diskurs der pobretologia'' entwickelt. Die so genannten armen indigenen
Volker¢ héitten aber ihr eigenes Wirtschaftssystem auf Grundlage der lokalen
Gemeinschaften, welches es zu stirken gelte. Die indigene Agenda bestiinde
doch zudem aus anderen Themen — Kultur, Autonomie und Land. Diese
grundlegenden Themen miisse man in praxisrelevante Eckpfeiler der Arbeit
der UN-Organisationen verwandeln. Die Reflexion des Vertreters aus Argen-
tinien, der seit langen Jahren in Kalifornien lebte und von dort aus fiir die in-
digene Bewegung aktiv war, traf auf breite Zustimmung in der Tischgemein-
schaft. Der Reprdsentant aus Brasilien wies darauf hin, dass auch im Latein-
amerika-Caucus mehrfach die Meinung vertreten worden sei, dass das Thema
Armut fiir Indigene in der Form, wie es bei der UNO und von den Regierun-
gen diskutiert wurde, keine Relevanz besdfie. Landrechte, Sprache und Spiri-
tualitdt, das wdren indigene Themen. Der Vertreter aus Kolumbien warf ein,

10 Fundagdo Nacional do Indio; dt. >Nationale Stiftung des Indianers<. Staatliche
Behorde in Brasilien, die fiir »indigene Belange«< zusténdig ist.

11 Dt. »>Armutologie« — eine ironische Wortschopfung, die das Sprechen iiber Ar-
mut von Regierungen und UNO als einen abstrakten, realitdtsfernen Diskurs
kennzeichnen mochte.

118

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

dass Indigene nun wirklich nicht arm seien, sondern )verarmt. Sie wollten
von den nationalen Regierungen das Recht anerkannt bekommen, selber iiber
ihre Territorien und natiirlichen Ressourcen zu bestimmen. Beim Thema Ar-
mut wiirden Indigene unter die allgemeinen Wohlfahrtsprogramme subsu-
miert. Das kdme den Regierungen, nicht aber den Indigenen entgegen. Dann
wechselte der indigene Vertreter aus Kolumbien das Thema und erzdhlte,
dass er nun, nach dem Ende seiner Amtszeit am Forum, fiir den Senat in sei-
nem Heimatland kandidieren wollte. Dort géiibe es zwei nicht an Parteien ge-
bundene Sitze fiir Indigene. Doch ungefihr zehn indigene Kandidaten wiirden
untereinander um den knappen politischen Raum kdmpfen. Er fiihle sich fehl
am Platz bei der diesjihrigen Sitzung des Forums, da er jetzt mehr Zeit in Ko-
lumbien verbringen miisse, um Wahlkampf zu machen. Dort bekime er
schlieflich seine Stimmen, nicht am Forum.

Als wir wieder den Sitzungssaal ansteuerten, lief ich einer Ethnologin in
die Arme, mit der ich im Jahr zuvor beim Arbeitsgruppentreffen in Genf Be-
kanntschaft geschlossen hatte. Auch sie forschte zur indigenen Bewegung im
Kontext der UNO. Sie befragte mich nach dem bisherigen Verlauf meines
Forschungstages. Ich berichtete von meinen FEindriicken und fragte nach
ihrem Befinden. Sie seufzte leise und meinte mit einem ironischen Ldcheln, sie
finde es weniger miihsam, stundenlang durch die Savannen Afrikas zu laufen,
um Informanden zu besuchen als an der Sitzung des Forums teilzunehmen.
Wir teilten das leichte Gefiihl von Beklommenheit und Befremden, das uns an
diesem Ort iiberkam. Was war hier unsere Aufgabe als Wissenschaftlerinnen?
In welchem Verhdltnis standen wir zu unseren Forschungssubjekten, und wo-
nach genau suchten wir in diesem Raum? Die grofie Zahl von Themen, Mei-
nungen und Interessen legte sich schnell wie ein Schleier iiber die eigenen
Forschungsfragen.

Ich begriifite einen Aymara aus Puno, den ich bereits im letzten Jahr in
Peru kennen gelernt und spditer am Forum erneut getroffen hatte. Er war nun
das dritte Jahr in Folge zur Sitzung des Forums angereist, die Reise hatte er
aus eigenen Mitteln finanziert. Dieses Jahr hoffte er, Sponsoren fiir seinen
politischen Wahlkampf in Peru zu finden. Man hatte ihm von einem reichen
Araber erzdhlt, der solche Zwecke finanziell unterstiitze. Der Aymara hatte
sich einer Partei angeschlossen, die sich )Indigene Bewegung Perus(« nannte
und in seiner Region bei den néichsten Wahlen 2006 kandidieren wollte. Doch
fiir einen erfolgreichen Wahlkampf brauchte es nach seiner Einschdtzung in
erster Linie eine gute finanzielle Grundlage.

Er erkundigte sich nach einem gemeinsamen Bekannten in Lima, der dort
eine NGO ins Leben gerufen hatte, um Gemeinden in seiner Herkunfisregion
Ayacucho zu unterstiitzen. Der Aymara wunderte sich, unseren Bekannten
nicht in New York zu sehen: Der >besdifiec doch eine NGO, die hditten doch
Geld. Es war eine mir wohlbekannte Annahme, die unter indigenen Organisa-

119

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

tionen in Peru gepflegt wurde. NGOs gehdrten fiir sie erst einmal zu den
»Profiteuren< der indigenen Bewegung. Dieser Umstand ergab sich unter an-
derem aus den knappen finanziellen Ressourcen, die zur Verfiigung standen
und um den die beiden Organisationstypen konkurrierten. Auch wenn sie le-
gal den gleichen Status besaf3en, also beides NGOs nach peruanischem Recht
waren, war die Unterscheidung zwischen indigener Organisation und nicht-
indigener NGO im Kontext der indigenen Bewegung sehr wichtig. Sie wurde
wie folgt definiert: Eine indigene Organisation verfiigte iiber eine Basis — die
Gemeinden — und wdhlte ihre Reprdsentanten nach demokratischen Prinzipi-
en, wdhrend eine NGO von Fachspezialisten ins Leben gerufen wurde. Sie
konnte nicht fiir sich beanspruchen, im Namen der Gemeinden zu sprechen.
Von indigenen Organisationsvertretern wurde den NGOs oft vorgeworfen,
Abhdingigkeitsverhdltnisse zwischen den Gemeinden und ihren Einrichtungen
zu schaffen. Sie seien nicht an der »politischen Ermdichtigung¢ Indigener in-
teressiert und profitierten von deren schwacher sozialer Stellung.

Mein Bekannter begann, iiber einen anderen Aymara zu klagen, dem er
heute begegnet war: »Obwohl wir beide Aymara sind und er tiber viele Kon-
takte bei der UNO verfiigt, will er mir nicht helfen. Das ist typisch unter uns
cholos.”? Wir diskriminieren uns untereinander, der Diskurs von Briiderlich-
keit und Solidaritdit ist nur nach auffen gerichtet.« Ev wies mich darauf hin,
dass er am Nachmittag einen Redebeitrag hditte, in dem er die Situation der
Indigenen in Peru schildern wiirde.

Nach der Nachmittagssitzung tagte wieder der Lateinamerika-Caucus.
Doch dieses Mal ging man bereits nach einer Stunde auseinander, da die
meisten ihren Beitrag zum Thema Landrechte noch nicht fertig redigiert hat-
ten. Auch der Sitzungssaal sowie die angrenzenden Rdume, Flure und die Ca-
feteria leerten sich relativ ziigig. Gegen 19.30 Uhr fand sich eine Gruppe la-
teinamerikanischer Indigener zusammen, um gemeinsam Abend zu essen.
Auch ich wurde eingeladen, und so steuerten wir ein italienisches Restaurant
in der Néihe des UN-Gebdudes an. Auf dem Weg unterhielt ich mich mit einer
Reprdsentantin aus Kolumbien. Wir sprachen iiber das Migrationsproblem in
den Gemeinden. Die Zahl der Indigenen, die in Stidte abwanderten, stieg
kontinuierlich. Ich fragte sie, warum man von indigenen Organisationen so
wenig zu diesem Thema hore. Sie definierte Migration als eine personliche
Entscheidung und keine kollektive Angelegenheit. »Der Indigene kehrt immer
in sein Gebiet zuriick, er ist verbunden mit seinem Land. Personliche Interes-
sen sowie die staatliche Politik verleiten Einzelne dazu, ihre indigene Le-

12 Cholo: Als cholo werden in Peru Menschen mit indigenem — vor allem andinem
— Phénotypus bezeichnet. Der Begriff kann sowohl als Eigenbezeichnung als
auch als abwertende Fremdbezeichnung der Indigenen der Andenregion dienen.
Zur Begriffsgeschichte und den vielfiltigen Bedeutungen, in denen der Begriff
verwendet wird siche Laufer (1998: 152ff.; 199ff.).

120

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

bensweise aufzugeben. Aber es ist kein Problem, das unsere Politik als Kol-
lektiv verdndern darf. Wir gehoren in unsere Gemeinden.« Bei den Sitzungen
des Forums aber, so ihre angeschlossene Kritik, wiirden viele sprechen, die
keine Verbindung mehr zu diesem Kollektiv hiitten. Es sei zudem schwierig,
die lokalen Probleme in etwas zu verwandeln, das man am Forum diskutieren
konne. »Der Diskurs ist hier sehr abstrakt. Es ist eine andere Realitdt.«

Beim Essen saf; ich neben dem Teilnehmer aus Brasilien, mit dem ich an
diesem Tag auch schon zu Mittag gegessen hatte. Ich fragte ihn, ob er meinen
Eindruck teile, dass im Lateinamerika-Caucus eine latente Spannung zwi-
schen verschiedenen Gruppen von Teilnehmern herrsche. Er bejahte die Fra-
ge, was mich dazu ermunterte, mich nach seiner Erkldrung fiir diese Differen-
zen zu erkundigen. Er erkidrte, dass auch Indigene in verschiedene Lager ge-
teilt seien. Dies konne man zum Beispiel am Thema Landrechte sehen. Eine
Gruppe wiirde Land als »Eigentum< betrachten, wihrend andere die Demar-
kierung der Territorien wollen, um die zweckentfremdete Nutzung des Gebie-
tes durch Dritte zu verhindern. Letzteres sei fiir ihn eine Forderung, die mit
der indigenen Lebensphilosophie in Einklang stehe. Eigentum sei hingegen
ein westliches Konzept, das zumindest der Weltsicht der Indigenen des Ama-
zonasgebietes nicht entspreche. Bezeichnend sei auch, dass das Thema »indi-
genes Territoriumq oftmals besonders vehement von denen vorgetragen wiir-
de, die gar nicht mehr in ihren urspriinglichen Gebieten lebten. Gleichfalls
gdbe es verschiedene Rollen in der indigenen Bewegung. Eine Gruppe kiim-
mere sich um >lo indigena<”, sie schaffe ein ideales Bild, zum Beispiel von der
comunidad als Solidargemeinschaft. Im Amazonasgebiet sei das Konzept der
Gemeinschaft aber anders als zum Beispiel in den Anden. »Im Amazonas sind
die Beziehungen um verwandtschaftlich organisierte Wirtschaftseinheiten
herum aufgebaut. Das Konzept einer Dorfgemeinschaft als solidarisch wirt-
schaftender Bauernkooperative funktioniert dort nicht. Das gleiche gilt fiir
das Thema Umweltschutz. Die Art und Weise, wie dariiber im Westen nach-
gedacht und gesprochen wird, entspricht nicht der Denkweise eines indigenen
Amazonasbewohners. Umweltschutz wird nicht als Pflege und Bewahrung der
Natur im westlichen Sinne verstanden. Ein Amazonasindianer lebt von und
mit den Pflanzen und Tieren, die ihn umgeben. Er versteht sich als Teil der
Natur und will sie nicht zu einem Museumsobjekt machen.«

Ich fragte ihn, ob es iiber diese ideologischen Differenzen hinaus im Cau-
cus nicht auch einen Konflikt zwischen neuen und erfahrenen Teilnehmern
gdbe. Ja, so seine Antwort, auch dieser wiirde die Arbeit erschweren. Der
Caucus sei ein sehr heterogener Raum, in den jeder mit seinen lokalen Pro-
blemen kdme. Man konne sich deshalb immer nur mithsam auf ein Programm
einigen, welche Themen beim Treffen des Caucus zu besprechen seien. Das

13 Dt. »das Indigene«.

121

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Problem sei auch, dass die Neuen oft mit wenig klaren Vorstellungen davon
kdmen, wozu die UNO geniitzt werden konne. Aber es sei ganz natiirlich, dass
man als Neuer erst einmal die Arbeitsweise des Forums erlernen miisse. Die
UNO sei ein Raum, in dem globale indigene Themen verhandelt wiirden. Die
Kenntnisse iiber diese Themen besdflen aber die Reprdsentanten von Basis-
organisationen nur indirekt, iiber ihre lokale Erfahrung. Doch um diese fiir
die UNO relevant zu machen, miisse man sie mit iibergreifenden Themen wie
Menschenrechte, biologische Vielfalt oder nachhaltige Entwicklung in Ver-
bindung setzen. Die UNO sei ein bedeutender politischer Ort zur Entwicklung
und Neuformulierung internationaler Normen und Standards. Fiir den Eintritt
in diesen von staatlichen Interessen dominierten Raum hditten einige der an-
wesenden erfahrenen Teilnehmer iiber lange Jahre hinweg gekdmpft. Heute
kcdmen viele junge Leute, die den Raum als »gegeben< hinndhmen und ihn fiir
Partikularinteressen nutzten. Es fehle dariiber hinaus an Respekt vor den Al-
ten. Mit den »Alten« meine er aber vor allem die traditionellen Fiihrer indige-
ner Gemeinschaften. Die fehlten am Forum. »Wenn hier indigene Stimmen zu
Wort kommen sollen und die indigene Sicht auf Entwicklung Einzug bei der
UNO erhalten soll, muss man diese Menschen nach New York bringen.« Des-
halb habe er auch beim Caucus dafiir plddiert, dass man sich fiir eine Rede-
zeit fiir traditionelle Fiihrer einsetze. Die Stimmen der Alten, welche indigene
Weltsichten am besten verkirperten, konnten diesem Forum eine andere Rich-
tung geben.

Es war 23.00 Uhr, wir baten um die Rechnung. Sie entsprach den in New
York iiblichen, hohen Preisen. Die junge Frau aus Kolumbien, die zum ersten
Mal am Forumstreffen teilnahm, schaute etwas verzweifelt auf das Stiick
Papier. Der in den USA lebende und arbeitende Mapuche, mit dem ich auch
zu Mittag gegessen hatte, ziickte derweil seine Kreditkarte und erkldrte, er
tibernehme die Rechnung. Es gab nur schwachen Protest. Alle waren miide,
und einige blickten sehr dankbar ob dieser grofiziigigen Geste. Ich verab-
schiedete mich und machte mich auf den Weg zu meiner Unterkunft. Mein
Arbeitstag am Stindigen Forum fiir indigene Angelegenheiten war zu Ende.
Die Gesprdche und Begegnungen bildeten wichtige Ausgangspunkte fiir eine
Analyse des politischen Feldes der indigenen Bewegungen bei der UNO.

122

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Abbildung 6: Die Cafeteria —
beliebter Treffpunkt der Teil-
nehmer wéihrend der Sitzunger
des Stindigen Forums fiir in-
digene Angelegenheiten (Foto.
Maren Rofler 2005).

Abbildung 5: Von indigenen
Teilnehmern gestalteter Emp-
fang zu Beginn jeder Sitz-
ungsperiode des Forums
(Foto: Maren Rofsler 2005).

Abbildung 7: Teilnehmer des
Forums, die auf den Leder-
béinken und an den Compu-
tern vor dem Sitzungssaal
Netzwerkarbeit betreiben
(Foto: Maren Rifler 2005).

123

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Abbildung 8: Vom Latein-
amerika-Caucus bestimmte
Sprecher tragen einen ge-
meinsam erarbeiteten Rede-
beitrag in der offiziellen Sit-
zung vor (Foto: Maren ROf3-
ler 2005).

Abbildung 9: Neun der
sechzehn Forumsmit-
glieder der Sitzungs-
perioden 2005 bis 2007.
Am Rednerpult die Vor-
sitzende Victoria Tauli-
Corpuz (Foto: Maren
Rdfler 2005).

3. Die Krafteverhaltnisse am Forum

»Die wichtigsten Themen fiir indigene Volker stimmen nicht mit den priorisierten
Themen der Staaten und der UN-Organisationen iiberein [...] ein Beispiel dafiir ist
das Thema der Demarkierung von Territorien [...] Indigene Vélker interessieren
Themen wie Artenvielfalt oder Schutz natiirlicher Ressourcen oft nicht [...] sie
mochten erst ihre Gebiete demarkieren und dann sehen, was es darin gibt« (Inter-
view Matias Alonso 19.05.2004).

Marcos Matias Alonso spricht das Problem der grundlegenden Interessensdif-
ferenzen zwischen den drei wichtigsten Gruppen am Forum an: den Vertre-
tern von Regierungen, UN-Organisationen und indigenen Organisationen.
Auf dieser Grundlage gilt es, die Krifteverhiltnisse am Stindigen Forum fiir

124

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

indigene Angelegenheiten ndher zu betrachten. Welche Themen werden prio-
risiert, und wer kann sich dabei erfolgreich einbringen?

Spezifisches Diskurswissen

Aus den Gespriachen und Beobachtungen, die ich gerade dargestellt habe, las-
sen sich zunéchst einmal einige grundsitzliche Regeln des Feldes ableiten. An
erster Stelle stehen die spezifischen Fachkenntnisse, die fiir eine erfolgreiche
Teilnahme am Forum notwendig sind: Es ist sinnvoll zu wissen, was die OP
4.10 der Weltbank ist, zu welchen Themen UNICEF, UNIFEM, UNDP und
andere UN-Einrichtungen arbeiten oder was die Millenniums-Entwicklungs-
ziele, kurz MDGs, beinhalten. Auch erleichtern Englischkenntnisse die Kom-
munikation, Computerkenntnisse die spontane Umarbeitung und Anpassung
der mitgebrachten Redebeitrige. Eine Guarani-Vertreterin aus Bolivien er-
klart:

»Es gibt im Forum sehr unterschiedliche Niveaus der Vorbereitung. Ich kann zum
Beispiel kein Englisch sprechen und bin bisher nie mit der UNO in Beriihrung ge-
kommen. Um diesen Raum wirklich nutzen zu kdnnen, brauchte ich ein ganzes Jahr
Vorbereitung. Dieser Raum ist nichts fiir mich. Ich kann eine gute Politikerin in
meiner Gemeinde sein, aber hier nicht. Hier muss man sich vorbereiten, um gute
Vorschlidge zu machen und Kontakte zu kniipfen« (Gespréach Cabrera 20.05.2005).

Die Guarani-Vertreterin wirft damit im Gegenzug aber auch indirekt die Fra-
ge auf, inwieweit die Kenntnisse der relevanten Themen des Forums wichtig
fir die Arbeit auf nationaler oder lokaler Ebene sind, inwieweit am Forum
gekniipfte Kontakte zu einer langfristigen Zusammenarbeit fithren kénnen, in-
wieweit man diese in Verhandlungen mit lokalen Regierungen oder Konzer-
nen wirklich nutzen kann. Eine Reprisentantin der CONAIE' aus Ecuador
verwies im Gespriach zum Beispiel darauf, dass sie die am Forum besproche-
nen Themen nur schwer in ihren heimatlichen Kontext {ibertragen kénne (Ge-
sprich Vargas' 13.05.2004). Ahnlich #uBerte sich die Delegierte eines natio-
nalen Zusammenschlusses indigener Tieflandbewohner Perus (Interview An-
taza 19.01.2004).

Lokalpolitiker und wenig im UN-System geschulte nationale Vertreter in-
digener Organisationen haben es auf Grund des geforderten Abstraktionsgra-

14 Confederacion de Nacionalidades Indigenas del Ecuador; dt. yKonféderation
indigener Nationen Ecuadors¢, nationaler Zusammenschluss indigener Organisa-
tionen aus dem Tiefland, Hochland und der Kiistenregion Ecuadors.

15 Wie in Kapitel I bereits ausgefiihrt, habe ich die Namen meiner Gesprachspart-
ner, die anonym bleiben wollten, verandert und markiere dies durch Kursivset-
zung.

125

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

des der Redebeitrage (der Einbettung lokaler Probleme in allgemeine Diskur-
se iiber Menschenrechte, nachhaltige Entwicklung etc.) und vor allem auf
Grund des geforderten Fachwissens iiber die Funktionsweise der Vereinten
Nationen schwer, aktiv an den Sitzungen teilzunehmen. Die UNO ist ein
hochkomplexer biirokratischer Apparat, in dem sich Neue schwer zurechtfin-
den. So fiihrt auch ein unabhéngiger indigener Experte der Sitzungsperioden
2002-2004 aus: »Das grofite Problem in unseren Regionen, nicht nur in La-
teinamerika und der Karibik, sondern auch zum Beispiel in Afrika und Asien,
ist, dass nur sehr wenige Mitglieder unserer Volker oder unserer Fachleute
sich im System der UNO auskennen« (Interview Choquehuanca 18.05.2003).

Selbst unter den indigenen Teilnehmern, die auf nationaler Ebene wich-
tige Rollen in der indigenen Bewegung spielen, ist das Interesse am Forum
gering. Sie besitzen zwar das nétige Fachwissen liber entwicklungspolitische
Diskurse und Menschenrechtsthemen, sehen aber keinen direkten politischen
Nutzen der Zusammenkiinfte: »Die Regierungsvertreter, die den Sitzungen
beiwohnen, haben nur geringe Verhandlungsbefugnisse. Sie nutzen diesen
Raum eher zur Imagepflege« (Gesprach Antazu 17.05.2004).

So nahmen zum Beispiel Vertreter des internationalen Zusammen-
schlusses der indigenen Organisationen des Amazonasgebietes, COICA, we-
der an der Sitzung des Forums 2004 noch an der im Jahr 2005 teil. Aus Peru
kam zwar eine nationale Vertreterin von AIDESEP'S, aber auch sie sagte, dass
sie nicht wisse, was sie tiber dieses Forum in ihrer Organisation berichten sol-
le. Es sei sehr schwierig, konkrete Eindriicke, Vorschlige und Losungen, die
fiir die Probleme in ihrem Heimatland von Belang seien, von den Treffen mit
nach Hause zu nehmen. Zudem merkte sie an, dass die Kooperation unter den
indigenen Teilnehmern im Forum, wenn es zum Beispiel um die Ausarbei-
tung gemeinsamer Redebeitrige ginge, sich oft schwierig gestalte. Es bildeten
sich schnell Gruppen, die mehr gegeneinander als miteinander arbeiteten, und
es sei mithsam, Redebeitrige mit anderen zu koordinieren. Das lage vielleicht
auch daran, dass es wenige allgemein anerkannte Autoritdten unter den indi-
genen Teilnehmern gébe, die es verstiinden, viele Leute zur Mitarbeit zu ani-
mieren (Gesprach Antaz 17.05.2004). Eine indigene Basisreprdsentantin aus
dem Amazonasgebiet Ecuadors brachte dieses Dilemma wie folgt zum Aus-
druck: »Wenn wir bei der UNO ankommen, werden wir vom System konsu-
miert. Hier geht jeder seinen eigenen Weg. Ich habe nicht das Gefiihl, dass ich
mit den indigenen Experten des Forums reden konnte. Sie bewegen sich auf
einer anderen Ebene als ich« (Gespriach Aranda 19.05.2005).

16 AIDESEP: Asociacion Interétnica de Desarrollo de la Selva Peruana; dt. >Inter-
ethnischer Zusammenschluss fiir die Entwicklung des peruanischen Amazonas-
gebiet«.

126

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Der Raum erweist sich als wenig tibersichtlich und letztendlich zu grof3
fur ein geschlossenes Auftreten der indigenen Gruppe. Diese ist zudem sehr
heterogen in ihrer Zusammensetzung. Die individuell sehr unterschiedlichen
Hintergriinde, Voraussetzungen, Ziele und Vorstellungen, mit denen die Teil-
nehmer anreisen, fithren zu Interessenvielfalt und damit zwangslaufig auch zu
Interessenkonflikten.

Einbettung ins UN-System

Auch ein Blick auf die Kriterien, die indigene Organisationen wie alle ande-

ren NGOs fiir die Erlangung eines Beraterstatus am ECOSOC erfiillen miis-

sen, gibt Aufschluss iiber die Krifteverhltnisse des Feldes.'” Folgendes muss

gewihrleistet sein:

¢ Die Organisation muss sich um Probleme kiimmern, die in den Aufgaben-
bereich des ECOSOC fallen;

e ihre Ziele miissen mit UNO-Prinzipien in Einklang zu bringen sein;

e sie muss die Arbeit der UNO unterstiitzen und bewerben;

e sie muss auf ihrem Gebiet eine anerkannte Gréf3e sein;

e sie muss einen Hauptsitz mit leitendem Geschiftsfiithrer haben.

Vor allem in Bezug auf das fiinfte Kriterium haben indigene Organisationen
in der Vergangenheit oft Beschwerde eingelegt. Sie meinen, dass die Struktu-
ren von NGOs nicht kompatibel seien mit ihren historischen Regierungsfor-
men (vgl. United Nations 1996). Die Reprisentanten indigener Organisatio-
nen verstehen ihre Zusammenschliisse als politische Vertretungsorgane von
Voélkern und mochten sie als solche gewiirdigt wissen. Bei der Teilnehmerlis-
te des Forums wird deshalb unterschieden zwischen »indigenous peoples or-
ganizations« und ynon-governmental organizations« (vgl. u.a. United Nations
2003, 2004a). Diese Unterscheidung erweist sich jedoch in der Praxis oft als
schwierig bzw. umstritten, zumindest unter siidamerikanischen Teilnehmern.
Sie weisen explizit auf den Unterschied zwischen politischen Organisationen
mit »Basismandat« und NGOs mit nicht-gewahlten Fachkréften hin. Im Kon-
text der UNO findet diese Unterscheidung keine Beriicksichtigung. Aber auch
das vierte Kriterium, eine »anerkannte Gr6f3e auf ihrem Gebiet« zu sein, wirft
die Frage auf, welche Beurteilungsmafstibe vom ECOSOC herangezogen
werden.

In der Teilnehmerliste der Sitzung des Forums im Jahr 2004 erschienen
dreizehn indigene Organisationen mit Beraterstatus. Demgegeniiber standen
233 ohne einen derartigen Status. Aus der Beteiligung an den offiziellen Sit-

17 Fir eine Analyse von zwolf der dreizehn Organisationen, die bislang einen Be-
raterstatus am ECOSOC besitzen, siche Barsh (1991).

127

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

zungen und den Veranstaltungen, die in den Pausen abgehalten werden, kann
man eine hervorgehobene Bedeutung von Organisationen mit Beraterstatus
ablesen. So sind etwa die Vertreter des Saami Council, der Comision Juridica
para el Autodesarrollo de los Pueblos Originarios Andinos'® oder der Tebteb-
ba Foundation zentrale Akteure der Sitzungen. Sie treten auch hiufig in den
Veranstaltungen von UN-Organisationen wie UNDP, UNIFEM etc. auf, was
auf eine ganzjahrige Zusammenarbeit und engere Kontakte mit diesen Ein-
richtungen hindeutet. Der Metis National Council, auch mit Beraterstatus
beim ECOSOC, bot dem Forum 100.000 Dollar bei der ersten Sitzung 2002,
um jedes Jahr ein Mitglied seiner Organisation zur Unterstiitzung ins Sekreta-
riat des Forums schicken zu diirfen (eigene Aufzeichnungen 13.05.2003).
Dieses Angebot wurde zwar mit dem Verweis auf die Rechtslage, die dies
nicht zuliele, abgelehnt. Dennoch kann man daran ablesen, dass es grofe
Unterschiede zwischen den am Forum vertretenen indigenen Organisationen
gibt — vor allem beziiglich ihrer finanziellen und personellen Ausstattung. Die
grofleren, etablierten Organisationen kdmpfen dabei untereinander um die
Fiithrung. So entbrannte 2005 im Vorfeld des Treffens ein Streit zwischen der
Tebtebba Foundation, dem Saami Council und dem Inuit Circumpolar Coun-
cil auf der einen und dem International Indian Treaty Council (IITC) auf der
anderen Seite. Anlass war der drohende erfolglose Abschluss der Treffen der
Arbeitsgruppe zur Erarbeitung der Erkldrung der Rechte indigener Volker.
Wihrend die einen eine Verlingerung des Mandats bis zur erfolgreichen Ver-
abschiedung der Erklarung wollten, vertrat der IITC die Meinung, man solle
die Treffen erst einmal suspendieren, um umfassende Beratungen mit indige-
nen Organisationen durchzufithren und neue Bedingungen der Verhandlungen
festzulegen. Beide Parteien riefen per Internet weltweit indigene Organisatio-
nen dazu auf, sich ihrer Erklarung per Unterschrift anzuschlieBen. Der bereits
mehrfach erwidhnte Matias Alonso merkt dazu an, dass die streitenden Partei-
en derzeit die indigenen Entscheidungstriger auf internationaler Ebene seien.
Diese Organisationen entwickelten Fithrungsanspriiche und besid3en die néti-
gen Gelder und Kontakte, um diese durchzusetzen. Sie stellten die indigene
Stimme im UN-Kontext dar. Gleichzeitig, so Matias Alonso weiter, fehlten
aber auch viele Organisationen, die auf nationaler oder regionaler Ebene be-
deutend seien, beim Treffen des Forums. Dies kénne er zumindest fiir Latein-
amerika mit Sicherheit feststellen, habe aber den Eindruck, dass diese Beob-
achtung auch auf andere Weltregionen tibertragbar sei:

»Vielleicht ist es schon, New York oder Genf kennen zu lernen, aber wenn du nicht
die Themen kennst, die behandelt werden, langweilst du dich sehr. Es gibt eine gro-

18 Dt. »Juristische Kommission fiir die selbststindige Entwicklung der urspriingli-
chen andinen Voélker, NGO mit Sitz in Peru, dessen Vorsitzender auf UN-
Ebene Lobbyarbeit fiir indigene Rechte betreibt.

128

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Be Distanz zwischen den in den Léndern und auf lokaler Ebene wichtigen Themen
und solchen, die hier verhandelt werden« (Gesprich Matias Alonso 23.05.2005).

Dies erklédre, so Matias Alonso weiter, warum indigene Akteure, die im loka-
len und nationalen Kontext in Lateinamerika eine wichtige Rolle spielten, am
Forum zumeist keine bedeutende Stimme darstellten.

Themenwahl

Der offiziell bekundete politische Wunsch fast aller Gruppen, der Mitglieder
des Forums, der UN-Einrichtungen, der indigenen Experten und der Neuen im
Feld, ist die Losungssuche fiir lokale Probleme. Gleichzeitig wird von erfah-
renen indigenen Teilnehmern oft darauf verwiesen, dass das Forum nicht die
gleiche Funktion habe wie die Arbeitsgruppe, in der man konkrete Fille von
Menschenrechtsverletzungen vortragen konne. Am Forum sollten Losungen
fur Entwicklungsfragen gesucht werden, indem die UN-Organisationen mit
Vorschldgen versorgt wiirden, wie Indigene stirker in ihre Programme und
Richtlinien integriert werden konnten. Vertreter der UNO sehen dies dhnlich.
Die Themen des Forums sind bestimmt durch die Schwerpunktsetzung der
UN-Entwicklungspolitik. Dies kann man an den Sitzungsperioden des Forums
in den Jahren 2005 und 2006 ablesen — die Millenniums-Entwicklungsziele
(MDGs).

Im September 2005 fand der UN-Millenium + 5 Gipfel *° statt. Im Vorfeld
wollte man am Forum die Relevanz der MDGs fiir indigene V6lker niher be-
trachten. Da diese bisher als Gruppe in der Milleniumserkldrung der Staaten
sowie ihrer Entwicklungsziele keine Erwdhnung fanden, schien dem Sekreta-
riat des Forums die Aufnahme dieses Themas besonders relevant (Gesprich
Jacanamijoy 18.05.2005). Indigene Organisationen hatten bei den Diskussio-
nen um die thematische Schwerpunktsetzung des Folgejahres bei der Forums-
sitzung 2004 hingegen Themen wie >Bewaffneter Konflikt< und »Politische
Partizipation< vorgeschlagen (eigene Aufzeichnungen 20.05.2004). Die MDGs
waren wohl zu diesem Zeitpunkt den wenigsten indigenen Teilnehmern des
Forums bekannt. Sie wurden nicht von ihnen formuliert, und wihrend der Sit-
zung des Forums 2005 duflerten sowohl neue, aber auch erfahrene Teilnehmer
in Gesprachen immer wieder ihr Unverstindnis dariiber, wie das Thema an

19 Treffen der UN-Mitgliedsstaaten vom 14.-16. September 2005 am UN-Haupt-
sitz in New York, um die angestrebten Reformen der UNO sowie die Erreichung
der Millenniums-Entwicklungsziele bis 2015 zu diskutieren.

129

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

zentrale Stelle des Treffens gesetzt werden konnte (eigene Aufzeichnungen
16./18./20.05.2005). %

Nun scheint es darum zu gehen, die Forderungen indigener Organisatio-
nen in diesen bestehenden Ansatz einzupassen. Es ist davon auszugehen, dass
bei diesem Bestreben vor allem auch der umgekehrte Prozess angeschoben
werden soll: die MDGs der UNO unter den indigenen Teilnehmern bekannt
zu machen. Dadurch sollen global erarbeitete Themen auf lokale Ebene
ibertragen werden. Im Gegenzug ist es jedoch fraglich, welche Rolle der
ECOSOC, und damit indirekt das Stindige Forum fiir indigene Angelegenhei-
ten als Sprachrohr indigener Interessen innerhalb der UNO, bei der Umset-
zung von entwicklungspolitischen Zielsetzungen spielt. Wie bereits ausge-
fiihrt, bekam der Wirtschafts- und Sozialrat keinerlei Durchsetzungsbefugnis-
se und spielt gegeniiber Weltbank und IWF eine untergeordnete Rolle im
internationalen Machtgefiige. Seine Stellung sollte zwar im Rahmen allge-
meiner Reformpldne der UNO aufgewertet werden, jedoch erweist sich der
Prozess als langsam und von divergierenden Interessen der UN-Mitglieds-
staaten gepragt (vgl. Kapitel I11.2).

Verbindungen zur lokalen Ebene

Erfahrene Teilnehmer und Neulinge sind sich vor allem darin einig, dass die
Verbindung zwischen lokaler und globaler Ebene bisher am Forum nicht hin-
reichend verwirklicht wurde. So sagt zum Beispiel die Vorsitzende des Fo-
rums:

»The foundation for building constructive dialogues between indigenous peoples,
governments and inter-governmental bodies has been set within the Permanent Fo-
rum. What is needed at this point is to ensure that the gains achieved in this Forum
are felt by the indigenous peoples in their communities« (Rede Tauli-Corpuz
16.05.2005; zitiert aus eigene Aufzeichnungen 16.05.2005).%!

Dennoch ermahnte sie als Sitzungsleiterin die indigenen Redner immer wie-
der dazu, nicht ihre lokalen Probleme vorzutragen, sondern diese auch fiir
einen globalen Kontext relevant zu machen und daraus konkrete Vorschlige
an UN-Organisationen abzuleiten. Eine indigene Représentantin aus Bolivien
brachte das schwierige Verhéltnis zwischen lokalem Bezug und globaler Lo-
sungssuche wie folgt zum Ausdruck:

20 Vgl. hierzu auch Kapitel IV.2, in dem sich verschiedene indigene Akteure kri-
tisch mit dem Begriff der Armut und der Wahl des MDG Ziels der Armutsredu-
zierung bis 2015 als zentrales Thema des Treffens auseinandersetzen.

21 Die Rede ist in schriftlicher Form online zugénglich unter: http://www.docip.
org/pfii/2005/pfii4_D.pdf

130

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

»lch weil} sehr wenig vom Forum. Man sagt, es sei ein Forum fiir indigene Fragen,
aber wir nehmen gar nicht an der Ausarbeitung der Themen und Regeln teil. Das
Programm ist schon fertig, man kann es nicht mehr &ndern. Ich wollte mit einem
Redebeitrag teilnehmen und habe mich in die Sprecherliste eingetragen, habe dabei
aber vergessen dazuzuschreiben, dass es ein kollektiver Redebeitrag ist. Da diese
aber bevorzugt werden, bin ich nicht mehr an die Reihe gekommen« (Gespriach Ca-
brera 20.05.2005).

Ein weiteres Problem ist die rdumliche Distanz zwischen dem Forum und den
Orten, an denen indigene Forderungen umgesetzt werden sollen. Die Kontrol-
le der Adressaten dieser Forderungen erweist sich als kaum durchfiihrbar, da
letztendlich die direkte verpflichtende Zuweisung der Zustindigkeit fehlt.
Eine Gruppe, die ihre politischen Forderungen am Forum stellt, kann zwar
Regierungen und UN-Einrichtungen zum Handeln auffordern, doch keiner ist
letztendlich verpflichtet, diesen Aufforderungen nachzukommen. Das liegt
zum einen daran, dass das Mandat des Forums nur darin besteht, Empfehlun-
gen auszusprechen. Zum anderen ibersteigt die Fiille der Forderungen und
Empfehlungen die Kapazititen des Forums. So wurde 2004 und 2005 ver-
stirkt von Mitgliedern des Forums darauf hingewiesen, dass das Forum Ge-
fahr laufe, sich in eine »Produktionsmaschine fiir Forderungen« (Interview
Matias Alonso 19.05.2004) zu verwandeln. Bezeichnend sind in diesem Zu-
sammenhang zum Beispiel die Ausfithrungen des Vertreters der CEPAL, der
auf Nachfrage von indigener Seite hin erlduterte, dass es in seiner Institution
kein Mandat zur Uberwachung der MDGs in Bezug auf indigene Vélker gibe.
Jedoch gibe es einzelne Mitarbeiter, die sich mit diesem Thema auseinander-
setzten (eigene Aufzeichnungen 17.05.2005).

4. Reprasentation, Authentizitit und Autoritat

Auf einer Informationsveranstaltung des UN Voluntary Fund for Indigenous
Populations™ im Rahmen des Treffens der Arbeitsgruppe indigene Volker
2004 in Genf wurden die Kriterien erldutert, die indigene Représentanten er-
fiillen miissen, um sich fiir ein Stipendium fiir die Teilnahme an den Treffen
der Arbeitsgruppe oder des Forums bewerben zu konnen. Der Kandidat muss:
e cine der offiziellen UN-Sprachen beherrschen;

22 1985 richtete die UN-Generalversammlung den UN Voluntary Fund for Indige-
nous Populations ein, der seit 1987 Vertretern indigener Organisationen die
Teilnahme an den Sitzungen der Arbeitsgruppe und — seit 2002 — auch an den
Sitzungen des Forums finanziert. Der Fond speist sich aus freiwilligen Beitragen
von Regierungen, NGOs und anderen privaten und offentlichen Institutionen
und wird vom Generalsekretariat verwaltet (Dreher 1995: 39).

131

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

¢ cine indigene Organisation vertreten;
e cineindigene Person sein« (eigene Aufzeichnungen 20.06.2004).%

An der Veranstaltung teilnehmende Vertreter indigener Organisationen waren

vor allem interessiert an Auskiinften dazu, wie von Seiten der UNO gegen

»falsche Indigene« vorgegangen wiirde. Die Mitarbeiterin erlduterte, dass Or-

ganisationen bzw. lokale Gemeinden vorher und schriftlich iiber diejenigen

berichten miissten, die sie nicht fiir indigen hielten. Das Sekretariat sei sehr
interessiert an entsprechenden Informationen, kénne aber nur mit schriftlichen

Beweismitteln in Aktion treten. Am besten sei es, wenn das Dokument von

einer Reihe von lokalen Gemeinden unterschrieben wiirde (eigene Aufzeich-

nungen 20.06.2004).

Ein Mapuche, der seit den ersten UN-Konferenzen die Entwicklungen in
diesem Kontext verfolgt, gibt diesbeziiglich zu bedenken: »Der Voluntary
Fund for Indigenous Populations wird von Nicht-Indigenen geleitet. Es gibt
jedes Jahr Tausende von Antrdgen, aber die Auswahlkriterien sind nicht
transparent« (Gespriach Cayuqueo 24.05.2005).

Beim Problem der Reprisentation, das ich als grundlegendes im politi-
schen Feld bezeichnet habe (vgl. Kapitel I1.5), konnen im Falle der indigenen
Bewegungen zundchst einmal zwei zentrale Aspekte unterschieden werden:

e c¢s geht um die Frage, wer wen reprisentiert, wer mit wem zusammen-
arbeitet und wie diese Dimension der Représentation innerhalb und au-
Berhalb der Bewegungen diskutiert wird;

e es geht um die Art und Weise, wie lokale Gemeinschaften oder indigene
Organisationen ihre Kultur gegeniiber dem Staat, den Medien, Entwick-
lungsorganisationen und internationalen Instanzen darstellen (Warren und
Jackson 2003: 12).

Unter den Teilnehmern am Forum herrscht nicht immer Einigkeit in Bezug
auf die Frage, wie »indigene Kulturen< gegeniiber Aullenstehenden darzustel-
len seien. Vor allem entstehen jedoch Konflikte um die Frage, wer wen mit
welcher politischen Legitimation vertritt. Einige Vertreter indigener Organisa-
tionen beziehen ihre Legitimation aus periodisch stattfindenden Wahlen, an-
dere leiten Verbinde, ohne sich einem Votum der »>Basis< stellen zu miissen.
Im Folgenden geht es mir um eine ndhere Betrachtung der beiden genannten
Aspekte von Reprisentation, wobei deutlich wird, dass sie in der Praxis dazu
tendieren, ineinander zu greifen.

23 Die Formulare des Voluntary Fund for Indigenous Populations fur Stipendien-
antrdge sind online zugénglich unter: http://www.docip.org/anglais/news_en
/mews_en.html [21.05.2005]

132

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Kontrolle der Repréasentanten durch die Repréasentierten

Das Standige Forum fiir indigene Angelegenheiten liegt in groBer rdumlicher
Distanz zu den Herkunftsregionen der Teilnehmer. Gerade dieser Tatbestand
sorgt fir interne Spannungen innerhalb der Gruppe indigener Teilnehmer.
Eine Shuar-Vertreterin aus Ecuador meint:

»Bevor ich hier ankam, glaubte ich, dass das Forum wie jedes andere Treffen sei,
auf dem man sprechen kann und gemeinsam Losungen sucht. Aber so ist das nicht.
Hier sprechen nur Leute, die Schliisselpositionen auf nationaler und internationaler
Ebene innehaben. Die reden von anderen Dingen als ich. Ich kann nicht sprechen
wie ich will, ich bin hier nur als Beobachterin« (Gespréich Tsawant 20.05.2003).

Vor allem das Fehlen einer »gemeinsamen Sprache« zwischen erfahrenen und
unerfahrenen Teilnehmern des Forums fiihrt zu Misstrauen und dem Gefiihl
des Ausschlusses von Seiten der Neulinge im Feld. Représentanten, die eine
hervorgehobene Rolle am Forum spielen, geraten bei ihnen sehr schnell in
den Verdacht, sich von ihrer Basis entfernt zu haben und eine personalisierte
Politik zu betreiben. So werden indigene Experten, die zum Beispiel die Ein-
fithrungsseminare fiir neue Teilnehmer leiten, von den anwesenden Neulingen
meist als eine eigene soziale Klasse wahrgenommen. Thr UN-spezifisches
Fachwissen wird als kulturelles Kapital interpretiert, das Thnen Zugang zu
privilegierten Beziehungen mit UN-Einrichtungen und damit auch zu Finanz-
quellen verschafft. Dieses institutionalisierte kulturelle Kapital, das sich an
»westlichen« Standards orientiert, ldsst sich in 6konomisches, soziales und
letztendlich symbolisches Kapital verwandeln. Gerade indigene Experten
werden deshalb oft beschuldigt, keine echten Vertreter zu sein, sondern sich
auf Kosten lokaler Gemeinden personliche Vorteile zu verschaffen. Sie wiir-
den sich nicht solidarisch gegeniiber ihren >indigenen Briidern und Schwes-
tern< verhalten und damit ihren eigenen Diskurs vom moralisch iiberlegenen
Sozialverhalten Indigener ad absurdum fithren — so ein oft geduflerter Kom-
mentar meiner Gesprachspartner. Vertreter von sogenannten >Basisorgani-
sationen«, Zusammenschliisse, die ihre Reprisentanten durch Wahl bestim-
men und regelméBig bestitigen bzw. auswechseln, verweisen besonders hiu-
fig auf den zweifelhaften Status vieler Indigenen-Vertreter im UN-Kontext:

»lch kenne zum Beispiel Leute aus Brasilien, die angegeben haben, einem bestimm-
ten Volk anzugehoren, aber das stimmte nicht. Ein anderes Mal, bei einer Sitzung
[des Forums] war da jemand aus Peru, der sagte, er nehme im Namen einer be-
stimmten Organisation teil, aber das stimmte nicht. [...] Es ist ein offener Raum fiir
alle, in dem jeder seine Meinung sagen darf [...] Aber es ist so: Es ist nicht klar, wer
von den Teilnehmern wirklich eine Organisation oder ein Volk reprisentiert. Man
muss bei der UNO keine Beweise erbringen« (Interview Manchineri 24.10.2003).

133

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

MisstrauensduBerungen beziiglich der Reprisentationsbefugnis eines indige-
nen Vertreters konnen mit Bourdieu (2001: 93ff.) als Versuch interpretiert
werden, den jeweiligen Personen den Zugang zu einer zentralen Ressource im
politischen Feld zu entziehen: dem Delegationskapital. Die Umwandlung so-
zialen, 6konomischen und institutionalisierten kulturellen Kapitals in symbo-
lisches Kapital soll auf diese Art und Weise verhindert werden (vgl. Kapitel
IL.5).

Auch ein Reprisentant des nationalen Zusammenschlusses indigener Or-
ganisationen des brasilianischen Amazonasgebietes verwies im Gesprach dar-
auf, dass ein Problem der indigenen Bewegungen, gerade auch im internatio-
nalen Kontext, die mangelnde Représentativitdt vieler Vertreter sei. Er erzéhl-
te in diesem Zusammenhang von einer Initiative aus Brasilien, die diesem Le-
gitimationsmangel Abhilfe verschaffen wollte. Dort wiirde seine Organisation
ein Projekt mit der Ford-Stiftung ausarbeiten, um den Status >indigener Di-
plomat« zu institutionalisieren: Diesen erhielten Indigene, die in Englisch und
Spanisch ausgebildet wiirden und einen offiziellen Ausweis als Diplomaten
bekdmen (Gesprich Ceto 19.05.2005). Damit wird das Problem der »Authen-
tifizierung« der Représentativitit aber auch als eines verstanden, das man mit
offiziellen Dokumenten 16sen kann. Indigene Diplomatenschulen lassen sich
als Teil eines Ausschluss- und Trennungsmechanismus lesen, der einsetzt, so-
bald sich eine Gruppe im politischen Feld nationalstaatlicher Pragung eta-
bliert hat. Das Beitrittsrecht zum politischen Feld wurde somit bislang von
Seiten indigener Akteure nur teilweise reformiert. Viele Repriasentanten indi-
gener Organisationen scheinen indess bestrebt, staatlich geprigte Vorstellun-
gen von Legitimitét politischer Interessenvertretetung zu tibernehmen.

Die Kontrolle, wer rechtmifig im Namen welcher Gruppe spricht, ist
dennoch am Forum schwer zu gewéhrleisten. Die UNO ist in dem Sinne ein
doppelt abgetrennter Mikrokosmos — zum einen durch die interne Differenzie-
rung in Experten und Lokalpolitiker, bei der zwischen ersteren und letzteren
ein dhnliches Verhiltnis wie zwischen Professionellen und Laien herrscht
(vgl. Kapitel I1.5); zum anderen durch die rdumliche Loslésung von den je-
weiligen Heimatregionen, welche die an der UNO handelnden Reprisentanten
von sozialer Kontrolle weitestgehend abkoppeln. Die offensichtliche Folgen-
losigkeit der Kampagne gegen den Aymara wéhrend der Sitzung des Forums
im Jahr 2004 belegt dies (vgl. Kapitel V.2).

Relevante >Indigenitats-Marker« fiir die AuBendarstellung

Entgegen der weiter oben zitierten Auffassung von Manchineri, im UN-
Kontext seien keine Beweise fiir die eigene Reprisentativitit von Seiten indi-
gener Teilnehmer zu erbringen, bin ich der Meinung, dass dennoch auch dort

»Indigen-Sein¢< bestindig nachgewiesen werden muss. Dabei werden jedoch

134

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

kontextbedingt andere Kriterien relevant. Im Zusammentreffen mit auflerhalb
der Gemeinschaft Stehenden erreicht man Authentizitdt durch Symbole wie
GruBworte in der eigenen Sprache, Kleidung, Tinze etc., wihrend innerhalb
der eigenen Gruppe andere Legitimationskriterien gelten. Im Falle indigener
Reprisentanten des Amazonasgebietes zum Beispiel wird die Legitimitét Ein-
zelner unter anderem daran gemessen, was sie flir ihre Verwandtschaft bzw.
ihre jeweilige Unterstiitzergruppe leisten. Fassbare Beweise, wie Entwick-
lungsprojekte, Landtitulierungsurkunden etc. sind zu erbringen. In beiden Fil-
len jedoch, sowohl in der Interaktion mit Regierungsvertretern oder Mitarbei-
tern von UN-Einrichtungen als auch beim Auftritt vor der eigenen Gruppe,
entsteht Authentizitdt und Autoritét in der Interaktion. Authentizitdt und Au-
toritdt miissen dem, der sie beansprucht, von anderen attestiert werden. Eine
wichtige Grundlage hierfiir ist, dass man fiir die jeweilige Zielgruppe >ver-
standlich« redet, das heifit ihre Erwartungen erfiillt. Entscheidend sind somit
die jeweils sozial anerkannten Kriterien, die zur Beurteilung von Authentizitit
herangezogen werden.

Seit den Anféngen ihrer Prisenz bei der UNO haben sich die meisten in-
digenen Teilnehmer gegen eine eindeutige Definition von Indigenitit ge-
wehrt. Damit wollten sie einer Festlegung von Seiten der Regierungen ent-
gegenwirken und einer moglichst groen Zahl von Personen die Identifizie-
rung mit dieser Kategorie ermdglichen. Welche Marker der Indigenitét spie-
len im internationalen Kontext eine Rolle?

Auf internationaler Ebene soll politische Unterstiitzung von Entwick-
lungsinstitutionen, NGOs oder UN-Einrichtungen mobilisiert werden. Dafiir
miissen Probleme und Forderungen zwangsldufig in Englisch, Spanisch oder
Franzosisch vermittelt werden. Jackson (2003) und Graham (2003) sehen in-
digene Sprachen dennoch als wichtigstes Definitionskriterium fiir »authenti-
sche Indigenitit(, auch wenn gerade der Gebrauch dieser Sprachen die prima-
re Kommunikation mit den Adressaten der Botschaft erschwert. Beim Ge-
brauch der eigenen Sprache ist die tibermittelte symbolische Botschaft das
zentrale Element: »Ich bin ein authentischer Indigener«. Denn: Je besser die
Akteure indigener Bewegungen mit den »Kolonialsprachen< umgehen kénnen,
desto eher laufen sie ironischerweise im Umgang mit Regierungsvertretern
und Unterstiitzern Gefahr, ihren Status als >authentische< Représentanten zu
verlieren.”* Gleichzeitig ist die Beherrschung des internationalen Vokabulars

24 Vgl. hierzu die Kontroverse um den Yanomami-Sprecher Davi Kopenawa, des-
sen Glaubwiirdigkeit von Chagnon (1992a, 1992b) auch auf Grund seiner guten
Kenntnisse des Spanischen angezweifelt wurde. Graham (2003: 184) sieht in
diesem Vorwurf westliche Vorstellungen von einer engen Verbindung zwischen
Sprache und Identitdt verkorpert. Sie verweist in ihrem Aufsatz auf die politi-
schen Implikationen, welche die Wahl der Sprache fiir Vertreter indigener Be-
wegungen haben.

135

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

aber Voraussetzung fiir erfolgreiche politische Arbeit. Hieraus ergibt sich ein
grundlegender Konflikt fiir die Vertreter, den sie auf unterschiedliche Art und
Weise l6sen: In internationalen Foren werden Kleidung, Grulworte, Ténze,
Gesinge und Rituale zum Ausdruck der »authentischen< Verbindung mit der
Kultur, die man repriasentieren mochte. So kleideten sich zum Beispiel die
Maasai in den von mir besuchten Sitzungen des Forums regelméfig und iiber
die gesamte Tagungszeit hinweg in ihre >traditionellen Gewinder«. Sie traten
ferner jedes Jahr am zweiten Tag der Konferenz bei einer offiziellen Eroff-
nungsfeier mit anschlieBendem Empfang auf. Zu diesem leisteten verschiede-
ne Gruppen Beitrage in Form von Ténzen, Gesdngen und Ansprachen. Meist
waren Auftritte nordamerikanischer Indianergruppen, von Maori sowie Maa-
sai fester Bestandteil dieses Ereignisses. Dass durch den Einsatz dieser Ele-
mente im Rahmen der UNO erfolgreich Autoritét zu erlangen ist, verdeutlicht
folgendes Zitat aus einem Aufsatz des Direktors von IWGIA, der die Erfolge
der transnationalen panindigenen Bewegung im Kontext der UNO analysiert:

»Most conspicuous is the traditional dress worn by many indigenous representatives,
and which so strikingly sets indigenous meetings apart from all other UN meetings.
Indigenous people have thus been able to bring their culture into the UN, and most
remarkably, to change the meeting agenda. When indigenous peoples first asked for
permission to open the WGIP?® meetings with a prayer, it was strongly opposed by
the chair [...] Today these ceremonies are not only accepted but also appreciated by
most government representatives. In these matters, indigenous peoples have man-
aged to get government representatives on their side and have them respect their cul-
tures and traditions« (Dahl 2004: 11f.).

Akte der Theatralisierung, mit denen Gruppen sich zur Schau stellen, gelten
nach Bourdieu (2001) als elementare Form, mit der man Teilungsprinzipien in
einem Feld objektiviert und manifestiert. Folkloristische Auftritte, die »Diffe-
renzenc sichtbar machen, sind deshalb von fundamentaler Bedeutung im Um-
gang mit Regierungen und Einrichtungen der UNO. Dies wurde deutlich am
Kommentar des UNDP-Mitarbeiters, der betonte, die »Buntheit< des Forums
(sowohl in Bezug auf die Kleidungsordnung als auch in Bezug auf den hohen
Anteil weiblicher Teilnehmer) wiirde besser als jedes andere UN-Treffen den
Sinn dieser internationalen Instanz verdeutlichen (vgl. Kapitel V.2). In diesem
Zusammenhang fillt auf, dass Frauen besonders oft durch ihre jtraditionelle
Kleidung« hervorstechen. Eine mogliche Erkldrung dafiir ist, dass sie die Rol-
le der »authentischen Indigenen< besonders iiberzeugend verkorpern kénnen:
Frauen wird auf Grund ihrer Rolle als Miitter oftmals eine zentrale Funktion

25 WGIP: Working Group on Indigenous Populations; die englische Abkiirzung fiir
die Arbeitsgruppe indigene Volker.

136

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

fiir den Erhalt »indigener Traditionen«< zugewiesen. Dies belegen zum Beispiel
Studien der Maya-Bewegung in Guatemala (vgl. R6Bler 2004).

Gruppeninterne Markierung von >Indigenitat«

Untereinander ziehen die indigenen Teilnehmer jedoch auch im internationa-
len Kontext teilweise andere Kriterien zur Klarung heran, ob jemand authen-
tisch erscheint. So betonten einige indigene Reprédsentanten in ihren Anspra-
chen vor der UNO, dass Indigen-Sein auf stieferliegenden< Werten beruhe:
»Being indigenous is not just dressing in colourful clothes on weekend or
special events but it’s in the depth of the soul« (eigene Aufzeichnungen
14.05.2003). Uberzeugungen, Werte, ein bestimmtes Verhalten charakterisie-
ren nach Meinung dieses Sprechers »Indigen-Sein<. Unter den indigenen Teil-
nehmern wird sogar oftmals den >traditionell Bekleideten< das grofite Miss-
trauen entgegengebracht — allerdings nur, wenn diese gleichzeitig mit dem
UN-Fachvokabular besonders professionell umgehen kénnen und aus der
Heimatregion stammen, so dass es leichter wird, ihr Auftreten aus der eigenen
Erfahrung heraus zu beurteilen. Den entsprechenden Personen wird vorge-
worfen, sich zu »verkleiden«. Auf diese Einschétzung traf ich immer wieder
unter Teilnehmern aus Lateinamerika. So erklért die bereits erwdhnte Gua-
rani-Vertreterin aus Bolivien:

»Es gibt hier Représentanten, die ihre traditionellen Kleider im Koffer tragen. Sie
verkleiden sich damit. Als ich in Genf beim Arbeitsgruppentreffen ankam, fragte
mich eine Teilnehmerin: Warum tragen Sie nicht ihre traditionelle Kleidung? Ich
verstand ihre Frage nicht. Ich wiirde doch meine Grofeltern beleidigen. In meiner
Gemeinde laufe ich genauso wenig in diesen Kleidern herum. Wenn ich es eines Ta-
ges machen sollte, dann werde ich sie auch anbehalten« (Gesprach Cabrera 20.05.
2005).

Ein anderer Teilnehmer verweist darauf, dass traditionelle Kleidung eine Fol-
klorisierung der eigenen Kultur darstelle: »Wir miissen die Konzepte veridn-
dern. Viele Ethnologen zum Beispiel sehen Indigene nur als Folklore-
Objekte, der Indio ist der, der ohne Schuhe in seiner typischen Kleidung geht«
(Gesprich Orozco 14.05.2003).

Demgegeniiber steht jedoch die positive Aufmerksamkeit, die manchen
Neulingen am Forum gezollt wird, wenn sie in straditioneller Kleidung« er-
scheinen. 2003 traten zum Beispiel zwei Yanomami aus Brasilien mit Feder-
schmuck und Bemalung auf. Sie wurden begleitet von der Vertreterin einer
europdischen NGO und besuchten das Forum zum ersten Mal. Thr Redebei-
trag wurde mit viel Interesse verfolgt, und einige Teilnehmer eilten herbei,
um ein Foto von ihnen zu machen. Hierbei waren es vor allem Reprisentanten

137

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

aus Afrika, Asien und Nordamerika sowie NGO-Vertreter, die den Auftritt
der Yanomami bildlich festhielten.

Mit Friedman kann man die internen Auseinandersetzungen um Authenti-
zitdt und Reprisentation als Bestdtigung bzw. Hinterfragung >existentieller
Authentizitét« (Friedman 1993: 761) lesen. Fiir denjenigen, der eine kulturelle
Identitdt schafft, ist »>Authentizitdt« eine grundlegende Frage der praktischen
Beziehung zwischen dem Subjekt und der représentierten Gemeinschaft:

»Authenticity in this case refers to the state of integrity of the members of an identi-
fying group. Inauthenticity would thus consist in the relative alienation from the cul-
tural model, a lack of engagement, a social distance with respect to the values and
categories embodied in a tradition or program of action« (Friedman 1993: 761).

Geteilte Erfahrungen bestimmen den Erfolg und die Resonanz von Realitéts-
modellen der sie Praktizierenden. Doch die Erfahrungshorizonte der am Fo-
rum teilnehmenden indigenen Vertreter erweisen sich als sehr unterschiedlich.
Die immer wiederkehrenden internen Auseinandersetzungen um die Repré-
sentativitit exponierter Stimmen verdeutlichen, dass Diskurs und Praxis an
einem Ort wie dem Forum in einem besonders schwierigen Verhiltnis zuein-
ander stehen. Es gibt keine unmittelbaren Priifmoglichkeiten, um das Gespro-
chene und die Handlung, Reprisentation und Représentiertes, miteinander ab-
zugleichen. Vor allem die rdumliche Distanz macht dies unméglich, aber auch
die Strukturen des Raumes, in dem reprisentiert wird — in diesem Fall die
UNO: Das Forum garantiert demjenigen Erfolg, der iiberzeugend Sprechen
und Versprechen kann — jedoch nicht gegeniiber einer >heimatlichen Wihler-
schaft¢, sondern im Umgang mit NGOs und UN-Einrichtungen. Der Refe-
renzrahmen wird durch die Erfahrungen und Erwartungen der Vertreter dieser
Institutionen gesetzt. Sie stiitzen sich in der Beurteilung der Glaubwiirdigkeit
eines indigenen Vertreters auf Kriterien, die in dem institutionellen Rahmen
entwickelt wurden, in den sie eingebettet sind bzw. die ihrem personlichen
Erfahrungshorizont, Vorstellungen und Erwartungen entsprechen.

Fazit: Politische Relevanz von Authentizitit
fiir Indigenen-Vertreter am Forum

Im politischen Feld erweist sich die Legitimation des eigenen Delegationska-
pitals als zentrales Element im Kampf um politische Macht. Dabei wird die
Authentizitit eines Reprisentanten auch angezweifelt, um den politischen
Gegner bzw. Konkurrenten zu disqualifizieren. Gelingt die »Rufschiadigungs,
lauft der entsprechende Représentant Gefahr, sein symbolisches Kapital ein-
zubiilen, ist dieses doch Prestigekapital, das heilit, an seinen Bekanntheits-
grad gebunden. Gleichzeitig beruht es auf Vertrauen. Deshalb sind Politiker

138

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

besonders anfillig fiir Verddchtigungen und Verleumdungen — und dies umso
mehr, je weniger sie ihr Kapital der Delegation verdanken. Nur durch stdndi-
ge Arbeit kann im politischen Feld relevantes Kapital bewahrt werden (vgl.
Bourdieu 2001; vgl. auch Kapitel 11.5). Das Prestigekapital indigener Politiker
ist somit bestindig gefahrdet: Wéhrend AuBenstehende misstrauisch werden
konnen, wenn Indigene sich zu gut mit dem >westlichen< politischen System
auskennen, kann im Gegenzug die Autoritét in der eigenen Gruppe unter an-
derem durch zu grole Anerkennung von auflen in Gefahr geraten. Dem Ay-
mara, der sich wihrend der Sitzungsperiode 2004 den Angriffen auf sein Pres-
tigekapital ausgesetzt sah (vgl. Kapitel V.2), scheint es dennoch gelungen zu
sein, seine Beziehungen im UN-Kontext weiter auszubauen und dariiber seine
Position wieder zu festigen. Dies ldsst darauf schlieen, dass im Umgang mit
Vertretern von UN-Organisationen weniger Authentizitdt im Sinne einer en-
gen Verbindung zu Realitdtsmodellen und Erwartungen der représentierten
Gruppe eine Rolle spielt, als die Beherrschung des in diesem Raum notwen-
digen, fachspezifischen Wissens. Auch die Spezialisierung auf ein bestimmtes
Themenfeld — zum Beispiel Biodiversitit, Genderfragen oder Rechtsvertrige
— hilft bei der Etablierung im Feld. In jedem Fall muss man sein Experten-
wissen unter Beweis stellen, um als Gesprichspartner fiir UN-Einrichungen
und Regierungen an Bedeutung zu gewinnen. Diese iiberragende Bedeutung
fachspezifischen Wissens fiir eine erfolgreiche Teilnahme an UNO-Sitzungen
tritt unter anderem auch dann zu Tage, wenn man sich das wichtigste Aus-
wahlkriterium fiir die Mitglieder des Forums verdeutlicht: die (entwicklungs-)
politische Erfahrung des Bewerbers auf nationaler und internationaler Ebene.
Die Lebensliufe der Mitglieder des Forums belegen dies eindriicklich.*®

Prestigekapital bei der UNO ist demnach weniger abhéngig vom Bekannt-
heitsgrad innerhalb der eigenen Gruppe. Es erlangt in dieser Hinsicht eine
groflere Autonomie als auf lokaler Ebene. Der Raum ist geografisch so weit
von den Heimatregionen der Teilnehmer entkoppelt, dass die eigene Gesetz-
maBigkeit des Feldes greift. Hier manifestiert sich, was Bourdieu in seiner
Studie des politischen Feldes beschreibt: »Je mehr sich ein politischer Raum
verselbststindigt, desto mehr entwickelt er eine eigene Logik, desto mehr ten-
diert er dazu, nach den dem Feld inhédrenten Interessen zu funktionieren, und
desto grofBer wird der Bruch mit den Laien« (Bourdieu 2001: 47).

26 Vgl. hierzu die Lebensldufe der Forumsmitglieder, zuginglich unter:
http://www.un.org/esa/socdev/unpfii/en/members.html. [10.11.2005]

139

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

5. Motivationen zur Teilnahme am Forum

Die Motivationen indigener Teilnehmer, zu den Treffen des Forums zu reisen,
konnen sehr unterschiedlich sein. Teilweise stehen explizit personliche Inter-
essen im Vordergrund, auch die politischen Zielsetzungen variieren stark.
Man kann dennoch vier idealtypische indigene Besucher des Forums mit je-
weils eigenen zentralen Teilnahmegriinden unterscheiden. Diese Kategorisie-
rungen erscheinen mir wichtig, um im Folgenden die Konfliktlinien innerhalb
der Gruppe indigener Teilnehmer im Detail fokussieren zu konnen. Es lassen
sich unterscheiden:

¢ Indigene Experten

¢ International erfahrene indigene Politiker

e Indigene Lokalpolitiker

¢ Indigene »Privatpersonen<

1. Indigene Experten

Die indigenen Experten, viele von ihnen Juristen, bewegen sich zumeist
seit vielen Jahren im UN-Kontext. Sie sind eine Art »Diplomatenzunft« und
verstehen sich auch selbst als solche. Thre Kontakte zur Basis in den Heimat-
landern sind eher sporadischer Natur, oft spielen sie im Kontext der nationa-
len indigenen Bewegung, zumindest im Falle Perus, kaum eine Rolle. Sie
werden in ihrer Heimat deshalb manchmal als »Trittbrettfahrer< bewertet, die
sich »auf Kosten der Indigenen« international einen Namen machen wiirden.
Friedman bezeichnet sie als »neue Elite innerhalb der globalen Sphére«, die
aber von den wirklich Méchtigen und deren Geldern abhidngen: »They may
have global spheres of their own, like the World Council of Indigenous Peo-
ples (WCIP) and they sometimes mingle with higher ranked elites, but they
are primarily local clients in the global mesh of neo-feudal dependencies«
(Friedman 1999: 13).%

Doch bestehen auch in diesem Feld der »globalen Elite< Unterschiede.
Zum einen gibt es diejenigen, die flexibel einsetzbares Fachwissen mitbrin-
gen, in diesem Zusammenhang vor allem die Juristen. Zum anderen jene, die
sich durch ihre politischen Aktivititen innerhalb der internationalen Bewe-
gung etabliert haben und nicht immer ein Universitidtsdiplom besitzen. Wih-
rend die ausgebildeten Fachkrifte Arbeit finden konnen in UN-Organisa-
tionen, sind nicht formal ausgebildete politische Aktivsten stirker abhingig
vom Mandat in einer indigenen Organisation und ihren nicht-indigenen
Unterstiitzern. Aber, je stirker das Thema >indigene Volker« im UN-System

27 Dies erinnert an die Gegeniiberstellung von Kosmopoliten und lokalen Eliten
bei Robert Merton (1957): Wiahrend Kosmopoliten aufgrund ihres Wissens an
jedem Ort zur Elite gehdren konnen, sind lokale Eliten von ihren Beziehungen
zu méchtigeren Partnern abhéngig (Hannerz 1996: 102; 108).

140

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

verankert wird, je mehr Stellen fiir indigene Angestellte geschaffen werden,
desto stirker spezialisiert und normiert sich auch der indigene Aktivismus:
Fachwissen zu biologischer Vielfalt, zu indigenen Rechten, Ressourcennut-
zung, Bildung, Kommunikation etc. wird relevant. Zu jedem dieser Themen
existieren wichtige Studien, Positionspapiere und die entsprechenden Exper-
ten. Fiir die weitere Entwicklung in diesem Feld ldsst sich daraus ablesen,
dass Fachwissen immer mehr an Bedeutung gewinnt und sich >nicht-diplo-
mierte« Organisationsvertreter einem stirker werdenden Konkurrenzdruck
von Seiten ihrer diplomierten Mitstreiter ausgesetzt fithlen. Diese Entwick-
lungen sind in Peru auch im nationalen Kontext zu beobachten.

2. International erfahrene indigene Politiker

Eine zweite Kategorie von Teilnehmern sind die Vertreter grofer nationa-
ler oder internationaler Organisationen. Sie haben oftmals ein zeitlich be-
schrénktes politisches Mandat der Zusammenschliisse, die sie reprisentieren,
und nehmen deshalb meist nicht iiber langere Jahre am Treffen des Forums
teil. Diese indigenen Politiker nutzen die Sitzung, um bestehende Kontakte
mit Organisationsvertretern aus anderen Landern — zumeist aus ihrer Heimat-
region — aufzufrischen. Auch sie sind oftmals Spezialisten fiir bestimmte
Themengebiete, dabei aber hiufig keine Studierten mit Diplom. Sie haben
keinen festen Platz im UN-Kontext und nehmen nur gelegentlich an UN-
Seminaren und Konferenzen teil. Oft legen sie eine skeptische Haltung an den
Tag in Bezug auf den Nutzen der UN-Mechanismen fiir ihre Arbeit im natio-
nalen Kontext. Das UNO-Treffen hat fiir sie keine herausgehobene Bedeutung
unter den zahlreichen, von ihnen besuchten internationalen Tagungen. Eine
intensive Vorbereitung im Vorfeld findet oft aus Zeitmangel nicht statt. Diese
Einstellung trat in Gesprachen mit lateinamerikanischen Représentanten zuta-
ge. Sie scheint mir aber auch auf andere Weltregionen iibertragbar, sofern es
sich um Organisationen handelt, deren Vorstand durch Wahlen regelmiBig
erneuert wird.

3. Indigene Lokalpolitiker

Die dritte Kategorie besteht aus lokalen Vertretern von Basisorganisatio-
nen. Sie suchen nach Geldgebern fiir Projekte und sehen die UNO diesbeziig-
lich als yKontaktborse<. So kam es oft vor, dass man mich ansprach, um zu er-
fahren, wie man mit Vertretern grofler Entwicklungsorganisationen in Kon-
takt kommen konne. Oder aber man holte die Visitenkarten von Mitarbeitern
der Gesellschaft fiir technische Zusammenarbeit (GTZ), der Interamerikani-
schen Entwicklungsbank oder von UN-Sonderorganisationen hervor und
wihnte diese als >Eintrittskarte<, um auf nationaler Ebene leichter mit ent-
sprechenden Stellen Kontakt aufnehmen zu kénnen. Zwei langjéhrige Mit-
arbeiter einer groflen europdischen Unterstiitzer-NGO waren der Meinung, die

141

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Neuen im Feld konne man daran erkennen, dass sie Projektantrége in der Ta-
sche triigen. Zudem seien die Reisespesen und das mit einer Reise nach Genf
oder New York verbundene Prestige in der Heimat sehr wichtige Teilnahme-
griinde. Sie erzdhlten das Beispiel eines Repriasentanten, der das Faxgerit sei-
ner Organisation bei sich zu Hause installiert hitte, um als Erster und aus-
schlieBlich tiber eingehende Einladungen informiert zu sein (eigene Auf-
zeichnungen 22.05.2005). Eine Repréisentantin aus Peru berichtete, dass sie
alle Unterstiitzer-Organisationen immer bitte, ihr relevante Informationen
noch einmal personlich zukommen zu lassen, da sie sonst an verschiedenen
Stellen in der Organisation »jhingenblieben< (eigene Aufzeichnungen
23.05.2005). Die Kontakte zu Finanzinstitutionen und Unterstiitzer-Organi-
sationen sind eine heil umkédmpfte Ressource, die man hochstens mit den
engsten Verbiindeten teilt. Die Suche nach Geldgebern ist fiir Vertreter groBer
nationaler Organisationen als Teilnahmegrund am Forum eher zweitrangig, da
sie zumeist bereits tiber solide Kontakte verfiigen. Sie vermuten bei der UNO
eine Schar von »Bauernfingern¢, westliche NGOs, die an den Treffen teil-
ndhmen, um zu erfahren, welche Projekte zur Zeit forderungswiirdig seien.
Dann wiirden sie sich indigenen Organisationen ndhern und diesbeziigliche
Vorschldge duflern. Die Projektsummen seien meist geringfiigig und zielten
eher darauf ab, die NGO am Leben zu halten als Indigenen zu helfen (Inter-
view Manchineri 24.10.2003).

4. Indigene »Privatpersonen<

Die vierte Kategorie von Teilnehmern setzt sich aus denjenigen zusam-
men, die explizit personliche Ziele verfolgen und das Forum als Kontaktborse
bzw. Verkaufsfliche wahrnehmen. Auf Grund der offenen Struktur des Fo-
rums, an dessen Sitzungen jeder teilnehmen kann, der seine Anbindung an
eine Institution auf dem Anmeldeformular bestitigt, sind die Treffen Anlauf-
punkt fiir alle, die sich im breitesten Sinne fiir >indigene Themenc< interessie-
ren: fiir kulturelle, politische oder spirituelle Fragen. So erhédlt man von einer
in den USA lebenden, aus Peru stammenden Besitzerin einer Tanzschule, die
bei den Sitzungen des Forums in Kleidern der Quechua-Frauen aus Cuzco er-
scheint, Werbezettel fiir ihren Tanzunterricht. Man trifft den Schamanen aus
Otavalo, Ecuador, der die Hélfte des Jahres durch die USA und Kanada reist,
um zu heilen und Seminare abzuhalten. Zum Treffen des Forums kommt er,
um neue Kontakte zu kniipfen und alte Bekannte wiederzusehen. Ein anderer
Schamane aus Ecuador, der in New York lebt, verteilt ungefragt Visitenkarten
an nicht-indigene Teilnehmer. Er kann davon ausgehen, auf diese Art poten-
tielle Kunden anzuwerben. Man begegnet einer Aymara aus Bolivien, die seit
drei Jahren mit Siacken voller Handwerkskunst anreist und wihrend der zwei
Wochen so viel Umsatz macht, dass sich die Reise trotz das teuren Flugtickets
und der hohen Lebenshaltungskosten in New York finanziell auszahlt. Sie in-

142

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

teressiert sich weniger fiir die offiziellen Sitzungen, sondern verbringt die
meiste Zeit mit dem Verkauf ihrer Ware. Ihre wirtschaftlichen Aktivitéten be-
zeichnet sie im Gespréich als »direkte Entwicklungshilfe« (Gesprich Ontive-
ros 20.05.2004). Das Forum ist in diesem Sinne ein globales »Happening< und
Umschlagplatz fiir Waren, Kontakte sowie Informationen zum Thema »>Indi-
genex.

6. Lokalpolitiker und Reprasentationsfachleute

»Einerseits ist es positiv, dass die UNO die Beteiligung lokaler indigener Organisa-
tionen mit Hilfe des Voluntary Funds for Indigenous Populations férdern will. An-
dererseits werden in den UNO-Foren die politischen Linien der internationalen indi-
genen Bewegung diskutiert, und dazu braucht es erfahrene Reprisentanten. Diese
Diskussionen kommen am Forum jedoch selten zustande. Stattdessen gibt es viele
individuelle Kémpfe um Positionen und unterschiedliche Schwerpunktsetzungen.
Das kommt der UNO und den Regierungen entgegen. Aber es schadet der Bewe-
gung« (Gespriach Cayuqueo 24.05.2005).

Nilo Cayuqueo spricht die fiir ihn grundlegenden Probleme am Forum an:

e Man benétigt eine grofle Detailkenntnis internationaler politischer Prozes-
se, um erfolgreich an den Sitzungen teilnehmen zu kénnen;

¢ die Beteiligung lokaler Akteure hemmt deshalb den Fortschritt der politi-
schen Diskussionen in den Augen der erfahrenen Teilnehmer;

e die Gruppe der Indigenen erweist sich, auch auf Grund von Punkt 2, als
duBerst heterogen. Diese Stimmen- und Interessenvielfalt schwicht ihre
politische Kraft im Auftritt gegeniiber den »Kontrahenten< im Feld: UNO
und Regierungen. Diese beiden Instanzen werden als »geschlossene Front«
wahrgenommen.

Im Folgenden soll das Verhiltnis zwischen den Laien und Profis im Feld ni-
her beleuchtet werden, da diese Gruppen politische Zielsetzungen verfolgen
und sich somit fiir die Analyse des politischen Feldes relevante Kommunika-
tionsprozesse innerhalb der Gruppe der Indigenen in erster Linie zwischen ih-
nen abspielen. Wahrend ich unter >Laien< vor allem indigene Lokalpolitiker,
aber durchaus auch manche national erfolgreichen Vertreter verstehe, kann
man die Profis im UN-Kontext als Représentationsfachleute bzw. professio-
nelle Indigenisten”® bezeichnen. Beide Gruppen erfiillen unterschiedliche

28 Bei den Indigenisten handelt es sich in diesem Fall nicht um engagierte Dritte,
die einen Diskurs im Sinne des in Lateinamerika geprigten Indigenismus vertre-
ten, sondern um Aktivisten, die sich selber als indigen bezeichnen und — um bei
den lateinamerikanischen Begrifflichkeiten zu bleiben — einen indianistischen

143

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Funktionen im Handlungsraum des Forums. Thr Verhiltnis zueinander ist von
Spannungen gekennzeichnet. Diese erwachsen primér aus einem zentralen At-
tribut, das sowohl in der Auflendarstellung indigener Reprisentanten als auch
zur Legitimation innerhalb der indigenen Bewegungen Relevanz besitzt: der
Selbstdarstellung als legitimierte Interessenvertreter lokaler Gemeinschaften.

Die (Un)Moglichkeit des Riickbezugs auf lokale Interessen

Das Konzept der Gemeinschaft — und hierbei vor allem der lokalen Gemein-
schaft — spielt als politischer Bezugspunkt der indigenen Bewegungen eine
wichtige Rolle — auch am Stindigen Forum fiir indigene Angelegenheiten. So
schreibt zum Beispiel Brysk:

»Collective action in general, and Indian rights movement in particular, come out of
communities - self-defined and evolving units of political interaction and mobiliza-
tion. Community often coincides with village but may include much larger units of
political interaction and mobilization« (Brysk 2000: 33).

Wie bereits ausgefiihrt, untermauern indigene Vertreter auch am Forum ihre
Legitimitatsanspriiche gerne durch den Verweis auf eine breite Basis, die
nicht durch individuelle, sondern kollektive Mitgliedschaft verkorpert wird —
durch die indigene Gemeinschaft, deren Herzstlick die Dorfgemeinschaft ist.
Man muss sich als (demokratisch legitimierter) Fiihrer einer groen Gruppe
darstellen. Dies hidngt auch mit dem Anspruch des Forums zusammen, indi-
gene Volker, verstanden als territorial verankerte Gruppen (vgl. Kapitel 1I1.2
und IIL.3), in ihren kulturellen Besonderheiten zu erfassen und an ihre Vor-
stellungen angepasste Programme und Richtlinien innerhalb des UN-Systems
durchzusetzen. So kommt es, dass die Vorsitzende der Mitglieder des Forums,
Victoria Tauli-Corpuz, betont, dass der Erfolg des Forums sich nur an einer
erfolgreichen Umsetzung der UN-Programme auf Dorfebene messen lasse
(vgl. Kapitel V.3).

Am Forum wie im nationalen Kontext, zum Beispiel in Peru, gilt: Es ist
wichtig, sich auf eine groe Zahl lokaler Gemeinden berufen zu kénnen, die
im Verband zusammengeschlossen sind und den jeweiligen Reprédsentanten
zu ihrem legitimen Vertreter gewdhlt haben. Die lokale Gemeinschaft ist das
ideologische Fundament der Bewegungen, die sich als von unten gewachsener
Widerstand verstehen. Insofern muss Brysks Feststellung, dass indigene Be-
wegungen aus (selbstdefinierten) Gemeinschaften erwachsen, prézisiert wer-
den: Auch wenn sie sich in groBeren politischen Einheiten zusammenschlie-

Diskurs vertreten. Ich meine jedoch, dass beide Auspriagungen lediglich Varia-
tionen eines Grundansatzes darstellen. Siehe hierzu Ausfiihrungen in Kapitel
VIL7.

144

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Ben, bildet der Riickbezug auf die ethnisch definierte Dorfgemeinschaft das
ideologische Herzstiick ihrer Politik. Gerade dadurch konnten sie ein erfolg-
reiches »Gegenmodell« zum klassenbasierten Ansatz zuvor dominanter mar-
xistisch gepragter Bauernbewegungen entwickeln. Dies gilt zumindest fiir La-
teinamerika, wo vielen marxistisch geprigten Guerrillabewegungen der
1970er Jahre unter anderem vorgeworfen wurde, einen von stadtischen Intel-
lektuellen auf das bduerlich-landliche Umfeld iibertragenen >top-down«-
Ansatz zu verkorpern. Indigene Bewegungen hingegen stehen fiir das Modell
eines von unten gewachsenen >dorflichen< Widerstandsprojekts — mit einer
breiten Basis sowie bestindiger Riickkoppelung zwischen nationaler oder
internationaler Leitung und den lokalen Gemeinden. So verkorpern sie fiir
Brysk (2000) wie auch fiir Varese (1995) oder Conklin und Graham (1995)
die Umkehrung des Leitspruchs der Okologiebewegung: »Think globally, act
locally« sei von den indigenen Bewegungen zu einem »Think locally, act glo-
bally« verkehrt worden.

Dieser »lokalisierende« Ansatz ldsst sich auf die bereits diskutierte Grund-
lage indigener Forderungen nach Territorien mit dem Verweis auf ihre »kultu-
rellen Differenzen« zurtickfithren. Diesen kulturellen Differenzen will man im
Kontext der UNO zu stérkerer Berticksichtigung in Entwicklungsrichtlinien
verhelfen. Die postulierte enge Verbindung zwischen Kultur und Entwicklung
wird im Abschlussbericht der Sitzung des Forums im Jahr 2004 wie folgt her-
vorgehoben: »Culture, loosely defined as shared values, beliefs, practices, in
short >as a way of lifes, is intimately interwoven with the process of develop-
ment and thus become infused with power relations on a global scale« (United
Nations 2004a).

Dieses Erklarungsmodell der strukturellen Grundlagen politischer
Machtunterschiede macht die Anwesenheit von Lokalpolitikern am Forum
zwingend notwendig: Sie legitimieren Anspruch, Aufgabe und Ansatz der
Einrichtung: die stirkere Beriicksichtigung lokaler Wissens- und Wertesyste-
me bei der Ausarbeitung >globaler Strategien< zu fordern. Jedoch zeichnet
dieser Ansatz meiner Meinung nach ein unscharfes Bild der Moglichkeiten
und Beschriankungen >globaler< politischer Felder fiir lokale Akteure. Dies
fithrt zu Frustrationen auf beiden Seiten: unter den lokal verankerten Teil-
nehmern genauso wie unter den indigenen Experten. Beide Gruppen reden
»aneinander vorbei<. Dabei sehen die Reprisentationsfachleute eine klare
Aufgabentrennung als notwendig an: Sie sind im Kontext der UNO die Ex-
perten (vgl. Zitat Cayuqueo), deren Verhandlungspotential eher durch die
yEinmischung« lokaler Akteure gestort wird. Sie sehen sich selbst als kulturel-
le Broker zwischen lokalen und nationalen bzw. internationalen Verhand-
lungspartnern. Indigene Reprisentationsfachleute, die sich bevorzugt im UN-
Kontext bewegen, bilden Teil einer »transnationalen Kultur« (Hannerz 1996),
einer Gruppe von Menschen, die eine gemeinsame Sprache entwickelt haben,

145

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sich aber sozial kaum mehr lokal verorten lassen. Sebastido Manchineri,
zum Zeitpunkt des Interviews Koordinator der COICA, fasst die Entwicklung
wie folgt zusammen:

»Die UNO sagt: Wir wollen, dass Leute der Basis kommen, von einem Volk, aus
den Gemeinden. [...] Aber die wissen nicht Bescheid. Die kommen mit dem Wissen
dariiber, was in den Gemeinden los ist. Aber bei der UNO sind die Probleme umfas-
sender, [...] deshalb entwickeln sich Experten in solchen Foren« (Interview Manch-
ineri 24.10.2003).

Das »bottom-up« Prinzip hat sich im Kontext der UNO wieder in ein >top-
down« Prinzip verkehrt: Erst eine »homoopathische Dosis< lokalen Wissens
macht den indigenen Politiker zum exzellenten Mitspieler im Feld der UNO.
Dies liegt vor allem am realen Krifteverhéltnis zwischen den drei groBen
Gruppen des Feldes: >Indigene Volker, UN-Organisationen und Regierun-
gen. Letztere sind tonangebend, auch wenn sie die Gruppe sind, die in den
Sitzungen des Forums nur eine untergeordnete Rolle spielt. Sie sind es zum
Beispiel, die es davon zu iiberzeugen gilt, Indigene in die MDGs mit aufzu-
nehmen. Deshalb ist die Frage, ob die MDGs von den lokalen Gemeinschaf-
ten gekannt und als relevant eingestuft werden, im Kontext des Forums von
untergeordneter Bedeutung. Sie verwandelt sich dort vielmehr in zwei neue
Fragestellungen:
¢ Wie kann fiir die Bedeutung der MDGs unter den indigenen Organisatio-
nen Bewusstsein geschaffen werden?
e Wie konnen Regierungen dazu bewegt werden, >indigene Volker< als
Zielgruppe der MDGs zu definieren?

»Wichtige« Themen sind am Forum solche, die innerhalb des Systems der
UNO entstanden sind. Die »indigenen Vélker« als neue politische Akteure ha-
ben nun Zutritt zur Diskussion dieser Themen, aber sie haben sie nicht auf das
Programm gesetzt. Sie miissen sich nach den Spielregeln richten, die das Feld
bereits vor ihrem Eintritt bestimmt haben.

Das kreative Potenzial der Biirokratie:
»Indigenisierung der Moderne«?

Die verschiedenen Akteure im politischen Feld sind mit unterschiedlichen
Moglichkeiten ausgestattet, ihre Weltsicht durchzusetzen. Sie sind abhéngig
von ihrem wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Kapital (vgl. Bourdieu
2001). Auch wenn indigene Akteure aus diesem Grund weniger politische
Macht besitzen, verweist Muehlebach (2003: 254) mit Recht auf das kreative
Potenzial, das sich fiir diese an biirokratischen Instanzen wie der UNO den-

146

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

noch entfalten kann. Die Vereinten Nationen bestehen zum einen aus soge-
nannten Vertragsorganen — Einrichtungen, die mit der Durchfiihrung bzw.
Durchsetzung von Konventionen betraut sind — zum anderen aus Organen, in
denen politische Vertrage verabschiedet werden. Wihrend letztere mit Regie-
rungsrepréasentanten besetzt sind, werden erstere von unabhédngigen Experten
geleitet. Diese lielen sich in der Vergangenheit stirker auf einen Dialog mit
indigenen Aktivisten ein. Das trug zum Beispiel auch dazu bei, dass sich die
Wahrnehmung des Konzepts der »Selbstbestimmung<« im UN-Kontext verdn-
derte. Diese Modifikationen wiederum wirkten sich positiv auf die Verhand-
lungsgrundlage indigener Repriasentanten mit Regierungsvertretern aus, denn
sie konnten auf entsprechende juristische Entwicklungen in den Vertragsaus-
schiissen der UNO verweisen. Somit beeinflussen die UNO-Foren natiirlich
nicht nur einseitig Inhalte und Strukturen der indigenen Organisationen, die
sich fiir eine Lobbyarbeit auf internationaler Ebene entschieden haben. Diese
wirken im Gegenzug auch auf Entwicklungen im UN-Kontext ein und beteili-
gen sich an der Schaffung legaler Instrumente wie der ILO-Konvention 169.
Kreatives Potenzial er6ffnet sich im UN-Kontext somit vor allem fiir Juristen,
die hier Einfluss auf die Entwicklung des internationalen Rechts nehmen kon-
nen. Das Forum besitzt jedoch primér eine andere Aufgabe: Im Forum werden
nicht wie in der Arbeitsgruppe indigene Volker Rechtsstandards in Bezug auf
Indigene untersucht und kritisiert, sondern es wird versucht, auf das Entwick-
lungskonzept der UN-Institutionen Einfluss zu nehmen. Natiirlich kann auch
dariiber indirekt eine Verdnderung internationaler Rechtsnormen bewirkt bzw.
das Entwicklungsparadigma kritisch hinterfragt werden. Am Forum stehen
jedoch nicht mehr die politischen Ausgangsforderungen im Zentrum, mit
denen Anfang des 20. Jahrhunderts bzw. in den 1970er Jahren indigene Ver-
treter an die UNO kamen: Land und Autonomie. Stattdessen geht es um
»Realpolitik«: Es geht darum, bestehende entwicklungspolitische Richtlinien
zu beeinflussen bzw. Indigenen besseren Zugang zu nationalen Entwick-
lungsprogrammen zu erméglichen. Die politisch-ideologischen Eckpfeiler, die
»fundamentalen Ideen< zur Mobilisierung von Anhéngerschaft (vor allem von
finanzkréftigen Unterstiitzern) — Territorium und Selbstbestimmung — treten
dabei zwangsldufig in den Hintergrund. Auch wenn gerade diese beiden Kon-
zepte hdufig im abendlichen Caucus (vgl. Kapitel V.2) der lateinamerikani-
schen Vertreter indigener Organisationen thematisiert werden. Jedoch ver-
deutlicht der Kommentar eines im UN-Kontext erfahrenen indigenen Profis
die Entwicklungen, welche die Experten in diesem Handlungsraum durchlau-
fen haben:

»Territorium und Selbstbestimmung — das sind natiirlich auch weiterhin fundamen-
tale Forderungen unserer Bewegung. Aber am Forum miissen wir uns vor allem dar-
auf konzentrieren darzustellen, wie wir uns eine selbstbestimmte Entwicklung vor-

147

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

stellen und welche Maflnahmen dazu von Regierungs- und UN-Seite ergriffen wer-
den miissen« (Gespréch Cayuqueo 24. 05. 2005).

Das Forum stellt sich als ein Raum fiir politische Lobbyarbeit dar, in dem es
in erster Linie darum geht, Mitarbeiter, die an einflussreichen Stellen inner-
halb der einzelnen Organisationen sitzen, dazu zu bewegen, >indigene Volker«
als Empfinger von Entwicklungsgeldern und -programmen stirker zu beriick-
sichtigen. Dieser Umstand macht das Forum auch weniger interessant fiir in-
digene Juristen, die oftmals in Gespridchen auf die fur sie iibergeordnete Be-
deutung der Arbeitsgruppe indigene Volker und allgemein der ehemaligen
Kommission fiir Menschenrechte verweisen (Gesprach Alarcon 24. 05. 2005).
Im Forum sind vor allem professionelle Politiker gefragt, die es verstehen,
Kontakte zu nutzen bzw. Begriffe wie Armut, Entwicklung, Bildung mit ihren
politischen Forderungen abzugleichen und sich fiir eine entsprechende Auf-
nahme des Begriffs »indigene Volker< in die UN-Programme und -Einrichtun-
gen zu engagieren. Dies fiihrt einerseits zur Abgrenzung zwischen Lokalpoli-
tikern und international erfahrenen >Indigenisten<. Andererseits finden auch
innerhalb der Gruppe der Reprisentationsfachleute Differenzierungsprozesse
statt. So fiihrt ein im UN-Kontext geschulter indigener Jurist aus:

»Ich bin einverstanden mit den Briidern, die sich {iber mangelnden Informationsfluss
von Seiten ihrer internationalen Repridsentanten beschweren. Es ist Aufgabe der re-
prasentativen Organismen, die Verbindung zur Basis aufrechtzuerhalten. Wir Exper-
ten haben hingegen eine beratende Funktion. [...] Wir stehen unseren Delegierten
gerne beratend zur Verfiigung. Aber man fragt uns viel zu wenig« (Gespriach
Alarcon 24.05.2005).

Die Gruppe der Représentationsfachleute l4sst sich somit wiederum untertei-
len in >indigene Berufspolitiker< und »indigene Experten<. Letztere sehen ihre
Aufgabe in der Schaffung internationaler Rechtsstandards sowie in legalen
Beratertétigkeiten. Sie weisen den indigenen Politikern die Aufgabe zu, sich
um die praktische Umsetzung der im UN-Kontext entwickelten Standards zu
kiimmern.

Abgrenzungsprozesse zwischen den indigenen Teilnehmern

Zwischen und innerhalb der beiden am Forum politisch relevanten Gruppen
indigener Teilnehmer sind verschiedene Konfliktlinien auszumachen: Auf der
einen Seite stehen Lokalpolitiker und die Vertreter nationaler »Basisorganisa-
tioneng, die oftmals gleichermaBen in die Rolle des Laien verwiesen werden,
auf der anderen Seite die Reprisentationsfachleute, die sich in indigene Ex-
perten und im UN-Kontext renommierte indigene Politiker untergliedern las-

148

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

sen. Die Reprisentationsfachleute sind am Forum die dominanten Stimmen
unter den indigenen Teilnehmern. Zwischen ihnen und den Laien verlduft so-
mit eine Konfliktlinie. Eine weitere ergibt sich durch die undefinierte Bezie-
hung zwischen >Basisvertretern< und Fachspezialisten: Oftmals verschwim-
men die klaren Trennlinien zwischen demokratisch gewéhlten Reprisentanten
und Mitarbeitern bzw. Leitern von NGOs. So wird die Organisation des eben
zitierten indigenen legalen Experten genauso unter der Rubrik >indigene Or-
ganisationen< im Abschlussbericht des Forums gefiihrt (vgl. United Nations
2004a) wie die sogenannten indigenen politischen Organisationen, die einen
»Basisauftragc erfiillen. In ihrem Auftreten gegeniiber UN-Organisationen
oder Regierungen gehoren beide Gruppen gleichermallen zur Kategorie der
indigenen Reprisentanten, denen Autoritdt als >lokale Stimmen< zugespro-
chen wird. »Lokal« steht ferner im UN-Kontext fiir »authentisch< — es legiti-
miert die Stimme des Sprechers und weist ihn als »Autoritit fiir indigene Fra-
gen« aus. Die soziale Néhe der sich selbst als Repriasentanten bezeichnenden
indigenen Teilnehmer zu den von ihnen Vertretenen lasst sich am Forum nur
schwer nachpriifen. Es kann deshalb leicht durch >folkloristische« Elemente —
objektive kulturelle« Kriterien wie Sprache, Kleidung, Tdnze — ersetzt wer-
den.

Von Seiten der UN-Vertreter wird innerhalb der Gruppe indigener Orga-
nisationen nur zwischen Teilnehmern mit und ohne Beraterstatus am
ECOSOC unterschieden. Erstere besitzen eine privilegierte Beziehung zur
UNO: Sie konnen zum Beispiel auch an anderen Sitzungen, die nur NGOs mit
Beraterstatus offen stehen, teilnehmen und dadurch ihre Prisenz und Ein-
flussmoglichkeiten weiter ausbauen.

Somit ergeben sich Probleme bei der Zuweisung von Zustindigkeiten in-
nerhalb der Gruppe indigener Teilnehmer: Bei den Vereinten Nationen haben
sich indigene Organisationen mit unterschiedlichen Organisationsstrukturen
und verschiedensten Zielsetzungen etabliert. Sie werden jedoch in diesem
Kontext weitestgehend als ein homogener Block erfasst. So wird zum Bei-
spiel nicht zwischen >gewihlten Vertretern< und >Fachspezialisten< unter-
schieden. Beide Gruppen sprechen am Forum >im Namen der Indigenenc.
Doch wihrend gewihlte »Basisvertreter« womdoglich nur ein oder zwei Jahre
lang zur UNO reisen kénnen, da sie danach abgewihlt werden, haben die Lei-
ter anderer Organisationen als Experten die Moglichkeit, Kontakte tiber lange
Jahre hin aufzubauen und sich mit den Besonderheiten der Vereinten Natio-
nen vertraut zu machen. Sie werden zu verlédsslichen Ansprechpartnern der
UN-Einrichtungen und damit zu etablierten Mitspielern im politischen Feld
der UNO.

149

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Abbildungen 10, 11 und 12: Grafische Darstellungen der Abgrenzungspro-
zesse zwischen indigenen Teilnehmern

A) Unterscheidung von Lokalpolitikern und Reprdisentationsfachleuten

»Laienc« Représentationsfachleute
(Lokalpolitiker/gewahlte | +— / \
Vertreter von Basisorgani-
sationen) Berufspolitiker «—» Experten

B) Unterscheidung von gewdhlten Vertretern und Leitern/ Mitarbeitern von
NGOs

Basisorganisationen NGOs

(gewihlte Vertreter) (Fachspezialisten)

C) Offizielle Einteilung indigener Teilnehmer von Seiten der UNO

Indigene Organisationen
(NGOs und Basisorganisationen)

Organisationen mit Organisationen ohne
<«
Beraterstatus Beraterstatus

Das zdhmende Potenzial der Biirokratie:
»Modernisierung der Indigenitat«?

Die Teilnahme lokaler Akteure am Forum kann nur dann ihrer >Ermiéchti-
gung« dienen, wenn sie sich umfassend auf den Eintritt in das Feld der UNO

150

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

vorbereiten. Das setzt die Professionalisierung des eigenen Politikstils voraus.
So sagte die bereits zitierte lokale Repriasentantin der Shuar aus Ecuador:

»Ich miisste mich ein Jahr lang intensiv auf dieses Forumstreffen vorbereiten: Eng-
lisch studieren, mit dem Computer umgehen lernen, die hier relevanten Themen auf-
arbeiten, mich mit den einzelnen UN-Organisationen beschéftigen. Dann aber hitte
ich keine Zeit und Kraft mehr, mich mit den Problemen meiner Gemeindemitglieder
auseinander zu setzen. Die UNO ist deshalb nichts fiir mich« (Gesprach Tsawant
19.05.2003).

Zwischen den Laien und den Profis im Feld besteht ein Graben, der durch
unterschiedliche Kommunikationsvoraussetzungen und -ziele entsteht. Es
braucht Spezialisten fiir die UNO. Die lokale Gemeinschaft interessiert letzt-
endlich nicht in ihrer Partikularitit. Die elementare politische Kompetenz des
Lokalpolitikers, das heif3t, seine Wéhler gut zu kennen und bei ihnen >gut an-
geschrieben¢ zu sein (Bourdieu 2001: 48), ist im Forum nicht gefragt. Sein
spezifisches Wissen macht den Lokalpolitiker zum wichtigen Akteur auf lo-
kaler Ebene, im internationalen Kontext bleibt er damit der oftmals frustrierte
Zuschauer. Diese Rolle kann er nur durchbrechen, wenn er etwas >Spektaku-
lares< zu berichten hat, wie zum Beispiel ein Pygmienvertreter bei der Sit-
zung des Forums im Jahr 2003, der von einem Massaker an einer Pygméen-
gruppe im Kongo berichtete.”

Dies erscheint auf den ersten Blick zynisch, entspringt aber gleichzeitig
den realen Moglichkeiten, welche die UNO zu bieten hat. Die Vielfalt der
Probleme, Meinungen und Interessen kann hier nicht angemessen bearbeitet
oder reprisentiert werden. Die Kommunikation zwischen Laien und Profis ist
deshalb gestért. Am Forum ist der Hauptadressat die UNO und nicht die hei-
matliche Wihlerschaft. Hier Reprisentativitit im Sinne von lokalen Stimmen,
denen die groBte »Authentizitdt« zugesprochen wird, erreichen zu wollen, ist
deshalb fast ein Widerspruch in sich. Ist diese Authentizitit trotzdem in Form
einzelner lokaler Vertreter prisent, entsteht ein Konflikt zwischen beiden
Gruppen, denn die Lokalpolitiker erkennen kaum Ahnlichkeit zwischen sich
und den Reprisentationsfachleuten. Ahnlich ergeht es nationalen Reprisen-
tanten politischer Organisationen, die oftmals noch vehementer die Legitimi-
tit der Représentationsfachleute anzweifeln, verfiigen sie doch ihrerseits
meist bereits tiber Erfahrung im internationalen Kontext. Sie haben jedoch, im
Gegensatz zu den Experten, das Mandat einer Basisorganisation und fiithlen
sich demnach wiederum als rechtméBige Sprecher ihrer Gruppen. Deshalb
behindern sich die zwei Gruppen indigener Teilnehmer — Laien und Profis —

29 Wobei auch in diesem Fall noch zu tiberpriifen bliebe, ob es sich bei dem ent-
sprechenden Vertreter um einen >Lokalpolitiker< oder um einen NGO-Vertreter
mit stirkerer Anbindung an den internationalen Kontext handelt.

151

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

im Feld der UNO tendenziell eher gegenseitig, anstatt ihre Kraft als in diesem
Rahmen zahlenmiBig tiberlegene Gruppe politisch wirksam zu machen. Es
fehlt eine eindeutige Zuweisung der Kompetenzbereiche und Aufgaben.

152

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel VI

Politische Ermachtigung Marginalisierter
oder Marginalisierung des Politischen -
indigene Repradsentation im Feld

der internationalen Beziehungen

Die Vertreter indigener Volker konnten sich innerhalb weniger Jahrzehnte als
politische Akteure auf internationaler Ebene etablieren. Die UNO erwies sich
dabei fiir sie als politisch bedeutsamer Raum mit besonderem kreativen Po-
tenzial — paradoxerweise auch auf Grund struktureller Schwichen dieser Ein-
richtung wie der heterogenen Zusammensetzung, geringer politischer Wei-
sungsbefugnisse und des umfassenden bzw. oftmals offen definierten Aufga-
bengebiets. Politische Prozesse wie Entkolonisierung, Kritik am Entwick-
lungskonzept oder der Ost-West-Konflikt spielten fiir den Erfolg einer trans-
nationalen panindigenen Bewegung eine wichtige Rolle (vgl. Kapitel I11.2).
Grundlegend war dabei jedoch die dominante Stellung, die dem Konzept der
Menschenrechte in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts im Kontext der
UNO zugewiesen wurde. Menschenrechtsverletzungen wurden in zunehmen-
dem MafBe als wichtiger Grund empfunden, sich in die inneren Angelegenhei-
ten ansonsten als autonom verstandener Nationalstaaten einzumischen. In die-
sem Sinne blieb die UNO nicht eine zwischenstaatliche Instanz, sondern ent-
wickelte sich zu einer Art tibergeordnetem, globalem Ethikrat — allerdings mit
duflerst eingeschriankter Exekutivgewalt. Jingster Ausdruck dieser beson-
deren Stellung von Menschenrechten war, im Rahmen einer ansonsten stock-
end verlaufenden Reform der UNO, die Einigung der Mitgliedsstaaten auf
dem UN-Gipfel im September 2005, das Budget des Hochkommissars fiir
Menschenrechte zu verdoppeln und den bereits erwdhnten neuen Men-
schenrechtsrat zu bilden, der 2006 seine Arbeit aufnahm.

153

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Die enge Verflechtung der Begriffe Menschenrechte und Kultur, die sich
durch die Fokussierung auf kollektive Rechte vollzog, begiinstigte die Formu-
lierung eines »>subversiven« politischen Kulturbegriffs, der von vielen als Er-
méchtigungsstrategie marginalisierter Gruppen verstanden wurde. Als pro-
blematisch an dieser »Politik der Differenz« (Taylor 1992) erwies sich je-
doch, dass mit der Einforderung des Rechts auf Eigenart interne Differenzen
verdeckt und neue Ausschlussmechanismen in Gang gesetzt wurden, die we-
niger Beachtung finden.

Wegmarken konnten die indigenen Bewegungen vor allem auf legaler und
symbolischer Ebene setzen. Eindriickliche Belege dafiir sind: die ILO Kon-
vention 169, die Verfassungsdnderungen vieler lateinamerikanischer Staaten
zugunsten multikultureller Nationskonzepte nach sich zog, die umfassende
Diskussion des Begriffs der Selbstbestimmung und des Stellenwerts kollekti-
ver Menschenrechte auf legaler Ebene sowie die Ausrufung zweier konseku-
tiver Dekaden indigener Vilker im Kontext der UNO und die Verleihung des
Friedensnobelpreises an die Quiché-Maya und Menschenrechtlerin Rigoberta
Menchii Tum.' Die Analyse des Stindigen Forums fiir indigene Angelegen-
heiten erlaubte jedoch einen differenzierten Blick auf den Prozess indigener
Selbstorganisation jenseits dieser zu Recht als herausragend gefeierten Erfol-
ge. Hier offenbarte sich das schwierige Krifteverhiltnis zwischen indigenen
Organisationen, Regierungen und UN-Institutionen auf der einen sowie in-
nerhalb der Gruppe der indigenen Akteure auf der anderen Seite. Es wurde
deutlich, dass der Eintritt ins politische Feld der UNO, der als Erméchtigung
marginalisierter Volker gefeiert wird, zu neuen Ein- und Ausschlussmecha-
nismen innerhalb der sehr heterogenen Gruppe, die unter dem Begriff >Indi-
gene< subsumiert wird, fiihrte. Die Dominanz und Legitimitdt bestehender
Diskursmodelle konnte von ihren zentralen Akteuren bisher nicht durchbro-
chen werden.

Prozesse der Isomorphisierung und Heteromorphisierung

Das Forum bietet in der Praxis wenig Raum fiir lokale Stimmen. Vielmehr
wird die Sprache der Indigenitit in den Rahmen der UNO eingepasst, um sie
mit diesem System kompatibel zu machen. Dies verdeutlicht das am Forum
héufig gebrauchte Wort »mainstreaming«. Bestes Beispiel dafiir ist die Wahl
des Schwerpunktthemas der Millenniums-Entwicklungsziele fiir die Forums-
sitzungen der Jahre 2005 und 2006. Ein weiteres erklértes Ziel prominenter
Vertreter des Forums ist es, in Anlehnung an den UN-Fonds fiir Frauen
(UNIFEM) oder den fiir Kinder (UNICEF), einen Fonds fur Indigene zu

1 Fir eine detaillierte Analyse der Erfolge der ersten UN-Dekade indigener Vol-
ker siche Dahl 2005.

154

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

schaffen (eigene Aufzeichnungen 16.05.2005). Ferner soll wéihrend der zwei-
ten UN-Dekade indigener Volker (2005-2014) die Forderung nach einem di-
plomatischen Korps Indigener aufgestellt werden. Im ersten Jahrzehnt, so die
Begriindung, habe es eine Diplomatin, Rigoberta Menchu Tum, gegeben.
Eine einzelne Person wiirde aber nicht ausreichen, um die indigenen Volker
angemessen im UN-Kontext zu reprdsentieren. Auch wenn viele Teilnehmer
der Sitzungen betonen, dass fiir sie Themen wie »politische Partizipation< oder
ybewaftnete Konflikte« wichtig seien, wurden zum Beispiel die Millenniums-
Entwicklungsziele vom Sekretariat und den Mitgliedern des Forums als zu
diskutierendes Thema vorgegeben. Die Kenntnis der MDGs wird demnach
zur notwendigen Voraussetzung fiir eine aktive Teilnahme an den entspre-
chenden Sitzungen. Das Forum verfolgt in diesem Sinne einen pragmatischen
Ansatz: Die derzeit bestehenden UNO-Aktionsplane werden aufgegriffen und
angeeignet, um eine indigene Priasenz in dem Bereich zu etablieren. Doch ge-
rade eine Idee wie die Einrichtung eines UN-Fonds fiir Indigene oder die Aus-
richtung an den Millenniums-Entwicklungszielen wirft die Frage auf, inwie-
weit indigene Politiker dadurch das Feld der UNO reformieren oder aber, im
Gegenteil, von diesem Feld absorbiert werden. So werden im Forum die
MDGs zwar kritisiert — zum Beispiel mit dem Argument, dass Armut als ab-
solute Grofle — »living with less than a dollar a day« — und nicht als ein Ver-
armungsprozess definiert wiirde, dem Indigene durch den Verlust ihrer >tradi-
tionellen Siedlungsgebiete« ausgesetzt werden. Dennoch wird das Forum
durch seine Ausrichtung auf die UN-Entwicklungsrichtlinien von vielen &lte-
ren Teilnehmern als ein Forum fiir die »indigene Jugend« bezeichnet, da es um
das Thema >Entwicklung« ginge. Die indigene Agenda der »>Griindergenera-
tion« bestiinde hingegen aus den Themen Selbstbestimmung und Landrechte
(Gesprach Lazaro 21.06.2004). Vieles deutet darauf hin, dass in diesem Sinne
am Forum einer >Entpolitisierung« der indigenen Bewegung Vorschub geleis-
tet wird. Dies konstatiert zum Beispiel Matias Alonso, als er iiber die Aktivi-
titen des Sekretariats des Forums wéhrend seiner Zeit als Mitglied reflektiert:

»lch denke, sie haben sich vor allem administrativen Aufgaben zugewandt, was bis
zu einem gewissen Grad korrekt ist. Ich denke dennoch, dass das Politische margi-
nalisiert wurde. Wenn ich vom »>Politischen< rede, meine ich die transzendentalen
Themen fur indigene Volker« (Interview Matias Alonso 19.05.2004).

Diese Einschitzung wird, wie im Kapitel V deutlich wurde, von vielen erfah-
renen Teilnehmern des Forums geteilt. Das »Mainstreaming«< indigener Inter-
essen ist in diesem Sinne ein doppelt wirksamer Prozess: Man erreicht, dass
Indigene als Zielgruppe in entwicklungspolitischen Programmen erscheinen,
aber auch, dass ihre Organisationen die programmatischen Ziele der UNO
und einflussreicher entwicklungspolitischer Organisationen tibernehmen. Bei-

155

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

de Phanomene — sowohl Sahlins (1993) postulierte »Indigenisierung der Mo-
derne«, als auch die von Hannerz (1996) konstatierte »Modernisierung der
Indigenitit« — lassen sich somit am Stindigen Forum fiir indigene Angele-
genheiten beobachten. In der Sprache der Organisationsethnologie kdnnen
diese Prozesse als Isomorphisierung und Heteromorphisierung bezeichnet
werden: Der Begriff >Isomorphisierung« dient der Beschreibung von Prozes-
sen, in deren Verlauf sich unterschiedliche Institutionen bzgl. ihrer Organisa-
tionsstruktur und Kultur zunehmend hnlicher werden. Die gegenteilige Ent-
wicklung nennt Wimmer (2002: 80) »Heteromorphisierung«.

Mary Douglas (1989) vermerkt, dass Institutionen unsere Wahrnehmung
kanalisieren, damit sie ins etablierte Klassifizierungssystem passen. Ein sol-
cher Standardisierungsprozess des Indigenititsdiskurses ist am Forum offen-
sichtlich. Eine neue politische Gruppe hat es geschafft, in das Feld der inter-
nationalen Beziehungen — verkorpert durch die UNO — einzudringen, indem
sie sich als »indigene Volker« definierte. Sie hat, wie beschrieben, die Bei-
trittsrechte zu dieser zwischenstaatlichen Institution teilweise reformiert. Die
jahrlich wachsende Teilnehmerzahl am Forum beweist, dass das Label >indi-
genc es sehr unterschiedlichen Akteuren ermdglicht, das politische Feld zu be-
treten. Doch einmal eingetreten, miissen die neu Hinzugekommenen ihren
Diskurs dem Bestehenden anpassen. Zudem findet eine Trennung im Inneren
des Feldes statt: Reprisentationsfachleute stehen Lokalpolitikern diametral
gegeniiber.

Ein weiteres markantes Beispiel fiir den Professionalisierungs- und An-
passungsprozess, bei dem sich verschiedene Klassen Indigener herausbilden,
ist das Projekt »Indigenous to Indigenous Cooperation« des 1953 ins Leben
gerufenen Saami Council (vgl. Javo 2004). Der Saami Council besitzt einen
Beraterstatus am ECOSOC und stellt eine der leitenden Stimmen im Forum
dar. Hinter dem Begriff »Indigenous to Indigenous Cooperation« verbergen
sich von der Organisation durchgefiihrte Entwicklungsprojekte in indigenen
Gemeinden in Tanzania, Sierra Leone, Bangladesh, Indien oder auch Guate-
mala. Ein wichtiger Aspekt der Arbeit ist fiir Aile Javo, Mitglied des Saami
Council und aktiver Teilnehmer an den Sitzungen des Stidndigen Forums fiir
indigene Angelegenheiten, die Foérderung des Austauschs zwischen Saami
und anderen indigenen Vélkern. So schickt seine Organisation Praktikanten in
die Projektregionen und 14adt Bewohner dieser Gebiete im Gegenzug zu einem
Aufenthalt in Mitgliedsgemeinden der Organisation ein. Aile betont, dass die-
se Art der Kooperation keine »Entwicklungshilfe« sei — auch wenn sie die Pro-
jekte in »Entwicklungsldndern< durchfiihrten. Er bezeichnet es stattdessen als
»Kooperation zwischen Indigenen«, im Zuge derer der Saami Council die
Projektpartner mit dem notwendigen Fachwissen in den Bereichen Menschen-
rechte, Strategieentwicklung und Organisationsstarkung unterstiitze (Javo
2004: 184 ff.).

156

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN

Der Einstieg indigener Organisationen in die internationale Entwicklungs-
zusammenarbeit markiert zunehmend den Ubergang zu einer neuen Schwer-
punktsetzung innerhalb indigener Bewegungen. Hodgson (2002: 1088) be-
schreibt entsprechende Verschiebungen fiir die in den 1990er Jahren in grof3er
Zahl gegriindeten Maasai-Organisationen in Tanzania, die sich zuerst fiir
Landrechte und soziale Gerechtigkeit einsetzten und sich spéter stirker an
»Entwicklung« und Bereitstellung von Serviceleistungen wie Wasser- und Ge-
sundheitsprojekten, Schulen etc. orientierten. Auch die Einschitzung élterer
Teilnehmer der Arbeitsgruppe indigene Vdélker verdeutlicht diese Tendenz.
Sie bezeichnen das Forum als »Plattform fiir die Jugend in der Auseinander-
setzung mit Entwicklungsfragenx.

Das Sténdige Forum fiir indigene Angelegenheiten —
ein selbstreferentieller politischer Mikrokosmos?

Wenn es in der Politik darum geht, andere von der eigenen Weltsicht zu iiber-
zeugen, ist die UNO als zwischenstaatliche Einrichtung ein schwieriges Feld
fiir indigene Lokalpolitiker. Die dem politischen Feld inhédrente Tendenz zur
Entwicklung eines Eigenlebens, der Abkoppelung von der sozialen Realitit,
tritt auf internationaler Ebene verstirkt zutage. Die notwendige Abstraktion
der eigenen Lebenswirklichkeit, um Kommunikation mit anderen zu ermdogli-
chen, fiihrt dazu, dass kaum etwas anderes als Expertenseminare oder Strate-
giepapiere als Losungsanséitze am Forum produziert werden kénnen. Zu hin-
terfragen bleiben die realen Moglichkeiten, die Verbindungen zwischen loka-
ler und internationaler Gemeinschaft (UNO) direkter und verbindlicher zu ge-
stalten. Bezeichnend ist diesbeziiglich die durchgéngige Klage, dass es an der
Umsetzung der Programme mangele. Dies hidngt sicherlich auch eng mit der
Stellung des Forums als beratendes Organ des ECOSOC, dem in der UN-
Griindungscharta keine Durchsetzungsbefugnisse gegeben wurden, zusam-
men. Angesprochen auf Umsetzungsdefizite antworten die entsprechenden
Redner beim Forum meist, dass die Umsetzung der in diesem Handlungsraum
entwickelten Forderungen nicht in den eigenen Zustdndigkeitsbereich falle.
Gleichzeitig weisen sie entweder darauf hin, wer eigentlich die Realisierung
der Programme und Normen in die Hand nehmen miisse, oder aber, dass ih-
nen vor allem ein offizielles Mandat zur Umsetzung fehle.

Jedes Feld ist, einmal institutionalisiert, primédr daran interessiert, sich
selbst zu reproduzieren. Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten
stellt diesbeziiglich keine Ausnahme dar. Die schwache Prdsenz indigener
»Basisorganisationen< aus Lateinamerika legt auch einen weiteren Riick-
schluss nahe: Die UNO, die von vielen als wichtige Instanz der transnationa-
len panindigenen Bewegung dargestellt wird, besitzt derzeit keine hervorge-

157

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

hobene Bedeutung fiir die regionale, nationale oder lokale indigene Selbstor-
ganisation in Lateinamerika.

Das Forum stellt im Sinne Bourdieus (2001) einen relativ autonomen Mi-
krokosmos dar, der aber gleichfalls Entwicklungen widerspiegelt, die sich
auch auf nationaler Ebene beobachten lassen. Dies gilt es im Folgenden im
peruanischen Kontext zu untersuchen.

158

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 3:
Die indigene Bewegung im
peruanischen Amazonasgebiet

Abbildung 13: Ashdninka in der Néihe von Satipo zu Beginn einer
Versammlung ihrer Foderatin beim Hissen der peruanischen Na-
tionalflagge und ihrer Organisationsflagge (Foto: Maren Rofsler
2005).

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel VII
Leitmotive: Politische Integration
und kulturelle Abgrenzung

»Wir sind schon Peruaner, wir unterstehen schon einer Staatsregierung, die uns aber
nicht gehort. Deshalb miissen wir klug sein. [...] Wir miissen uns die Instrumente der
westlichen Kultur aneignen, um unsere eigene Kultur zu stirken« (César Sarasa-
ra/Aguaruna, Prisident CONAP', 21.01.2004).

»[Die] indigene politische Arbeit [...] besteht aus dem Schutz des Gemeindelandes,
dem Schutz der indigenen Rechte. Wir betreiben keine Parteipolitik [...] um zum Bei-
spiel Président zu werden« (Haroldo Salazar/Ashéaninka, Vize-Prasident AIDESEP,
14.01.2004).

Vom 1. bis 3. Juli 1969 fand die erste Konferenz von Amuesha-Fiihrern in
Oxapampa, Selva Central, statt.” Reprisentanten aus 20 Amuesha-Gemeinden
trafen sich, um ein Memorandum an die peruanische Regierung zu schreiben.
Die Idee fiir diese Zusammenkunft, so der damalige Peace Corps Mitarbeiter
Richard Smith, sei in einem Gesprach mit einem zweisprachigen Amuesha-
Lehrer entstanden. Folgende praktische Uberlegungen lagen dem Treffen zu

1 Confederacion de Nacionalidades Amazdnicas del Peru; Dt. <Konfoderation der
Nationalitdten des Amazonasgebietes Perus¢, eine der beiden nationalen Organi-
sationen. Die andere ist die bereits im Kapitel IV.3 erwidhnte Asociacion In-
terétnica de Desarollo de la Selva Peruana (AIDESEP).

2 Die Amuesha nannten sich spiter in der politischen Représentation ihrer Orga-
nisationen >Yanesha«. Die Campa wiederum begannen, sich >Ashéaninka< zu
nennen. In beiden Fillen bedeuten die Begriffe (Yanesha und Ashéninka) iiber-
setzt <Menschen< und stellen die Eigenbezeichnungen in Abgrenzung zu anderen
ethnischen Gruppen oder den >Peruanern< dar. Zu einer kritischen Auseinander-
setzung mit der Benutzung der jeweiligen Etnonyme durch die Akteure der indi-
genen Bewegungen sowie ihre nicht-indigenen Unterstiitzer siche Gow 2004.

161

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Grunde: Die bislang kaum offiziell erfassten, verstreut siedelnden Amuesha
konnten dem Staat gegeniiber kollektiv ihre Forderungen vortragen und Be-
hordenginge sowie Projekte gemeinsam durchfiihren. Fiir staatliche Institu-
tionen wiederum wére es leichter, wenn sie die Angelegenheiten mit einer
Gruppe von Représentanten und nicht mit jeder Gemeinde einzeln regelten
(vgl. Smith 1969: 6).

Im Memorandum wurde die peruanische Regierung aufgefordert, die
Siedlungsgebiete der Amuesha als gemeinschaftliche Schutzgebiete® zu titu-
lieren. Die Anwesenden wollten Folgendes erreichen:

e Schutz vor Landbesetzung durch Siedler aus den Anden,
e Moglichkeit der Inanspruchnahme von technischer Hilfe sowie Krediten,
o Moglichkeit der Bildung von Kooperativen zur Produktionssteigerung und

Vermarktung,

e Moglichkeit, Schulgriindungen zu beantragen.

Des Weiteren forderten die Unterzeichner des Dokuments die peruanische
Regierung auf, den Amuesha die biirokratischen Vorgédnge zur Beantragung
von Personalausweisen zu erleichtern (Conferencia de Lideres Amuesha
1969: 13f.) Somit umfassten die Forderungen der Reprédsentanten sowohl kol-
lektive als auch individuelle Rechte. Sie traten als Sprecher einer ethnischen
Gemeinschaft — dem »Stamm der Amuesha« (vgl. Memorarial 1969: 14) —
auf, die der peruanischen Nation gegeniiber Sonderrechte geltend machte,
ebenso als Staatsbiirger, die einen verfassungsrechtlichen Anspruch auf
Gleichstellung einforderten.

Die Art und Weise, wie die Konferenz zustande kam, zeigt, dass die
Amuesha auf wichtige Verbiindete bei der Bildung ihrer Zusammenschliisse
zihlen konnten. 1953 siedelte sich das Summer Institute of Linguistics (SIL)*
in Oxapampa an und fithrte zweisprachigen Schulunterricht in den Gemein-

3 Span. reservas comunales.

4 Das SIL kam um 1950 nach Peru. Wihrend die Institution in einigen lateiname-
rikanischen Staaten auf groBlen Widerstand stiel, was zum Beispiel zu ihrer
Ausweisung aus Ecuador, Brasilien, Mexiko und Panama Ende der 1970er Jahre
fiihrte, pflegte die Organisation in Peru mit den verschiedenen Machthabern re-
lativ gute Beziehungen. So konnte das SIL 1953 in Yarinacocha eine Ausbil-
dungsstitte fiir zweisprachige indigene Lehrer er6ffnen. Im ersten Kurs bildete
es 15 Mitglieder sechs verschiedener ethnischer Gruppen aus, die zuvor die
Grundschule besucht hatten und lesen sowie schreiben konnten. Gleichzeitig
fing das SIL an, die einheimischen Sprachen mit Hilfe der ausgebildeten Lehrer
zu verschriftlichen. Diese trugen wiederum die vom SIL verwendeten ethno-
linguistischen Einteilungen in ihre Gemeinden zuriick und tibertrugen sie damit
teilweise auf die Selbstdefinition der Gruppen - vor allem im Rahmen der Orga-
nisationsgriindungen der 1970er Jahre (vgl. Greene 2004: 273 ff.; Lozano Valle-
jo 2000; 35f.). Die doppelte Aufgabe der Organisation — Mission und Linguistik
— wird zum Beispiel von Stoll (1982) kritisch analysiert.

162

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

den ein. Zusammen mit den Freiwilligen des Peace Corps waren die SIL-
Mitarbeiter die ausschlaggebenden Krifte, um das Treffen zu ermoglichen
(Santos Granero und Barclay 1998: 285). Aber auch die Ende der 1960er Jah-
re gebildete Militirregierung unterstiitzte die neuen indigenen Organisations-
prozesse, welche an verschiedenen Orten im Amazonasgebiet begannen. Thr
tibergreifendes Ziel war es dabei jedoch, den von ihr beanspruchten Teil des
Amazonasbeckens unter staatliche Kontrolle zu bringen. Dem bei der Konfe-
renz anwesenden Ethnologen Alberto Chirif lag hingegen vor allem die Ein-
forderung kollektiver Rechte von Seiten der Amuesha — verstanden als Wah-
rung kultureller Eigenstandigkeit — am Herzen (vgl. Chirif 1969). Er und viele
seiner Kollegen hofften, diese sowie die anderen indianischen Gesellschaften
des peruanischen Tieflands konnten moglichst viele Aspekte ihrer bisherigen
Lebensfiihrung beibehalten. Zu diesem Zweck stand fiir sie die Sicherung
bzw. Riickgewinnung von Land im Zentrum der Bemiihungen.

Die erste Konferenz der Amuesha-Fiihrer steht exemplarisch fiir die Ver-
dnderungen politischer Organisationsformen der indianischen Tieflandgesell-
schaften in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Sie zeigt, dass die Aus-
handlung der Integrationsbedingungen Motivation und Ausléser der supra-
kommunalen Zusammenschliisse war.

Der Begriff »>Integration< deckt sich im nationalstaatlichen Verstindnis in
Lateinamerika meist mit dem der »Assimilation< und ruft deshalb ambivalente
Reaktionen hervor. So bedeutet er laut Ramos (2002: 225) im brasilianischen
Kontext in der offiziellen Auslegung die totale Verschmelzung der Indigenen
mit der nationalen Gesellschaft. Ramos verweist aber auch auf die inhaltliche
Umdeutung des Begriffs von Seiten einiger indianischer Représentanten, die
damit sowohl gleich- als auch sonderrechtliche Forderungen verkniipfen.
Wenn ich in dieser Arbeit im Zusammenhang mit der indigenen Bewegung
im peruanischen Amazonasgebiet von Integration spreche, dann in seinen fol-
genden etymologischen Grundbedeutungen: >Zusammenschluss¢, >Eingliede-
rung« sowie die vom lateinischen Lehnwort infegrare abgeleitete Bedeutung
yerneuern< (Etymologisches Worterbuch des Deutschen 1995: 585). All diese
Aspekte duflern sich in den rezenten Formen politischer Selbstorganisation
von Seiten der indigenen Tieflandbewohner. Zusammenschluss und Einglie-
derung waren dabei Prozesse, die sowohl nach aufien als auch nach innen Be-
deutung erlangten. Die Unterstiitzerorganisation Survival International pries
die (multi)ethnischen Foderationen in einer Presseerklédrung zur Verleihung
des alternativen Nobelpreises (1986) an den Aguaruna Evaristo Nugkuag® mit

5 Nugkuag war mafigeblich an den indigenen Organisationsgriindungen auf loka-
ler und nationaler Ebene in Peru sowie auf internationaler Ebene — bei der
Griindung des panamazonischen Zusammenschlusses COICA — beteiligt. Er
nahm den alternativen Nobelpreis im Namen vom Consejo Aguaruna Huambisa
(der von ihm gegriindeten Foderation), AIDESEP und COICA entgegen.

163

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

folgenden Worten: »The formation of Indian organisations is a clear demon-
stration of the Amazonian peoples' ability to forget traditional feuding in or-
der to promote the welfare of all tribes as a united group« (Survival Interna-
tional, 10.10.1986).

Das Zitat verdeutlicht die (romantisch eingefédrbte) Aulenwahrnehmung
der Organisationsprozesse, die auf selbige zuriickwirkte. Die neuen Reprisen-
tationsinstanzen dienten auch dem (Gegen)Angriff auf das nationale Gemein-
schaftsverstindnis der staatslenkenden Eliten Perus. Jene setzten bis dato dis-
kursiv auf die kulturelle Assimilation der Tieflandbewohner, bei einer gleich-
zeitigen Praxis der Diskriminierung.® Die indianischen Gesellschaften des
Amazonasgebietes wurden nicht als legitime politische Akteure in der natio-
nalen Offentlichkeit wahrgenommen. Die rezenten Organisationsprozesse
stehen somit fiir eine Rebellion gegen politische Unsichtbarkeit im nationalen
und internationalen Kontext (vgl. Ramos 2003a: 232).

Indigene Zusammenschliisse verbanden zwei scheinbar widerspriichliche
politische Forderungen: der Staat sollte ihren Mitgliedern als Individuen Inte-
grationsangebote machen, gleichzeitig aber ihren suprakommunalen Zusam-
menschliissen von >Staimmen<’ Autonomierechte einrdumen (vgl. Santos Gra-
nero und Barclay 1998: 280). Somit forderten >Stammesgesellschaften< den
auf ihren Gebieten unerwiinscht errichteten Nationalstaat auf, mit ihnen
Kompromisse auszuhandeln. Die Eigendefinition als >Stammc¢, jethnische
Gruppe« oder spéter »Volk< wurde dabei zur Moglichkeit, ihre Forderungen
auszudriicken, ohne von bestehenden Lobby-Institutionen (z.B. Bauernge-
werkschaften) absorbiert zu werden (vgl. Brown 1993: 316). Die Verbande
traten damit einem immer stirker werdenden Verdrangungsprozess entgegen.
Anfang der 1970er Jahre lebten im peruanischen Tiefland ca. 1,5 Millionen
Menschen, nur geschitzte 220.850 davon zéhlten sich zu einer der 65 ethno-
linguistischen Gruppen. Diese Bevolkerungsminderheit war der aggressiven
Kolonisierung sowie industrieller Ausbeutung der Rohstoffe des Amazonas-
gebietes ausgesetzt. Autonomie wire auf Grund der méichtigen externen Inter-
essen nur mit Gewalt einzufordern gewesen. Diese hitte wohl vor allem fatale
Folgen fiir die Tieflandindianer gehabt. Zudem standen Anfang der 1970er
Jahre mehr als siebzig Prozent von ihnen bereits in permanenten Handels- und
Arbeitsbeziehungen zu Mitgliedern der nationalen Gesellschaft (Varese 1972:
11f)). Diese oftmals schon Jahrhunderte wéhrende Kontaktsituation bewirkte

6 Bei »Assimilation< wird der Gegeniiber angeglichen und soll mit der Gesell-
schaft verschmelzen — er verliert seine Besonderheit. Diskriminierung setzt hin-
gegen auf die Betonung der differenten Aspekte des Anderen und dient dessen
Ausgrenzung.

7 Span. tribu. Bezeichnung, die am Anfang der Organisationsgriindungen noch
verwendet wurde (vgl. z.B. Smith 1969). In den 1980er Jahren ersetzte man den
Begriff durchgingig mit dem Wort »Volk« (pueblo).

164

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

tiefgreifende Verdnderungen in den indianischen Gesellschaften des Amazo-
nasgebietes.

Wie hatte man die Tieflandindianer bis dahin von peruanisch-national-
staatlicher Seite aus wahrgenommen? Vor allem in den ersten hundert Jahren
seiner Existenz war Peru ein Staat ohne klares Nationsprojekt. Die rhetori-
schen Versuche der Zusammenfiihrung wurden von der Realitét tiberholt: Der
Staat bestand aus vielen »Nationen<. Auch heute noch unterscheiden sich die
Lebensrealititen der Menschen in den Anden, an der Kiiste und im Amazo-
nasgebiet tiefgreifend voneinander. Diese Unterschiede bestehen nicht nur
zwischen, sondern auch innerhalb der Regionen und umfassen wirtschaftliche,
soziale sowie kulturelle Aspekte. Die Bewohner des peruanischen Staatsge-
bietes kulturell zu einer Gemeinschaft zu vereinen, war, wenn tiberhaupt, im-
mer nur ein zweitrangiges Projekt. Wie anders hitten die peruanischen Eliten
zum Beispiel bis weit ins 20. Jahrhundert hinein davon ausgehen konnen, es
handele sich beim Amazonasgebiet um eine nahezu unbewohnte Region?
Wohl nur, wenn sie vergaBen, dass dort bereits potentielle »Staatsbiirger< leb-
ten bzw. wenn sie annahmen, dass es sich bei diesen Menschen um >unzivili-
sierte« Wesen handelte. Thr Interesse galt aber von jeher den wirtschaftlichen
Moglichkeiten, die vor allem eine Aneignung der natiirlichen Ressourcen des
Amazonasgebietes versprachen.

Die indigenen Andenbewohner — Quechua und Aymara — bezog man hin-
gegen von Anfang an stérker als die Tieflandindianer ins koloniale und post-
koloniale System ein. Aber auch sie wurden im 19. und beginnenden 20.
Jahrhundert nicht als vollwertige Mitglieder einer gleichrechtlichen nationa-
len Gemeinschaft, sondern vielmehr als Hindernis fiir den »Fortschritt< des
Landes betrachtet. Dabei tibertrug man geografische Wahrnehmungen auf die
Bewohner dieses Gebiets, deren Wesensart als »phlegmatischs, »isoliert< und
straurig« stereotypisiert wurde (vgl. Orlove 1993).

Negative Stereotypisierungen der indigenen Tieflandbewohner als >Gott-
losex, »Primitive< oder »Unzivilisierte« priagten derweil nachhaltig die Fremd-
wahrnehmung sowie das Selbstbild einiger Gruppen und fithrten durch die
permanente Kontaktsituation auch zur Selbststigmatisierung. Daraus resultier-
te manchmal der Wunsch, diese »Eigenschaften< abzustreifen (vgl. Gasché
1998: 0.S.). Dass die Mitglieder der indianischen Gesellschaften des Tieflands
sich die negative Fremdwahrnehmung nicht zu eigen machen, war einer der
Beweggriinde, aus dem peruanische Ethnologen, wie zum Beispiel Stefano
Varese, Alberto Chirif, Margarita Benavides, Lucy Trapnell oder ihre auslén-
dischen Kollegen wie Richard Smith, Thomas Moore, Andrew Gray, Anthony
Stock und viele andere die indigene Selbstorganisation unterstiitzten. Sie
wollten den Tieflandindianern helfen, kulturelle sowie politische Eigenstin-
digkeit zu bewahren. Es stellt sich jedoch die Frage, ob die Vertreter der neu-
en indigenen Organisationen (oder auch die Mitglieder in den Dérfern) die

165

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

gleichen Ziele wie ihre nicht-indigenen Unterstiitzer verfolgten; ob auch ihr
Blick ein konservierender war, den »Schutz der Kulturen< auf dieselbe Art fo-
kussierend. Oder, ob nicht vor allem Begriffe wie »Wandel< und »>Aneignung«
ihre Bemiihungen charakterisierten. Haufig traf ich wédhrend meiner For-
schung Reprisentanten und Dorfbewohner, die mit Nachdruck und Stolz be-
tonten: »Ich bin Ashaninka« oder »ich bin Huitoto«. Im gleichen Atemzug
versicherten sie, dass sie auch peruanische Staatsbiirger seien und nicht zur
Lebensform der Gruppen zuriickkehren wollten, die auch heute noch in soge-
nannter >freiwilliger Isolation< leben. Greene (2004: 497) weist in seiner Stu-
die zur Selbstorganisation der Aguaruna darauf hin, dass viele politische Re-
prasentanten zwischen indios modernos< und >far away aguarunas< unter-
schieden. Haben die »modernen Indianer« sich von ihrer »urspriinglichen< Kul-
tur entfremdet? Nur mit einem essentialistischen Verstdndnis von Kultur als
Konglomerat starrer, unwandelbarer Traditionen kénnte man diese Position
vertreten. Tieflandexperten wie Erikson (1993, 1996), Fausto (1992), Viveiros
de Castro (1992) oder Vilaga (1996) betonen, dass Wandel und »Aneignung«
des Anderen die soziale Reproduktion indianischer Tieflandgesellschaften be-
stimmen. Die Funktion indigener Zusammenschliisse und ihrer Reprisentan-
ten besteht also wohl eher darin, eine fithrende Rolle in der »Tradition des
Traditionsbruchs« (Miinzel 1993) einzunehmen. Dabei entstehen immer wie-
der neue Biindnisse, aber auch Spannungen sowie Differenzierungsprozesse
innerhalb der organisierten Gruppen. Die von Survival International in den
1980er Jahren fiir >iiberwundenc erklérten >traditionellen Fehden< &uern sich
in zeitgendssischen Formen.

Eingrenzung der Forschungsergebnisse

Fir die folgenden Betrachtungen gilt: Wenn ich diese Form indigener Selbst-
organisation im nationalstaatlichen Kontext global behandele, werde ich
zwangsldufig der Heterogenitit der Lebenswelten im peruanischen Amazo-
nasgebiet nicht gerecht. Die unter dem vereinheitlichenden Begriff »indigenc
oder >indianisch< zusammengefassten Gesellschaften sind sehr unterschied-
lich. Nicht alle sind gleichermaflen in das nationalstaatliche System integriert,
nicht in allen Regionen haben sich im gleichen Umfang ethnische bzw. multi-
ethnische Foderationen gebildet. Im Rahmen dieser Studie scheint es mir flir
analytische Zwecke sinnvoll, zwischen vier abgestuften Graden der Intensitét
des Kontaktes mit nicht-indianischen Akteuren zu unterscheiden. Hierflir
greife ich eine Einteilung von Lehm (2003: 10f.) auf, die ich in einigen De-
tails ergénze bzw. verdndere. Dabei lege ich primdr wirtschaftliche Aspekte
sowie die Nihe bzw. Zugangsmoglichkeiten zu urbanen Zentren als Unter-
scheidungsmerkmale zugrunde. In vielen Fillen wirkt sich diese relative Nihe
bzw. Distanz zu Stiddten aber auch auf Aspekte wie die politische und soziale

166

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Organisation sowie Sprachgewohnheiten (bilingual/monolingual) aus. Die
Ubergiinge zwischen den vier eingeteilten Gruppen sind relativ flieBend und
deshalb am besten als Kontinuum vorstellbar:

e indianische Bevolkerung in urbanen Zentren; stehen in Lohnarbeit oder
arbeiten als Straf3enhéndler.

e indianische Gemeinden, die an Stralen oder stark frequentierten Fliissen
liegen, in denen auch Siedler aus dem Anden- und Kiistenraum leben; die
Bewohner leben von selbst angebauten Produkten und produzieren fiir den
Markt oder stehen in Lohnarbeit; sie konnen auf Grund von Landmangel
nur eingeschrankt Jagd- und Sammeltdtigkeiten nachgehen; auch wenn
ihnen giinstige Transportmittel zur Verfiigung stehen, konnen sie ihre
Produkte in den Stidten meist nur zu niedrigen Preisen verkaufen.

¢ indianische Gemeinden in relativer Entfernung zur nichsten Stadt; leben
groBtenteils von der Subsistenzwirtschaft durch Brandrodungsfeldbau und
einer Kombination aus Jagd, Fischfang und Sammeln; produzieren oft-
mals auch kleine Mengen fiir den Markt. Den Bewohnern stehen meist
grofere zusammenhdngende Territorien zur Verfiigung; keine oder gerin-
ge Durchmischung der Bevolkerung mit Siedlern aus anderen Landestei-
len.

¢ nicht-kontaktierte Gruppen, die vor allem vom Sammeln und Jagen leben
und sozio-politisch unabhéngig sind. Es wird geschitzt, dass gegenwirtig
ca. 20 solcher Gruppen im Grenzgebiet zwischen Peru und Brasilien so-
wie zwischen Peru und Bolivien leben. Rummenhdller (2005: 10) weist
darauf hin, dass >nicht-kontaktiert< nicht synonym zu >unberiihrt< oder
»urspriinglich« zu verstehen ist. Wahrscheinlich haben sich die entspre-
chenden Gruppen durch negative Erfahrungen (z.B. Kautschukboom, Ag-
gression von Holzféllern etc.) fiir Riickzug und Kontaktvermeidung mit
der Nationalgesellschaft entschieden. Es ist jedoch belegt, dass sie Me-
tallgegenstinde sowie andere Giiter meist friedlich von benachbarten
Siedlern oder Holzfillergruppen entwenden.

Im Rahmen meiner Forschung habe ich verschiedene Gemeinden der
Ashaninka, Huitoto (sowie Bora, Yagua und Ocaina) und Cocama-Cocamilla
besucht, die sowohl der zweiten als auch der dritten Kategorie zuzuordnen
sind. Einige indigene Organisationen treten gegenwdrtig verstarkt als Fiir-
sprecher fiir die vierte Gruppe auf, wihrend die erste Gruppe von den Zu-
sammenschliissen in ihrer politischen Ausrichtung nicht beriicksichtigt wird.
Die von mir besuchten Dorfer liegen in zwei unterschiedlichen geografischen
Zonen des Amazonasgebietes: Die Ashaninka-Dorfer befinden sich in der ce-
Jja de selva®. Mit diesem Ausdruck bezeichnet man den Ostabhang der An-

8 Dt. <Augenbraue des Waldes«.

167

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

denkordillere von 2000 bis 1000 m Hohe. Das Gebiet besteht aus einer dicht
bewaldeten, zerkliifteten Hiigellandschaft, zwischen denen die Fliisse tiefe
Schluchten gegraben haben. Unterhalb von 1000 m beginnt die sogenannte
selva baja’. Dort siedeln die von mir besuchten Huitoto (sowie Bora, Yagua
und Ocaina) und Cocama-Cocamilla. Diese Tiefebene ist von einem dichten
Netz von Fliissen und Flussarmen durchzogen. Insgesamt macht das Amazo-
nasgebiet sechzig Prozent des nationalen Territoriums Perus aus, mit einer re-
lativ geringen Bevolkerungsdichte von elf Prozent, die sich vor allem in den
groflen Hafenstddten wie Iquitos, Pucallpa oder Puerto Maldonado konzen-
triert. Wie in anderen Lindern Lateinamerikas auch konzentrieren sich die
meisten Einwohner Perus in der an der Kiiste gelegenen Hauptstadt Lima.

Ethnografische Daten

Im Folgenden mochte ich kurz einige Aspekte der Geschichte, sowie der so-
zialen und politischen Besonderheiten der Ashdninka, Cocama-Cocamilla und
Huitoto darstellen, um die Heterogenitit der Lebenswirklichkeiten eines
Grofiteils meiner Gesprachspartner exemplarisch zu verdeutlichen.

Ashaninka (Campa)

Die zur Arawak-Sprachfamilie gehdrenden Ashaninka siedeln hauptséch-
lich am Ostabhang der peruanischen Anden. Seit den 1980er Jahren hat sich
im Zuge der Selbstorganisation im nationalstatlichen Kontext die Bezeich-
nung Ashaninka unter einem Grofteil der zuvor im Spanischen Campa ge-
nannten Gruppen durchgesetzt'®. Man unterscheidet sicben Hauptgruppen:
Campa Ashaninka, Campa Pajonalino (Ashéninka), Campa del Alto Perené
(Ashéninka), Campa Nomatsiguenga (Matsiguenga), Campa del Pichis, Cam-
pa Caquinte und Campa Ucayalino (Ashéninka). Dabei bilden die Campa
Ashaninka mit einer Bevolkerungsstirke von 40 518 Menschen die grofite
Gruppe (INEI und UNICEF 1997: 13)."' Die Ashaninka sind bekannt fiir
ihren iiber Jahrhunderte dauernden Widerstand gegen die europdischen Kolo-
nisierer. So entzogen sie sich lange Zeit den in ihre Gebiete eindringenden
Franziskanern und befreiten 1742 das zentrale Tiefland in der von Juan San-
tos Atahualpa geleiteten millenaristischen Bewegung fiir {iber ein Jahrhundert
von der Fremdherrschaft (vgl. Brown 1991). Mit Griindung der Peruvian
Corporation 1889 dnderte sich ihre Situation jedoch auf dramatische Weise.
Zum Abbau externer Schulden, die der Staat im Zuge seines Krieges mit Chi-

Dt.»Tiefer Wald«.

10 Zur Problematisierung dieser »Umbenennung« im Zuge der Herausbildung ihrer
politischen Organisationen siche Gow 2004.

11 Damit sind sie nach den Aguaruna (45 137 Personen) die grofite indigene Grup-
pe des peruanischen Tieflands.

168

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

le angesammelt hatte, wurden zwei Millionen Hektar Land entlang der Fliisse
Perené und Ené an eine englische Firma abgetreten. Nach der Ubergabe des
Landes »>entdeckte« man, dass darauf Amuehsa (Yanesha) und Campa
(Ashéninka) siedelten, die der Firma als »Besitz< automatisch mit {iberschrie-
ben wurden (Chirif und Mora 1977: 32). In der Folge drangen Industrie und
Siedler massiv in das Gebiet der Ashaninka vor. Im Zuge des Kautschuk-
booms im frithen 20. Jahrhundert wurden weitere Ashaninka-Gruppen in gro-
fem Umfang zur Zwangsarbeit herangezogen. Epidemien reduzierten ihre
Bevolkerungszahlen. Ab Mitte des 20. Jahrhunderts breitete sich das SIL und
andere evangelikale Missionen in ihrem Siedlungsgebiet aus (Flowers 1994a:
90f.; vgl. auch Santos Granero und Barclay 1998) .

Die von mir besuchten Dorfer liegen um die Stadt Satipo und entlang des
rio Tambo. Thre Einwohner gehéren zur Gruppe der Campa Ashaninka. Die
Bewohner lassen sich gegenwirtig der 2. und 3. Kategorie in Bezug auf ihre
relative Integration in die nationale Gesellschaft zuordnen. Vor allem in den
Dorfern in unmittelbarer Umgebung von Satipo gehoren Konflikte mit Sied-
lern aus anderen Landesteilen und Landknappheit (auch auf Grund von zu-
nehmender individueller Parzellierung des Gemeindelandes) zu den dring-
lichsten gegenwirtigen Problemen. Traditionell lebten die Ashaninka dieser
Region in kleinen, semi-nomadischen Gruppen, in denen die Familienober-
haupter als politische Autoritdten fungierten. Die ungiinstige Bodenbeschaf-
fenheit (die Kombination von teilweise steilen Hangen und hohen Nieder-
schldgen fithrt zu Erosionsgefahr) und die besondere Bedeutung der Jagd
prigten ihre Lebensweise. Handel mit anderen Gruppen war immer ein zen-
traler Bestandteil ihres wirtschaftlichen Systems. Heute siedeln viele in grofe-
ren Dorfern, bauen unter Anwendung des Brandrodungsfeldbaus unter ande-
rem Mais, Reis, Bohnen, Kaffee und Zitrusfriichte an und betreiben teilweise
Viehzucht. Viele Bewohner der Gemeinden am Tambo verbringen jedoch
Teile des Jahres weiterhin in Hiusern weit abgelegen im Wald. So bilden die
Einzelfamilien zwar zusammen Doérfer, aber in Form einer eher flexiblen so-
zialen Einheit. Diese Unabhéngigkeit wird nur in Krisenzeiten zu Gunsten
eines Biindnisses unter der Leitung einer starken Fithrungspersonlichkeit auf-
gegeben (Flowers 1994a: 90f.; vgl. auch Lindig und Miinzel 1978: 174f.). In
den 1980er und 90er Jahren breitete sich die terroristische Gewalt des Leuch-
tenden Pfades in diesem Teil des Tieflands aus. Die Folgen fiir viele
Ashaninka waren wiederum verheerend. Jedoch zeigten sie erneut ihre politi-
sche Mobilisierungsstirke und Widerstandskraft, indem viele Dérfer zum
Mittel der Selbstverteidigung griffen und die Terroristen aktiv bekdmpften.

169

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Cocama-Cocamilla

In Peru'? leben die meisten Cocama in den breiten Télern der selva baja,
an den Flussldufen des Marafion, Pastaza, Nucuray und Uritiuyacu. Die am
Huallaga siedelnden Gruppen werden Cocamilla genannt. Der letzte Zensus
von 1993 gibt ihre Bevolkerungsstirke mit 10 705 Personen an (INEI und
UNICEF 1997: 13). Die Cocama gehdren zur Sprachfamilie der Tupi-
Guarani. Neuere Studien belegen, dass sowohl die Cocama als auch die be-
nachbarten Omagua vor der Kolonialzeit in groBlen Siedlungen mit sozialer
Stratifizierung und zentralisierter Fiihrung lebten: Jede Ansiedlung besal} eine
stindige Autoritit und mehrere zusammen einen iibergeordneten Chef. Ein
System der Arbeitsteilung bildete sich heraus, bei dem eine untergeordnete
»bauerliche« Klasse flir die Mitversorgung der Spezialisten (politisch/religios)
verantwortlich war. Soziale Stratifizierung und Arbeitsteilung waren durch
eine iiber das Subsistenzminimum weit hinausgehende Produktion von Le-
bensmitteln moglich. Der Uberschuss wurde in Lagern konserviert und das
Jahr iiber verbraucht (Chirif 2003: 16). Die Cocama kamen bereits 1549 bei
einer von Juan de Salinas geleiteten Expedition mit den Spaniern in Kontakt.
Im 17. Jahrhundert waren sie sowohl von Spaniern als auch von benachbarten
Gruppen fiir ihre Raubiiberfille gefiirchtet. Sie schlossen sich einer Rebellion
der Jebero im Jahr 1644 an. Die Spanier unternahmen zahlreiche Versuche,
die Cocama zu besiegen, und Jesuiten drangen in ihre Siedlungsgebiete ein,
um sie zu missionieren. Eine Pockenepidemie reduzierte schlieBlich drastisch
die Bevolkerung. Nachdem die Jesuiten 1767 aus Peru ausgewiesen wurden,
wurden die Cocama zur Arbeit auf grolen haciendas und in der Holzindustrie
gezwungen. Anfang des 20. Jahrhunderts hatten auch sie unter dem Kau-
tschukboom zu leiden. Heute sprechen nur noch wenige Cocama ihre eigene
Sprache, viele haben erst im Zuge der rezenten Organisationsgriindungen
wieder angefangen, sich selber als Cocama zu bezeichnen. Sie leben in Dor-
fern, die zwischen 100 und 500 Personen umfassen. Die (erweiterte) Kernfa-
milie bewohnt zusammen ein Haus. In den breiten Télern, in denen sie sie-
deln, sind die Bedingungen fiir Landwirtschaft relativ giinstig: Die Cocama
sind heute sesshafte Brandrodungsfeldbauern, die unter anderem Mais, Siif3-
kartoffeln, Bohnen, Yams, Bananen, aber auch Baumwolle und Tabak an-
pflanzen (vgl. Flowers 1994b: 130). Kommerzieller Fischfang und Holzschlag
gehoren jedoch bei vielen von ihnen mit zu den zentralen wirtschaftlichen
Aktivitdten. Sie stehen dabei weiterhin meist in Abhéngigkeit von lokalen pa-
trones (Chirif 2003: 23). Die von mir besuchten Cocama-Cocamilla siedeln
am Rand bzw. innerhalb des Nationalparks Pacaya Samiria (vgl. Prolog).

12 Einige wenige Cocama leben in Kolumbien und Brasilien (Flowers 1994b: 130).

170

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Huitoto

Urspriinglich siedelten die Huitoto zwischen dem Putumayo und Caqueta
im heutigen Kolumbien. Um 1910 wurden viele Hunderte von ihnen (zusam-
men mit Bora und Ocaina) an den Ampiyacu und eine kleinere Anzahl bis an
den Nanay in unmittelbarere Néhe der Stadt Iquitos verschleppt, wo sie von
den patrones unter Anwendung der Schuldknechtschaft zur Kautschukgewin-
nung sowie spéter zur Rodung von Edelholzern gezwungen wurden. Das Hui-
toto bildet eine eigene Sprachfamilie, zu der zum Beispiel auch die Sprachen
der Bora, Ocaina und Muinane gezihlt werden. Wiahrend sie Anfang des 20.
Jahrhunderts noch ca. 50 000 Menschen umfassten, wurde ihre Bevolkerung
im Zuge des Kautschukbooms auf 7 000 bis 10 000 reduziert. Heute leben in
Peru ca. 1900 Huitoto am Ampiyacu, Putumayo und Nanay. Die Huitoto kul-
tivieren bitteren und siiBen Maniok im Brandrodungsfeldbau. Daneben pflan-
zen sie unter anderem Bananen, Yams, SiiBkartoffeln, Papaya, Erdniisse, Ka-
kao, aber auch Tabak und Coca an. Jagd und Fischfang vervollstandigen ihre
Subsistenzwirtschaft. Heute produzieren sie kleinere Mengen fiir den Markt
und beteiligen sich auch an der Holzwirtschaft und kommerzieller Tierjagd.
Historische Dokumente belegen, dass die politische Organisationsform der
Huitoto relativ komplex und hierarchisch war: Die politische Grundeinheit
bildete das Dorf mit einer Einwohnerstirke von 25 bis 500 Personen, in dem
mehrere patrilineare Abstammungsgruppen zusammen siedelten. Die malocas
(Gemeinschaftshiuser)'? dominierten das Siedlungsbild. In diesen spielte sich
das soziale und zeremonielle Leben des Dorfes ab. In jeder Siedlung gab es
einen Vorsteher, dessen Autoritit jedoch nicht iiber die Dorfgrenzen hinaus-
reichte. Sein Amt erbte er vom Vater oder Bruder nach Zustimmung durch
den Altestenrat des Dorfes. Eine Reihe von Dérfern schloss sich in einer Fé-
deration unter Leitung eines chiefs zusammen. Kriegerische Auseinanderset-
zungen zwischen Dorfern bzw. Foderationen waren relativ hiufig. Auch
gegenwdrtig besitzt die Einteilung in mehr oder weniger prestigetriachtige pa-
trilineare Abstammungsgruppen vielerorts weiterhin eine relativ grole Bedeu-
tung fiir die soziale Organisation (FORMABIAP-AIDESEP 2005: 251ff,;
Flowers 1994c: 364f.).

Zielsetzung
Nach diesem kurzen, exemplarischen Einblick in Geschichte und Organisa-

tion der von mir besuchten Gruppen, mochte ich erneut darauf hinweisen,
dass es mir in dieser Studie nicht darum geht, an objektiven Kriterien den

13 Frither waren die malocas die Wohnhduser des Kerns einer patrilinearen Ab-
stammungsgruppe: In ihr wohnten das Familienoberhaupt mit seiner Frau, sei-
nen Kindern und den Ehefrauen seiner Kinder sowie den Enkelkindern.

171

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Grad der >Indigenitdt< der Gruppen festzustellen, die politische Zusammen-
schliisse auf Grundlage >kultureller Kriterien< griinden. Vielmehr steht fiir
mich in diesem Teil des Buches die Frage im Vordergrund, fiir wen, unter
welchen Umstidnden und in welcher Form >Indigenitét< als politische Hand-
lungsressource im lokalen und nationalen Kontext an Bedeutung gewinnt.
Festhalten mochte ich ferner Folgendes: Die Genese indigener Verbénde ist
zwar ein globales, nicht aber ein gleichférmiges oder flichendeckendes Pha-
nomen. Sie wurde (und wird) beeinflusst von den regional unterschiedlichen
historischen und gegenwirtigen politischen und sozialen Bedingungen sowie
den kulturellen Besonderheiten der sich zusammenschlieBenden Gruppen.
Dennoch lassen sich allgemeine Tendenzen aufdecken und grundlegende
Gemeinsamkeiten der Organisationsprozesse finden. Mir geht es um die Dar-
stellung und Analyse dieser Aspekte. Zentrale Bedeutung erlangen deshalb
auch die Einschitzungen, die Dorfbewohner, Reprisentanten und ihre nicht-
indigenen Unterstiitzer in Bezug auf die Organisationen sowie deren Vertreter
vornehmen. Mein Ziel ist es dabei nicht, indigene Organisationen und ihre
Protagonisten selbst normativ zu (be)werten. Damit wiirde ich kaum den Ak-
teuren und den komplexen historischen Prozessen gerecht. Aus meiner Sicht
spiegeln die Einschédtzungen hingegen Erwartungen und Anspriiche wider, die
von unterschiedlichen Seiten an die Zusammenschliisse und deren Représen-
tanten gerichtet werden. Sie verdeutlichen die Idealbilder politischer Macht
und Reprisentation und zeigen die Briiche zwischen und Uberlagerungen von
verschiedenen gesellschaftlichen Formationen, deren Mitglieder in einem dif-
fusen, asymmetrischen Machtverhéltnis zueinander stehen.

Ich mochte zeigen, wie die Akteure indigener Bewegungen den an sie ge-
richteten Hoffnungen und Forderungen nachkommen oder auch nicht; von
wem sie dabei jeweils abhdngen, welche eigenen Interessen sie verfolgen
konnen und welche Konsequenzen ihr politisches Engagement im interethni-
schen Kontakt nach sich ziehen kann. Ich méchte die unterschiedlichen politi-
schen Legitimationsmodelle sichtbar machen, nach denen sich die Reprisen-
tanten indigener Zusammenschliisse auf den verschiedenen Organisationsebe-
nen richten miissen. Durch die Veranschaulichung dieser Thematik, so meine
These, wird auch das spannungsgeladene Verhiltnis zwischen »>Profis< und
»Laien< im politischen Feld der indigenen Reprisentanten auf internationaler
Ebene verstindlicher.

Ich werde mich deshalb den indigenen Organisationsprozessen aus ver-
schiedenen Perspektiven ndhern. Zunichst konzentriere ich mich auf die his-
torische Makroebene, um Kontinuititen und Briiche in der Gestaltung der in-
terethnischen Beziehungen sichtbar zu machen. Dabei setze ich zwei Schwer-
punkte: die Entwicklungen im Amazonasgebiet sowie die gesamtgesellschaft-
lichen Debatten um den Status indigener Bevolkerungsgruppen. Danach be-
trachte ich, aus einer stirker soziologisch und politologisch geprigten Per-

172

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

spektive, die Genese indigener Organisationen im nationalen Kontext. So fin-
den am empirischen Beispiel die theoretischen Ausfithrungen zum Phdnomen
»soziale Bewegungen« ihre Bestétigung (vgl. Kapitel I1.1): Markante Abgren-
zungs- und Differenzierungsprozesse, unter anderem in Form von Fraktions-
bildungen und Schismogenese, prigen die Herausbildung und Institutionali-
sierung indigener Zusammenschliisse im peruanischen Tiefland. SchlieBlich
iibernehme ich die >klassische«, auf den Mikrokosmos fokussierte Blickrich-
tung der Ethnologie, welche die Uberlagerung verschiedener Legitimations-
modelle politischer Macht am besten zu erfassen versteht. Jedes Kapitel be-
leuchtet somit eine unterschiedliche Facette indigener Organisationsprozesse
im nationalstaatlichen Kontext und erweist sich als fundamentaler Baustein
einer »Ethnologie indigener Bewegungen¢, welche die politische Bedeutung
neuer Formen indigener Selbstorganisation jenseits ideologisch geprigter De-
batten addquat zu erfassen versucht (vgl. Kapitel 11.4).

173

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel VIII
Ein- und Ausschlussprozesse
im kolonialen und nationalen Kontext

»[...] Peru bildet nur auf der Landkarte eine Einheit« (Chirif 1969: 8; eigene Uber-
setzung aus dem Spanischen).

Seit der Kolonialzeit diente das peruanische Amazonasgebiet verschiedenen
politischen Projektionen: Es war das »El Dorado«, die letzte »frontier«,
Schauplatz von Grenzkonflikten, die »Kornkammer« der Nation oder schlicht
der »Devisenbringer« (vgl. Chaumeil 1990: 95). Im Folgenden steht die kolo-
niale und postkoloniale Geschichte Perus im Zentrum der Betrachtungen. Ein
besonderer Fokus liegt dabei auf dem Umgang der Herrschenden mit den
Tieflandindianern in den verschiedenen Epochen. Die komplexen, asymmetri-
schen Austauschbeziehungen, welche die Herausbildung neuer politischer
Fiihrungspersonlichkeiten innerhalb der indianischen Gesellschaften des
Amazonasgebietes prigten, bilden den historischen Kontext fiir die Entste-
hung der indigenen Organisationen. Ankniipfend an Eric Wolf (1986: 532)
bin ich der Meinung, dass man die wechselseitigen Beziehungen zwischen in-
digenen Tieflandbewohnern und externen Akteuren nur begreifen kann, wenn
man auch von den politischen und 6konomischen Beziehungen ausgeht, die
diese Verbindungen hervorgebracht, verdndert und aufrecht erhalten haben.
Deshalb habe ich mich fiir eine relativ ausfiihrliche Darstellung des histori-
schen Kontexts seit der Kolonialzeit entschieden. Zudem erscheint es mir zur
umfassenden Kontextualisierung der neuen Formen indigener Selbstorganisa-
tion wichtig, im Anschluss an den geschichtlichen Abriss kurz auf den perua-
nischen Indigenismus und Indianismus einzugehen.

175

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1. Die Kolonialzeit

In der kolonialen Ordnung Perus wurden historisch bedingte rassische Unter-
schiede zwischen Personen betont. Das legale und administrative System der
Kolonialzeit basierte auf der Einteilung in verschiedene castas': Spanier, in-
dios, Afrikaner und die gemischte casta. Individuen wurden auf Grund der
Zugehorigkeit ihrer Eltern zu einer dieser Gruppen gezihlt. Die indios des
Hochlands definierte man dabei als unterworfenes Volk, mit einem inferioren
administrativen Status und einer Reihe von Verpflichtungen gegeniiber dem
Staat. Sie bildeten die Bevolkerungsmehrheit, ihre Kopfsteuer sowie Arbeits-
kraft hielt die koloniale Wirtschaft aufrecht. Die Tieflandbewohner standen
als »Wilde« auBerhalb des Systems. Sie gerieten jedoch unter den direkten
Einfluss der Missionen von Jesuiten (1638-1768) und Franziskanern, welche
die indios infieles (>unglaubigen Indianer<) »zivilisieren< wollten. Sie fiithrten
das Modell der reducciones im Amazonasgebiet ein. Hiermit wurden die Tief-
landbewohner nicht nur in feste dorfliche Gemeinschaften >reduziert<, son-
dern auch zum Christentum bekehrt. Dadurch entstanden die ersten extern
vorgenommenen Differenzierungen in >Christen< und chunchos. Letzteres be-
zeichnete auf pejorative Weise die nicht-konvertierten »Wilden<. Damit ein-
hergehend schufen die Missionare eigene lokale Regierungsstrukturen, wel-
che die ersten groflen Verdnderungen in den politischen Systemen der indiani-
schen Gesellschaften des Amazonasgebietes markierten: Es wurden formale
Fuhrungsposten geschaffen und die Figur des Vermittlers (Brokers) einge-
fuhrt. Im politischen Ordnungsprinzip von Jesuiten und Franziskanern erlang-
te dabei der curaca zentrale Bedeutung — ein von den Missionaren bestimmter
Indianer, der Spanischkenntnisse besall und auf Grund einer besonders >ge-
lungenen<« Konversion als »vertrauenswiirdig< galt. Im Innern der neu geord-
neten Gruppen bestanden jedoch auch zuvor praktizierte Fiihrungssysteme,
die meist informeller Art waren, weiter. An unterschiedlichen Orten im Ama-
zonasgebiet kam es immer wieder zu Rebellionen gegen die fremden Ord-
nungskrifte. Vielen Aufstinden lag eine Mobilisierung von betréchtlichem
Umfang zugrunde. So schlossen sich bei der von Juan Santos Atahualpa ge-
fithrten messianischen Bewegung mehrere ethnische Gruppen zusammen —
Piro, Campa (Ashaninka), Amuesha (Yanesha), Conibo und Shipibo. Sie
schafften es, das zentrale Tiefland fiir iiber ein Jahrhundert (1742-1850) von
den Kolonialméchten zu befreien.”

1 Dt. »Kaste<; in der Bedeutung, die es im Kontext dieser Einteilung im damaligen
Spanisch annahm, aber mit »Rasse« zu libersetzen.

2 Andere bekannte Beispiele fiir Rebellionen indianischer Tieflandgesellschaften
waren die der Cocama, Avijiras, Oas von 1664-67, der Shipibo-Conibo im
Ucayali 1695/98, sowie verschiedene Aufstinde der Aguaruna (vgl. Chaumeil
1990; Greene 2004).

176

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Nach der Ausweisung der Jesuiten 1768 und bis zur Ausrufung der Unab-
hiangigkeit 1821 drangen verstirkt nicht religiés, sondern vor allem wirt-
schaftlich motivierte Siedler ins Amazonasgebiet vor. Sie tibernahmen die
von den Missionaren eingefiihrten sozio-politischen Strukturen: Die lokalen
curacas fungierten weiterhin als zentrale Vermittlerfiguren zwischen den
neuen und den alten Bewohnern des Tieflands. Es etablierte sich ein Patrona-
ge-System’, das sich Stiick fiir Stiick iiber das gesamte peruanische Amazo-
nasgebiet ausbreitete und die Bezichungen zwischen beiden Gruppen lange
und nachhaltig pragte (vgl. Chaumeil 1990: 95f., 106f.; vgl. auch Stocks
1981).

2. Der junge Nationalstaat

Eine der ersten gesetzlichen MaBnahmen nach der Loslosung Perus von der
spanischen Krone im Jahr 1821 war die formale Abschaffung des Kastensys-
tems. Verdeckt durch die offizielle Gleichstellung der indigenen Bevolkerung
erfolgte jedoch weiterhin eine rassische Einteilung, die sich nun an drei geo-
grafischen Regionen orientierte: Kiiste, Hochland, Tiefland. Der Kategorisie-
rung zufolge lebten an der Kiiste die »Peruaner<. Im Hochland siedelten hin-
gegen weiterhin die indios. Dieser Begriff stand synonym fiir »Fortschritts-
hemmnis<. Dem Verstindnis der machthabenden Eliten zufolge blockierten
die indios die nationale Integration. Letztere verstand man primér wirtschaft-
lich, als Bewegung von Giitern aus dem Tiefland an die Kiiste, die durch das
bergige Gebiet der Anden erschwert wurde. Die Bewohner des Amazonasge-
bietes, zu Kolonialzeiten indios infieles, wurden nun zu >Ureinwohnern< und
ihre Gemeinschaften »primitive Stdimme< genannt. Damit standen sie in der
sozialen Hierarchie noch unterhalb der Quechua und Aymara des Hochlands.
Das frithe Nationsprojekt zielte nicht primér auf die Schaffung einer alle Be-
volkerungsgruppen umschlieBenden imagined community (Anderson 1983),
sondern auf die wirtschaftliche ErschlieBung des »Hinterlands< ab. Das Ama-
zonasbecken wurde in der Imagination der Eliten zur peruanischen frontier —
einem geféhrlichen Ort groBen Reichtums, den es zu erobern und zu besiedeln
galt (Orlove 1993: 321 f.; von Oertzen 1988: 57ff.; vgl. auch Santos Granero
und Barclay 2000).

Durch Industrialisierung und weltweite Ausbreitung des Kapitalismus ent-
standen neue Moglichkeiten, die Bodenschitze des Amazonasgebietes ge-

3 Nicht formalisierter, asymmetrischer Austausch zwischen ungleichen Partnern
(Patron und Klient). Der Patron verfiigt iiber wichtige Ressourcen (materielle
und symbolische), zu denen der Klient keinen direkten Zugang hat. Getauscht
werden meist Dienstleistungen und/oder Loyalitdt (von Seiten des Klienten)
gegen Giiter (von Seiten des Patrons).

177

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

winnbringend auszuschopfen. Die Zentralregierung zeigte dementsprechend
ein grofes Interesse an der Integration seiner frontier in die nationale Wirt-
schaft und traf schon kurz nach der Unabhingigkeit von Spanien entspre-
chende MaBnahmen. Durch Gesetze, die Kolonisierung, Landwirtschaft und
Handel im Amazonasgebiet unterstiitzten, antwortete man damit aber auch auf
zwei geopolitische Herausforderungen: erstens, die brasilianische Expansion
nach Westen, die es zu stoppen galt und zweitens, die ecuadorianischen sowie
kolumbianischen diplomatischen Anspriiche auf Teile der peruanischen Ama-
zonasregion, die man neutralisieren wollte.*

Ab Mitte des 19. Jahrhunderts erleichterte die Einfithrung von Dampfboo-
ten auf dem amazonischen Flussnetz den Handel, und der Ende des Jahrhun-
derts einsetzende Kautschukboom (1885-1914) festigte das Interesse des Staa-
tes an der Nutzung der natiirlichen Ressourcen im Tiefland. Man 6ffnete das
Gebiet ebenso fiir englische und nordamerikanische Unternehmen. Vor allem
der Kautschukboom hatte fatale Folgen fiir die Tieflandindianer. Die beiden
groflen »Kautschukbarone« Arana und Fitzcarrald errichteten Handelsreiche,
die auf Sklavenhaltung beruhten. Die Arbeitskraft besorgten sie sich unter an-
derem mit Hilfe sogenannter correrias.’ Ferner festigten sich die Patronage-
Beziehungen durch die Einfithrung des Systems der habilitacion. Dieses be-
stand in einem vom Hindler geleisteten Vorschuss an Waren, der durch
Arbeitskraft zuriickgezahlt werden musste. Der asymmetrische Austausch be-
ruhte auf einer konstanten Verschuldung von Seiten der Arbeiter. Zwei Wirt-
schaftslogiken trafen aufeinander: Die indigenen Tieflandbewohner wollten
»westliche« Giiter fiir ihr internes Tauschsystem, Ziel der patrones war es,
moglichst kostengiinstig ihr Vermogen zu mehren (Santos Granero und Bar-
clay 2000: 37, 54f.). Die meisten Gruppen, die so in Abhingigkeit gerieten,
konnten sich davon erst durch die endgiiltige politische Einbindung in das
staatliche System ab Mitte des 20. Jahrhunderts weitestgehend befreien.

Die »Peruaner< an der Kiiste erfuhren wenig von den Vorgéngen im Ama-
zonasgebiet. Die Existenz Dutzender indianischer Tieflandgesellschaften trat
bis in die zweite Hélfte des 20. Jahrhunderts hinein selten ins Bewusstsein der
peruanischen Offentlichkeit. Das Tiefland blieb ein konomisch wichtiger,
aber politisch, kulturell und sozial unbedeutender Appendix: Bis in die 1960er
Jahre hinein fanden die »primitiven Stimme« bei Diskussionen iiber die sozia-

4 Gleichzeitig bestand jedoch eine relative Unkenntnis staatlicher Représentanten
iiber die eigenen Grenzregionen. Die erste bedeutende Landkarte wurde 1862 in
Paris gedruckt, 1865 erschien der erste Atlas, wobei mehrere eingezeichnete na-
tionale Grenzen fraglich und den staatlichen Reprasentanten mehr als 50% des
Gebietes unbekannt waren (vgl. Greene 2004: 91).

5 Dt. »Jagd auf Indigene¢; es wurden auch Konflikte zwischen einzelnen ethni-
schen Gruppen genutzt, indem man diese dazu animierte, correrias zu veranstal-
ten. Die Huitoto waren besonders stark von dieser Praxis betroffen, rund 40.000
verloren so ihr Leben (Chaumeil 1990: 94).

178

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

le Stratifizierung Perus keine Erwdhnung (vgl. Greene 2004: 88ff.; Orlove
1993: 307; Varese 1975: 67; Stock 1981: 17f.). Auch die Ethnologie vernach-
lassigte bis dahin die Frage nach dem Verhiltnis zwischen den indianischen
Tieflandbewohnern und dem Nationalstaat.® Stefano Varese war in den
1960er Jahren einer der ersten peruanischen Ethnologen, der sich dem Stu-
dium des Integrations- bzw. Assimilationsprozesses der indigenen Tiefland-
bewohner widmete. Er etablierte einen entsprechenden Forschungszweig an
der Universidad Nacional de San Marcos in Lima (Gespriach Chirif 20.07.
2005; vgl. auch Stock 1981: 20; Morin 1992: 66; Greene 2004: 91).7

3. Peru in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts

Mit der Gesetzgebung aus dem Jahr 1909 bewies die Zentralregierung in Li-
ma Kontinuitét in Bezug auf ihren Umgang mit dem Amazonasgebiet: Mit der
Ley de Tierras de Montaiia No.1220° sicherte sie sich die exklusiven Nut-
zungsrechte der natiirlichen Ressourcen des Landes. Auch wurden Migranten
animiert, in die Region zu ziehen. Ansonsten fiel die Besiedlungs- und Zivili-
sierungsaufgabe weiterhin der katholischen (sowie spéter auch der evangeli-
schen) Mission zu. Diese nahm eine Vermittlerrolle bei Konflikten zwischen
lokalen patrones und ihren indianischen Arbeitskriften ein. Neben dem Sys-
tem der habilitacion nutzten die patrones die von den Missionaren zwei Jahr-
hunderte zuvor eingefiihrte politische Funktion der curacas und erginzten es
durch ein compadrazgo-System® (vgl. Barclay 1991: 54f.; Chaumeil 1990:
97).

6 Die indigenen Tieflandbewohner waren in Peru vor allem fiir auslandische Wis-
senschaftler von Interesse. So gehorten Tessmann (1930) und Karsten (1935) zu
den ersten >modernen< Ethnographen, die das Amazonasgebiet erforschten. Aber
die beiden konzentrierten sich — wie auch ihre Nachfolger — in ihren Arbeiten
vor allem auf die Erforschung der >kulturellen Wurzeln< und nicht auf die
gegenwirtigen Lebensbedingungen dieser Gruppen. Ethnologische Studien, die
auch diesen Aspekt im Blick hatten, wurden in Peru vor allem im Andenraum
durchgefiihrt.

7 Barclay (1991: 49) hebt hervor, dass Arbeiten {iber die Amazonasregion ab den
1970er Jahren entstanden, weil zu diesem Zeitpunkt die starke Interventionspoli-
tik des Staates als natlirlich, aber noch nicht ausreichend empfunden wurde.
Auch Stefano Varese arbeitete unter der linken Militarregierung von Alvarado
Velasco in der staatlichen Behorde SINAMOS (Sistema Nacional de Apoyo a la
Movilizacion Social) mit. Sein Engagement fiir die indigene Selbstorganisation
und die Etablierung des Forschungszweigs zu den Tieflandbewohnern an der
Universitdt San Marcos muss also auch unter diesem Aspekt betrachtet werden.

8 Dt.»Bodengesetz fiir das Waldgebiet Nr. 1220«.

9 Dt. »Patenschaft¢; Teil der Patronage-Beziehungen. Der Patron iibernimmt die
Patenschaft fiir Kinder des Klienten und bindet diesen so langfristig an sich.
Nicht so sehr die Beziehung zwischen dem Paten und dem Patenkind steht dabei

179

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Nach dem Ende des zweiten Weltkrieges erwachte ein neues Interesse des
peruanischen Staates am Amazonasgebiet. Diese Entwicklung muss als Teil
der nationalstaatlichen Modernisierungsstrategie und des damit im Zusam-
menhang stehenden international dominanten Entwicklungsparadigmas gese-
hen werden: Die Rolle der Regierung wurde nun als treibende und lenkende
Kraft der wirtschaftlichen Entwicklung definiert. Folgende Elemente waren
dabei besonders wichtig fiir den staatlichen Eingriff in die politische und wirt-
schaftliche Ordnung verschiedener Regionen des Amazonasgebietes:

e die Sicherung des peruanischen Territoriums gegeniiber den Nachbarn:
Konflikte zwischen Peru und Kolumbien (Vertrdge von 1922 und 1938)
und Peru und Ecuador (1943) erhohten die Sorge darum, die territoriale
Integritét aufrechtzuerhalten. Vermeiden wollte man eine weitere trauma-
tische Niederlage wie die in den Grenzkonflikten mit Chile im 19. Jahr-
hundert erlittene.

e der weiterhin zunehmende Wunsch nach wirtschaftlicher Nutzbarma-
chung des Amazonasgebietes: Der Ausbruch des zweiten Weltkrieges
verschaffte diesbeziiglich allen Anrainerstaaten des Amazonasbeckens be-
sondere wirtschaftliche Anreize.

Schon 1933 hatte der damalige Priasident Benavides angefangen, eine Route
auskundschaften zu lassen, welche die Kiiste mit dem Amazonastiefland ver-
binden sollte. Auch tibernahm er die Ausbesserung von Wegen, die bis dahin
in der Verantwortung von Missionen lagen. Der StraBlenbau bestimmte den
Strom von Migranten aus den Anden ins Tiefland, der sich zwischen 1940
und 1960 zu entwickeln begann. Da die Tieflandbewohner, vermittelt durch
die Missionen, anfingen, sich iiber den Zuzug der Migranten aus den peruani-
schen Anden zu beschweren, schloss die Regierung Anfang der 1950er Jahre
einen Vertrag mit dem Summer Institute of Linguistics (SIL): Das SIL sollte
die indianische Amazonasbevdlkerung alphabetisieren und hispanisieren, um
sie »integrationswilliger< zu machen (Barclay 1991: 55ff.).

Prisident Fernando Belatinde Terry offnete nach Antritt seiner ersten
Amtszeit 1963 endgiiltig den Zugang zum Tiefland. Von Beruf Architekt, wa-
ren Straflen fiir ihn der »Weg zur Entwicklung«. Er verband den Stralenbau
mit der geografischen Dreiteilung Perus in Kiiste, Anden und Amazonastief-
land und stellte folgende These auf: Wenn alle drei Regionen durch Wege
vernetzt wiren, wiirde die nationale Integration gelungen sein (Orlove 1993:
329). Mit der sogenannten carretera marginal'® wollte er das Hinterland mit
dem Rest der Republik verbinden. Auerdem sollten damit Verbindungswege

im Vordergrund, sondern die Festigung der Bindungen zwischen Ersterem und
den Eltern.
10 Dt. ymarginale Schnellstraf3e«.

180

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

nach Ecuador, Kolumbien und Venezuela im Nordosten sowie Argentinien im
Stidosten geschaffen und dadurch das gesamte Amazonasgebiet >zivilisiertc
werden. Belatinde wollte mit diesem Plan der Migration in die urbanen Zen-
tren an der Kiiste sowie den um sich greifenden Protesten der Kleinbauern in
den Anden — eines der explosivsten Themen in den 1950er und 60er Jahren —
entgegenwirken.

Ab den 1940er Jahren wuchs die Zahl von Bauerngewerkschaften in den
Anden, und eine Reihe von Landbesetzungen begann.'' 1964 verabschiedete
Belaunde deshalb ein Landreformgesetz, mit dem er die an die Kiiste stro-
menden Migranten ins Tiefland »umlenken«< wollte. Dadurch sollte einerseits
die landwirtschaftlich genutzte Fliache vergroBert und andererseits menschli-
ches >Arbeitskapital¢ fiir Olforderung, Holzeinschlag und Bergbau sicherge-
stellt werden. Belaindes Projekte wurden jedoch bald von einem Militér-
schlag durch linkspolitische Krifte durchkreuzt. Einer der Hauptgriinde fiir
selbigen war seine liberale Wirtschaftspolitik in Bezug auf die Olforderung.
Das Militdr unter Fithrung von General Juan Velasco Alvarado iibernahm nun
im »Namen des Volkes« die Regierungsgeschifte (vgl. Greene 2004: 325ff.;
331)."? Die Uberfithrung der Olférderung in staatliche Hande blieb nicht der
einzige Zugriff auf das Kapital auslindischer Unternehmen. Dennoch zielte
Velasco Alvarado nicht auf eine ausschlief8lich staatlich gelenkte Wirtschafts-
politik nach sozialistischem Vorbild ab, sondern wollte eine Mischung aus
staatlichen Betrieben, Privatunternechmen und Kooperativen errichten. Zwi-
schen 1970-80 iibernahm die Regierung zu diesem Zweck so stark wie zu
keiner anderen Zeit auch im peruanischen Amazonasgebiet eine ordnende
Funktion (vgl. Barclay 1991: 71; von Oertzen 1988: 85 f.).

11 Nach Brown und Fernandez (1991: 81) hielten bis in die 1960er Jahre 0.1% der
Bevolkerung 90% des wirtschaftlich rentablen Bodens. An der Kiiste iiberwogen
Zuckerrohrplantagen, wihrend in den Anden 90% des Landes von einer kleinen
oligarchischen Schicht gehalten wurde.

12 Schon in den 1950er Jahren zeichnete sich ein Gesinnungswandel im Militdr ab,
das sich nun verantwortlich sah fiir die Férderung »nationaler Entwicklung«. Die
soziale Zusammensetzung dieser bis dahin auf die Vertretung der Interessen der
Grofigrundbesitzer konzentrierten Einrichtung veranderte sich, junge Ménner aus
dem Kleinbiirgertum und Séhne von Bauern und Arbeitern fanden Aufnahme.
Gleichzeitig hatte durch die kubanische Revolution und der vom US-Prisidenten
John F. Kennedy ausgerufenen >Allianz fiir den Fortschrittc auf dem gesamten
lateinamerikanischen Kontinent eine entwicklungspolitische Debatte eingesetzt,
die dem Militdr neue soziale und politische Aufgaben zuschrieb (von Oertzen
1988: 81f.).

181

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

4. Die Militarregierungen: 1968-1980

Unter der Militdrregierung von Juan Velasco Alvarado (1968-75) fing die fiir
die politische und soziale Organisation der Tieflandindianer bedeutendste Re-
formwelle der jiingeren Geschichte Perus an. Velasco Alvarado verfolgte
einen >populistischen Korporativismus<'> (Wiarda 1997: 80). Er forderte die
Bildung neuer korporativer Gruppen (z.B. Arbeiter, Bauern) und schrinkte
die Macht bis dato herrschender Interessengruppen ein. Im Zuge der von ihm
eingeleiteten Reformen erhielten die Tieflandindianer zum ersten Mal einen
legalen Status und damit unter anderem Zugang zu Landrechten. Aber auch
Velasco musste letztendlich seine radikalen Erneuerungsplidne mit gréBeren
nationalen und internationalen wirtschaftlichen Interessen in Einklang brin-
gen. Die »linke Revolution« seiner Regierung verlief zudem hierarchisch von
oben nach unten, mit drei Schwerpunktsetzungen beim angestrebten sozialen
Wandel:

¢ Landrechtsreform

e Reform des Bildungssystems

e Stirkung institutioneller Strukturen

Landrechts- und Bildungsreform

1972 fiithrte Velasco Alvarado ein zweisprachiges Schulprogramm fiir alle
Gebiete ein, in denen Spanisch nicht Muttersprache war. Die Gesetzgebung
der Militarregierung fiihrte zu einem gréBeren Bewusstsein fiir die multilin-
guale Situation Perus und letztendlich zu einer Verfassungsreform unter Ge-
neral Francisco Morales Bermudez im Jahre 1979, in der Quechua, Aymara
und >andere indigene Sprachen« einen offiziellen Status erhielten (vgl. Greene
2004: 318, 330ff.; Lowenthal 1983: 425).

Mit der Agrarreform von 1969 war die Kolonisierung des peruanischen
Amazonasgebietes durch Andenbewohner nicht langer das politische Mittel
zur Losung der Landkonflikte im Hochland. Das neue Gesetz befihigte die
Regierung, Kiistenplantagen aufzuldsen und haciendas in staatliche Koopera-
tiven zu verwandeln. Dem Plan zufolge sollte die Verwaltung der Kooperati-
ven am Ende in die Hinde der Bauern und Arbeiter selbst {ibergehen. Im
Hochland sollten die comunidades indigenas an der Verwaltung und dem
Gewinn der aus den fritheren haciendas hervorgehenden Betriebe beteiligt
werden. Gleichzeitig wollte Velasco sie von ihrer Stigmatisierung als >Ent-

13 Korporativismus: Die Regierung eines Staates funktioniert durch eine begrenzte
Zahl von Interessengruppen, die das Vertretungsmonopol innehaben. Dahinter
steht die Idee, dass Individuen ihre Rechte und Identitéit durch Gruppenmitglied-
schaft erhalten, jede Organisation spricht in diesem Sinne fiir alle ihre Mitglieder
und die Regierung macht Politik in Absprache mit den Organisationsfithrern.

182

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

wicklungshemmer« befreien. Er benannte deshalb die 1921 verfassungsrecht-
lich anerkannten comunidades indigenas in >béauerliche Gemeinden< (comuni-
dades campesinas) um. Der 24. Juni, bis dahin »Tag des indio<, wurde zum
»Tag des Bauern<. Durch die Umbenennung der Hochlandgemeinden in co-
munidades campesinas nahm die Entwicklung einer »indigenen Bewegung« in
Peru einen anderen Verlauf als zum Beispiel in Ecuador. In den Anden orga-
nisierten sich indianische Gemeinden bis in die 1990er Jahre bevorzugt als
bauerliche Vereinigungen, und auch heute noch ist der Begriff »indigen< unter
der dortigen Bevolkerung umstritten.

Wihrend Velasco die Andenbewohner zu >deindigenisieren< versuchte,
verfolgte er im Tiefland die entgegengesetzte Politik: Im Juni 1974 verab-
schiedete die Regierung zum ersten Mal ein Gesetz, das die legale Existenz
sogenannter comunidades nativas im Amazonasgebiet anerkannte und diese
als Vertragskdrper juristisch etablierte.'* Das Gesetz sah vor, dass die Ge-
meinden zusammenhingende Landstiicke, Schutz kollektiven Eigentums so-
wie technische Unterstlitzung und Kredite vom Staat beanspruchen konnten
(vgl. Varese 1972: 20).

Das Ley de Comunidades Nativas von 1974 er6ffnete den Tieflandindia-
nern einen gewissen Grad an rechtlicher Autonomie — zivilrechtliche Proble-
me wurden zur internen Angelegenheit titulierter Gemeinden erklirt und die
Bewohner der Steuerpflicht enthoben. Das Gesetz schrieb ferner vor, dass der
kollektive Landbesitz der Gemeinden unverduBerlich, unverjdhrbar und un-
pfandbar sei. Allerdings mussten sich die Tieflandindianer, um iiberhaupt die
neue Gesetzgebung in Anspruch nehmen zu konnen, in staatlich anerkannten
politischen Einheiten organisieren. Als comunidad nativa" entwickelten die
Siedlungen ein internes Statut, schufen eine Struktur kommunaler Autorititen
und richteten eine Gemeindeversammlung als hochstes Entscheidungsorgan
ein. Diese Strukturen basierten auf dem Organisationsmodell der indigenen
Gemeinden in den Anden. Im Amazonasgebiet stellten sie zumeist einen neu-
en Typ von Dorfgemeinschaften dar. Sie verstanden sich oftmals nicht als
dorfliche Kollektive im korporativen Sinne der Anden (vgl. Dandler 1998:
691f.; Smith 1996: 84, 88ff.). Wihrend die Gesetzgebung von 1974 also ledig-
lich die dorflichen Einheiten anerkannte, schlug der Ethnologe Stefano Varese
als Mitarbeiter einer staatlichen Behorde noch wihrend der Ausarbeitung des

14 Das Ley No. 20653 de comunidades nativas y de promocion agropecuaria de las
regiones de selva y ceja de selva; dt.: >Gesetz Nr. 20653 der comunidades nati-
vas und zur Férderung von Landwirtschaft und Viehzucht im Gebiet des Anden-
abhang und des Tieflands«.

15 Varese schlug 1972 folgende operationale Definition des Begriffs vor: »[...] the
stable socio-economic unit, bound to a specific territory, with a type of settle-
ment which can be either nuclear or dispersed, which recognize itself as a com-
munity and which is distinguished from neighbouring socio-economic units, na-
tive or not« (Varese 1972: 12).

183

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Gesetzes vor, dass die zersplitterten Gemeinden in zusammenhéngende For-
derationen gruppiert werden konnten. Dies lehnte die Regierung unter Vela-
sco Alvarado ab (vgl. Montoya et al. 2001: 99; Greene 2004: 351).

Vor der Gesetzgebung von 1974 hatte es bereits im Mirz 1957 einen Ver-
such gegeben, indigene Landrechte im Amazonasgebiet geltend zu machen.
Dem damals entworfenen Gesetz zufolge sollte das Landwirtschaftsministe-
rium fiir die fribus selvicolas'® Siedlungsgebiete reservieren — bevorzugt in
den Gegenden, in denen sie >schon immer« gelebt hatten. Allerdings blieb die
Umsetzung des Dekrets beschriankt auf Gebiete, die in der Nihe bereits eta-
blierter Kommunikationsnetze lagen. Gleichzeitig verstand die Regierung die
Markierung von Schutzgebieten nur als einen ersten Schritt hin zur Assimila-
tion der Amazonasbewohner. Das Land sollte laut Dekret letztendlich indivi-
duell parzelliert und genutzt werden (vgl. Beteta 1993: 207). Bis 1974 wurden
auflerdem nur 114 von ca. 1000 beantragten Reservaten anerkannt (Greene
2004: 346). Interessant ist jedoch, dass die Gesetzgebung von 1957 parallel zu
dhnlichen Prozessen auf internationaler Ebene verlief. Die ILO verabschiedete
im selben Jahr (5. Juni 1957) die Konvention 107 — das erste internationale
Abkommen, das sich mit der Situation Indigener auseinander setzte und Be-
stimmungen zu ihrem Schutz vorschlug."’

Starkung institutioneller Strukturen

Der Militarregierung fehlte eine Vermittlungsinstanz zwischen Bevolkerung
und Staatsfithrung, da die Griindung einer politischen Partei von der Mehrheit
der militarischen Fiihrung abgelehnt worden war. So rief man 1971 das Siste-
ma Nacional de Apoyo a la Movilizacién Social (SINAMOS)" ins Leben.
SINAMOS sollte die Bevolkerung iiberall dort organisieren, wo bisher keine
politischen Ausdrucksformen nach staatlichem Verstindnis bestanden. Dies
galt sowohl fiir die Bewohner der Elendsviertel an den Stadtrdndern als auch
fur die landliche Bevolkerung an der Kiiste, in den Anden und im Tiefland.
SINAMOS wurde mit Biiros in allen Regionen sowie umfangreichem Perso-
nal und materiellen Moglichkeiten ausgestattet. In den Anden schuf die Insti-
tution den Bauernverband Confederacion Nacional Agraria (CNA) — in Kon-
kurrenz zur unabhingig entstandenen Confederacion Campesina del Perti

16 Dt.>Waldstamme«.

17 Peru war malfigeblich an der Ausarbeitung der ILO Konvention 107 beteiligt,
ausgehend vom Proyecto Puno/Tambopata (Gesprach Christiam Beteta, 10.07.
2005).

18 Dt. >Nationales System zur Unterstiitzung der sozialen Mobilisierung:.
SINAMOS stand gleichzeitig fiir »sin amos< — >ohne Herren< — und verkoérperte
so den revolutiondren Anspruch der Regierung.

184

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

(CCP), die der Militirregierung kritisch gegeniiberstand.'” Im Tiefland half
SINAMOS grofien Teilen der Landbevolkerung, sich aus der Abhéngigkeit
von patrones zu 16sen und zu unabhingigen Kleinbauern zu werden. Es bilde-
ten sich Gremien auf lokaler sowie regionaler Ebene: Zusammenschliisse von
Bauern und Biindnisse auf ethnischer Grundlage (vgl. Barclay 1991: 791f.).

Jedoch bildete SINAMOS bald eine institutionelle Hierarchie von staatli-
chen Biirokraten und praxisbezogen arbeitenden Akademikern aus, die als
Vermittler zwischen Bauern und Arbeitern auf der einen Seite sowie Militdr-
fithrung und Ministern der Regierung auf der anderen Seite fungierten. Dabei
versuchte man, bereits existierende Formen populdrer Selbstorganisation ent-
weder in das neue System einzubinden oder aber zu unterdriicken, so dass
sich die soziale und politische Zerkliiftung des Landes letztendlich noch ver-
stiarkte (vgl. Greene 2004: 334ff.; von Oertzen 1988: 94). Symptomatisch
hierfiir ist zum Beispiel die Entwicklung des bereits erwdhnten Congreso
Amuesha, der kurz nach seiner Griindung Unterstiitzung durch SINAMOS er-
hielt. Durch die Anwesenheit von Staatsbeamten bei den Treffen wurde die
Organisation nach und nach von der Regierung kooptiert (Santos Granero und
Barclay 1998: 286). Ein anderer Aspekt ist der Einfluss, den SINAMOS auf
die Verdnderung der Autoritétsstrukturen in den comunidades nativas ausiib-
te. Die Politik der Behorde zielte darauf ab, »traditionelle< und >neue« Autori-
tatsfiguren miteinander zu verbinden. Den lokal anerkannten, meist informel-
len Fiithrungspersonlichkeiten der Siedlungen wurden zweisprachige Lehrer
zur Seite gestellt, die ihnen im Umgang mit den staatlichen Institutionen hel-
fen sollten. Es entwickelte sich schnell ein Ungleichgewicht: Auf der einen
Seite wurden die Lehrer wegen ihrer Lese- und Schreibkenntnisse in alle offi-
ziellen Angelegenheiten einbezogen. Auf der anderen Seite entkamen sie
dank ihrer 6konomisch und intellektuell privilegierten Stellung zumeist den
lokal geltenden Zwingen der Solidaritit und den sozialen Regeln (Gasché
2001: 5ff.; vgl. auch Chaumeil 1990: 108; Greene 2004: 372).

General Francisco Morales Bermudez

1975 kam es zu einer Regierungskrise, in deren Folge Velasco Alvarado ab-
danken musste. Die »zweite Phase« der peruanischen Militdrregierung unter
Fiihrung des General Francisco Morales Bermudez begann. Die Entschei-

19 Von Oertzen bemerkt im Zusammenhang mit der CNA und anderen Basisorga-
nisationen, die von SINAMOS geschaffen wurden und sich in der Folge in Insti-
tutionen verwandelten, mit denen sich Teile der Bevolkerung identifizierten:
»[...] sobald sie wirklich in der Bevolkerung Ful3 fassen konnten und begannen,
die Forderungen ihrer Anhénger offensiv zu vertreten, zog sich der Staat zurtick
und reagierte schlieBlich sogar mit polizeilichen Repressionen« (von Oertzen
1988: 94).

185

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

dungsbefugnisse wurden zuriickverlagert auf die Streitkrifte, SINAMOS
wurde 1978 geschlossen und damit der systematische Ausbau des staatlichen
Apparats auf lokaler und regionaler Ebene gestoppt. Im gleichen Jahr ersetzte
die neue Regierung das urspriingliche Gesetz der comunidades nativas durch
eine neue Gesetzgebung.”” Die Gemeinden im Tiefland hatten nun nur noch
ein Besitzrecht auf den Teil ihres Landes, der fiir Landwirtschaft nutzbar war.
Am verbleibenden Territorium genossen sie lediglich Nutzungsrechte. Damit
sicherte sich der Staat die Gebiete, die fiir Holzeinschlag, Olférderung oder
andere gewinnbringende wirtschaftliche Projekte nutzbar waren. Zudem
schlief der Prozess der juristischen Anerkennung der Gemeinden fast voll-
stindig ein: Zwischen 1975 und 1982 wurden von den mehr als 1000 Ge-
meinden im Amazonasgebiet nur 372 tituliert. In der Folge, vor allem ab den
spéten 1980er Jahren, ging die Hauptaktivitit der Landtitulierung vom natio-
nalen Zusammenschluss der ethnischen Foderationen des Tieflands, Asocia-
cion Interetnica de Desarrollo de la Selva Peruana (AIDESEP), aus — im
Verbund mit einem internationalen Netzwerk von Unterstiitzer-NGOs.

An den Universitéten, an denen sich viele Anhénger maoistischer Parteien
befanden, begann sich ab 1977 heftiger Widerstand gegen die Militarregie-
rung zu regen. Auch der Druck von auflen erhohte sich: Internationale private
Banken kniipften ihre Kreditvergabe an Bedingungen, die der IWF vorgab.
Subventionskiirzungen, Preiserh6hungen und Lohnsenkung waren die Folge.
Morales Bermudez beschloss, die Regierungsgeschifte an zivile Politiker zu-
riickzugeben.

5. Die Zeit nach 1980

Zwischen 1980 und 1990 wurde das Tiefland zur yKornkammer« der Nation —
die Produktion der Grundnahrungsmittel Mais und Reis im Amazonasgebiet
nahm zu. Ab Mitte der 1980er Jahre intensivierte sich gleichfalls der Kokaan-
bau, auBBerdem griff die terroristische Gewalt des Leuchtenden Pfades und des
Movimiento Revolucionario Tipac Amaru (MRTA)*' von den Anden ins zen-
trale Tiefland tiber. Dadurch wurde die Prisenz des Staates in einigen Gebie-
ten reduziert, und die wirtschaftliche sowie politische Wahrnehmung des In-
tegrationsprozesses der Region wandelte sich (vgl. Barclay 1991: 82). Der
1980 erneut gewihlte Prisident Belatinde Terry erlieB im November dessel-
ben Jahres ein Agrargesetz, das sowohl die Vermarktung landwirtschaftlicher
Produkte wieder privaten Zwischenhéndlern tiberlie als auch die Aufteilung
des genossenschaftlichen Bodens auf kleine Gruppen oder Einzelpersonen er-

20 Das Ley de Comunidades Nativas No. 22175.
21 Dt.»Revolutiondre Bewegung Tipac Amaru«.

186

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

laubte. Zudem wurde das Kolonisierungsprogramm wieder aufgegriffen und
die Titulierung indigenen Territoriums nahezu vollstindig eingestellt (vgl.
Dean 2002: 211). Finanziert durch internationale Kredite baute Belatinde Ter-
ry das Straennetz weiter aus und unterstiitzte groBangelegte wirtschaftliche
und infrastrukturelle Entwicklungsprojekte in einigen Gebieten des Tieflands.

Jedoch stellten sich bei diesen Projekten am Ende der Regierungszeit von
Belaunde Terry (1980-85) Finanzierungsschwierigkeiten ein. So wurden sie
ab Mitte der 80er Jahre nach und nach abgebaut, Prisident Alan Garcia Pérez
(1985-90) stellte schlieBlich auch die Subventionierung der Mais- und Reis-
bauern im Amazonasgebiet ein. Gleichzeitig verhinderte die VergroBerung
der Kokaanbaufldche unter Ausnutzung der verbesserten Transportwege in
der Amazonasregion die Integration in den nationalen Markt: Produzenten
und Héndler hatten sich eigene Finanzierungs- und Kommerzialisierungswege
geschaffen. Die Regierung versuchte auf Druck der USA gegen die Koka-
hindler vorzugehen, allerdings weitestgehend erfolglos. Diese Machtlosigkeit
erschiitterte, so Barclays (1991: 91) Uberzeugung, den Glauben der indiani-
schen Bevolkerung des Tieflands an die Autoritéit des Staates. Durch die wirt-
schaftliche Krise sahen sich viele Bewohner der Region zudem vor immer
groBere Uberlebensprobleme gestellt. Ein Umstand, der wiederum die Aus-
breitung des Drogenhandels auch unter der indigenen Bevolkerung begiinstig-
te (Chirif 1995: 361).* Ende der 1980er Jahre erlebte Peru eine tiefe Wirt-
schaftskrise: Hyperinflation, Bankrott und Verweigerung internationaler Kre-
dite kennzeichneten die schwierige Situation.

1990 trat Alberto Fujimori als neuer Président mit drei Zielen an:
¢ Beseitigung des Terrorismus’
e Beendigung der Wirtschaftskrise
o Losung der Grenzkonflikte mit Chile, Bolivien und Ecuador

Im Gegensatz zu Belaunde und Garcia setzte er dabei auf die erneute Stér-
kung des Militérs sowie auf den Ausbau des Geheimdienstes zur Bekdmpfung
des Terrorismus. Ferner unterstiitzte die neue Regierung die Organisation von
lokalen Selbstverteidigungsgruppen, wihrend politische Organisationen
gleichzeitig schnell unter Terrorismusverdacht gerieten. Dies erschwerte auch
den inzwischen sehr zahlreichen ethnischen Foderationen erheblich die
Arbeit. Auf wirtschaftlichem Gebiet verfolgte Fujimori eine neoliberale Stra-
tegie, die von IWF und Weltbank gefordert wurde: Beseitigung von Preiskon-
trollen, Abschaffung der Subventionen, Anwerbung ausldndischer Investoren,
Privatisierung staatlicher Unternehmen sowie Abbau des biirokratischen Ap-
parats (vgl. Santos Granero und Barclay 2000: 309f.; Soria 2001: 491.).

22 Mitte der 1990er Jahre konzentrierte sich 60 % des weltweiten Kokaanbaus auf
Peru.

187

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Fujimori trieb die Privatisierung und Parzellierung der indigenen Ge-
meindeldnder im Amazonasgebiet weiter voran. 1993 verabschiedete er zum
Beispiel ein Gesetz, welches das Wachstum der Erddlindustrie begiinstigte.
Den comunidades nativas wiederum verweigerte seine Regierung besondere
Nutzungsrechte der natiirlichen Ressourcen in ihren Territorien. Dem Staat
gehort bis heute das exklusive Recht der Nutzung der Bodenschitze. Jedoch
nahm Fujimori gleichzeitig formal eine wichtige gesetzliche Anderung in Be-
zug auf den Status der indigenen Bevolkerung vor: Peru unterzeichnete im
November 1993 die ILO Konvention 169 zu »indigenen und tribalen Volkern
in unabhéngigen Landern«. Im selben Jahr wurde das Land verfassungsrecht-
lich zum multiethnischen, plurikulturellen Staat erkldrt und Respekt fiir »die
indigenen Kulturen< sowie Schutz fiir ihr Gemeindeland versprochen. 1995
schuf Fujimori allerdings per Gesetz Bestimmungen, welche die Unverduf3er-
barkeit und Unpfiandbarkeit indigener Territorien einschrinkte. Damit erleich-
terte er transnationalen Unternehmen den Zugang zu diesen Gebieten. Indige-
ne Organisationen konnten in den 1990er Jahren 10% des Amazonasgebietes
titulieren (7 Millionen Hektar). Im Vergleich dazu vergab die Regierung drei
Mal so viel Land in Form von Konzessionen an Erdolfirmen. Die Politik der
wirtschaftlichen Liberalisierung setzte auch Fujimoris Nachfolger im Prési-
dentschaftsamt, Alejandro Toledo, fort (vgl. Dandler 1998: 25; Garcia und
Lucero 2003: 17; Dean 2002: 213).

6. Von der politischen Atomisierung
zum panethnischen Zusammenschluss

Hinsichtlich der >Integration« eines gro3en Teils der Tieflandbewohner in das
koloniale und postkoloniale System zeichnen sich riickblickend folgende Pha-
sen und Tendenzen ab:

e Christianisierung, formale Abschaffung der bis zu diesem Zeitpunkt giilti-
gen indianischen Fithrungssysteme™ (die aber im Innern der Gruppen
weiterhin ihre Giiltigkeit besalen) und Einfithrung der Figur des Vermitt-
lers in Gestalt des curaca durch die Missionare in der Kolonialzeit.

23 Unter >indianische Fiithrungssysteme« verstehe ich die lokalen Formen politi-
scher Organisation, die vor der Ankunft der Spanier bzw. Missionare giiltig wa-
ren. Da viele Gruppen nach segmentéren Prinzipien geordnet waren, besall zum
Beispiel das Statusfiihrerprinzip eine herausgehobene Bedeutung in weiten Tei-
len des Amazonasgebietes. Ein Statusfithrer besitzt keine Zwangsgewalt und
muss seine Gefolgschaft vor allem durch GroBzigigkeit und Eloquenz iiberzeu-
gen und halten. Die damit verbundenen sozio-politischen Ideale lassen sich unter
den Begriffen »Gleichheit< und »Unabhingigkeit< subsumieren. Auf diesen Punkt
komme ich in Kapitel X.3 ausfiihrlich zu sprechen.

188

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

¢ Von Anfang des 19. Jahrhunderts (Griindung des Nationalstaats) bis Mitte
des 20. Jahrhunderts Fortsetzung des von den Missionaren eingefiihrten
curacazgo-Systems®* in modifizierter Form als Patronage-System.

e Im gleichen Zeitraum Intensivierung der territorialen Eingliederung des
Tieflands in den peruanischen Staat aus 6konomischen und geopolitischen
Motiven unter Missachtung der Belange der indigenen Tieflandbewohner.

e Synchron zu bzw. resultierend aus Punkt drei nicht nur territoriale Enteig-
nung und politische Missachtung, sondern auch Entwicklung von Formen
der Versklavung der indigenen Tieflandbewohner. Sie wurden als »mensch-
liches Zubehor« zum 6konomisch nutzbaren Amazonasgebiet betrachtet.

e Ab Mitte des 20. Jahrhunderts verdnderten die evangelikalen Missionen
und der Schulunterricht des SIL, die Migrantenstrome aus den peruani-
schen Anden sowie die Landreform unter General Velasco Alvarado das
Verhéltnis zwischen Regierung und indianischen Gesellschaften des
Amazonasgebietes. Der Staat forderte massiv die Einbindung der indige-
nen Tieflandbewohner in die »nationale Gemeinschaft«.

e Ab den spdten 1970er Jahren sukzessive Abschwichung der unter Velasco
geschaffenen (Sonder-)rechte fiir die indigenen Tieflandbewohner. Der
Staat 6ffnete das Amazonasgebiet wieder verstérkt fiir auslandisches Ka-
pital.

Mitte des 20. Jahrhunderts begann die Herausbildung hierarchisch und zentral
organisierter ethnischer sowie panethnischer Zusammenschliisse. Die Mehr-
zahl der neuen offiziellen Reprisentanten der Foderationen waren »Produkte«
der zweisprachigen Erziehung. Sie brachten das »eingespielte< Zusammenwir-
ken zwischen curacazgo-System und informellen Fiihrungsstrukturen insofern
aus dem Gleichgewicht, da sie den anderen Dorfbewohnern in ihrer Bezie-
hung zur nationalen Gesellschaft unter anderem durch ihre Schreib- und Le-
sekenntnisse im Spanischen meist iiberlegen waren. Ein Generationen- und
Wertekonflikt innerhalb der indianischen Tieflandgesellschaften zeichnete
sich ab. Gleichzeitig wurden die indigenen Tieflandbewohner aber zum ersten
Mal zu formal anerkannten Rechtssubjekten, die aus der politischen Unsicht-
barkeit im nationalen und internationalen Kontext hervortraten. Sie begannen,
eigene Forderungen gegeniiber dem Staat zu formulieren sowie einen Kultur-
diskurs zu entwickeln, der sich gegen die dominanten Vorstellungen einer
homogenen peruanischen Nationalgemeinschaft richtete. Hierbei schrieben
sie sich in bestehende Diskurstraditionen alternativer Gesellschaftsmodelle
ein bzw. verdnderten diese. Darauf mochte ich im Folgenden kurz eingehen.

24 Curacazgo: Mit diesem Begriff bezeichnet Chaumeil (1990: 107) das von den
Missionaren etablierte politische System, mit dem die Figur des curaca als loka-
lem Vermittler eingefiihrt wurde.

189

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

7. Exkurs: peruanischer Indigenismus
und Indianismus

Der peruanische Indigenismus (indigenismo)* begann um 1860-70. Der Be-
griff bezeichnet diverse Etappen und Ausrichtungen dieser Weltanschauung.
Die verschiedenen Strdmungen verbindet jedoch mehrheitlich das Nachden-
ken iiber das »Nationsprojekt Peru« sowie im weitesten Sinne das Griibeln von
»nicht-Indigenenc {iber ein >Indigenenproblem«. Manuel Gonzales Prada, pro-
minenter Literat der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert, beeinflusste nach-
haltig die spéteren Ausformungen des peruanischen Indigenismus. Er sah in
der schulischen Bildung des indio den entscheidenden Beitrag zur Lésung der
sozialen Probleme des Landes sowie zur Konstruktion der nationalen Ge-
meinschaft. Wiirde man den indio in das staatliche Bildungssystem einbezie-
hen, wire seine Integration moglich.

Gemeinsam war den folgenden Ausprigungen des Indigenismus in
Kunst, Literatur, Politik und Soziologie in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts, dass moralische sowie kulturelle statt biologische Aspekte >indigener
Identitdt< betont wurden. Die Tieflandindianer fanden jedoch keine Bertick-
sichtigung im Denken der Indigenisten dieser Epoche. Stattdessen verband
man den indigenismo mit einem regionalen andinen Nationsprojekt: Die ko-
niglich-staatlichen Aspekte der Inkavergangenheit der indios wurden als das
yEigene« gegen die Zentralregierung in Lima als yFremdherrscher< in Stellung
gebracht. Die politischen Absichten reichten von einem romantisch-uto-
pischen Streben nach der Riickkehr zum Inkareich bis zu Revolutionsforder-
ungen marxistischer Prigung. Beides verband sich in den Schriften José Car-
los Mariateguis. Auch in seinem Denken fanden das peruanische Amazonas-
gebiet und dessen jakephale Stammesgesellschaften< keinen Platz. Zudem
verband Mariategui die >Indigenenfrage< mit dem Agrarproblem. Dies fiihrte
in den folgenden Jahrzehnten zur Kategorisierung der Hochlandbewohner als
»Bauern¢, wodurch wichtige kulturelle Aspekte ihrer Marginalisierung auB3er
Acht gelassen wurden (vgl. Maihold 1988: 207{f; Gonzales 1990: 102f.). Pa-
rallel zur gegenwirtig anzutreffenden Tendenz, die »indigene Zivilisation« als
Gegenbild zur >westlichen< zu entwerfen, wurde die andine Lebenswelt im
indigenismo der Welt der criollos entgegengestellt. Das Hochland erklérte
man dabei zur authentischen Basis fiir die zu schaffende Nation. Der indige-
nismo wurde durch einen seiner radikalsten Vertreter, Luis E. Valcarcel, auch

25 Es gibt eine umfangreiche wissenschaftliche Literatur zum peruanischen indige-
nismo (siehe z.B. Maihold 1987; Martinez und Samaniego 1977; Franco 1990;
Kristal 1991). In diesem kurzen Exkurs sollen lediglich seine grundsitzliche
StoBrichtung sowie einige interessante Aspekte im Zusammenhang mit der Her-
ausbildung der indigenen Bewegung in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
dargestellt werden.

190

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

zum Ursprung der peruanischen Ethnologie. Valcarcel, von 1945-48 Bil-
dungsminister, erdffnete 1946 ein Institut fiir Ethnologie und Archéologie an
der Universitit San Marcos in Lima. Der Lehr- und Forschungsplan dieser
Einrichtung war fast ausschlieflich auf die andine Lebenswelt fokussiert.
Valcarcel studierte in den 1920er Jahren in Cuzco die Inkakultur und stilisier-
te in der Folge die Hochlandbewohner zum auserwihlten Volk (vgl. Maihold
1988: 268; Avila 2000: 418; Degregori 2000: 31; Laufer 2000: 137).

Eine staatliche Form des indigenismo begann sich in den 1920er Jahren
auszubilden. Ursédchlich hierfiir war auch der Druck, den eine Reihe zivilge-
sellschaftlicher Organisationen auf die Regierung ausiibte. Bereits 1866 hatte
sich der erste Verein gegriindet, der sich fiir die indigenen Andenbewohner
einsetzte: die Sociedad Amiga de los Indios™® (Lima, Puno, Cusco). Daneben
gab es aber auch eine »authentische Bewegung der Indios« (Maihold 1988:
222), unter anderem verkorpert durch das von 1920 bis zu seinem Verbot
1927 agierende Comité Pro-Derecho Indigena Tawantinsuyo® . Das Komitee
forderte »die Einsetzung einer gerechten Regierung, die der inkaischen Epo-
che dhnlich sein sollte« (Maihold 1988: 222). Man kann dieses Komitee als
erste indigene Organisation Perus im 20. Jahrhundert bezeichnen und damit
als eine Art »Vorldufermodell< der Zusammenschliisse, die sich in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts formierten (vgl. Maihold 1988: 225).

Piinktlich zum hundertsten Jahrestag der Republikgriindung 1921 erkann-
te die Regierung formal den >Jahrhundertelangen Kampf der indios< an. Ein
neues Grundgesetz wurde verabschiedet. In diesem erklirte man die (kolonia-
le) Institution des kommunalen Landbesitzes in den Anden, bekannt als co-
munidad indigena, zum festen Bestandteil der modernen peruanischen Nation
(vgl. Smith 1983: 594). Fiir Degregori (2000: 37f.) zeichnete sich die staatli-
che Form des indigenismo auch mit der Einrichtung einer »Sektion fiir indige-
ne Angelegenheiten< im nationalen Entwicklungsministerium, ebenfalls im
Jahre 1921, ab. 1947 griindete die peruanische Regierung, in Folge des ersten
Interamerikanischen Indigenistenkongress, der 1940 in Mexiko stattfand, das
Instituto Indigenista Peruano (IIP)**. Es existierte bis 1969 und wurde dann
1986 fiir einige Zeit wieder zum Leben erweckt. Das Institut besa3 den Auf-
trag, die Integrationsprozesse der indigenen Bevolkerungsgruppen in die Na-

26 Dt. »Freundesgesellschaft der Indianer<; ihr folgten eine Reihe weiterer Vereins-
griindungen, u.a. die der deutschstimmigen Dora Mayer im Jahre 1909 (4socia-
cion Pro-Indigena), zusammen mit Pedro Zulen (vgl. Smith 1983: 594).

27 Dt.»Komitee fiir die indigenen Rechte des Tawantinsuyox.

28 Bei der Griindung des IIP war wiederum Luis E. Valcarcel federfithrend. Wih-
rend das Institut fur Ethnologie der Universitdt San Marcos die akademische
Reflektion der >Indigenenfrage« bestimmte, wurde das IIP zum wichtigsten Ko-
ordinator von Programmen der angewandten Ethnologie. Valcarcel selbst wan-
delte sich in der Folge endgiiltig vom >utopistischen und militanten Indigenisten
der 1920er Jahre zum Staatsfunktionir der 50er Jahre< (Avila 2000: 418).

191

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

tion zu begleiten. Zu diesem Zweck wurden Studien und Entwicklungspro-
gramme ausgearbeitet. Aufbauend auf Laufer (2000: 140) kann man diese
Form des Indigenismus weitestgehend als »weichen Rassismus« bezeichnen:
Da man die Bevolkerungsmehrheit des Landes nicht pauschal als »entwick-
lungsunfihig« verdammen konnte, ohne die angestrebte Modernisierung nach
europdisch-amerikanischem Vorbild fiir unerreichbar erkldren zu miissen,
setzte man auf die Assimilation der Indianer durch Bildung und Heranfithrung
an den >technischen Fortschritt«. In der Regierungszeit von General Velasco
Alvarado (1968-75) wollte man einerseits die Diskriminierung der Hochland-
bevolkerung durch eine staatlich verordnete »Deindigenisierung« beenden und
schaffte andererseits im Tiefland eine neue Kategorie von >Indigenitét< mit
der comunidad nativa. Das >Indigenenproblem« verschob man somit auf das
Amazonasgebiet und wollte es hier unter veréinderten Vorzeichen erneut 16-
sen, damit die Konstruktion einer >genuinen Nation«< endlich gelingen konnte.
Maihold (1988: 46) hilt fest, dass die staatlich verordnete nationalistische
Revolution ihre Hoffnung auf Wohlstand in agrarisch-kommunitiren Struktu-
ren verkorpert sah, deren Bildung sie, wie im geschichtlichen Abriss be-
schrieben, forderte.

Als Antwort auf die staatliche Indigenismus-Politik etablierte sich jedoch
von Seiten der Betroffenen in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts der so-
genannte Indianismus. Dieser definierte sich nicht als Beitrag zur Konstruk-
tion einer homogenen Nation, sondern vielmehr als Versuch, ethnische bzw.
panethnische Gemeinschaften in Abrenzung zur nationalen zu schaffen. Der
Indianismus kehrte ferner den indigenistischen Grundsatz um: Nicht mehr die
Mestizisierung der Indigenen, sondern die Reindianisierung der Mestizen
wurde zur Losung des Gesellschaftsproblems erklart (vgl. Brown 1993:
318f.). Dabei standen den Indianisten die sogenannten »Neoindigenisten< als
intellektuelle Vertreter einer neuen Variante indigenistischer Politik zur Seite
— Wirtschafts- und Sozialwissenschaftler, die sich unter Velasco zum Beispiel
in SINAMOS engagierten und spéter eigene NGOs griindeten. Sie kritisierten
den vorherrschenden entwicklungspolitischen Ansatz als Reduzierung des ge-
sellschaftlichen Problems auf ein technisch-produktives und forderten den
Einbezug sozio-6konomischer Faktoren (vgl. Erazo-Heufelder 1994: 100;
Avila 2000: 424). Die Neo-Indigenisten wollten ferner nicht mehr fiir die In-
dianer sprechen, sondern mit ihnen zusammen Politik gestalten. Dabei gingen
sie davon aus, dass sich ihre indigenen Aktionspartner auf Grund gemeinsa-
mer historischer Erfahrungen zu einer stabilen politischen Schicksalsgemein-
schaft zusammenfinden wiirden.

Mit Blick auf die Ausfithrungen im zweiten Teil dieser Studie kann man
festhalten, dass auf internationaler Ebene indianistische Stromungen bereits
im 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts bestanden. Doch erst mit den sich in
den 1960er Jahren herausbildendenden neuen indigenenen Bewegungen ge-

192

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

wann der Indianismus im Lichte des Entkolonisierungsprozesses und des Kal-
ten Krieges an Profil und Durchschlagskraft.

Auch wenn Indianismus als emischer Diskurs Indigener iiber ihr Ver-
hiltnis zum Nationalstaat zu verstehen ist, sind die Grenzen zwischen Indige-
nismus und Indianismus meiner Meinung nach flieBender als es das ideal-
typische Modell verspricht. Wer sich zum Beispiel selbst als indigen defi-
nierte, sorgte in der Folge (und bis heute) fiir politische Auseinandersetzun-
gen zwischen den neuen Organisationen. Gerne bezichtigt man den jeweiligen
Gegner oder Mitkonkurrenten, kein Indigener zu sein und sich somit eines
Diskurses zu opportunistischen bzw. paternalistischen Zwecken zu beméch-
tigen. Ferner steht zum Beispiel auch der Consejo Indio de Sudamerica
(CISA)*, der 1980 als »indianistische« Organisation gegriindet wurde, teil-
weise in der Tradition des indigenismo-Diskurses. Eine Gruppe von Universi-
titsprofessoren, die im Movimiento Indio Peruano zusammengeschlossen wa-
ren, organisierten 1980 mit Unterstiitzung des World Council of Indigenous
Peoples eine Konferenz, auf der CISA ins Leben gerufen wurde. Die neue
Organisation beanspruchte, die internationale, reprasentative Stimme der in-
dios Stidamerikas zu sein. Ihre Vertreter forderten die Riickkehr zum Tawan-
tinsuyu’® als kollektives, kommunitires Organisationsmodell einer neuen Ge-
sellschaft. Diese Idee hatte zwar schon die messianische Bewegung unter
Juan Santos Atahualpa geleitet, aber gleichfalls die intellektuellen >Griin-
dungsviter< des Indigenismus geprégt, auch wenn letztere mit der Idea-
lisierung der Inkavergangenheit keine direkte Ubernahme ihres Organisa-
tionsmodells anstrebten, sondern ein nationalistisches Projekt moderner Pri-
gung verfolgten.

Den politischen Entwurf des CISA kann man jedoch als ein utopisches
Gesellschaftsmodell bezeichnen, das kaum realpolitische Forderungen im
Rahmen der bestehenden Ordnung formulierte. Eine andere Zielsetzung ent-
warfen hingegen die sich in verschiedenen Teilen des Amazonasgebietes for-
mierenden ethnischen Zusammenschliisse. Auch aus ihren konkreten Forder-
ungen nach Land und Anerkennung entwickelte sich mit der Zeit ein ideo-
logischer Diskurs, dessen Grundlagen ich bereits nachgezeichnet habe (vgl.
Kapitel II1.4). Dieser warb jedoch nicht fiir Revolution, sondern fiir legale Re-
formen: Das Nationskonzept sollte dahin gehend verédndert werden, dass die
Anerkennung der multiethnischen, vielsprachigen Realitdt des Landes mog-
lich werde. Aus der Perspektive der indigenen Tieflandbewohner lieB sich
Peru nicht als kulturell homogene Nation begreifen. Auch wiinschten sie nicht
eine Riickkehr zum Tawantinsuyu. Die sich zur gleichen Zeit wie CISA eta-
blierende Organisation Asociacion Interétnica de Desarrollo de la Selva

29 Dt.Indiorat Siidamerikas«.
30 Name des Inkareiches.

193

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Peruana (AIDESEP) bestritt deshalb den Reprisentationsanspruch ersterer
fiir die von Thnen vertretenen indianischen Tieflandbewohner.”!

Der Ethnologe Richard Smith (1985) entwickelte in der Folge eine ideal-
typische Dreiteilung indigener Organisationen: béuerliche Gewerkschaften,
indianistische Organisationen (CISA) und ethnische Foderationen (AIDESEP).
Wiéhrend, so Smith, die Gewerkschaften dem marxistisch geprigten Klassen-
diskurs verhaftet blieben, sei CISA das Produkt stidtischer Intellektueller mit
ausschlielich andinem Hintergrund. In Bezug auf die Tieflandbevélkerung
mal} er alleine den ethnischen Foderationen eine genuine Reprisentativitit
bei. Inwieweit diese Einschidtzung sich bewahrheitete, gilt es beim Blick auf
die Entstehungsprozesse und gegenwirtigen Erscheinungsformen der indi-
genen Bewegung des Amazonasgebietes im Folgenden niher zu untersuchen.

31 Einzelne Féderationen schlossen sich dennoch CISA an.

194

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel IX
Entwicklung der >neuenc
indigenen Bewegung im Amazonasgebiet

1. Erste Organisationsgriindungen

Die ersten ethnischen Foderationen im Tiefland entstanden in der zweiten

Halfte des 20. Jahrhunderts im Gebiet der Ashaninka (Campa) und Yanesha

(Amuesha) am Ostabhang der Anden. Vorausgegangen waren erhebliche Ge-

bietsverluste — vor allem seit der Unabhingigkeisterklarung und Griindung

des Nationalstaats im Jahre 1821 — denen folgende Ursachen zugrunde lagen:

e Kolonisierung durch Auslénder, die der Staat durch eine entsprechende
Gesetzgebung Mitte des 19. Jahrhunderts unterstiitzte.

e Begleichung von Staatsschulden durch Uberschreibung von Land an aus-
landische Unternehmen im Siedlungsgebiet der Ashaninka Ende des 19.
Jahrhunderts.

e Vordringen von Migranten aus dem peruanischen Hochland ab den
1940er Jahren (vgl. Chirif 1997: 0.S.).

Der Einfluss der Kirchen, vor allem der evangelikalen, spielte eine wichtige
Rolle bei der Griindung ethnischer Zusammenschliisse der Ashaninka und
Yanesha. So hatten zum Beispiel junge Ashaninka-Ménner im Perené durch
ihre Aktivititen in Adventisten-Kirchen Erfahrungen in supralokaler Orga-
nisation gewonnen. 1959 bildeten sie die Asociacion de Nativos Campas del
Perené' und boten ihre Hilfe dem Nationalen Kolonisierungskomitee andiner
Migranten an. In einer gemeinsamen Agenda legten die Organisationen fest,
dass Schulen fiir beide Gruppen errichtet sowie Moglichkeiten des direkten
Vertriebs ihrer Produkte geschaffen werden miissten. Sie erreichten den Bau

1 Dt.»Zusammenschluss der nativen Campas des Perené«.

195

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

einer Reihe von Flugpisten und Schulen sowie die Demarkierung von Schutz-
gebieten — auf Grundlage der bereits erwéhnten staatlichen Gesetzgebung aus
dem Jahr 1957. 1961 klagte die Asociacion de Nativos Campas del Perené je-
doch die Kolonisten an, weil diese den Ashaninka nicht die ebenfalls ausge-
handelten Lohne fiir ihre Arbeitskraft zahlten. Mit dem Bruch des Biindnisses
endeten zudem auch alle Aktivitéten des ethnischen Zusammenschluss. Erst
unter General Velasco, vor allem mit Verabschiedung des Ley de Comunida-
des Nativas, griindeten sie erneut eine Organisation, die als Handelskomitee
zur Vermarktung ihrer Produkte fungieren sollte — die Central de Comuni-
dades Nativas de la Selva Central (CECONSEC)* (Santos Granero und Barc-
lay 1998: 282ff.; vgl. auch Casanto Shingari 1986; Chirif 1997).

In der benachbarten Region Satipo begannen einige indigene Autorititen
in den 1950er Jahren, lokalen Machthabern gegeniiber Landrechte einzu-
fordern und den Migranten Vergehen an der einheimischen Bevolkerung vor-
zuwerfen. Zwar ging daraus kein ethnischer Zusammenschluss hervor, aber es
wurden Kontakte zu nicht-indigenen Organisationen hergestellt, wie zum Bei-
spiel zur Federacion Nacional de Campesinos del Peru oder zur Federacion
de Campesinos de Satipo’. Wihrend also im Perené Allianzen zwischen eth-
nischen Zusammenschliissen der Ashdninka und nicht-indigenen Organisatio-
nen kreiert wurden, traten in Satipo einige Autorititen auf individueller Basis
nicht-indigenen Organisationen bei. Santos Granero und Barclay (1998:
2871f.) begriinden dies vor allem damit, dass in Satipo die Tieflandbewohner
nur teilweise in die kommerzielle Produktion involviert und gleichzeitig stér-
ker sozial fragmentiert waren. Erst Anfang der 1980er Jahre wurde hier ein
ethnischer Zusammenschluss gegriindet. Dieser untergrub aber seine eigene
Legitimitdt und Akzeptanz unter der Bevolkerung, da er enge Bezichungen
zur Regierung aufnahm. Das fithrte zur Auflosung der Organisation Ende der
1980er Jahre.

In der Ucayali-Region begannen die Shipibo-Conibo ab Ende der 1960er
Jahre sich zusammenzuschlieBen. Hier fithrt Morin (1992: 59) die Organisa-
tionsgriindungen auf die Unterstiitzung von katholischen Missionaren zuriick,
die sich unter dem Einfluss der Befreiungstheologie »indigenisierten<, sowie
auf die Unterstiitzung von Ethnologen, die der neuen >Indigenenpolitik< von
General Velasco folgten. Zu einem ersten Treffen im Jahre 1971 reisten 150

2 Dt. »Zentrale der nativen Gemeinden der Selva Central< (1978 ins Leben geru-
fen). Mit der Unterstiitzung von SINAMOS-Mitarbeitern begannen Ashaninka
des Perené und Pichis allerdings schon 1970 eine Reihe von Versammlungen
abzuhalten, die zur Griindung des Congreso de Nativos Campas fiihrte. Der
Kongress forderte die Schaffung einer eigenen Gesetzgebung zum Schutz der
Tieflandbevolkerung (vgl. Chirif 1997).

3 Dt.»Nationale Féderation der peruanischen Bauern sowie Foderation der Bauern
von Satipo<. Beide Organisationen hatten enge Bindungen zur APRA, einer
wichtigen sozial-demokratischen Partei.

196

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Shipibo-Conibo aus teilweise bis zu sieben Tagesreisen entfernten Gemeinden
an. Zu einem siecben Monate spéter einberufenen zweiten Kongress fanden
sich bereits ca. 1000 Personen ein. Dariiber hinaus nahmen auch Mitarbeiter
des Landwirtschaftsministerium und von SINAMOS (Stefano Varese) teil.*
Morin zeichnet vor allem die kritischen Aussagen der wenigen bei der ersten
Zusammenkunft anwesenden Frauen nach, die unter anderem folgende As-
pekte umfassten: Zwietracht in den Gemeinden durch die lange Abwesenheit
der Minner, die fiir die patrones arbeiten mussten; Mangel an Material, das
die Frauen zum Kochen und fiir ihre Handwerksarbeiten von den Ménnern
forderten; auBerdem notwendige organisatorische Verdnderungen, um von der
Landwirtschaft leben zu konnen. In diesen Beschwerden verdeutlichen sich
fiir Morin die Probleme, welche die matrilokal organisierten Shipibo-Conibo
durch das System der habilitacion hatten. Sie verweist aber auch auf einen
wichtigen Aspekt der Représentationsfrage, der bei allen frithen Organisa-
tionsgriindungen eine Rolle spielte: der Konflikt zwischen lokalen Fiithrungs-
personlichkeiten und zweisprachigen Lehrern, die auf die Schaffung legaler
Amter in den Gemeinden driingten:

»Formés par I’Instituto Lingiiistico de Verano (I.L.V.), les maitres bilingues de cette
époque sont plus souvent les agents de I’intégration a la société nationale [...] Fasci-
nés par la modernité, ils sont souvent les seuls dans la communauté, grace a leur sa-
laires, a arborer certains biens de consommation tels qu’un radio-transistor, une ma-
chine a écrire, des vétements neufs et constituent en quelque sorte un embryon de
classe sociale« (Morin 1992: 69f.).

Die wichtige Rolle der zweisprachigen, vom SIL ausgebildeten Lehrer bei
den Organisationsgriindungen hebt auch Gasché (2001) hervor. Dennoch
schreibt Morin (1992: 70, 72), dass die Shipibo-Conibo beim ersten Kongress
einen Reprisentanten wihlten, der sowohl charismatisch und traditional legi-
timiert als auch ein vom SIL ausgebildeter zweisprachiger Lehrer war.” Zu-
mindest bei der ersten Generation von Reprdsentanten indigener Organi-
sationen scheint es somit ein wichtiges Erfolgskriterium gewesen zu sein, eine
solide Kenntnis beider Lebenswelten zu besitzen: der »nationalen< und der
»indianischen<. Diesen Schluss legt auch die Studie von Greene (2004) zur
politischen Selbstorganisation der Aguaruna nahe.

4 Hohepunkt dieser staatlichen Teilnahme an den Kongressen der Shipibo-Conibo
war das Erscheinen von Président Velasco Alvarado zur vierten Zusammenkunft
im Oktober 1972.

5 Das Erwachsen von Autoritit aus einer gelungenen Verbindung beider Aspekte,
also die Einnahme einer >authentischen Vermittlerposition<, beschreibt auch
Oakdale (2004) anhand einer Gegeniiberstellung der politischen Diskurse zweier
Kayabi-Reprisentanten in Brasilien.

197

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Waihrend sich in der selva central und im Ucayali Ashaninka, Yanesha
sowie Shipibo-Conibo organisierten, begannen im nordlichen Teil des
peruanischen Amazonasgebietes auch die Aguaruna und die Cocamilla
Foderationen zu griinden. Die Jesuitenmission unterstiitzte im Oberlauf des
Maraiién eine Gruppe junger Freiwilliger aus Spanien, die sich Desarrollo del
Alto Maraiién® (DAM) nannten und die dort lebenden Aguaruna in
Genossenschaften organisierten. Noch vor Ablauf des ersten Jahres gerieten
DAM und Jesuitenmission in Konflikt miteinander, worauthin sie getrennte
Wege gingen. DAM unterstiitzte in der Folge die Organisation von Aguaruna-
Gemeinden nach Flussldufen. 1975 griindete sich so der Consejo Aguaruna
Huambisa’ (CAH) unter Leitung des charismatischen Aguaruna Evaristo
Nugkuag Ikanan, der in den 1980er Jahren auch den panethnischen
Zusammenschluss auf nationaler und internationaler Ebene entscheidend
priagte. Im unteren Lauf des Huallagas organisierten sich derweil mit
Unterstitzung des US-amerikanischen Ethnologen Anthony Stocks die
Cocamilla, die 1977 die Federacion de Comunidades Cocamillas®
(FEDECOCA) griindeten.

2. Entstehung des nationalen
Zusammenschlusses AIDESEP

Vor allem im Laufe der 1970er Jahre entstanden somit in verschiedenen
Regionen des Amazonasgebietes ethnische Foderationen. Deren Représen-
tanten reisten nach Lima, um in den Ministerien die Dorfer zu vertreten:
Landdemarkierung, Schaffung grundlegender Infrastruktur, Einrichtung zwei-
sprachiger Schulen sowie zivile Registrierung gehorten meist zu ihren
zentralen Forderungen. Evaristo Nugkuag erinnert sich, dass sie sich immer
wieder auf den Fluren von Amtern und Institutionen {iber den Weg liefen
(Gesprach Nugkuag 02.08.2005). Auf der anderen Seite gab es die
individuellen Unterstiitzer unterschiedlicher Berufsrichtungen, darunter viele
Ethnologen, die zu dieser Zeit zumeist in NGOs oder wissenschaftlichen
Einrichtungen arbeiteten. Hinzu kamen studentische Vereinigungen, denen
vorwiegend angehende Ethnologen angehorten. Sie setzten sich ebenfalls fiir
die ethnischen Interessenvertretungen ein. Diese Personen, die alle relativ
unabhingig voneinander arbeiteten, begannen ab 1977 regelméBig Treffen in
Lima abzuhalten. Anlass des ersten Treffens, das vom nordamerikanischen
Ethnologen Richard Smith einberufen wurde, war die Verhaftung von Eth-

6 Dt. »Entwicklung des Oberen Marafion.
7 Dt.>Rat der Aguaruna-Huambisax.
8 Dt.»Foderation der Cocamilla-Gemeindenc.

198

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

nologen in Paraguay, die sich fiir die Rechte der dortigen Indianer eingesetzt
hatten. Im Mittelpunkt der Zusammenkiinfte standen der Austausch von Er-
fahrungen und die Festlegung gemeinsamer Arbeitsschwerpunkte. Ab dem
zweiten Treffen dieser Gruppe, die sich zuerst Grupo de Investigadores de la
Selva’ und spiter COPAL, Solidaridad con los grupos nativos'® nannten,
nahmen auch Reprédsentanten einzelner ethnischer Foderationen teil (vgl.
Chirif 1997: 0.S., 2005: 8; Smith 1996: 95f.). Es kam aber bald zu Konflikten,
die von beiden Seiten im nachhinhein mit leicht unterschiedlichen Schwer-
punktsetzungen thematisiert wurden.

Die Ethnologin Margarita Benavides erinnert sich, dass sie sich bereits
mehrfach mit den indianischen Repridsentanten getroffen hatten, als 1978
Evaristo Nugkuag in einer der Zusammenkiinfte an die Tafel trat und ein
Schema aufmalte. Bei diesem stand auf oberster Ebene das Wort >Finanz-
institutioneng, in der Mitte »Ethnologen/NGOs< und auf unterster Ebene >Indi-
gene<. Alle drei Ebenen verband er jeweils mit einem Pfeil und strich am En-
de die mittlere Ebene der »Ethnologen«< durch, um eine direkte Linie zwischen
»Indigenen< und >Finanzinstitutionen< zu zeichnen. Evaristo Nugkuag habe
dazu ausgefiihrt, so Benavides, dass die Reprisentanten der ethnischen
Foderationen beschlossen hétten, in Zukunft selbst die Vertrage und Projekte
mit den Finanzinstitutionen aushandeln zu wollem. Sie (die versammelten
nicht-indigenen Unterstiitzer) hétten sich von diesem Auftreten vor den Kopf
gestoBlen gefiihlt (Gespriach Benavides 01.07.2005). Chirif (1995) und Smith
(1996), die bei dieser Zusammenkunft auch zugegen waren, betonen in ihrer
Darstellung der Ereignisse vor allem deren politische Folgen: die Griindung
des nationalen Zusammenschlusses AIDESEP als wichtigen Schritt der »indi-
genen Emanzipation und politischen Bewusstseinsbildung« (Gesprach Chirif
28.01.2004; Gesprach Smith 30.04.2004). Smith (1996: 94) charakterisiert
den neuen nationalen Zusammenschluss als:
¢ cine freiwillige Allianz autonomer lokaler Gemeinden;

e cine von den Gemeinden gewihlte und diese reprdsentierende Fiithrung,
die diesen gegeniiber Rechenschaft ablegen muss,

¢ cine Organisation, die politische Funktionen der Reprisentation und Lob-
byarbeit mit technischen Funktionen fiir Verbesserung der Infrastruktur in
den Gemeinden verbindet,

9 Dt.»Forschergruppe zum Tiefland«. Die Gruppe von Wissenschaftlern, die unter
diesem Namen zusammentraten, nannten sich selbst in ihrem ersten internen
Dokument »Die Erben der Denkrichtung von Barbados«. Dies hing auch damit
zusammen, dass 1977 die zweite Barbados-Konferenz abgehalten worden war.
Zur Gruppe gehorten u.a. Richard Smith, Alberto Chirif, Carlos Mora, Frederika
Barclay, Fernando Santos, Margarita Benavides, Lucy Trapnell, Carolyn Heath,
Dominique Temple und Mitglieder des Grupo DAM (Chirif 2005: 8; Greene
2004: 436f.).

10 Dt. Solidaritdt mit den >Eingeborenengruppenc.

199

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

e ¢in Zusammenschluss mit foderativem Charakter, dessen verbindendes
Element eine gemeinsame ethnische Identitdt ist (bzw. auf nationaler
Ebene das »>Indigen-Sein),

e cine Organisation, die das Ideal der Autonomie gegeniiber Parteien, Staat
und Kirche aufrechterhilt.

Carlos Mora, wie Chirif ehemaliger SINAMOS-Mitarbeiter, betont hingegen
in seiner Erinnerung des Entstehungsprozeeses, wie Benavides, dass es den
AIDESEP-Griindern vor allem um die eigenstdndige Verwaltung von Ent-
wicklungsprojekten und -geldern ging. Aus diesem Grund hitten sie sich auch
fur einen Namen entschieden, der das Wort >Entwicklung« beinhaltete.
Gleichzeitig hebt er hervor: »Es waren hauptsichlich diese Delegierten ohne
eine Reprisentation der Basis, es gab keinen groBen indigenen Kongress
mitten im Regenwald, um eine politische Entscheidung zu treffen« (Interview
Mora 15.01.2004).

Er zweifelt die Legitimation AIDESEPs als politische Représentations-
instanz der Tieflandindianer an und erblickt, im Gegensatz zu Smith und
Chirif, darin nicht die Formation einer neuen, im lokalen Kontext relevanten
politischen Gemeinschaft.

Auch Evaristo Nugkuag verweist in seiner Darstellung der Griindungs-
phase von AIDESEP auf den Hauptkonfliktpunkt zwischen den Repréisen-
tanten der ethnischen Foderationen und ihren nicht-indigenen Unterstiitzern.
Er betont wie Chirif und Smith den Emanzipationswunsch. Hierbei definiert
er aber den Zugang zum institutionalisierten Wissens- und Ressourcenma-
nagement als zentralen Aspekt des Organisationsprozesses. Ihm geht es nicht
um einen allgemeinen »>politischen Bewusstseinsbildungsprozess<, sondern
um Aneignung von technischem Wissen, das er als zentral fiir den Zugang zu
politischer Macht innerhalb der nationalen Gesellschaft definiert:

»lch kam im Auftrag von CAH ab 1977 regelmdBig nach Lima.[...] In dieser Zeit
wurde CIPA'! gegriindet, von ehemaligen SINAMOS Mitarbeitern wie Alberto Chi-
rif und Carlos Mora. Gleichzeitig griindete sich ein Zusammenschluss von Ethno-
logen wie Alberto [Chirif], Lucy [Trapnell], Flica [Barclay]. Alle leisteten solidari-
sche Unterstlitzung fiir uns, die wir ja nicht in Lima bleiben konnten, sondern in un-
sere Gemeinden zuriickkehren mussten. [...] Wir gaben ihnen unsere Dokumente,
und sie erledigten viele Angelegenheiten in unserem Namen. Alberto und Carlos
grindeten CIPA, um die Bediirfnisse der Gemeinden vertreten zu kénnen. Sie sag-
ten, dass sie die Unterstiitzungsarbeit nicht umsonst machen konnten, da sie ja auch

11 Centro Privado de Investigacion-Accion; dt. »Privates Zentrum fiir Forschung
und Aktiong, eine peruanische NGO, die sich am Anfang vor allem fuir die Titu-
lierung indigener Territorien einsetzte und bis heute Projekte in indigenen Ge-
meinden durchfiihrt.

200

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

von etwas leben miissten. HIVOS'? unterstiitzte CIPA und erméglichte die Anmie-
tung eines eigenen Biiros und die Bezahlung von Gehéltern. Wir hatten gute Bezie-
hungen zu Alberto und Carlos, begannen aber nun auch einen eigenen nationalen
Zusammenschluss zu griinden. [...] Wir wollten aufhéren, von anderen abhingig zu
sein. So geschah es im November 1979, dass wir ein Treffen mit unseren nicht-
indigenen Unterstiitzern einberiefen, um ihnen unsere Idee zu unterbreiten: Wir
wollten einen unter uns auswihlen, der in CIPA mitarbeiten sollte, damit dieser ler-
nen und danach den anderen beibringen konne, nicht von anderen abhéngig zu sein.
Doch die Mitarbeiter von CIPA lehnten unseren Vorschlag ab mit der Begriindung,
dass ihre Organisation eine von Fachleuten in Lima sei« (Gesprich Nugkuag
02.08.2005).

Der Griindungsprozess von AIDESEP erweist sich in diesem Sinne als ein
»battlefield of knowledge« (Long 1996) der involvierten Akteure. Wéhrend
die Unterstiitzer in Nugkuags Erinnerungen zu diesem Zeitpunkt ein gemein-
sames Projekt von »(Neo)Indigenisten< und »Indianisten< anstrebten, mit einer
Arbeitsteilung zwischen nicht-indigenen Fachleuten und indigenen Reprisen-
tanten, verstand er den Emanzipationsprozess anders. Die »Unabhingigkeits-
erklarung¢ des sich neu formierenden nationalen Zusammenschlusses zielte
fir ihn auf die vollstdndige Durchbrechung der Vermittlerkette ab bzw. deren
Substitution durch jeigene Leute<. Auch die solidarischen Unterstiitzer wur-
den als iiberlegene Vermittler betrachtet, von denen man sich in der ndheren
Zukunft emanzipieren wollte.

Weiteren Aufschluss iiber die Zielsetzungen der zentralen indigenen
Akteure bei der Entwicklung der Amazonas-Bewegung gibt die Umbenen-
nung des ersten nationalen Zusammenschlusses: 1979 vereinigten sich die
Reprisentanten der Amuesha, Ashaninka, Aguaruna-Huambisa, Shipibo-Co-
nibo und Cocamilla zunéchst im Consejo de Comunidades Nativas de la Selva
Peruana (COCONASEP)", 1980 benannten sie diesen dann in AIDESEP um.
Evaristo Nugkuag begriindet den Schritt wie folgt: »Wir wollten eine Ge-
werkschaft griinden, aber Belatinde war gegen Gremien. Er nannte deren Mit-
glieder )Kommunisten«<. Deshalb wechselten wir zur Bezeichnung >Verband.
Und, weil die Regierungen immer von >Entwicklung« reden, warum also nicht
auch wir« (Gespriach Nugkuag 02.08.2005)?

Das Zitat von Nugkuag verdeutlicht, in welchem schwierigen politischen
und historischen Kontext die Genese der Organisationen stattfand und wie sie
durch nationalstaatliche Kategorisierungen gepragt wurde: Der Verband regelt
soziale Beziehungen in der modernen Gesellschaft. Er kann somit als zivil-
gesellschaftliche Einrichtung innerhalb des Nationalstaates verstanden werden

12 >Humanistisch Instituut voor Ontwikkelingssamenwerking¢; niederlédndische
NGO.
13 Dt.»Rat der nativen Gemeinden des peruanischen Regenwaldes«.

201

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

(vgl. Kramer 2000: 127). Auch die Benutzung des Begriffs »Entwicklung«
ging konform mit offiziellen Diskursen der Regierung. Durch die wirtschaft-
lichen Sanktionen von internationaler Seite in Reaktion auf den >politischen
Sonderweg« Perus zwischen 1968 und 1980 sowie vor allem durch den Be-
ginn der terroristischen Aktivititen des Leuchtenden Pfades war das politi-
sche Klima in Peru um 1980 sehr gespannt. Die neu in Erscheinung tretenden
Akteure aus dem Tiefland mussten sich von »allzu linken< Kréften distan-
zieren, um als eigenstdndige politische Subjekte wahrgenommen zu werden
und ungehindert arbeiten zu konnen. Nugkuags Ausfiihrungen belegen in
diesem Zusammenhang das politisch-strategische Geschick, mit dem er und
seine Mitstreiter ihre Zielsetzungen umzusetzen wussten.

1985 legalisierte sich AIDESEP und erhielt den Status einer NGO.'* Da-
mit fiigte sich der Zusammenschluss endgiiltig in die moderne Organisations-
logik ein. Nur so war es den Verantwortlichen in AIDESEP auf Grund der
peruanischen Gesetzgebung moglich, autonom zu agieren: Vertrage zu unterz-
eichnen, Spenden entgegenzunehmen, ein Bankkonto zu er6ffnen, Kredite zu
beantragen, Angestellten Vertrige auszustellen etc. Jedoch blieb gleichzeitig
die Abgrenzung von NGOs — definiert als politisch nicht-repriasentative Orga-
nisationen — ein wichtiger Pfeiler ihres nach auBlen gerichteten Diskurses.
Auch wurde der yEmanzipationsprozess< von den Unterstiitzern in der Folge
vor allem in der politischen AuBendarstellung wichtig. De facto arbeiteten die
indigenen Reprisentanten jedoch weiterhin eng mit den Ethnologen und
anderen nicht-indigenen Sympathisanten zusammen, da deren Fachwissen
und deren Verbindungen zu internationalen Finanzinstitutionen fiir die eigene
Arbeit noch immer unabdingbar waren. Die Unterstiitzer verfiigten iiber den
privilegierten Zugang zu wichtigen »Ressourcen erster und zweiter Ordnung«
(Boissevain 1974)"*: spezifisches Fachwissen sowie strategische Kontakte zu
Finanzgebern.

Organisationsstruktur und Arbeitsschwerpunkte von AIDESEP
AIDESEP ist hierarchisch gegliedert und weist in seinem Aufbau Ahnlich-

keiten mit Gewerkschafts- oder Parteistrukturen auf — mit dem Unterschied,
dass Mitgliedschaft nicht individuell, sondern kollektiv (Dorfgemeinschaft)

14 Vor allem die Ashaninka, Shipibo-Conibo und Aguaruna-Huambisa erlangten in
der Folge eine hervorgehobene Bedeutung in der Organisation. Diese Dominanz
ist einer der latenten Konfliktpunkte des Zusammenschlusses, der inzwischen ca.
47 lokale Foderationen umfasst.

15 Boissevain (1974) unterscheidet zwischen Ressourcen 1. Ordnung (Land, Geld,
Arbeitskraft, spezialisiertes Wissen), die der patron kontrolliert und Ressourcen
2. Ordnung (strategische Kontakte), iiber die Vermittler (auch broker oder Mak-
ler genannt) verfiigen.

202

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

erlangt wird. Hierarchie und Zentralisierung im Zusammenschluss werden je-
doch durch die relative politische Autonomie der Foderationen und regionalen
Mitgliedsorganisationen durchbrochen. Wie Smith (1996) schreibt, kenn-
zeichnet Freiwilligkeit und lokale Unabhingigkeit die Vereinigung.
AIDESEP spricht von vier Organisationsebenen, von denen die Gemeinde die
primédre Kollektivierungsinstanz darstellt (vgl. AIDESEP 2005).

1. comunidad und Foderation

Ungefdhr 1350 Gemeinden des Tieflands bildeten 2005 die Basis der Or-
ganisation. Diese primédren Einheiten sind Teil suprakommunaler Zusam-
menschliisse — manche nennen sich »Fdderationen¢, andere >Rat«, wieder an-
dere tragen die Bezeichnung >Entwicklungsorganisation<. Manche von ihnen
schlieBen sich auf Grund ethnischer Kriterien zusammen, aber in vielen Fil-
len bilden sie geografische Einheiten, die mehrere ethnische Gruppen umfas-
sen konnen. Im Jahre 2005 gehorten, laut eigenen Angaben der Organisation,
56 solcher supralokalen Zusammenschliisse AIDESEP an (AIDESEP 2005:
36f.). Koordination und Durchfithrung ihrer Arbeit erfolgt weitestgehend un-
abhingig vom nationalen Zusammenschluss.

2. regionale Organisation

Als weitere Zwischeninstanz wurden ab Anfang der 1990er Jahre regiona-
le Organisationen aufgebaut, welche die Kommunikation zwischen nationaler
und lokaler Ebene erleichtern sollten. Diese regionalen Organisationen sind
jedoch ihrerseits alle seit Ende der 1990er Jahre administrativ vom nationalen
Verband unabhéngig. In ihren politischen Richtlinien stimmen sie sich mehr
oder weniger eng mit AIDESEP ab. Die sechs regionalen Organisationen um-
fassen unterschiedlich viele lokale Foderationen — in der Region Madre de
Dios, im Siidosten Perus, ist der supralokale Zusammenschluss Federacion
Nativa de Madre de Dios (FENAMAD)'® zum Beispiel gleichzeitig auch die
regionale Vertretungsinstanz der darin zusammengeschlossenen Gemeinden.

3. nationaler Zusammenschluss

Der Vorstand von AIDESEP wird derzeit alle drei Jahre von Vertretern
der Foderationen sowie der regionalen Organisationen neu gewéhlt. Er besteht
aus einem Prisidenten, einem Vize-Priasidenten und Koordinatoren einzelner
Programme sowie dem Schatzmeister. Der Vorstand trifft sich alle drei Mona-
te im erweiterten Koordinationsrat mit den Prisidenten der regionalen Orga-
nisationen, um tiiber die tagespolitische Arbeit zu beraten. Ferner gibt es ein
Kontrollorgan, das mit Vorstandsmitgliedern einzelner Regionen besetzt ist
und die Arbeit der nationalen Direktive tiberwachen soll.

16 Dt.»Native Foderation von Madre de Dios«.

203

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Abbildung 14: Organisationsstruktur AIDESEP

Entwurf: Torsten Hartmann 2006; Vorlage: AIDESEP 2005

2005 arbeitete AIDESEP laut eigener Darstellung zu folgenden Bereichen:

Territorium und natiirliche Ressourcen: Seit dem Bestehen von AIDESEP
konnte die Titulierung von 8 Millionen Hektar Land (ca. 10% des Tief-
lands) fiir mehr als 1000 Gemeinden erreicht werden, die Ausweisung von
fuinf Schutzgebieten fiir isolierte Volker und von finf reservas comu-
nales'’. Die diesbeziigliche Arbeit der Organisation wird von einem tech-
nischen Informations- und Planungszentrum fiir Territorialfragen unter-
stiitzt (CIPTA), das seinen Sitz in Iquitos hat.

Ausbildung zweisprachiger Lehrer: 1988 wurde das Ausbildungspro-
gramm fiir zweisprachige Grundschullehrer FORMABIAP (Programa de
Formacion de Maestros Bilingiies de la Amazonia Peruana)'® ins Leben
gerufen. Es ist in die staatliche universitdre Struktur eingebunden und
wird von AIDESEP mit koordiniert. Uber 300 indigene Lehrer wurden
bisher ausgebildet, 129 haben das Programm mit einem Titel abgeschlos-
sen.

17

18

Dt. ) Kommunales Schutzgebiet(; Gebiete, die an titulierte Gemeinden angrenzen
und die diese kollektiv zur Subsistenzwirtschaft nutzen koénnen. Siehe auch Ka-
pitel VIL4.

Dt. »Ausbildung zweisprachiger Lehrer des peruanischen Amazonasgebietes«.

204

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

o [Interkulturelle Gesundheitsversorgung: Mitte der 1990er Jahre begann die
regionale Mitgliedsorganisation von Atalaya (OIRA) ein Pilotprojekt, bei
dem indigene und westliche medizinische Kenntnisse zusammengefiihrt
und durch Ausbildung vermittelt werden sollten. 2005 wurde ein zweites
Pilotprojekt mit dhnlichen Zielen gestartet.

e Indigene Frauen: 1998 schaffte es die erste Frau in den Vorstand von
AIDESEP, die Yanesha Teresita Antazi. 1999 wurde ein eigener Posten
fiir >Frauenfragen« geschaffen und 2002 ein entsprechendes Programm zur
technischen Unterstiitzung eingerichtet.

o Indigene Vélker in freiwilliger Isolation¢: siehe Punkt 1 (Territorium und
natiirliche Ressourcen) (AIDESEP 2005: 50ff).

Ein wichtiges Thema von AIDESEP war, wie schon den Ausfithrungen Nug-
kuags zu entnehmen ist, von Anfang an die Ausbildung von indigenen Fach-
leuten — Juristen, Okonomen etc. Sie sollten in Zukunft die Aufgaben iiber-
nehmen, die bis dato noch von den nicht-indigenen Unterstiitzern geleistet
wurden. Diese Idee unterstiitzten auslidndische Ethnologen wie Andrew Gray
oder Thomas Moore. Sie erreichten ab Anfang der 1980er Jahre, dass
Stipendien fiir Schul- und Hochschulausbildungen an einzelne Jugendliche
aus den Dorfern vergeben wurden. Hector Sueyo, Harakmbut aus der Region
Madre de Dios, war einer der ersten Stipendiaten. Er erinnert sich, dass vor
allem von Seiten der Ethnologen die Angst bestand, dass die Stipendiaten
nach dem Studium in Lima nicht in ihre Heimatregionen zuriickkehren
wiirden. " Gleichzeitig betont er, dass die Unterstiitzung durch Nicht-Peruaner
von grundlegender Bedeutung fiir die Genese ihrer regionalen Organisation
war (Gespriach Sueyo 09.06.2005).

Voz Indigena — Sprachrohr AIDESEPs

Ab 1982 gab AIDESEP eine eigene Zeitschrift heraus, die Voz Indigena®.
Die thematische Entwicklung der Zeitschrift sowie der Wandel der Darstel-
lungsform verweisen auf einen markanten Institutionalisierungsprozess, den
die Organisation seit ihrer Griindung durchlaufen hat.*' Im Folgenden méchte
ich deshalb einen Blick auf die Verschiebungen inhaltlicher, terminologischer
und gestalterischer Schwerpunktsetzungen der einzelnen Jahrgéinge werfen,

19 Eine Befiirchtung, die sich in vielen Fillen spéter bewahrheitete.

20 Dt. >Indigene Stimme<. Diese Zeitschrift erschien am Anfang vier bis fiinf Mal
im Jahr, spéter in unregelméBigen Abstinden.

21 Vgl. hierzu die theoretischen Ausfiihrungen im Kapitel II.1. Ich danke Kéthe
Meentzen, die mir 2005 Zugang zu ihrem privaten AIDESEP-Archiv gewdhrte.
So war es mir moglich, sdmtliche bis dato erschienenen Ausgaben der Zeit-
schrift bei der Analyse zu berticksichtigen.

205

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

um der Frage nachzugehen, welche spezifische Funktion die Zeitschrift als
Sprachrohr der Organisation heute besitzt: Wer kommuniziert mit wem und
wortiber wird gesprochen?

In den ersten Jahren war die Voz Indigena ein vor allem auf die Kom-
munikation zwischen lokaler und nationaler Ebene konzentriertes Informa-
tionsblatt mit Berichten tiber Probleme, Seminare, Kurse und Versammlungen
in einzelnen Mitgliedsgemeinden. Ferner wurden Besuche von Reprisentan-
ten aus den Foderationen in Lima thematisiert sowie Briefe von Mitgliedern
an AIDESEP veroffentlicht, aus denen die Hoffnung der Gemeindemitglieder
sprach, dass ihre Kinder mit Hilfe der Organisationen studieren konnten. Die
Herausgeber der Zeitschrift zeigten vor allem Interesse an konkreten Proble-
men in einzelnen Mitgliedsregionen von AIDESEP, das Thema >Kultur< — im
Sinne einer materiellen Bestandsaufnahme — interessierte sie kaum (vgl.
AIDESEP 1982 (1-4), 1983 (5-7), 1984 (8-9)). So erzéhlt die Deutsche Kithe
Meentzen, Unterstiitzerin der ersten Stunde, dass sie und andere darauf dring-
ten, die Zeitschrift auch »zur Darstellung der indianischen Kulturen« zu nut-
zen. Dieser Vorschlag fand jedoch nur ganz allméhlich Aufnahme: »Die Indi-
genen wollten tiber Probleme und Versammlungen berichten, auch Fotos wa-
ren ihnen nicht wichtig« (Gesprach Meentzen 02.05.2005). Lediglich die Shi-
pibo hitten schon 1979 eine Kooperative fiir Kunsthandwerk gehabt. Meent-
zen schlussfolgert daraus, dass es unter den Shipibo ein ausgeprégteres Be-
wusstsein fiir >Kultur< gab als in den anderen Gruppen. Ansonsten sei das
Thema von den »Weillen< in der Voz Indigena eingefiihrt worden. Die ersten
fiinf bis zehn Jahre habe es kein Bewusstsein unter den Organisationsmitglie-
dern dafiir gegeben.

Themenschwerpunkte der ersten Jahre bildeten hingegen vor allem die
Bereiche zweisprachige Erziehung, Gesundheit, Landprobleme und Invasion
von Holzfillern in den Gemeindeldndern. Gleichfalls wurden regionale, na-
tionale und internationale Treffen beschrieben sowie Neugriindungen von Fo-
derationen. Man setzte sich kritisch mit dem SIL und allgemein mit der Arbeit
der Missionare im Tiefland auseinander. Ab 1984 riickte dann die internatio-
nale Arena stirker ins Zentrum der Berichterstattung. Es wurde das Griin-
dungstreffen der COICA beschrieben und der Zweck des Zusammenschlusses
begriindet (vgl. AIDESEP 1984 (9-11)). Allerdings stammten diese Beitrige
hauptsiachlich aus der Feder von Kithe Meentzen (Gesprich Meentzen
02.05.2005). Das ldsst darauf schlielen, dass die Verbreitung von Informatio-
nen tber die internationalen Instanzen zu diesem Zeitpunkt vor allem fiir die
nicht-indigenen Unterstiitzer eine grofe Bedeutung zu besitzen schienen. Auf-
fallig ist, dass bis dahin die Terminologie zur Eigenbezeichnung in der Zeit-
schrift variierte: Es war von nativos, ethnischen Gruppen, indigener Bevolke-
rung und vereinzelt schon von indigenen Volkern die Rede (vgl. AIDESEP
1982 (1-4), 1983 (5-7), 1984 (8)). Mit dem Griindungstreffen der COICA

206

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

setzte sich jedoch in der Voz Indigena die Bezeichnung jindigene Volker«
durch: zuerst im Editorial der Mai/Juni-Ausgabe (AIDESEP 1984 (10)), dann
wurde die Bedeutung des Begriffs in der darauf folgenden Ausgabe
(AIDESEP 1984 (11)) erklart.

Ein Jahr spéter berichtete man erneut von der Teilnahme AIDESEPs am
Treffen der Arbeitsgruppe indigene Volker in Genf und postulierte »vida,
tierra, autodeterminacion«®* als zentrale indigene Forderungen (vgl.
AIDESEP 1985 (13-14)). In der ersten Ausgabe des Jahres 1989 verwies man
ferner im Editorial der Zeitschrift darauf, dass die Umsetzung des indigenen
Territorialrechts die zentrale und erste Aufgabe der Organisation darstelle.

Eine weitere Neuerung im Jahr 1989 war die Berichterstattung von einem
Treffen indigener Frauen. In diesem Zusammenhang wurde auf andere The-
mensetzungen der Frauen verwiesen: Misshandlung, Vergewaltigung,
schlechte Arbeitsbedingungen, Krankheiten und Waisenkinder wéren die zen-
tralen Themen des Treffens gewesen (AIDESEP 1989 (23-24)). Ferner be-
richtete man in derselben Ausgabe von der ersten Wahl eines lokalen indige-
nen Kandidaten in ein politisches Amt. Dieser drohte einem Wahlbetrug zum
Opfer zu fallen, konnte sich aber erfolgreich dagegen wehren. Die Ausgaben
von 1989 bestimmten ferner die Auseinandersetzungen mit der neu sich eta-
blierenden nationalen Konkurrenzorganisation CONAP. Man beschuldigte
nicht-indigene NGOs, an der Griindung dieses Zusammenschlusses malB3geb-
lich beteiligt gewesen zu sein, um AIDESEP zu schwichen und die eigene
Position auszubauen. Wéhrend das Feindbild Missionar im Laufe der Zeit et-
was verblasste, riickten andere Gegner ins Zentrum: in erster Linie NGOs,
denen ein paternalistischer Umgang mit dem >Thema Indigene« vorgeworfen
wurde (AIDESEP 1989 (21-24)).

Ab 1991 bekam die Zeitschrift eine feste Struktur. Die Rubriken Gesund-
heit, Frauen, Territorium, Bildung, Umwelt, Menschenrechte und politische
Rechte wurden dauerhaft eingerichtet. Auch die Darstellung internationaler
Entwicklungen und die der internationalen Vernetzung AIDESEPs erhielten
mit Beginn der 1990er Jahre breiten Raum in der Zeitschrift. Zudem wurde
der Zuwachs an lokalen Fdderationen, vor allem im Lichte der Auseinander-
setzungen mit der nationalen Konkurrenzorganisation CONAP, zu einem
wichtigen Gradmesser der eigenen Organisationsstirke. So hielt man in der
ersten Ausgabe von 1992 fest, dass fiinfundzwanzig Foderationen AIDESEP
angehorten und sich im letzten Kongress fiinf neue angeschlossen hitten. Es
wurden sieben indigene Abgeordnete in regionalen Parlamenten und ebenso
viele indigene Biirgermeister gezahlt (AIDESEP 1992 (30-31)).

22 Dt.»Leben, Land, Selbstbestimmungs.

23 1991 berichtet die Voz Indigena von der Einrichtung eines Frauensekretariats in
der Leitung der AIDESEP. Allerdings bleibt der Posten unbesetzt und wird ab
der darauf folgenden Ausgabe auch nicht wieder erwiahnt.

207

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Von 1991-93 standen die Griindungen anderer internationaler Zusammen-
schliisse®*, denen AIDESEP beitrat, eine Evaluierung des indigenen Auf-
stands in Ecuador, die Unterzeichnung der ILO 169 durch Peru sowie die
Verleihung des Friedensnobelpreises an Rigoberta Menchtl im Zentrum der
Berichterstattung. Ende 1993 wurde die Zeitschrift eingestellt (AIDESEP
1993 (36-37)) und erschien erst ab 2003 in unregelmdBigen Abstidnden er-
neut.”

Die neuen Ausgaben tragen die Zahlen 25, 26, 27 und verstehen sich da-
mit wohl als Anschlussnummern zu den Zeitschriften des Jahres 1989. Sie
sind professionell gestaltet und fokussieren vor allem die Darstellung der
Arbeit im Kontext nationaler Entwicklungen. Die Voz Indigena 26 richtet sich
in einer kurzen Einleitung an folgende Leser: »die Briider der Basis, unsere
Mitbiirger und unsere Freunde aus Peru und der Welt« (AIDESEP 2004b: 3).
Die >Briider der Basis< kommen jedoch selber nicht mehr direkt zu Wort bzw.
hauptsichlich vermittelt durch die regionalen Instanzen. Im Gegensatz zu den
Zeitschriften der frithen Jahre steht vor allem die Prasentation der legalen Er-
folge und institutionellen Weiterentwicklungen der nationalen Instanz im
Vordergrund. Die Vorstellung einzelner Projekte erfolgte hingegen schon in
den 1980er Jahren, in den neuen Ausgaben nehmen sie jedoch die Form von
yProgrammen< an. Dies verweist auf einen Institutionalisierungsprozess der
thematischen Arbeitsschwerpunkte AIDESEPs. Viele farbige Fotos veran-
schaulichen die Inhalte der einzelnen Artikel, die eine gefestigte Terminologie
vorweisen: Im Vergleich mit den ersten Ausgaben der Zeitschrift sticht unter
anderem die durchgingige Verwendung der Begriffe »indigene Volker« und
»Territoriumc hervor, die sich allerdings schon in den spéteren Ausgaben der
1980er Jahre duchgesetzt hatte. In der Jubildumsausgabe zum 25-jahrigen Be-
stehen AIDESEPs (AIDESEP 2005) riickt die Geschichte der Organisation
ins Zentrum der Darstellung. Neben den ehemaligen Prisidenten kommen
auch einige ihrer langjéhrigen Unterstiitzer zu Wort.

Insgesamt belegt die Durchsicht der Zeitschrift aus den verschiede-
nen Epochen der Organisationsgeschichte den Professionalisierungsprozess
AIDESEPs, der deutlich einhergeht mit einer Perspektivverdnderung: Nicht
mehr so sehr einzelne lokale Probleme, sondern die von der nationalen Instanz
AIDESEP eingenommenen, politischen Positionen stehen im Vordergrund. Die

24 So entstand unter anderem 1990 das Klimabiindnis, ein Zusammenschluss euro-
péischer Stiddte und Gemeinden, die eine Partnerschaft mit indigenen Volkern
der Regenwilder eingingen, die sie als wichtige Partner im Kampf um den Er-
halt des globalen Klimas ansehen. Auch wurde 1992 die Alianza Mundial de los
Pueblos Indigenas de los Bosques Tropicales auf einer Konferenz in Malaysia
gegriindet, ein Biindnis, das sich flir die Rechte indigener und tribaler Volker
und fiir deren Vernetzung untereinander einsetzt.

25 Bis 2005 erschienen drei neue Ausgaben.

208

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Zeitschrift hat sich zu einem Sprachrohr entwickelt, das weniger der Riickkop-
pelung zwischen »Basis< und >Fiithrung« als Reprisentationszwecken gegeniiber
Staat und externen Unterstiitzern dient. Sie dokumentiert die Arbeitserfolge der
Organisation und kann zur Legitimation des eigenen Fiithrungsanspruchs her-
angezogen werden — auch, aber eben nicht primér, gegeniiber der eigenen poli-
tischen Gemeinschaft. Ob die Zeitschrift auf lokaler Ebene verteilt und gelesen
wird, ldsst sich schwer belegen. Anzunehmen ist jedoch eine eher geringe Ver-
breitung, da miindliche Kommunikationsformen im Tiefland schriftlichen vor-
gezogen werden und in den von mir besuchten Gemeinden kaum AIDESEP-
Publikationen vorhanden oder bekannt waren. Das »>geschriebene Wort< er-
reicht und beeindruckt vor allem diejenigen, die fiir den Erhalt der Organisa-
tion am wichtigsten sind: europdische und nordamerikanische Unterstiitzer.

Wachstum und Fragmentierung

»Es gibt keine einzige Organisation eines indigenen Volkes, die [ausreichend] Le-
gitimitét genieft, um alle Gemeinden zusammenrufen zu konnen« (Interview Mora
15.01.2004).

In dem Mafe, in dem die Organisation wuchs, neue Foderationen auf lokaler
Ebene gebildet wurden und auch international ein iibergeordneter Zusammen-
schluss entstand, wurde die Frage nach der politischen Legitimitit AIDESEPs
von verschiedenen Seiten immer eindringlicher gestellt. Wie wir im Fol-
genden sehen werden, entwickelte sich dieser Konflikt parallel auf zwei Eben-
en: im nationalen und im lokalen Kontext.

Ab Mitte der 1980er Jahre erhielt AIDESEP die ersten Projektgelder in
kleinerem Umfang zur eigenen Verwaltung. Evaristo Nugkuag erinnert sich,
wie schwierig es am Anfang war, finanzielle Unterstiitzung fiir die nationale
Organisation zu erhalten:

»Unterstiitzung bekommt man erst, wenn die Geldgeber Erfolge der Organisation
sehen. Brot fiir die Welt und Oxfam América, die zu diesem Zeitpunkt bereits meine
lokale Foderation CAH unterstiitzten, lieBen sich davon iiberzeugen, dass auch eine
Unterstiitzung von AIDESEP gut sei [...]« (Gesprach Nugkuag 02.08.2005).

Zuvor waren einzelne lokale Organisationen direkt bzw. tiber NGOs unter-
stiitzt worden. Nun schienen die externen Geldgeber auch zu AIDESEP
Vertrauen zu fassen und die Verwaltungsvorteile einer zentralen Instanz fiir
sich zu erkennen. Ende der 1980er Jahre hatte AIDESEP ca. 40 Angestellte
und konnte tiber Programmgelder in H6he von Hundertausenden von Dollars
verfiigen. Das »Finanzierungssyndrom« (Smith 1996: 99) drang ins Innere
von AIDESEP vor: der Druck, moglichst viele Gelder einzutreiben. Daran

209

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

wurde der Erfolg der Repriasentanten gemessen. Der umfangreiche Geldfluss
unterstiitzte einerseits den Prozess neuer Foderationsgriindungen auf lokaler
Ebene — hiufig angeschoben von AIDESEP (vgl. Greene 2004). Andererseits
kam es bald zu den ersten offentlich gemachten Korruptionsfillen in den
Organisationen, sowohl auf Ebene des internationalen Zusammenschlusses
der COICA als auch in AIDESEP. Dies fiihrte in der Folge, auf Druck der
internationalen Geldgeber, zu einem Dezentralisierungsprozess. Auf regio-
naler Ebene gegriindete Zweigstellen von AIDESEP begannen, sich als un-
abhingige Organisationen legal zu konstituieren und eigene Projektvertrége
mit internationalen Finanzinstitutionen und Unterstiitzer-NGOs abzu-
schlieBen. Zuvor waren Projektgelder bereits in AIDESEP Lima hédngenge-
blieben und fiir andere Zwecke ausgegeben worden. Allerdings erwies sich
die direkte Zuweisung von Projekten an die regionalen Koordinations-
instanzen oftmals als ebenso problematisch, was zu weiteren Korruptions-
fillen fiihrte.

AIDESEP stand zudem von Anfang an in Konflikt mit verschiedenen an-
deren Organisationen: zum einen mit CISA, zum anderen mit nicht-indigenen
NGOs, die Projekte ohne Abstimmung mit AIDESEP in Gemeinden des
Amazonasgebietes durchfiihrten. Der Konflikt war fiir Smith (1996: 98) vor
allem ckonomisch begriindet: ein Streit um Fordergelder. Nach dem Ende der
Militdrregierungen und durch die Riicknahme vieler unter General Velasco
durchgefiihrter Reformen war die Nachfrage nach nicht-staatlicher techni-
scher Hilfe und Weiterbildung sowohl in den urbanen Zentren als auch auf
dem Land grof (vgl. Avila 2000). Alberto Chirif (1995: 352) fiihrt dazu aus,
dass das Erscheinen von AIDESEP einen Einschnitt in die Aktionsfelder der
etablierten Lobby-Institutionen bedeutete, sowie den Verlust ihrer hervorge-
hobenen Vermittlerfunktion zwischen indigenen Gemeinden, Staat und Fi-
nanzinstitutionen. Viele lokale Foderationen wollten nun selbst diese Funk-
tion ausfiillen oder aber AIDESEP als ihrer nationalen Vertretungsinstanz
diese Aufgabe {iberantworten. Die internationalen Finanzinstitutionen fingen
im Gegenzug an, ihre Geldvergabe davon abhéngig zu machen, ob die perua-
nischen NGOs ihre Arbeit mit AIDESEP abstimmten. Dieser Konflikt um
Gelder und Kontrollfunktionen begiinstigte die Entstehung einer weiteren na-
tionalen Interessenvertretung der Amazonasbewohner, der Confederacion de
Nacionalidades Amazonicas del Peru (CONAP).

210

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Der Konflikt zwischen AIDESEP und CONAP

1987, nach einem Treffen des Prisidenten Alan Garcia mit Hunderten von
Vertretern von comunidades nativas in Pucallpa, wurde CONAP gegriindet.*®
Fiinfzehn Foderationen aus dem Amazonasgebiet kamen zu einem von CISA
organisierten Kongress in Lima zusammen und bildeten den neuen nationalen
Zusammenschluss. Chirif (1995) und Smith (1996) interpretieren die Griin-
dung von CONAP als Schachzug nicht-indigener NGOs und von CISA, um
AIDESEP zu schwichen und ihre eigene Position zu stirken. Jedoch bietet
sich auch eine andere Lesart an: Wahrend in AIDESEP in den 1980er Jahren
die Aguaruna unter Leitung von Evaristo Nugkuag dominierten, waren die
Griinder und Hauptakteure von CONAP in der Anfangszeit Amuesha (vgl.
Pacheco 2000: 256). Dies lédsst darauf schlielen, dass auch interne Interessen-
konflikte und Machtkdmpfe die Entstehung einer weiteren nationalen Vertre-
tungsinstanz begiinstigten (vgl. Greene 2004: 445f.). Die ethnische Abgren-
zung wurde in der transethnischen Organisation nicht >tiberwunden< — wie
Survival International postulierte (vgl. Kapitel VII) — sondern blieb weiterhin
relevant.

AIDESEP versagte in der Folge CONAP offentlich die Legitimitét als
Reprisentationsorgan. In Zeitungsartikeln nannten sie sich selbst die »authen-
tischen< Reprisentanten, zum Ausdruck gebracht in ihrer >akkreditiertenc
Arbeit mit internationalen Organisationen und als Empfanger des alternativen
Nobelpreises (Greene 2004: 443). Auch auf lokaler Ebene wiederholte sich
der Streit zwischen AIDESEP und CONAP. Dort duferte er sich in neuen Fo-
derationsgriindungen, die sich von bestehenden abspalteten. So entstanden
zum Beispiel an verschiedenen Orten im departamento®’ Amazonas Ende der
1980er und Anfang der 1990er Jahre neue Aguaruna Foderationen. Diese
schlossen sich CONAP an bzw. 16sten sich vom AIDESEP-Griinder Evaristo
Nugkuag und seinem bereits vorgestellten Consejo Aguaruna Huambisa
(CAH) als der bis dahin in der Region dominanten Organisation.

Neben der von AIDESEP-Unterstiitzern meist propagierten negativen Be-
urteilung, derzufolge die Fragementierung der Organisationen sowie die be-
stindigen Neugriindungen die politische Bewegung der Tieflandindianer
schwichten, bieten sich auch zwei alternative Einschitzungen des Prozesses
an:

e Man kann diesen, bezogen auf den nationalen Kontext, politikwissen-
schaftlich als demokratischen Ausdruck vielfiltiger Meinungen interpre-
tieren. Demzufolge gibt es nicht eine nationale Vertretung, sondern zwei

26 1986 begann Alan Garcia seine sogenannten rimanakuy (Quechua; dt. »Dialog<)
— direkte Treffen mit Vertretern aus Gemeinden, um Probleme zu diskutieren
und Losungen zu suchen.

27 Peru ist in 24 politisch-administrative Einheiten unterteilt, die departamentos.

21

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

»Parteien<. Auch wenn beide Organisationen ihre Arbeit als iiberpartei-
lich< definieren, vertreten sie letztendlich nur die jeweiligen Ansichten
eines Teils der Tieflandindianer. Nicht alle konnen sich mit den Zielset-
zungen AIDESEPs identifizieren. CONAP stellt sich diesbeziiglich als Al-
ternative mit teilweise unterschiedlichen politischen Forderungen dar.

e Man kann die Abspaltungen sowie Neugriindungen von Organisationen
ethnologisch als Manifestation des dominanten akephalen Vergesell-
schaftungsprinzips der Tieflandindianer deuten. Misstrauen gegeniiber
skorrupten< Représentanten und die stdndige Herausbildung neuer Frak-
tionen innerhalb der Dérfer bzw. auf suprakommunaler Ebene verhindern
die Machtanhiufung in den Hénden Einzelner.

Der Konflikt zwischen AIDESEP und CONAP hélt bis heute an, jedoch gibt
es inzwischen auch Situationen, in denen beide Zusammenschliisse kooperie-
ren und sich gemeinsam gegen einen externen Dritten verbiinden.”® Allgemein
unterscheidet beide Organisationen die Schwerpunktsetzung in ihrem jeweili-
gen offiziellen Diskurs: Wihrend AIDESEP die Interessen von Regierung
und privaten Unternehmen am Abbau der natiirlichen Ressourcen im Sied-
lungsgebiet Indigener vollstindig ablehnt, glaubt CONAP, dass es vor allem
um eine gerechtere Beteiligung der Indigenen an der Nutzung dieser Ressour-
cen gehen muss. Cesar Sarasara, Prisident der CONAP, meint diesbeziiglich:
»ldealismus ist sehr gut, aber lasst uns Realisten werden. [...] Wir sind Perua-
ner, [...] Teil eines Staates, der uns nicht gehort [...]. Deshalb miissen wir wei-
se sein« (Interview Sarasara 21.01.2004).

Dieser »pragmatische Realismus« ldsst sich vielleicht auch mit der Entste-
hungszeit CONAPs erkldren. Zu diesem Zeitpunkt zeichnete sich, auf natio-
naler wie internationaler Ebene, ein entwicklungspolitischer Diskurswechsel
ab. War in den 1970er und frithen 80er Jahren politische Bildungsarbeit, die
sogenannte >Bewusstseinsbildung¢, Fokus der NGOs (sowie, wie im ge-
schichtlichen Riickblick gesehen, zeitweise der peruanischen Regierung), én-
derte sich dies mit der globalen Dominanz neoliberalen Gedankenguts ab Mit-
te der 1980er Jahre. In den 1990er Jahren standen so vor allem wirtschaftliche
Projekte auf den Aktionsprogrammen vieler peruanischer und interationaler
NGOs (vgl. Avila 2000).

28 Jedoch steht CONAP in nicht-indigenen Unterstiitzerkreisen stérker in der Kritik
als AIDESEP. Der Organisation wird vorgeworfen, einen fop-down Ansatz zu
verfolgen und wenig demokratische Erneuerung (in Form von Wahlen) der Fiih-
rungsspitzen zuzulassen. Hinzu kommen Verhandlungen mit Olgesellschaften,
die dem Ansehen der Organisation geschadet haben. Meist wird in der Unter-
stiitzer-Szene in Peru zwischen CONAP- und AIDESEP Sympathisanten auf
exklusive Weise unterschieden.

212

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

CONAP setzt stark auf das Thema »Wirtschaft< und pladiert, wie gerade
beschrieben, fiir eine Beteiligung der Tieflandindianer an der 6konomischen
Nutzung der Ressourcen des Amazonasgebietes. Sarasara driickte dies wie
folgt aus:

»Das indigene Volk muss sich aktualisieren, muss an heute denken, vom Jetzt aus-
gehend die Zukunft in Angriff nehmen. Es sieht, wie die verschiedenen Firmen iiber
Vertridge mit dem Staat seinem Territorium die Ressourcen entnehmen, seit langem
schon und alle verdienen daran. Ein groles Unternehmen présentiert sich, und alle
fordern Geld — die NGOs, die Kirche, der Staat, [...] alle Welt fischt nach dem Geld,
nur der Indigene nicht, der sieht, dass seine Bodenschitze entnommen werden und
wartet, dass der Staat ihm irgendwann hilft. Aber der hilft ihm auch nicht. Ich glaube
deshalb, dass wir anfangen miissen, selber Dialoge zu fithren und direkte Program-
me mit ihnen [den Unternehmen] abzuschlieBen« (Interview Sarasara 21.01.2004).

3. Zukunftsvisionen von AIDESEP und CONAP:
Autonomie versus Integration

In der politischen Sphére gilt ein einfacher Grundsatz: Einem jeden Anfiihrer
gedeiht es zum Vorteil, eine produktive Gesellschaft zu leiten (vgl. Kurtz
2001: 34). In zentralisierten Systemen ist die Kontrolle und Nutzung der wirt-
schaftlichen Produktion einer politischen Gemeinschaft sogar eine zentrale
Ressource zur Etablierung politischer Macht. Was aber macht eine Fiihrung,
die ihre politische Gemeinschaft als freiwilligen Zusammenschluss definiert,
die nicht auf die 6konomische Unterstiitzung ihrer Gefolgschaft zdhlen kann
und ihrerseits von externen Unterstiitzern abhéngig ist?

Sicht man das vorangegangene Zitat von Sarasara im Lichte dieser Frage,
spricht er die zentrale Herausforderung an, denen die indigenen Organisa-
tionen gegeniiberzustehen scheinen: der Entwicklung wirtschaftlicher Alter-
nativen fiir die von ihnen Vertretenen, die unausweichlich in das von staatli-
cher Seite geforderte marktwirtschaftliche System einbezogen sind. Dieses
funktioniert im Tiefland vor allem auf Grundlage von Tétigkeiten, die auf
Uberschussproduktion und Ausbeutung der natiirlichen Ressourcen ausgerich-
tet sind: extensive Landwirtschaft, Viehzucht, Erdol- und Gasforderung, Kup-
ferabbau, Goldsuche, Abholzung von Edelh6lzern — Aktivititen, die in Kon-
flikt stehen mit einem fiir indianische Gesellschaften des Amazonasgebietes
als charakteristisch dargestellten Wirtschaftsmodell. Bei Letzterem steht nicht
Akkumulation, sondern Umverteilung und Versorgung sowie Vielfalt der
Nutzungsweisen der natiirlichen Umwelt im Zentrum. Es ist eine Form der
Okonomie, die auf dem Prinzip der symmetrischen Reziprozitit basiert — auf
Austauschbeziehungen innerhalb und zwischen wirtschaftlichen Einheiten,

213

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

deren Ziel der Aufbau sozialer Verpflichtungen ist. Im Gegensatz zur Markt-
wirtschaft zielt das Individuum in der Logik dieses Wirtschaftsmodells somit
nicht auf die Vergr6Berung des eigenen finanziellen Kapitals ab, sondern
stirkt oder vergrofBert tiber sozial und 6konomisch relevante Transaktionen
seine bestehenden Netzwerke mit anderen Personen.

Trotz Einschluss in die Marktwirtschaft bleibt dieses System als normati-
ve Vorgabe fiir die Regelung sozialer Beziehungen im lokalen Kontext vie-
lerorts im Tiefland weiterhin durchaus relevant (vgl. u.a. Garcia 2003; Lehm
2003; Smith 2002b; Gasché 2004). Gasché (2004: 112) verweist in diesem
Zusammenhang auf drei Ebenen, die fiir die Etablierung reziproker Aus-
tauschbeziehungen unter der indianischen Bevolkerung im peruanischen Tief-
land bedeutsam sind: Arbeit, Distribution und Zeremonien. Wirtschaftlich
(und damit auch sozial und politisch) relevante Kollektive entstehen durch
Kooperation bei produktiven Tétigkeiten, durch das Teilen von Nahrungsmit-
teln und anderen Giitern sowie das gemeinsame Feiern von Festen und Riten.
Diese verpflichtenden sozialen Bindungen werden durch Verwandtschaftsbe-
ziehungen markiert und gestdrkt. Das abstrakte, weitestgehend unpersonliche
Arbeits- und Tauschmodell marktwirtschaftlicher Provenienz steht somit dem
idealtypischen >indianischen Modell« des miteinander Wirtschaftens konzep-
tionell entgegen. Allerdings ldsst sich, wie auch Smith (2002b: 163) festhilt,
diese dichotome Gegeniiberstellung in der Realitdt nicht aufrechterhalten:
»Kapitalistisches Denkens, die marktwirtschaftliche Ausrichtung, findet sich
auch unter Tieflandindianern. Smith verweist in diesem Zusammenhang auf
Bora und Huitoto im Ampiyacu, die uneingeschrinkte Jagd auf Tiere machen,
deren Fleisch auf dem Markt viel Geld einbringt. Auch bei meinen Besuchen
in Ashéaninka-, Huitoto- und Cocama-Cocamilla-Siedlungen erzdhlten mir
Dorfbewohner und Organisationsvertreter immer wieder von Konflikten, die
auf Grund dhnlicher Aktivititen von Mitgliedern ihrer Gemeinden vor Ort
entstiinden. Es gibt zudem kaum noch Gegenden, in denen kein Geld benétigt
wird, um handeln und Gegenstinde des tdglichen Bedarfs erwerben zu kon-
nen. Die Teilnahme am marktwirtschaftlichen Tauschsystem gestaltet sich je-
doch in den meisten Fillen weiterhin tiber Zwischenhédndler: Das tiber Jahr-
hunderte gefestigte Patronage-System kennzeichnet die Beziehung zwischen
indigenen Tieflandbewohnern auf der einen Seite und Héndlern, Arbeitgebern
sowie Reprisentanten des Staates auf der anderen Seite.

214

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

AIDESEPs Antwort:
Konzentration auf die >Riickeroberung« indigenen Territoriums

In Bezug auf die Frage, wie man dem Problem der Dominanz marktorientier-
ten Denkens und dem gefestigten Patronage-System im Amazonasgebiet be-
gegnen kann, nehmen die Vertreter von AIDESEP und CONAP unterschied-
liche Positionen ein. AIDESEP lehnt zwar Verhandlungen mit multinationa-
len Konzernen ab, konnte aber bisher im Gegenzug keine erfolgreiche, pra-
xiserprobte Strategie zur Umsetzung eigenbestimmter Wirtschaftsweisen in
den bereits titulierten Gebieten entwickeln: »[...] der wirtschaftliche Druck
auf die natiirlichen Ressourcen der indigenen Volker wichst bestiandig. [...]
Auch wenn das wirtschaftliche Problem [...] ganz oben auf der Liste der For-
derungen steht, hat AIDESEP dieses Thema bisher nicht tiefgreifend behan-
deln konnen,« heifit es selbstkritisch in einem Memorandum der Organisation
(AIDESEP 2002: 36; eigene Ubersetzung aus dem Spanischen). AIDESEPs
Plan de vida®® (2003b) und ihr Vorschlag fiir eine »integrale indigene Wirt-
schaftsweise fiir eine Entwicklung mit Identitit« (2004a) zielen zwar auf die
Konkretisierung wirtschaftlicher Alternativen ab, formulieren aber weiterhin
abstrakte Ziele: Es sind strategische Konzepte, die auf die Frage eingehen,
was geschehen soll, wenn indigene Territorien demarkiert sind. Auf Foderati-
ons- oder Dorfebene zirkulieren diese Plidne selten. Unter den gegebenen
Konflikten mit Siedlern aus anderen Landesteilen, illegalen Holzfillern,
Héndlern von Tierfellen, bezeichneten sie viele meiner lokalen Gespréchs-
partner zudem als »kaum umsetzbare Visionen«. Auf nationaler Ebene ist
man sich dieses Problems bewusst. So hilt der Plan de vida einleitend fest,
dass »die Gemeinden sich in Bezug auf ihre wirtschaftlichen Probleme nicht
von den Organisationen représentiert fithlen« (AIDESEP 2003b: 9). Als
Gegenstrategie wird die Griindung selbstverwalteter, kommunaler Unterneh-
men vorgeschlagen, zum Beispiel im Bereich des Okotourismus und im Be-
reich der Kommerzialisierung von Handwerkskunstprodukten (AIDESEP
2003b: 25). Doch wie eine Studie von Lehm (2003) nachweist, sind diesbe-
ziigliche Initiativen bisher relativ erfolglos. Die Autorin spricht ein grundsétz-
liches Dilemma an: Zwar ist >indigenes Wissen«< gegenwirtig durchaus ge-
fragt — zum Beispiel von Pharamzieunternehmen oder im Bereich des Oko-
tourismus — aber der reale Nutzen fiir die lokale Bevolkerung bleibt dennoch
meist gering.

Der Erfolg indigener Organisationen auf internationaler Ebene hat derweil
zum Einschluss der >Zielgruppe indigene Vélker< in die Programme der
Weltbank und anderer multilateraler Institutionen gefiihrt. In den Wirtschafts-
planen dieser Einrichtungen erscheinen die indigenen Vdélker jedoch unter der

29 Dt.Lebensplanc.

215

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Rubrik »Armex, denn sie werden auf Grundlage ihres mangelhaften Zugangs
zu wirtschaftlichen Mérkten und einem unterdurchschnittlichen Pro-Kopf-
Einkommen kategorisiert (Lehm 2003: 8f.; vgl. auch Garcia 2003). Der
Wohlstand der Bevolkerung eines Landes wie Peru wird von Weltbank und
IWF an Hand der Féhigkeit seiner Regierung beurteilt, die zur Verfiigung ste-
henden natiirlichen Ressourcen in Waren des freien Handels zu verwandeln
(vgl. Coronil 2000). Der Diskurs dieser Institutionen ist vom Expansions-
drang marktwirtschaftlicher Logik geprigt, der alternativen Wirtschaftskon-
zeptionen kaum Raum zur Entfaltung ldsst. Eine weitere Konsequenz dieser
yDiskursdominanz¢ besteht in dessen Wirkung auf die Vertreter indigener Or-
ganisationen: Wie beschrieben steht die Kanalisierung bzw. Sicherstellung
des Geldflusses fiir viele Repriasentanten im Mittelpunkt ihrer Arbeit — auch
auf Druck ihrer yWéhlerschaft<. Dies macht die Vertreter in erster Linie zu
Empfingern bzw. Verwaltern von humanitéren Hilfsgeldern und ihre Verbén-
de zu »Rentierorganisationenc.

Der Traum vom indigenen Territorium

Im Angesicht des erdriickenden politischen Ungleichgewichts nimmt der
Kampf um die »indigenen Territorien< weiterhin eine zentrale Stellung in den
organisatorischen Zielsetzungen AIDESEPs ein. Denn, »das Thema Territo-
rium ist das einzige, das sich in allen Kopfen Amerikas, vielleicht in der gan-
zen Welt, festsetzen konnte«, konstatiert der AIDESEP-Unterstiitzer Pedro
Garcia (Gesprich Garcia 10.06.2005). Und Haroldo Salazar, 2004 Vize-
Prisident sowie 2005 Prasident von AIDESEP, umreisst mit folgenden Wor-
ten das, was er als »das Herzstiick indigener Politik« bezeichnet:

»Wir haben mehr als 8 Millionen Hektar Land®® [...] wir wollen [...] das indigene
Territorium Perus erkdmpfen. [...] unser Kampf hat sich bisher nicht darum gedreht
Biirgermeister oder Kongressabgeordneter zu werden, nein, unser Kampf dreht sich
darum, wie wir mehr Territorium gewinnen konnen [...] Wenn wir das einmal er-
reicht haben [...] kénnen wir gewinnen, denn wir sind nicht viele Menschen, haben
dann aber ein grofes Territorium. Dann koénnen wir in den Kongress einziehen.«
(Interview Salazar 14.01.2004).

Der Kampf um die indianischen Siedlungsgebiete gilt — zumindest auf natio-
naler Ebene — erst dann als abgeschlossen, wenn zusammenhéngende Territo-
rien mit relativer Autonomie gegeniiber der peruanischen Regierung bestehen.

30 Rummenhéller (2005: 2) spricht von bislang etwa 7 500.000 ha demarkierter
Fldche, die ca.10% des peruanischen Amazonastieflandes ausmacht. 1.500 co-
munidades nativas konnten erfolgreich Land titulieren lassen, einige hundert
Gemeinden sind noch nicht demarkiert.

216

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Dabei gilt dieses Vorhaben unter den gegenwértigen nationalen und interna-
tionalen Vorzeichen durchaus als eine »>utopische Vision«. Im Gegensatz zu
Léndern wie Kolumbien oder Brasilien muss das Land in Peru Stiick fiir
Stiick, Dorf um Dorf, von den Organisationen >zuriickerobert< werden (Inter-
view Salazar 14.01.2004; Gesprich Antazi 26.05.2005; Gesprich Garcia
10.06.2005; vgl. auch AIDESEP 2005).

Garcia schildert die Komplexitit des Problems an Hand eines Beispiels:
In den 1970er Jahren half er, zusammen mit anderen Mitgliedern der bereits
vorgestellten Grupo DAM, Aguaruna-Gemeinden am Cenepa, in Nordwest-
amazonien, bei der Titulierung ihrer Territorien. Ausgangspunkt ihrer Bemii-
hungen war es, ein zusammenhéngendes indianisches Gebiet zu schaffen bzw.
zu erhalten. Dieses entwarfen die beteiligten indianischen Vertreter und ihre
nicht-indigenen Unterstiitzer auf dem Papier wie ein Puzzle: Innerhalb eines
festgelegten Bereichs wollten sie kommunale Landstiicke erwerben, die sich
derart aneinander fligten, dass keine nicht-indigenen Siedler mehr dazwischen
Platz fanden. Allerdings mussten zu diesem Zweck einige Aguaruna-Familien
innerhalb des Gebiets umsiedeln und neue comunidades grinden. Es waren
allesamt »auf dem ReiBBbrett geschaffene« neue Gemeinden, betont Garcia.
Zuvor hatten die einzelnen Familien zwar auch an bestimmten Stellen bevor-
zugt gesiedelt, waren aber zum Jagen an andere Stellen innerhalb des Gebiets
gezogen. Die zum Zwecke der Landtitulierung neu geschaffenen dorflichen
Einheiten verwandelten sich jedoch mit der Zeit in feste GroBen. Familien be-
gannen, sich gegenseitig das Jagen in den Gebieten zu verbieten, die nun zur
eigenen comunidad gehorten. Heute, so Garcia weiter, wiirden vor allem die
jungen Leute die comunidades nativas wie politische Einheiten behandeln, die
seit jeher bestanden hitten. Sie interessierten sich nicht fiir das Thema >Terri-
toriumg, das eine umfassendere Vision von politischer Gemeinschaft enthielte.
Sie sdhen keine Moglichkeiten mehr, das Leben ihrer Vorviter zu fithren. Die
Anfangsidee der 1970er Jahre, intern alles wieder zu einem zusammenhin-
genden Territorium zu erkldren, sobald das Gebiet vollstindig mit Einzeltiteln
versehen worden wire, liele sich heute wohl kaum noch realisieren. Ein gro-
Ber Teil des Problems ldge aber, so Garcia, auch auf staatlicher Seite: Die co-
munidades gehoren alle zu groBeren politischen Einheiten, in denen Indigene
selten das Sagen haben — zu Kreisverwaltungen und regionalen Regierungen.
Die Funktionére dieser politischen Instanzen verfolgen eigene Absichten, die
zu Interessenkonflikten zwischen ihnen und den indigenen Tieflandbewoh-
nern fithren — vor allem in Gebieten, in denen Ol und andere Bodenschitze
gefunden werden. Der Staat sowie privatwirtschaftliche Unternehmen kénnen
dabei letztendlich nahezu ungehindert in indianisches Gebiet eindringen. Vor
allem diese makropolitischen Prozesse, welche die indigenen Organisationen
weiterhin kaum politisch beeinflussen konnen, stehen der Umsetzung des
Traums eines indigenen Territoriums, aus Perspektive des AIDESEP-

217

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Unterstiitzers, im Wege (Gesprich Garcia 10.06.2005). Das Ideal eines auto-
nomen indigenen Lebensraumes hat sich in der Realitiét vielerorts in eine von
nationalstaatlichem Grenz- und Besitzdenken geprigte >Kleingértneranlage«
verwandelt (vgl. hierzu auch Dean 2002: 210).

Dieser von Garcia beschriebene Prozess veranschaulicht das von Appadu-
rai (1996: 178ff.) konstatierte dialektische Verhiltnis zwischen lokalen Sub-
jekten und ihrer Umwelt. »Nachbarschaften« als Kategorie der real existieren-
den sozialen Formationen, in denen Lokalitit als Wert bedeutsam wird, sind
immer historisch und kontextgebunden. Sie stehen in Opposition zu anderen
und gehen aus ihnen hervor. Nachbarschaften sind einerseits die Vorbedin-
gung fiir lokale Subjekte. Gleichzeitig tragen diese zur Verdnderung, Ausge-
staltung und Bestitigung derselben bei. Doch dariiber hinaus gibt es grofere
Formationen, die die Fahigkeit zur Kontextproduktion von Nachbarschaften
beeinflussen: Staaten, transnationale Unternehmen etc. Im Fall der indiani-
schen Gesellschaften des Tieflands, die unter den Einfluss der komplexen Or-
ganisationsform eines Kolonialreichs und spiter eines Nationalstaats gerieten,
generierte das Gesetz der comunidades nativas in den 1970er Jahren unter
weiten Teilen von ihnen ein neues lokales Selbstverstindnis, das sich am
staatlichen Denken orientierte. Die offizielle Umdeutung der zuvor lose und
flexibel definierten lokalen Nachbarschaften in feste politische Einheiten er-
moglichte zwar die Sicherung und Riickeroberung von Landtiteln mit staatli-
chen Mitteln, unterhohlte aber gleichzeitig die praktische Umsetzung des an-
visierten Ziels der Schaffung eines zusammenhéngenden indigenen Territo-
riums: Das Beispiel der Aguaruna-Gemeinden am Cenepa verdeutlicht, wie
nachhaltig der nationalstaatlich ordnende Eingriff auf das lokale Selbst-
verstindnis vielerorts im peruanischen Tiefland zurtickgewirkt hat.

Andere engagierte Unterstiitzer der indianischen Gesellschaften des Ama-
zonasgebietes bewerten den Traum des zusammenhéngenden indigenen Terri-
toriums deshalb eher kritisch. So meint Alberto Chrif:

»Er [Pedro Garcia] trdumt davon, dass das indigene Territorium eines Tages wieder
eins wird. Ich halte das fiir gefahrlich und nicht mehr machbar. Der Einschluss in die
Marktwirtschaft ist zu weit fortgeschritten. Was passiert, wenn alles ein zusammen-
hiangendes Territorium wird und ein jefe beschlieit, Holz zu verkaufen? Nein, die
Parzellierung bietet groferen Schutz gegen den totalen Ausverkauf« (Gesprach Chi-
rif 20.07.2005).

Allerdings fiihrt Chirif (2005: 0.S.) auch das Gegenbeispiel der Matsé an, die
ihr Territorium nach den Einzeltitulierungen wieder erfolgreich zusammen-
schlossen.

AIDESEP setzt sich in den letzten Jahren verstérkt fiir die Schaffung von
Schutzgebieten fiir die >indigenen Volker in freiwilliger Isolation¢ ein. Zu-

218

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

mindest bei diesen Gruppen ist eine weitestgehende Autonomie der sozialen,
politischen und wirtschaftlichen Ordnung weiterhin gegeben und kann durch
entsprechende Schutzmafnahmen auch in Zukunft garantiert werden. Fiir die
Gemeinden, welche die Basis ihrer Organisation bilden, scheint diese Option
jedoch gegenwirtig nicht mehr relevant zu sein.

CONAPs Antwort:
Integration in marktwirtschaftliche Zusammenhénge

CONAP schldgt andere Wege ein. Die Organisation hat zwar die »Verteidi-
gung der Kultur und Biodiversitét indigener Volker« (CONAP o.J.: 0.S.) als
Leitspruch der Organisation gewahlt, sieht aber dennoch im Abschluss von
Vertragen mit Erd6lunternehmen und Pharmaziekonzernen keinen Wider-
spruch zu diesem Grundsatz. In ihren institutionellen Richtlinien legt die Or-
ganisation als Aktionsfelder explizit »den Einschluss der indigenen Vélker in
die wirtschaftliche Aktivitit« sowie »die Entwicklung von Unternehmen der
indigenen Volker« fest (CONAP o.J.: 0.S.). Wihrend der wenig aufschluss-
reiche Ausdruck >wirtschaftliche Aktivitdt« nur im Zusammenhang mit dem
Beiwort >Einschluss¢ verrit, dass die Organisationsvertreter dabei an die
marktwirtschaftlich orientierte Form des Wirtschaftens denken, verdeutlicht
die »Entwicklung von Unternehmenc« vielleicht besser die eingenommene Per-
spektive. CONAP arbeitete bisher unter anderem mit den in das CAMISEA-
Gasforderungsprojekt®’ involvierten Unternechmen zusammen und hat einen
Vertrag mit einer US-amerikanischen Universitdt abgeschlossen, in der die
Kooperation beider Institutionen bei der Suche nach Heilpflanzen zur Ent-
wicklung neuer pharmazeutischer Medikamente festgelegt wurde (Interview
Sarasara 21.01.2004). Diese Aktivitdten bringen CONAP sowohl von Seiten
AIDESEPs als auch von deren nicht-indigenen Unterstiitzern massive Kritik
ein. Wie stark Letztere sich in die politische Ausrichtung der Organisationen
einzumischen versuchen, verdeutlicht Sarasara, 2004 Prisident von CONAP:

»Einmal kam eine Deutsche zu mir, die die Ashéninkas kennt, und sagte mir: Du
verkaufst indigenes Wissen. Da habe ich ihr geantwortet: Ich verkaufe [indigenes
Wissen]? Na gut, wenn du nicht willst, dass ich [es] verkaufe, wenn du mir eine an-
dere Alternative bringst, dann werden wir die umsetzen« (Interview Sarasara
21.01.2004).

31 Camisea-Projekt: Bau einer 700 Kilometer langen Gasleitung durch das peruani-
sche Amazonasgebiet, die Zugang zu mehr als 11 Trillionen Kubikmetern natiir-
lichem Gas und mehr als 600 Millionen Barrel Petroleumgas bietet. Entlang der
Gasleitung und Bohrstationen leben u.a. die Kugapakori und Nahua. Bisher von
indigenen Organisationen angezeigte Probleme sind u.a.: massive Bodenerosion,
Verschlechterung der Nahrungsmittelversorgung durch Abnahme von Fischbe-
stainden und Verschlechterung der Wasserqualitit.

219

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Der Aguaruna Sarasara ist studierter Okonom. Er nennt CONAP eine »Orga-
nisation von Armen« — arm im >westlichen Verstindnis¢, aber >reich< in Be-
zug auf die kulturellen Kenntnisse {iber indianische Lebens- und Wirtschafts-
weisen (Interview Sarasara 21.01.2004). Da die Beziehung zwischen Staat
und Indigenen eine asymmetrische ist, sieht Sarasara momentan jedoch keine
Chance dafiir, indianischen Reichtum auf »traditionelle Art und Weise< einzu-
setzen. In diesem Zusammenhang verweist er zum Beispiel auf die Missach-
tung der ILO-Konvention 169 von Seiten der Regierenden, obwohl Peru die
Konvention bereits 1993 unterschrieben hat. Damit verpflichtete sich der
Staat eigentlich dazu, auch Gebiete als indigenes Territorium anzuerkennen,
in denen Sammel- und Jagdwirtschaft sowie andere kulturelle Nutzungsfor-
men (z.B. spirituelle Aktivititen) vorliegen. In der Praxis peruanischer Funk-
tiondre, die die Antrige fur die Titulierung der Territorien von comunidades
nativas bearbeiten, bestimmen jedoch »positive Fakten< wie Héauserbau,
Pflanzungen, Rinderzucht, Holznutzung etc. meist dariiber, wie viel Land den
Bewohnern zugesprochen wird. Zudem gehoren Fliisse, Seen, Schluchten so-
wie alle unterirdischen Bodenschitze weiterhin dem Staat, auch wenn diese in
den titulierten Gebieten liegen (Interview Sarasara 21.01.2004; vgl. auch
Garcia 2003: 22). Fur Sarasara diktiert der ungleiche Zugang zu politischer
Macht, der massive Auswirkungen auf die Umsetzungsmoglichkeiten fiir un-
abhingige Wirtschaftsplédne hat, den Aktionsplan von CONAP. Er definiert
den Ansatz seiner Organisation deshalb wie folgt:

»Der Indigene [...] muss jetzt, wenn sich ihm ein Unternehmen néhert, abschétzen
konnen, welche Schidden diese Firma verursachen kann und welche Vorteile sie ihm
bringen kann. Dann muss der Indigene dariiber nachdenken, in welcher Form er sich
beteiligen kann, damit die Schiaden ausbleiben [...] und vor allem sagen, wie er am
Gewinn beteiligt werden mochte. Denn, ob wir uns widersetzen oder nicht, der
Staat, der sich als Besitzer des Territoriums fiihlt, wird in jedem Fall die Ressourcen
ausbeuten. Wir miissen auch eine praktische Philosophie entwickeln, ohne die ideo-
logische Seite ganz zu vergessen« (Interview Sarasara 21.01.2004).

Produktionsorientierte versus politische Organisationen

Vielleicht mochte Sarasara mit seinem Ansatz auch die vorhandenen Span-
nungen zwischen jproduktionsorientierten< und >politischen< Zusammen-
schliissen unter den indigenen Tieflandbewohnern iiberwinden. Lehm (2003:
23) beschreibt die Tendenz unter Tieflandindianern, produktiven Organisatio-
nen (also Zusammenschliissen mit wirtschaftlichen Zielsetzungen) eine gro-
Bere Legitimitit zuzuerkennen als solchen, die auf die politische Repréisenta-
tion abzielen, da erstere spezifische und konkrete Funktionen besitzen. Beide
Organisationsformen werden demnach intern als im Wettstreit miteinander

220

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

stehend wahrgenommen. Unter diesen Vorzeichen ist in Peru 1995 ein natio-
naler Zusammschluss entstanden, der »technische und politische Vorschlédge
aus indigener und bauerlicher Sichtweise« entwickeln méchte, »um die natiir-
lichen Ressourcen zu nutzen« (Interview Rufner 05.05.2004): die Coordina-
dora Agroforestal Indigena y Campesina del Perii (COICAP)**. Die Organi-
sation fordert zum Beispiel die Entwicklung von Holzunternehmen in indige-
nen Gemeinden im peruanischen Amazonasgebiet — auf Grundlage bestehen-
der wirtschaftlicher Einheiten (Familien bzw. Netzwerke von Personen, die in
direkten Austauschbeziechungen zueinander stehen). Damit wird auch der Er-
kenntnis Rechnung getragen, dass bisherige Projekte, die auf die
Etablierung kommunal gefiihrter Unternehmen abzielten, groBtenteils fehl-
schlugen. Nicht die Dorfer sind in den meisten Féllen die kleinste wirtschaft-
lich (und politisch) relevante Einheit, sondern unabhingig davon agierende
Netzwerke von miteinander in reziproken Austauschbeziehungen stehenden
Individuen. Dieses Netzwerk beschrédnkt sich nicht unbedingt auf Mitglieder
des eigenen Dorfes, sondern {iberwindet diese Grenzen (vgl. COICA und Ox-
fam 1995; Smith 2002b; Gasché 2004). Hildebrando Rufner, 2004 Mitglied
im Vorstand von COICAP, definiert die Herausforderungen, vor denen die
Tieflandindianer stehen, wie folgt:

»Wir miissen jetzt in die Etappe der Produktion und des Gebrauchs der Okosysteme
und Biodiversitit durch die indigenen und bauerlichen Gemeinden eintreten [...] Wir
miissen die Macht von AIDESEP und CONAP dezentralisieren [...] die politischen
Gremien konnen nicht fiir die Menschen Entscheidungen treffen, die dort [in den
Gemeinden] herausragen mochten [...]« (Interview Rufner 05.05.2004).

Wenn man sich die Genese indigener Organisationen erneut ins Gedéchtnis
ruft, fallt auf, dass die Zusammenschliisse anfangs gerade auch in Bezug auf
wirtschaftliche Aspekte von Bedeutung waren. So wollten die Anwesenden
bei der ersten Konferenz von Amuesha-Fiihrern im Jahre 1969 unter anderem
deshalb als Rechtssubjekte innerhalb des Nationalstaates anerkannt werden,
um Zugang zu Krediten sowie die Moglichkeit zur Bildung von produktions-
und marktorientierten Kooperativen zu erhalten (vgl. Kapitel VII). Auch der
Zusammenschluss von Ashaninka-Gemeinden im zentralen Tiefland,
CECONSEC, war anfangs eine Genossenschaft fiir die Vermarktung von Kaf-
fee gewesen. Der Ethnologe Carlos Mora reflektiert die Entwicklung indige-
ner Organisationen in diesem Zusammenhang wie folgt:

»[...] eine Sache, die nicht erfolgreich entwickelt wurde und die es nicht geschafft
hat, den allgemeinen Entwicklungsprozess zu begleiten, ist das wirtschaftliche The-
ma. Es gelingt [den Organisationen] nicht [...], ein Modell wirtschaftlicher Entwick-

32 Dt.»Forstwirtschaftlicher indigener und bauerlicher Zusammenschluss Perus«.

221

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

lung und wirtschaftlicher Alternativen flir die Gemeinden zu schaffen. [...] die Ein-
schlussbedingungen in die regionalen Okonomien haben sich bestindig erschwert
fiir die Gemeinden« (Interview Mora 15.01.2004).

Die wirtschaftlichen Bezichungen zwischen Mitgliedern indianischer Dorfer
und externen Akteuren konnte bisher nicht grundlegend veridndert werden.
Auch wenn dieses Anliegen eines der zentralen Motive frither Organisations-
griindungen war, erfiillten sich diesbeziigliche Erwartungen an die Zusam-
menschliisse nicht. Im Gegenteil: Die Organisationen waren und sind selbst
abhingig von internationalen Zuwendungen. Damit verlieren zumindest die
iibergeordneten regionalen und nationalen Instanzen eine wichtige Quelle
ihrer politischen Legitimation im lokalen Kontext. Es gibt keine konkreten
gegenseitigen Verpflichtungen zwischen Direktive und Wihlerschaft, wohl
aber zwischen Reprisentanten und Geldgebern. CONAP schlug in dieser Hin-
sicht neue Wege ein und versuchte, eine groBere wirtschaftliche Unabhéngig-
keit zu erreichen. Vielleicht schaffte es die Organisation auch deshalb, sich
innerhalb kurzer Zeit zu einem ernstzunehmenden Konkurrenten AIDESEPs
zu entwickeln.

4. Die staatliche »Indigenenpolitik«
am Anfang des 21. Jahrhunderts

»Die verschiedenen Regierungen haben versucht, den indigenen Vélkern Lsungen
anzubieten. So entwickelt jede Regierung ein Programm [...], aber wenn sie aus dem
Amt scheidet, stirbt auch ihr Programm« (Interview Sarasara 21.01.2004).

Nach dem abrupten Ende der Présidentschaft von Fujimori im Jahre 2000
konnte die indigene Bewegung der Tieflandindianer kurzfristige politische Er-
folge unter der Ubergangsregierung von Valentin Paniagua verzeichnen. Aus
der Selva Central reisten Abgesandte der Ashaninka, Nomatsiguenga und Ya-
nesha nach Lima. Sie wurden von Paniagua personlich empfangen. Er besti-
tigte den Représentanten, dass die Probleme der Tieflandindianer struktureller
Natur seien und versprach die Einsetzung einer Kommission, um Vorschlige
beziiglich ihrer Forderungen zu erarbeiten. So kamen Anfang 2001 Delegierte
von AIDESEP sowie CONAP mit Sozialwissenschaftlern und Regierungsbe-
amten zusammen, um am runden Tisch Probleme sowie Losungsvorschlige
zu diskutieren. Der Dialog wurde als »Offnung¢« und Hoffnungsschimmer fiir
eine Institutionalisierung indigener Interessenvertretung betrachtet (vgl.
Garcia und Lucero 2003; vgl. Lehm 2003; Smith 2001; Gesprich Meentzen

222

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

20.01.2004).” Diese Hoffnung setzte sich auch unter Alejandro Toledo an-
fangs noch fort — dadurch, dass er bewusst Gebrauch von indigenen Symbolen
machte. So inszenierte er zum Beispiel seine Einsetzung zum Prisidenten mit
einer Zeremonie in Machu Picchu. Auflerdem unterzeichnete er zusammen
mit den Prisidenten Boliviens, Ecuadors, Kolumbiens und Venezuelas die
Deklaration von Machu Picchu — ein Dokument, das die »Verteidigung indi-
gener Rechte< in der gesamten Region versprach. Die Unterzeichner wollten
damit unter anderem die Ausarbeitung und Verabschiedung der parallel zur
UN-Erkldrung indigener Rechte angestrebten Amerikanischen Deklaration zu
den Rechten indigener Vélker in der OAS vorantreiben.”*

Toledos belgische Ehefrau Eliane Karp, (Hobby-)Ethnologin®® und des
Quechua michtig, machte das >Thema Indigene« auch zu ihrem offiziellen
Anliegen als Prisidentengattin. Sie rief sich zur Vorsitzenden einer neuen
Kommission aus — der Comision Nacional para los Pueblos Andinos, Amazo-
nicos y Afro-Peruanos (CONAPA)*®. Die 1998 von Fujimori geschaffene Se-
cretaria Técnica de Asuntos Indigenas (SETAI)’, welche die Funktion des
Instituto Indigenista iibernommen hatte, wurde derweil zum technischen Arm
der CONAPA. Kritiker verwiesen bald auf den Umstand, dass damit die unter
Paniagua erarbeiteten Vorschldge zunichte gemacht wurden, da die Kommis-
sion weder den Rang eines Ministeriums noch Eliane Karp ein offizielles
Mandat innerhalb der Regierung besall (Garcia und Lucero 2003: 13).
CONAPA wurde mit Mitarbeitern unterschiedlicher Ranghohe aus verschie-
denen Ministerien besetzt und besall keinerlei Entscheidungsbefugnis, son-
dern bekam lediglich die wenig spezifische Funktion »Vorschldge zu erarbei-
ten« (vgl. Servindi 18, 2002: 1). Auch die Zusammensetzung des Gremiums

33 Die Ergebnisse dieses runden Tisch wurden in einer Publikation zusammenge-
fasst und verdftentlicht unter den Titel Defendamos los derechos de los pueblos
indigenas amazdnicos. Memoria de un proceso de interlocucion 2001 (ARPI
0.J.).

34 Als weiteres Indiz flir eine Wandlung der Beziehungen zwischen Regierung und
Indigenen wurde auch die Wahl der Aymara Paulina Arpasi als Kongressabge-
ordnete durch Toledos Partei Peru Posible gesehen.

35 Garcia und Lucero (2003: 23) bemerken in ihrer Analyse der indigenen Bewe-
gung des peruanischen Amazonasgebiet, dass Eliane Karp entgegen der allge-
meinen Annahme, in Stanford, wo sie Toledo kennen lernte, nicht Ethnologie
sondern Franzosisch studiert hitte.

36 Dt.»Nationale Kommission fiir die V6lker der Anden, des Amazonas und fiir die
Afro-Peruaner«.

37 Dt. »Sekretariat fiir indigene Angelegenheiten<. Das Sekretariat wurde Teil des
Frauen- und Entwicklungsministeriums, wahrend das Instituto Indigenista dem
Landwirtschaftsministerium zugeordnet worden war. Durch die Umstrukturie-
rung des Instituts in ein Sekretariat sowie dessen Zuweisung zu einem relativ
unbedeutsamen Ministerium verwies Fujimori de facto die Einrichtung auf
unterste Ebene der staatlichen Biirokratie (Gesprach Barclay 16.04.2004; vgl.
auch Dean 2002: 203).

223

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

wurde als unzureichend kritisiert: die indigenen Repridsentanten seien von
Karp ausgesucht worden, lautete der Vorwurf der Gegner. Der Prisident von
CONAP, César Sarasara, bringt die Kritik folgendermaflen auf den Punkt:

»Diese Regierung hat das Modell der CONAPA ins Leben gerufen, das interessant
ist. Aber die Regierenden denken immer noch, dass wir selbst nicht fihig sind, uns
zu beteiligen, einen akademischen, intellektuellen Beitrag zu leisten. Deshalb versu-
chen sie, ihre Denkweise durch eine Institution wie CONAPA durchzusetzen«
(Interview Sarasara 21.01.2004).

Die neue Kommission erhielt fiinf Millionen Dollar von der Weltbank, ein
Kredit, der fiir Projekte zu Gunsten der indigenen Bevolkerung gewéhrt wur-
de. Um die Verwendung dieser Gelder spitzte sich im April 2004 ein 6ffent-
licher Streit zu, in dem CONAPA der Misswirtschaft angeklagt wurde (vgl.
IWGIA 2005: 174f.). Zu diesem Zeitpunkt war die Présidentengattin bereits
auf Grund massiven Drucks in ihrem Amt durch den jungen Shipibo Miguel
Hilario ersetzt worden, der aber weder von AIDESEP noch von CONAP als
legitimer Représentant anerkannt wurde. Eliane Karp und ihre private Stiftung
Fundacion Pacha wurden zur Zielscheibe des offentlichen Korruptions-
vorwurfs in Bezug auf die Verwendung des Weltbankkredits. An dem Arger,
der sich iiber ihre Person verbreitete, war auffallend, dass ihr als Nicht-
Peruanerin der Vorwurf gemacht wurde, in quasi kolonialer, paternalistischer
Manie »fiir die Indigenenc« sprechen zu wollen. Wenn auch meist die interna-
tionalen Unterstiitzer die wichtigsten Verbiindeten indigener Organisationen
sind, konnen sich diese j>positiven Attribute< in politischen Auseinander-
setzungen schnell in ihr Gegenteil verwandeln. In zahlreichen Gesprichen, die
ich mit indigenen Aktivisten fiihrte, wurde Eliane Karp vorgeworfen, dass sie
sich eines Themas beméchtige, in dem sie als Auslédnderin Zuriickhaltung
tiben miisse.

CONAPA wurde im Laufe des Jahres 2004 aufgelost, und an seine Stelle
trat eine neue Institution: Am 16. Dezember 2004 verabschiedete der Kon-
gress eine Resolution zur Schaffung eines autonomen Organismus mit minis-
terialem Rang, das den Namen Instituto Nacional de Desarrollo de los
Pueblos Andinos, Amazénicos y Afroperuanos (INDEPA)*® erhielt. Neun
indigene Représentanten aus den Anden und dem Amazonasgebiet sowie der
Afroperuaner sollten, so die Gesetzgebung, direkt in die Direktive von

38 Dt. >Nationales Institut fiir die Entwicklung der Vélker der Anden, des Ama-
zonas und der Afro-Peruaner<. INDEPA soll das zentrale nationale Organ fiir
indigene Angelegenheiten werden. Es soll die Ausfithrung von Projekten und
Programmen koordinieren, die die »Rechte und die Entwicklung mit Identitdt
der Volker der Anden, des Amazonas und der Afro-Peruaner unterstiitzen« (vgl.
TWGIA 2005: 174ft.).

224

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

INDEPA gewihlt und nicht, wie bei der Zusammensetzung von CONAPA,
von der Regierung zugewiesen werden.”’ Jedoch wiirde der Konstitu-
tionsprozess der neuen Institution im Angesicht der Priasidentschaftswahlen
im Jahr 2006 nur schleppend vorangehen, wie Vertreter indigener Orga-
nisationen sowie ihre Unterstiitzer im Juni 2005 zu Bedenken gaben (Ge-
spriach Meentzen 07.06.2005; Gespriach Orozco 01.06.2005; Gesprach Agurto
16.06.2005). Die neu gewihlte Regierung unter Priasident Alan Garcia Pérez
beschloss per Dekret im Februar 2007, die Eigenstindigkeit INDEPAs auf-
zuheben und das Organ mit dem Ministerio de la Mujer y Desarrollo Social
(MIMDES)* zu fusionieren. Jedoch verabschiedete der Kongress im Oktober
desselben Jahres einen Gesetzesentwurf, der diese Fusion wieder authob.

Die indigene Bevolkerung Perus scheint fiir die Regierenden vor allem
dann zu einem Thema zu werden, wenn der Blick von auflen auf das Land
gerichtet wird — sei es auf Grund der Ausrufung einer entsprechenden UN-
Dekade, weil Institutionen wie der IWF die Vergabe von Krediten an die
Durchfithrung von MaBBnahmen zum Einbezug der indigenen Bevdlkerung
kniipft, oder weil die Weltbank Kredite fiir Projekte zu vergeben hat. Das
méiBige Interesse wurde auch eindriicklich durch ein Symposium zur staat-
lichen >Indigenenpolitikc am 30.Mai 2005 belegt, das von Abteilungen
verschiedener Ministerien in Kooperation mit indigenen Organisationen (u.a.
AIDESEP) organisiert worden war. Mehrere Teilnehmer der Veranstaltung
bedauerten, kaum bzw. keine Abgeordneten unter den Besuchern zu sehen.
Auch von den angekiindigten hochrangigen Politikern, die auf der Rednerliste
standen, erschien niemand. Anwesend waren hingegen die Vertreter natio-
naler und internationaler Entwicklungsorganisationen sowie Reprisentanten
der indigenen Organisationen.

39 Die nationale Organisation CONAP kritisierte in einem 6ffentlichen Schreiben
an Prisident Toledo vom 31.10.2005, dass entgegen der Forderungen nach pari-
tatischer Besetzung (Hélfte Regierungsvertreter Hilfte Repréasentanten indigener
Organisationen) nur 9 der 23 Mitgliedern von INDEPA von indigener Seite ge-
stellt werden konnten. Ferner wird beméngelt, dass den Organisationen des
Amazonasgebietes lediglich eine Beobachterfunktion bei den Wahlen zugewie-
sen werde, nicht aber eine ausfithrende, die ihnen eigentlich zustehe (CONAP
2005: 0.S.).

40 Dt.»Ministerium fiir die Frau und soziale Entwicklung:.

225

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

5. Die COPPIP:
Idee einer nationalen panindigenen Bewegung

1997 entstand als Resultat eines Forums iiber indigene Rechte, das in Cuzco
stattfand, die Conferencia Permanente de Pueblos Indigenas del Perii
(COPPIP)*'. An diesem Zusammenschluss beteiligten sich unter anderem Fo-
derationen aus dem Amazonasgebiet sowie biuerliche Gewerkschaften aus
dem Andenraum (wie die CNA und CCP). Mit der Unterstiitzung einer kana-
dischen NGO fiihrte die COPPIP in der Folge Seminare durch, um Vorschldge
fir Verfassungsidnderungen zu erarbeiten. Der Zusammenschluss stand allen
Organisationen offen, die sich mit indigenen Themen identifizierten und stellte
den ersten Versuch in Peru dar, eine geschlossene nationale politische Bewe-
gung zu kreieren, an der sich Anden, Kiiste und Amazonas gleichermafien be-
teiligten. Bald jedoch entstanden die ersten Konflikte, die in einer Zweiteilung
des Zusammenschlusses resultierten. Unter Fiihrung der zwei stirksten Organi-
sationen, AIDESEP und CONACAMI (Coordinadora Nacional de Comunida-
des Adversamente Afectadas por la Mineria)®?, erhielt die eine Hilfte in der
Folge Unterstlitzung groBer internationaler Entwicklungsorganisationen. Da-
hinter stand die Hoffnung, dass COPPIP sich als »peruanische Variante< des na-
tionalen Zusammenschlusses indigener Organisationen in Ecuador, CONAIE,
etabliert. Auch wollte man damit die >Reindigenisierung< der Andenorganisa-
tionen unterstiitzen (Gespriach Rojas 14.04.2004). Im Falle CONACAMIs wa-
ren diese Bemithungen erfolgreich: Die Organisation war urspriinglich auf
Grund von Problemen der darin zusammengeschlossenen Gemeinden mit
Bergbauunternehmen entstanden. Letzteren waren unter Fujimori und Toledo
grofle Konzessionen in Gebieten zugeteilt worden, die eigentlich in Besitz von
comunidades campesinas waren. Nach und nach entwickelte CONACAMI je-
doch auch einen Diskurs, der auf ihre yRechte als Indigene« verwies (Gesprich
Orozco 31.05.2005; Gesprich Agurto 18.05.2005).

AIDESEP und CONACAMI einigten sich auf einen wechselnden Vorsitz
in der COPPIP. Gleichzeitig betonten vor allem die Vertreter von AIDESEP,
dass die COPPIP lediglich eine Art runder Tisch der indigenen Organisatio-
nen aus ganz Peru sei, nicht aber die neue nationale Repridsentationsinstanz.
Der damalige Vize-Prisident von AIDESEP, Haroldo Salazar, verwies in die-
sem Zusammenhang auf den Umstand, dass COPPIP bis 2004 kein eigenes
Biiro besessen hitte, sondern innerhalb der Rdumlichkeiten seiner Organisa-
tion funktioniert habe. Er betonte nachdriicklich, dass AIDESEP seinen natio-
nalen Vertretungsanspruch auf keinen Fall mit der COPPIP teilen oder gar an
diese abgeben wolle (Interview Salazar 14.01.2004).

41 Dt.»Stiandige Konferenz der indigenen Volker Perus«.
42 Dt.»Nationale Koordination von Gemeinden, die vom Bergbau betroffen sind«.

226

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Miguel Palacin, Prisident von CONACAMI und 2003-2004 mit dem Vor-
sitz in der COPPIP betraut, erklédrt die Bedeutung des Zusammenschlusses
wie folgt:

»In den Anden mobilisieren wir viele Menschen und stellen unsere Forderungen,
leisten Widerstand, es wird wenig verhandelt. Im Gegensatz dazu wird im Amazo-
nas sehr wohl verhandelt, warum? Weil es in den Anden wenig Land gibt und wir
viele Volker sind, gibt es nichts zu diskutieren, im Amazonas ist das anders herum:
Es gibt viel Land und wenige Volker. Um nicht unterworfen zu werden, miissen sie
verhandeln. So gibt es einen Austausch: Wir vermitteln die Erfahrung, dass man
Widerstand leisten muss. AIDESEP hatte viel Angst davor zu mobilisieren, sie sag-
ten, wir mdgen diese Dinge nicht, aber jetzt mobilisieren sie, und wir lernen, dass es
wichtig ist, politische Vorschldge zu haben. Deshalb wollen wir unsere beiden Re-
gionen politisch zusammenschlieBen in der COPPIP« (Interview Palacin
14.04.2004).

Jedoch schienen in der Realitit die Eigeninteressen auf Seiten AIDESEPs so-
wie CONACAMIs iiber den Wunsch der Zusammenarbeit zu dominieren.
COPPIP startete 2004 einen Versuch, sich von der nationalen Ebene aus auch
auf regionaler zu etablieren. Dafiir teilte man Peru geografisch in vier Regio-
nen ein, die sich nicht an dem klassischen Muster Kiiste, Anden, Amazonas
ausrichteten, sondern eine horizontale Aufteilung vorwiesen. Dadurch wollte
man erreichen, dass der Amazonas innerhalb der Strukturen der COPPIP nicht
als ein regionaler Block den anderen beiden gegeniiberstiinde. Denn, so das
Argument, die indigene Amazonasbevolkerung sei den indigenen Andenbe-
wohnern numerisch unterlegen. Sie wiirde, da sie ja bereits {iber eine starke
nationale Reprisentation verfiigte, sonst vielleicht den neuen Zusammen-
schluss boykottieren (Interview Palacin 14.04.2004).

In den vier eingeteilten Regionen fanden im Laufe des Jahres 2004 Zu-
sammenkiinfte statt, um lokale Organisationen zum Beitritt zu animieren sowie
regionale Zusammenschliisse zu kreieren (sogenannte >Makro-Regionen<). Ho-
hepunkt bildete ein nationales Treffen im Dezember des Jahres. Jedoch war es
schon zuvor erneut zu Differenzen innerhalb der nationalen Leitung der Orga-
nisation gekommen. Verschiedene Gespriachspartner dufBerten deshalb die
Vermutung, dass Miguel Palacin die Treffen primér dazu benutzte, lokale Or-
ganisationen als Mitglieder von CONACAMI zu werben. So wolle er die Posi-
tion seines Zusammenschlusses stirken (eigene Aufzeichnungen 18.05.2005,
31.05.2005, 02.06.2005). Nachdem Palacin zudem keinen Kongress einberief,
um die Présidentschaft von COPPIP turnusgemifl an AIDESEP abzugeben,
ruhten die Aktivitdten der Organisation seit Dezember 2004.

Die bisherige Geschichte der COPPIP verdeutlicht die unterschiedlichen
Interessen von Tief- und Hochlandbewohnern sowie die historisch vorbelaste-
te Bezichung. Wie tief der Graben ist, wird zum Beispiel deutlich, wenn mich

227

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

der Prisident von CONAP im Gesprich auf die unterschiedlichen Lebensbe-
dingungen von >Bauern< und >Indigenen< verweist und auf meine Nachfrage
hin, wer die >Bauern< und wer die >Indigenenc« seien, sagt: »Die Bauern woh-
nen in den Anden, Indigene im Amazonasgebiet« (Interview Sarasara
14.01.2004). Eine nationale Représentantin von AIDESEP wiederum erzihlte
mir von ihrer gemeinsamen Reise zu einer Konferenz mit einer Vertreterin
aus den Anden. Sie seien immer wieder aneinander geraten, und im Streit hét-
te sie die Andenreprisentantin dann >chuncha< genannt.” Die Reprisentantin
sah diese Auseinandersetzungen in grundlegenden Differenzen zwischen in-
digenen Hochland- und Tieflandbewohnern begriindet (eigene Aufzeichnun-
gen 27.07.2005).

Auch Palacin fiihrte aus, dass bei der geografisch-organisatorischen Neu-
aufteilung Pertis mit Protesten von Seiten der Andenorganisationen zu rech-
nen sei. Diese fiihlten sich als zahlenmiBig grofere Bevolkerungsgruppe bei
derlei Aufteilung unterreprisentiert (Interview Palacin 21.04.2004). Die star-
ke finanzielle Unterstiitzung, die COPPIP von internationalen NGOs erhielt,
lasst hingegen vermuten, dass die Idee einer nationalen panindigenen Bewe-
gung wohl vor allem die nicht-indigenen Unterstiitzer begeistert und von den
beteiligten indigenen Akteuren fiir andere politische oder personliche Ziele
genutzt wird. Miguel Palacin wurde derweil am 17.Juli 2006 in Cusco zum
Vorsitzenden eines neuen transnationalen Zusammenschlusses gewahlt, der
Coordinadora Andina de Organizaciones Indigenas (CAOI)*.

6. Schluss: Indigene Akteure auf den >battlefields«
um politische Macht, Wissen und Projekte

Bisher habe ich gezeigt, wie sich die Foderationen und ihre regionalen und
nationalen Dachverbédnde aus dem Zusammenspiel lokaler, nationaler und
internationaler politischer Prozesse heraus entwickelt haben. Die detaillierte
Nachzeichnung dieser Prozesse lasst die Briiche und Neustrukturierungen so-
wie Spannungen und Konflikte in der politischen Organisation der indiani-
schen Gesellschaften des Amazonasgebietes deutlich werden.

43 Chuncho (chuncha) ist eine Bezeichnung fiir die indigenen Bewohner des pe-
ruanischen Tieflands. Es wird meist als Schimpfwort gebraucht, das grofie Ver-
achtung zum Ausdruck bringen soll (vgl. Kapitel VIL1).

44 Dt. »>Andine Koordinationsstelle indigener Organisationen¢, ein Zusammen-
schluss von Organisationen aus Chile, Bolivien, Peru, Ecuador und Kolumbien,
der sich fiir den Aufbau plurinationaler Staaten und interkultureller Gesellschaf-
ten einsetzt und dabei vor allem den Schutz indigener Territorien, die eigenstdn-
dige Verwaltung der natiirlichen Ressourcen dieser Gebiete durch indigene Ge-
meinden sowie die Umsetzung der ILO Konvention 169 fordert.

228

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Die ethnischen und panethnischen Zusammenschliisse entwickelten sich
im Verlauf der Organisationsprozesse zu nationalstaatlich gepriagten Katego-
rien. Eine in der Vergangenheit stirker »performative Ethnizitit« (Hutchinson
2000), flexibel und flieBend, machte im Kontext der modernen Organisa-
tionsprozesse dem Entwurf >indigener Nationalitéten< im politischen Diskurs
der neuen Reprisentanten Platz: Die indianischen Gesellschaften des Tief-
lands wurden in den Schriften und Reden dieser Vertreter zu Volkern, die Ge-
biete, in denen sie siedelten, zu Territorien, und ihre kulturellen Besonderhei-
ten zu einem (bedrohten) Eigentum. Der politische Einschluss in die peruani-
sche Nation bewirkte, dass viele indigene Représentanten ihrerseits begannen,
»wie ein Staat zu sehen« (Scott 1998) — entweder, indem sie fiir die Erschaf-
fung eines autonomen indigenen Territoriums kdmpften (AIDESEP) oder, in-
dem sie einen >selbstbestimmten< wirtschaftlichen Einschluss in die bestehen-
den nationalen Zusammenhénge anstrebten (CONAP). Dabei erwies sich als
grundlegendes Problem, dass sie nicht iiber die gleichen politischen und wirt-
schaftlichen Ressourcen wie die Regierenden eines Staates verfiigten. Auch
wenn sie es schafften, nationale, panethnische Vertretungsinstanzen zu eta-
blieren, blieben die lokalen Gemeinden und die supralokalen Foderationen
politisch unabhingig. Das fiir die indianischen Tieflandgesellschaften typi-
sche segmentire Vergesellschaftungsprinzip setzte sich immer wieder gegen
Zentralisierungsbestrebungen durch und verhinderte somit die Etablierung
neuer Herrschaftsverhiltnisse. Wéhrend die Ausbildung eines politisch-
ideologischen Diskurses das grundlegende politische Kapital der neuen indi-
genen Interessenvertreter im Umgang mit staatlichen Funktionidren und vor
allem den Unterstiitzern bildete, blieben die Verhiltnisse im Innern der indi-
genen Bewegung diffus. Sie durchliefen die in den theoretischen Ausfithrun-
gen als >typisch« beschriebene Entwicklung sozialer Bewegungen (vgl. Kapi-
tel 11.1): Wachstum und Institutionalisierungsprozess der indigenen Bewe-
gung, exemplarisch nachvollzogen an Hand einer Auswertung der AIDESEP-
Zeitschrift Voz Indigena, gingen einher mit Schismogenese und Fraktionsbil-
dungen. Die Zusammenschliisse besallen eher den Charakter loser und flexib-
ler strategischer Netzwerke als den stabiler, »moralischer Teams«® (Bailey

45 Im Rahmen der Entwicklung transaktionaler Ansétze unterschied der Ethnologe
Bailey (1969) in der Politik zwischen moralischen und transaktionalen Teams.
Ein moralisches Team besteht aus einem politischen Fiihrer und einem Kern von
Gefolgsleuten, die an ihn glauben und mit ihm gemeinsame Uberzeugungen und
Werte teilen. Eine Reihe wichtiger normativer Regeln, denen &ffentlich und
ethisch zugestimmt wird, bestimmen die politische Starke und das Spiel morali-
scher Teams. Sie entwickeln sich leicht zu biirokratischen Apparaten. Transak-
tionale Teams bestehen hingegen aus einem politischen Fiihrer mit einer kleinen
Gruppe Anhénger sowie einer grolen Zahl von Personen, die diesem folgen, so-
lange es ihnen konkrete Vergiinstigungen bringt. Transaktionale Teams sind lo-
ckere Biindnisse, die von konkreten Zielen bestimmt werden und an Bedeutung

229

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1969). Noch komplizierter wurde die Situation fiir die neuen indigenen Re-
prasentanten beim Versuch, einen Zusammenschluss zwischen Hochland- und
Tieflandindianern zu bewirken. Die diskursive Betonung einer »panindigenen
Schicksalsgemeinschaft« konnte sich in der Realitdt nicht gegen gefiihlte Dif-
ferenzen zwischen den verschiedenen Interessengruppen durchsetzen.

Die peruanische Regierung unterstiitzte durch die Gesetzgebung zu den
comunidades nativas im Tiefland den Fragmentierungsprozess der neu pro-
klamierten politischen Gemeinschaft unter staatlichen Vorzeichen: Eher will-
kiirlich gezogene Dorfgrenzen wurden zu politisch-administrativen Grenzen,
die mit der Zeit eine reale Bedeutung fiir die Bewohner gewannen. Wéhrend
sich die Gemeinden somit zu neuen Korperschaften mit eigenstindigen admi-
nistrativen und politischen Rechten entwickelten, blieben die supralokalen
Zusammenschliisse Lobbygruppen auBerhalb des institutionalisierten politi-
schen Feldes. Auch wenn sie sich selbst als »Volksvertreter< sahen, gelang es
den Reprisentanten der indigenen Zusammenschliisse auf keiner Organisa-
tionsebene, ein dauerhaftes System von >Tributzahlungen« zu errichten, durch
welches sie an politischer Macht im Innern und an Autonomie gegeniiber dem
Staat und den externen Unterstiitzern gewonnen hétten. Sie schienen keine
Moglichkeit zu besitzen, ihre Wéhlerschaft zur Kooperation zu zwingen. Die
Organisationen erfiillten stattdessen folgende Funktionen:

e Die Zusammenschliisse sollten materielle und finanzielle Ressourcen
unter Ausschaltung moglichst vieler Vermittlungsinstanzen kanalisieren;
e sie dienten in diesem Zusammenhang dem Aufbau eines klientelistischen

Netzwerkes, auch innerhalb der organisierten Gruppen;

e sie waren Plattform politischer Kédmpfe zwischen verschiedenen Fraktio-
nen innerhalb der und zwischen den einzelnen Foderationen.

Der peruanische Staat bewies noch auf eine andere Art, dass ihm seinerseits
nichts daran gelegen war, zur Stirkung der politischen Macht der foderativen
Zusammenschliisse der indigenen Tieflandbewohner beizutragen: Durch die Zu-
weisung des Status von NGOs erkldrte man die Assoziationen zu zivilgesell-
schaftlichen Lobbygruppen und Empféingern von >Entwicklungsgeldern<. Die
Einrichtung représentativer, staatlicher Instanzen mit realen Machtbefugnissen
fiir die und durch die indigene Bevolkerung des Landes wurde, trotz Verfassungs-
anderung im Jahre 1993 und finanzieller Unterstiitzung der Weltbank, bis heute
nicht effektiv umgesetzt. Auch wenn seit Einrichtung des Instituto Indigenista
immer wieder Abteilungen fiir »indigene Belange« innerhalb staatlicher Regie-
rungsstrukturen geschaffen werden, so haben sich bis heute vor allem die Namen
der jeweiligen Institutionen veréndert, kaum jedoch die politischen Praktiken.

verlieren, wenn die Ziele, die ihren Zusammenschluss bestimmten, erreicht sind
oder verloren gehen.

230

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel X

Die indigenen Organisationen im Tiefland als
Vermittlungsinstanz: Funktionszuweisungen an
die Zusammenschliisse sowie ihre Vertreter

Nach dem Studium der Makroebene des Organisationsprozesses gilt es, die
indigenen Zusammenschliisse des peruanischen Amazonasgebietes aus der
Mikroperspektive zu beleuchten. Nur so kann man sich jenseits der oftmals
sehr hitzig gefiihrten politischen Debatten fundiert der Frage néhern, welche
widerstreitenden Kréfte in der indigenen Organisationswelt aufeinander tref-
fen. In diesem Zusammenhang stellen sich folgende Fragen: Wie werden die
Zusammenschliisse von Dorfbewohnern, Représentanten, Unterstiitzern wahr-
genommen? Welche Anspriiche stellt man an die Vertreter? Welche Fertigkei-
ten miissen diese mitbringen, um Erfolg zu haben? Die Auseinandersetzung
mit diesen Fragen soll helfen, die Verschachtelung verschiedener Legitima-
tionsmodelle politischer Macht im peruanischen Tiefland zu erfassen und die
komplexe Dynamik indigener Organisationsprozesse offen zu legen.

Bereits im Prolog der Arbeit wurden einige der konkreten Probleme auf
lokaler Ebene sichtbar. Um einen weiteren Einblick in den Forschungsprozess
zu gewéhren, schildere ich im Folgenden zunichst meine Erlebnisse wihrend
meiner beiden Besuche in einer comunidad nativa Huitoto im Februar 2004
und Juli 2005.

231

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1. Juli 2005:
Besuch in einer comunidad nativa Huitoto

Die von mir im Juli 2005 zum zweiten Mal besuchte Gemeinde ist eine co-
munidad nativa, die am Nanay in der Ndhe von Iquitos in der Region Loreto
liegt. Sie besteht aus rund 200 Einwohnern mit unterschiedlichem ethnischen
Hintergrund. Da die Siedlung jedoch um 1930 herum von einer Gruppe von
patrones in die Gegend verschleppten Murui (Huitoto) gegriindet wurde, ha-
ben sich die Gemeindemitglieder bei ihrem Antrag auf Anerkennung als co-
munidad nativa offiziell fur diese Identitdt entschieden. Im offentlichen Re-
gister werden sie somit seit Februar 2000 als Huitoto-Gemeinde gefiihrt.

Loreto gehort geografisch zum flachen Tiefland (se/va baja) und ist fla-
chenmiBig die grofite administrative Einheit im peruanischen Amazonasge-
biet. Wihrend die Einwohnerzahl Loretos nur 3,3 Prozent der Gesamtbevol-
kerung Perus ausmacht', ist der indigene Anteil mit 11,4 Prozent der hochste
im Amazonasgebiet. Gleichzeitig findet sich in Loreto die grofte ethnische
Vielfalt. Chayahuita (22%), Quichua-Napo-Pastaza (17%), Cocama-Cocamil-
la (15%) und Aguaruna (8%) sind die zahlenmiBig umfangreichsten ethnisch-
en Gruppen. Die Region liegt im Nordosten des Landes und grenzt an Brasi-
lien, Kolumbien und Ecuador. Die Hauptstadt Iquitos ist nur iiber den Luft-
oder Wasserweg von Lima aus zugénglich (INEI und UNICEF 1997: 56). Ab
1851 wurde Loreto von staatlicher Seite zum neuen Kolonisierungsgebiet
proklamiert (Santos Granero und Barclay 2000: 1). In den 1960er Jahren,
unter der ersten Préisidentschaft von Terry Belaunde, warb der Staat verstirkt
fiir die landwirtschaftliche Nutzung der Region Loreto auf Grund ihrer geo-
grafischen Lage in der selva baja. Das von der Regierung zu diesem Zweck
eingerichtete Programm fiihrten nachfolgende Prisidenten fort, die vor allem
den Anbau von Reis, Mais, Bananen und Jute forderten. Reis wurde in der
Folge zum Exportschlager Loretos. Ende der 1960er Jahre begann man jedoch
auch den heimlichen Koka-Anbau fiir den internationalen Drogenhandel. Das
dadurch erwirtschaftete Geld wurde wiederum in die Holzindustrie gesteckt.
Zwar gibt es auch Konzessionen zur Erdolforderung, dennoch ist der Holz-
handel nach wie vor die wichtigste 6konomische Aktivitit der Region. Um
legalen und illegalen Holzschlag in indigenen Territorien gibt es in zahlrei-
chen Gebieten Loretos Konflikte.

In Loreto existieren derzeit neunundzwanzig Foderationen, die AIDESEP
2005 offiziell zu ihrer Basis zdhlte (vgl. AIDESEP 2005: 39).” Sie lassen sich

1 Als Vergleichszahl kann die Bevolkerungsdichte der Hauptstadt Lima herange-
zogen werden, die 1993 bei 28% lag (UNICEF 1997).

2 Ich habe keine genauen Angaben, wie viele Foderationen CONAP angehoren
bzw. wie viele der neunundzwanzig Foderationen, die AIDESEP zu ihrer Basis
zdhlt, sich gleichzeitig als Mitglieder von CONAP bezeichnen. Auch besitze ich

232

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

zwel regionalen Instanzen mit eigenem juristischen Status zuordnen - der Or-
ganizacion Regional de Asociaciones Indigenas (ORAI) und der Coordinado-
ra Regional de Pueblos Indigenas San Lorenzo (CORPI).* Die Huitoto-Ge-
meinde gehort einer Foderation an, die Teil des regionalen Zusammenschlus-
ses ORAL ist. ORALI hat ihren Sitz in Iquitos und umfasst 13 Foderationen.
Die Organisation gilt, seit einem Korruptionsfall in der zweiten Hélfte der
1990er Jahre, als politisch geschwicht. Wiahrend meiner Aufenthalte 2004
und 2005 verfiigte sie nur {iber geringe Férdermittel.

An einem Sonntagmorgen im Juli 2005 machte ich mich auf den Weg in
das Dorf von Herndn', in dem ich mich bereits im Februar 2004 fiir einige
Zeit aufgehalten hatte. Die comunidad nativa liegt eine halbe Bootsstunde
plus eine Stunde FuBmarsch von Iquitos entfernt. Die Bewohner des Dorfes
leben von der Bewirtschaftung ihrer Felder und dem wochentlichen Verkauf
ihrer spérlichen Produkte auf einem kleinen Markt an einem der Hiafen von
Iquitos. Die Gemeinde kampft seit langem fiir die Titulierung ihres Terri-
toriums. Ich wollte herausfinden, was sie diesbeziiglich in den 16 Monaten
meiner Abwesenheit erreicht hatten.

Am Hafen von Iquitos erwartete mich Heran. Auf dem Weg in sein Hei-
matdorf fragte ich ihn nach Ester’, seiner Frau, mit der zusammen wir am
Tag zuvor auf dem Markt in Iquitos Lebensmittel fiir meinen Besuch bei ihnen
zu Hause eingekauft hatten. Hernan erkldrte mir, dass sie noch zu einem Pa-
tienten gegangen sei und erst am Nachmittag das Boot zuriick nach Hause
nehmen wiirde. Hernan, Ester und ihre sechs Kinder lebten seit einigen Jah-
ren von der Berufung der beiden: Sie waren curanderos’. Beide Mitte Dreifig,
sahen sie sich selbst am Anfang ihres Weges als Heiler. In dem Jahr meiner
Abwesenheit hatte sich der Kreis ihrer einheimischen Patienten in Iquitos und
in ihrer Heimatgemeinde aber bereits erheblich vergrofert. Ihre Einnahmen
kamen jedoch hauptscichlich von den Ausldndern, die sie zu Hause empfingen.

keine gesicherten Informationen {iber Foderationen, die unabhidngig von beiden
nationalen Zusammenschliissen bestehen. Der Président der CONAP sagte mir,
dass seine Organisation keinen offiziellen Sitz aber einen regionalen Koordina-
tor in Iquitos habe (Interview Sarasara 21.01.2004). Diesen konnte ich jedoch
wihrend meiner beiden Aufenthalte in der Region nicht ausfindig machen.

3 Dt. ORAL >Regionale Organisation der indigenen Zusammenschliisse; CORPI:
»Regionale Koordination der indigenen Vélker von San Lorenzox.

4 Personenname gedndert.

Personenname gedndert.

6 Dt.>Heiler<.

W

233

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Dort tranken die Besucher unter Hernéns® Anleitung ayahuasca’ und liefen
sich in die Heilkrdfte der lokalen Pflanzen einweisen.

Auch meinem Anliegen gegeniiber — dem Interesse an der politischen Or-
ganisation seiner comunidad — zeigte Hernan sich aufgeschlossen. Seine Ge-
meinde war Mitglied einer ethnischen Fdderation, die 1993 gegriindet wurde
und sich in der Folge AIDESEP anschloss. Daneben gehdrten 2005 fiinf wei-
tere Gemeinden der Organisation an. In Hernans Gemeinde lebte nicht nur
der Griinder der Foderation, Don Sebastiano®, sondern auch ihr aktueller Vi-
ze-Prdsident. Allerdings gab es wohl seit ldngerem keine nennenswerten Akti-
vitdten der Organisation zu verzeichnen.

Jeden ersten Sonntag im Monat berief die comunidad nativa ihre Vollver-
sammlung ein, in der die aktuellen Probleme diskutiert und die Arbeitspldne
des ndcichsten Monats beschlossen wurden. Bei der Zusammenkunft im Febru-
ar 2004 war dem aktuellen Vize-Prdsidenten der Foderation vom Versamm-
lungsleiter das Wort erteilt worden: Er sollte Bericht erstatten iiber die Arbeit
der Organisation. Doch stattdessen fing er an, seine Meinung zu den aktuel-
len Problemen des Dorfes kundzutun und versprach, spdter etwas zu den Ak-
tivititen des Verbandes zu sagen. Jedoch kam dieses >spditer¢ im Verlauf der
Sitzung nicht mehr zustande. Eine >typische Situation(, wie mich der Prdsi-
dent der Gemeinde in einem anschliefienden Gesprdch aufkldrte. Die Organi-
sation »ldge am Bodens, die aktuelle Direktive wiirde sich nur zu gemeinsa-
men Trinkgelagen treffen, aber keinen Arbeitsplan entwickeln.

In der Versammlung hatte man im Allgemeinen iiber die Probleme des
Dorfes und im Speziellen iiber die Grenzen des Gemeinschaftslandes disku-
tiert: Freiwillige wurden gesucht, die in den Grenzzonen chacras’ anlegen
sollten, um das Dorf vor Eindringlingen zu schiitzen und dem Staat zu zeigen,
dass man das Land nutze. Bei der aktuellen Gesetzeslage in Bezug auf die
Territorien der comunidades nativas war dies duflerst wichtig: Nicht genutz-
tes Land konnte schnell in die Hdnde des Staates fallen. »Nutzung« wurde da-
bei vor allem im landwirtschaftlichen Sinne verstanden und an robjektiven¢
Kriterien wie Hausbau und Feldbestellung festgemacht. Zudem kdmpfien die
Einwohner des Ortes mit einem noch viel grundsdtzlicheren Problem: Sie be-
safsen keine offizielle Titulierungsurkunde ihres Territoriums. Und das, ob-
wohl sie sich seit Anfang der 1990er Jahre darum bemiihten.

Erst im Februar 2000 erhielt die Gemeinde ihre offizielle Anerkennung
als comunidad nativa Huitoto mit 100 erwachsenen Einwohnern. Die Ge-
meindemitglieder waren allerdings nicht mehr nur Huitoto, sondern unter-

7 Dt. >Liane der Geister(; Drogenzubereitung aus Naturdrogen, welche einerseits
den halluzinogenen Wirkstoff DMT und andererseits MAO-Inhibitoren aus der
Harmala-Reihe (zB. Harmalin) enthalten.

8 Personenname geédndert.

9 Dt.Felder«.

234

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

schiedlicher Herkunft: Cocama, Quichua, Bora, Yagua und Huitoto. Dariiber
hinaus sprachen nur drei dltere Dorfbewohner flieffend Huitoto. Die Kinder
lernten einige Worte der Sprache im zweisprachigen Unterricht an der
Grundschule der Gemeinde. Prdsident der Gemeinde war wdhrend meiner
beiden Aufenthalte (Februar 2004 und Juli 2005) Guillermo Ortega'®, ein
Quichua, der urspriinglich aus der Region San Martin stammte. Guillermo
hatte drei Jahre lang an einem theologischen Seminar studiert. Ev war bereits
zum zweiten Mal in Folge im Amt des presidente comunal bestdtigt worden.
Eine »herausfordernde Tiitigkeit«, wie er mir im Februar 2004 erkldrt hatte,
bei der man viel Geduld und Engagement mitbringen miisse: »Man muss bei
allen Aktivitdten mit gutem Beispiel vorangehen und dadurch die anderen von
der Notwendigkeit des Vorhabens iiberzeugen. Zwingen kann ich hier nie-
manden. Und Kritik gibt es trotzdem stindig, vor allem, da wir immer noch
nicht unser Gemeindeland titulieren konnten.«

Als Hernan und ich an jenem Sonntag im Juli 2005 nach einer kurzen
Bootsfahrt und einem kraftraubenden Marsch durch die mittdgliche Hitze mit
unseren Ruckscicken und Einkaufstiiten in Hernans’ Gemeinde ankamen, lie-
fen wir Guillermo Ortega zufdllig in die Arme. Er trat gerade aus dem Ver-
sammlungshaus und verabschiedete sich von einem jungen Mann, den Hernan
mir als neuen zweisprachigen Grundschullehrer der Gemeinde prdsentierte.
Guillermo erkannte mich sofort wieder und erkundigte sich nach dem Stand
meiner Forschung. Er fragte, wann ich ihn besuchen kdme, damit er mir vom
Fortschritt der Bemiihungen um die Titulierung des Gemeindeslandes berich-
ten konne. Wir verabredeten uns fiir den ndchsten Morgen. Ich wollte nicht
nur mehr iiber die aktuellen Entwicklungen erfahren, sondern auch dariiber,
wann und wie die Idee im Dorf aufgekommen war, sich als comunidad nativa
anerkennen zu lassen. Bereits im Vorjahr hatte mir Guillermo ndmlich er-
zdhlt, dass es in den 1990er Jahren einen Streit gegeben hatte, in dessen Ver-
lauf sich das Dorf in zwei Hdlften teilte — die einen wollten offiziell als nativos
anerkannt werden, die anderen als campesinos“.

Als ich mit Hernan tags darauf bei Guillermo eintraf, war dessen Frau ge-
rade damit beschdftigt, Maniokwurzeln zu schdlen. Guillermo begriifite uns
und fiihrte uns in eine Wellblechhiitte, in der zwei wacklige Bdnke und ein mit
Biichern, Plastiktiiten und Topfen iiberladener Tisch standen. Nachdem wir
zusammen ein paar Scherze und Bemerkungen — vor allem iiber Hernans’ um-
fangreichen Kontakte zu Ausldndern — gemacht hatten, bat ich Guillermo, mir
die Probleme seines Dorfes zu schildern. Er fing bereitwillig an zu erzdihlen:
»wDas Problem in unserer Gemeinde begann mit der Ankunft neuer Dorfbe-
wohner von der Kiiste Anfang der 80er Jahre. Die Neulinge behaupteten, In-

10 Personenname geédndert.
11 Dt.»Bauern«.

235

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

digene seien entweder Sklaven oder Terroristen. Daraufhin begannen viele
Dorfbewohner, die sich vorher als Indigene bezeichnet hatten, sich als
Bauern zu definieren. Anfang der 1990er Jahre wollten wir einen juristischen
Status als eigenstindige Gemeinde beantragen, um an einem staatlichen Pro-
gramm zur Fischzucht teilnehmen zu konnen. Wir glaubten, dass man auch
mit Geld unterstiitzt wiirde. Als wir feststellten, dass die Hilfe allein techni-
scher Natur war, zogen sich viele enttduscht zuriick. Daraufhin wurde aber in
einer Dorfversammlung die Idee diskutiert, sich als comunidad nativa zu or-
ganisieren, da wir gehdrt hatten, dass dies Vorteile in Bezug auf Land und
Entwicklungsprojekte versprach.«

Hernan unterbrach Guillermo an dieser Stelle seiner Erzdhlung und erin-
nerte ihn an zwei wichtige Ereignisse, die auch zu ihrem Entschluss beigetra-
gen hditten: Zum einen hdtten Mitte der 80er Jahre Mormonen, die sich in
ihrer Ndhe angesiedelt hatten, begonnen, Land, das eigentlich zu ihrem Dorf
gehorte, vom Staat zu kaufen. Zum anderen hditten sie Anfang der 1990er Jah-
re erfahren, dass es eine Einrichtung der Regierung gab, die Projekte in co-
munidades nativas forderte. Diese nannte sich IRCON (Instituto Regional de
Comunidades Nativas).’? IRCON forderte unter anderem die Stirkung der in-
digenen Identitit und half zu jener Zeit einer Reihe von Ddérfern, Gemein-
schaftsland zu titulieren. In ihrer Gemeinde sei es auf Grund des internen
Streits jedoch wihrend der Anwesenheit der Mitarbeiter von IRCON nicht zur
Titulierung gekommen.

Guillermo rdumte daraufhin ein, dass er zu Zeiten von IRCON in Iquitos
gelebt und gearbeitet hiitte. Er sei erst mit Ausbruch des Streits in das Dorf
zuriickgekehrt. Dann fuhr er in seiner Ervzihlung fort: »In einer zweiten Ver-
sammlung, an der 106 Erwachsene der Gemeinde teilnahmen, protestierten
lediglich zwei Frauen gegen die Idee, sich als comunidad nativa zu organisie-

12 Dt. »Regionales Institut fiir native Gemeinden<. IRCON existierte von 1990-92
und wurde von Harvey Rivadeneyra Maldonado geleitet, Chemiker mit einer
Zusatzausbildung in Erziehungswissenschaften. Das Institut hatte ca. fiinf zwei-
sprachige Lehrer als Mitarbeiter. Harvey Rivadeneyra Maldonado arbeitete als
Planer und spidter als regionaler Koordinator (Pucallpa, Moyobamba) in
SINAMOS und organisierte in dieser Funktion in Moyobamba eine Bauern-
organisation. Er beendete seine Arbeit fiir SINAMOS, als General Bermudez an
die Macht kam und kehrte nach Iquitos zuriick, wo er zuvor gelebt hatte. Gegen
Ende der Regierungszeit von Alan Garcia sollte der Staat dezentralisiert werden,
Loreto wurde zum Laboratorium fiir diese Pldne. In diesem Zusammenhang ent-
stand IRCON, allerdings ohne grofe finanzielle Ausstattung oder wirkliche Be-
fugnisse. So kam das Projekt unter Fujimori schnell zum erliegen. Als damaliges
Ziel von IRCON bezeichnet Harvey folgendes: indigene Kulturen identifizieren,
ihren Grad der Zerstorung erkennen, Widerstandspotential ihrer soziokulturellen
Werte erkennen und fordern (Gespriach Rivadeneyra 22.07.2005).

236

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

ren. Der damalige teniente gobernador’® des Dorfes behauptete jedoch zwei
Wochen spditer in einer erneuten Versammlung, der gobernador habe verbo-
ten, dass wir uns als comunidad nativa organisierten. Er war mit einem Mal
der Ansicht, dass es jetzt keine indigenen Gemeinden mehr geben diirfe, dass
diese der Vergangenheit angehdrten. Er sagte, es sei ein Riickschritt, sich zur
comunidad nativa zu erkldren. So hat unser Problem angefangen. Der tenien-
te gobernador wollte alle dazu verpflichten, Bauern zu sein. Und er konnte
auch eine Reihe von Leuten davon iiberzeugen, dass dies vorteilhafter sei.
Denn am Anfang haben viele Dorfbewohner die Notwendigkeit kollektiven
Landbesitzes nicht verstanden. Sie wollten parzellierte Grundstiicke, um zum
Beispiel Zugang zu Krediten zu bekommen, das Land verpachten oder verkau-
fen zu konnen. Lebt man in einer indigenen Gemeinde, ist dies nicht moglich.
Es bildete sich aber eine kleine Gruppe von Dorfbewohnern, die sich fiir die
Anerkennung als comunidad nativa einsetzten. Don Sebastiano’* war ihr An-
fiihrer. Er trat entschieden fiir seine Abstammung von den Huitoto-Murui ein.
Ein erbitterter Streit brach aus, der sogar Familien entzweite. So bildeten
sich zwei Gemeinden: eine comunidad campesina und eine comunidad nativa.
Manche Familien sind heute noch geteilt: Eine Hdlfte lebt im bduerlichen
Teil, die andere im indigenen. Viele Familien, die im indigenen Teil wohnen,
schicken ihre Kinder jedoch trotzdem lieber im béiuerlichen Teil zur Schule.
Sie glauben, dass die Ausbildung dort besser sei als in der zweisprachigen
Schule im indigenen Teil. Das hat auch mit dem Streit der 1990er Jahre zu
tun. Damals zeigte sich, dass die mestizischen Migranten in unserem Dorf die
Gesetze besser kannten, wihrend die Indigenen wenig Bildung besafien.

Der Streit in den 1990er Jahren ging sogar bis vor die Prdfektur. Am 17.
August 1993 wurde eine Friedensakte aufgesetzt, nach der sich die potentiel-
len Mitglieder der comunidad nativa zusammenschlieflen mussten, um an-
erkannt zu werden. Eine Dorfversammlung wurde einberufen, und 55 Er-
wachsene entschieden sich fiir die Mitgliedschaft in der comunidad nativa.
Das entsprechende Territorium wurde dabei noch nicht festgelegt. Die unter-
zeichneten Dokumente wurden dem Landwirtschafisministerium ausgehdn-
digt. Am 11. Mai 1994 kam eine Kommission des Ministeriums zu einer Ver-
sammlung mit beiden Parteien, in der sich jeder erneut jeweils fiir eine Seite
entscheiden sollte: Bauern oder Indigene. 77 identifizierten sich als Indigene,

13 Dt. »Stellvertreter des Landrats<; der feniente gobernador reprasentiert die staat-
liche Exekutive auf lokaler Ebene. Er wird von seinem direkten Vorgesetzten,
dem gobernador des Distrikts (Landrat) gewihlt und besetzt somit die unterste
Ebene des Innenministeriums. Er kann grofen politischen Einfluss im Dorf ge-
winnen, weil ihm eine Vermittlungsfunktion zwischen Staat und Gemeinde zu-
fillt (vgl. Damonte 2000: 113 £.).

14 Einer der drei dlteren Bewohner, die noch Huitoto sprechen. Griinder der lokalen
indigenen Foderation.

237

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

85 als Bauern. Fiir beide Seiten wurde das respektive Territorium festgelegt.
Die Kommission versprach, innerhalb der ndchsten zwei Wochen die Grenz-
ziehung vorzunehmen. Aber nichts passierte. Im darauffolgenden Jahr, am 17.
Juli 1995, wurde die comunidad campesina staatlich anerkannt. Doktor Do-
nayre — der zu diesem Zeitpunkt Mitarbeiter der ORAI” war — half uns nati-
vos daraufhin, damit auch wir uns noch im gleichen Jahr als Zusammen-
schluss in die dffentlichen Register einschreiben konnten. Ich hatte mich zu
diesem Zeitpunkt endgiiltig fiir eine Mitgliedschaft in der comunidad nativa
entschieden, nachdem man mich von der bduerlichen Seite lange mit Verspre-
chungen, vor allem finanzieller Art, gelockt hatte. Als Donayre uns half, war
ich Sekretdir der Gemeinde. Ich lief} mich von ihm in die notwendigen Schritte
einweisen, die nach der Einschreibung in die dffentlichen Register zur An-
erkennung als comunidad nativa und zur Titulierung des Gemeindelandes
noch fehlten. Ev gab uns auch den Text der ILO 169, den die peruanische Re-
gierung ratifiziert hat und der unser Recht als Indigene auf Territorien unter-
streicht.

Im September 2000 erkannte das Landwirtschaftsministerium unser Dorf
als comunidad nativa an. Aber die Titulierung des Territoriums steht bis heute
aus. Zurzeit zéhlt die Gemeinde ca. 200 Einwohner, davon 72 Erwachsene.
Seit dem Jahr 2000 haben einige die Seiten gewechselt und gehdren nun zum
béuerlichen Teil. Sie haben individuell titulierte Parzellen. Zurzeit zweifeln
viele daran, dass wir jemals unser Gemeindeland tituliert bekommen. Das
Ministerium erfindet, trotz Erhebung des Lageplans unseres Territoriums,
immer wieder neue Griinde, warum die Anerkennung und endgiiltige Zuwei-
sung des Landes nicht durchgefiihrt werden kann.«

Guillermo erkidirte mir auch, dass inzwischen nicht nur Bewohner ihrer
Dorfhiilfte entschieden hdtten, campesinos zu werden, sondern auch Mitglie-
der — vor allem Jugendliche — des béiuerlichen Teils zu ihnen zuriickkehrten.
»Driiben¢ gibe es Landprobleme. Wenn ihr Land hingegen endlich offiziell ti-
tuliert sei, hdtte ihre Gemeinde 5301 Hektar. Stolz zeigte mir Guillermo den
Plan des Territoriums seiner Gemeinde. Als ich mich nach gut zwei Stunden
von ihm verabschieden wollte, hielt er mich zuriick und suchte nach seinem
Stempelkissen. Schlief3lich driickte er mir ein Blatt Papier in die Hand. Auf
diesem befand sich ein Stempelaufdruck, der ihm als Prdsidenten seiner co-
munidad nativa als offizielles Siegel diente. Damit ich mir sicher sein konne,
mit dem Prdisidenten geredet zu haben, fiigte er ldchelnd hinzu.

15 Alberto Chirif sagte mir in einem Gespréach im Juli 2005, Donayre sei zu jenem
Zeitpunkt Mitarbeiter der Defensoria del Pueblo gewesen. Wichtig erscheint mir
nicht, wer von beiden Recht hat, sondern welche Instanzen von Guillermo als
bedeutsam und hilfreich erachtet werden bzw. wie stark er die jeweiligen Ein-
richtungen als Vertreter der Interessen seines Dorfes wahrnimmt.

238

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Hernan kommentierte Guillermos Ausfiihrungen auf dem Heimweg und
bemerkte: »Unsere Nachbargemeinde hat sich bereits in den 1970er Jahren
ihr Territorium als indigene Gemeinde gesichert. Dort hatten sie einen zwei-
sprachigen Lehrer, der von dem entsprechenden Programm wusste. Der hat
den Gemeindevorstehern geholfen.« Den Rest des Weges sann ich weiter iiber
Guillermos Worte nach und blieb einsilbig gegeniiber Hernans Versuchen,
mich in ein Gesprdch iiber die heilende Kraft verschiedener Pflanzen zu ver-
wickeln. Das grifste Problem der Zukunft, so hatte mir Guillermo erkicirt, sei
der Schutz des Gemeindelandes. Innerhalb der 5301 Hektar der Gemeinde
gdbe es noch Vorkommen von Edelhélzern. Seit Februar 2005 erreichten ihn
aber Nachrichten, dass illegale Holzfdller in ihr Gebiet eindringen. Ausfiihr-
lich hatte mir Guillermo in diesem Zusammenhang eine abenteuerliche Ge-
schichte erzdihlt, wie er zusammen mit zwei weiteren Dorfbewohnern, einem
funktionierenden und einem kaputten Gewehr, die Eindringlinge bei ihrer
Arbeit aufgesucht hatte. Um die anderen beiden Dorfbewohner zu diesem In-
spektionsgang zu motivieren, sei sehr viel Uberzeugungsarbeit von seiner Sei-
te aus notwendig gewesen. Nicht ohne Stolz erlduterte Guillermo seine rheto-
rischen Strategien in diesem Zusammenhang. Sie hditten drei Arbeiter getrof-
fen, die er, Guillermo, gleich gefragt habe, ob die anderen Dorfbewohner, mit
denen sie zum Jagen unterwegs seien, schon vorbeigekommen wdren. Danach
habe er angefangen, die Holzfdller vorsichtig auszufragen, um sich einen
Eindruck vom Fortschritt ihrer bisherigen Arbeit zu verschaffen. »Viele edle
Holzer hatten sie schon geschlagen, aber Riesenprobleme mit dem Abtrans-
port! Ich habe sie gleich am ndchsten Tag in Iquitos angezeigt, aber was
bringt das schon? In der zustindigen Behorde gelten eigene Gesetze, die ma-
chen doch gemeinsame Sache mit den Holzfdllern.« Dann driickte Guillermo
seinen Wunsch aus, dass die Gemeindemitglieder die Holzvorkommen selbst
nutzen konnten: »Wenn jemand aus unserer Gemeinde Geld braucht, kann er
einen Vertrag mit einer Firma machen, um Holz fillen zu lassen. Oder wir
konnten auch einen kommunalen Beschluss fassen. Denn alles liegt in den
Bdiumen, aber nichts im Geldbeutel.« Ich wusste, dass Guillermo von einem
zementierten Weg trdumte, der das neu entstehende Zentrum der Gemeinde
mit dem Hafen verbinden wiirde, damit die Dorfbewohner ihre Waren mit
einem motocarro’® zum Anlegeplatz transportieren kénnten. Auch gab es im-
mer wieder Pldne von den wechselnden Biirgermeistern in Iquitos, eine Stra-
Be zu bauen, die durch die Gemeinde fiihren wiirde und diese mit der Stadt
verbdnde. Das, so Guillermos Uberzeugung, wiirde der Gemeinde viele Vor-
teile bringen. In einer Versammlung hditten sie zweierlei Arten von Entwick-
lungsprojekten beschlossen: gemeinschaftliche und individuelle. Auf diese Art
konne jedes Gemeindemitglied fiir sich selbst Projekte starten. Erfolg und

16 Eine Art motorisierte Rikscha.

239

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Misserfolg derselben kidmen nur der entsprechenden Person zugute bzw. fie-
len nur ihr zu Lasten. Guillermo selbst plante verschiedene gemeinschaftliche
Projekte: zum Beispiel eines zum Aufbau von zwei Fischfarmen und zwanzig
chacras. Dafiir hatte er Kontakt mit einer NGO aufgenommen. Ein anderes
lief tiber die nationale Organisation CONAP und wurde gerade der Weltbank
prdsentiert. Dabei ging es zum einen um Forstwirtschaft, zum anderen auch
um Fischfarmen.

Den regionalen Koordinator der CONAP hatte Guillermo auf einem Se-
minar in Iquitos kennen gelernt. Dieser kam danach zu einer Gemeindever-
sammlung in sein Dorf und stellte das Projekt vor. Auf meine Frage, wie es
denn vereinbar sei, dass die lokale Foderation AIDESEP angehore, sie in
ihrer Gemeinde nun aber ein Projekt mit der »Konkurrenzorganisation¢
CONAP machen wollen, betonte Guillermo, dass dies eine personliche Uber-
einkunft sei und nur ihre Gemeinde betrdfe. Es hdtte also nichts mit der loka-
len Féderation zu tun. Guillermo hatte festgestellt: »Jede Gemeinde kdmpft
fiir sich selbst. Es ist hart, aber man muss alleine kdimpfen.« Auf dem letzten
Kongress der ORAI, an dem Guillermo teilgenommen hatte, hditten sie »schon
geredet«: Sie miissten alle gemeinsam die Wilder schiitzen. Aber, wenn es
dann ernst wiirde, so Guillermo, sei von diesen Reden nichts mehr zu spiiren:
»wWenn es darum geht, Farbe zu bekennen, ist keiner mehr da.« Nach dem Tod
ihres ersten Prdsidenten sei es mit ihrer regionalen Organisation, der ORAI,
genauso bergab gegangen wie mit der lokalen Foderation.

Bereits bei meinem Besuch im Februar 2004 hatte ich Guillermo gefragt,
was er tiber AIDESEP und COICA als ihr nationales bzw. internationales
politisches Vertretungsorgan denke. Guillermo hatte damals erzdhlt: »Von
der COICA weif3 ich, dass es eine internationale Organisation ist, ich weifs
nicht genau, wie viele Lédnder Mitglieder sind, aber AIDESEP gehdrt dazu.
Von der COICA kommt keinerlei Information hier an, was sie fiir die indige-
nen Volker tun. Da schweigt die AIDESEP. Ich denke, es ist ein Zusammen-
schluss, eine soziale Organisation auf der Ebene Lateinamerikas.« Auch iiber
die ORAI hatte er zu jenem Zeitpunkt nicht viel berichten kénnen: »Die ORAI
ist ja eigentlich unsere Verbindung zur AIDESEP. Aber wenn wir in der Ver-
gangenbheit iiber die ORAI Papiere an AIDESEP schicken wollten, zum Bei-
spiel per Fax, kam nie etwas bei AIDESEP in Lima an. Wir wollen jetzt lieber
fiir neue Projekte direkt mit NGOs Kontakt aufnehmen, um die Finanzierung
zu erreichen. Das Problem der ORAI sind die Personen, die dort arbeiten.
Die Reprdsentanten sind entweder unfihig oder nicht ehrlich genug, um sich
fiir das Wohl aller Gemeinden zu interessieren.« Anfang 2005 hatte jedoch
ein neuer Prdsident die Amtsgeschdfte der ORAI iibernommen. Seitdem traf
man Guillermo dfter im Biiro der Organisation in Iquitos an.

Bei meinem ersten Besuch im Februar 2004 hatte die Huitoto-Gemeinde
bereits ein neues Gemeindehaus aufgebaut. Nach der Trennung vom bduerli-

240

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

chen Teil der Gemeinde waren die nativos umgezogen. Einige von ihnen leb-
ten zwar noch im anderen Teil des Dorfes, bauten nun aber Hduser um den
neuen Dorfkern, das Gemeindehaus, herum. Diese Baumafinahmen waren
auch im Juli 2005 noch nicht abgeschlossen. Allgemein zeichnete sich die
comunidad nativa, genauso wie ihre indigene Nachbargemeinde, durch eine
auseinandergezogene Siedlungsweise aus. Hernan erkldrte mir, als wir auf
dem Heimweg von unserem Besuch bei Guillermo am Gemeindehaus und den
neu gebauten Hdusern auf dem Hauptweg durch die Siedlung kamen, dass er
nicht gerne so nah auf den anderen »hocken« wolle und deshalb niemals in
den neuen Dorfkern umziehen wiirde. Er und seine Familie lebten im Wald,
eine halbe Stunde Fuf3marsch von jenem Dorfkern entfernt.

Am néichsten Tag machten Herndn und ich uns abends auf den Weg zu
Don Alfonso'’, einem der drei dlteren Gemeindemitglieder, die noch Huitoto
sprachen. Don Alfonso erzdhlte mir von einer maloca, die es frither einmal im
Dorf gegeben hatte. Auch Hernan konnte sich noch an sie erinnern, wie er in
das Gesprdch einwarf. Allerdings sei sie in seiner Kindheit schon nicht mehr
gepflegt worden und langsam in sich zusammengefallen. Don Alfonso berich-
tete uns, dass in den 1950er Jahren die maloca benutzt wurde, um Schulunter-
richt abzuhalten. Das sei die Zeit gewesen, in der man in seinem Dorf selbi-
gen eingefiihrt habe. Zuerst seien die Kinder von der Kirche unterrichtet wor-
den, dann habe der Staat dies iibernommen. Heute wiirde man, besdfie man
wieder eine maloca, diese fiir Zusammenkiinfte sowie als touristische Attrak-
tion nutzen. Ein firiiherer Biirgermeister von Ilquitos habe sie eine Zeit lang
bei diesem Vorhaben unterstiitzt. Dann sei er aus dem Amt geschieden, und
daraufhin sei das Projekt abgebrochen worden. Somit stiinde der Bau der
maloca weiterhin aus.

Als Don Alfonso mir von den unvollendeten Pldnen des Baus einer neuen
maloca berichtete, erinnerte ich mich an eine individuelle Initiative zu einem
solchen Neubau, von der mir im Februar 2004 erzdhlt worden war. Damals
hatte ich Don Sebastiano, den Begriinder der lokalen Foderation, besucht. Als
ich eines abends bei ihm eingetroffen war, waren gerade drei argentinische
Touristen bei ihm zu Besuch, mit denen Don Sebastiano spditer eine ayahua-
sca-Zeremonie durchfiithren wollte. Zuerst hatte jedoch die Unterrichtung sei-
ner achtkopfigen Tanzgruppe auf dem Programm gestanden. Denn Karneval
nahte und damit ein Wettbewerb in Iquitos, bei dem die umliegenden comuni-
dades nativas ilre traditionellen Ténze auffiihren konnten. Die Sieger sollten
Preise bekommen. Der grofite Teil von Sebastianos Tanzgruppe bestand aus
Kindern seines weiteren Familienkreises. Aber auch Hernan gehdrte dazu,
weil Sebastiano sein Onkel war. Nach der Probe hatte mir Don Sebastiano
damals bedeutet, ich solle am darauffolgenden Tag wiederkommen. Dann

17 Personenname geédndert.

241

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

wiirde er mir von der indigenen Organisation erzdhlen. Als ich tags darauf
eintraf, hatte er mir erzdhlt, wie es zur Griindung des Zusammenschlusses ge-
kommen war:

»Man hat mir gesagt: Du musst dich organisieren, die Regierung, deine
Kultur. Und da habe ich angefangen zu organisieren. Ich habe angefangen,
meine Kultur zu organisieren, nicht eine andere Kultur. Ich habe angefangen,
die Organisation aufzubauen. Nachdem die Organisation gegriindet war,
wurde ich zum Prdsidenten der Organisation gewdhlt. Zehn bis zwdlf Jahre
hatte ich diesen Posten inne, es ist noch nicht lange her, dass ich aus dem
Amt geschieden bin, das heifit, man hat mich aus dem Amt entfernt. Und seit-
dem geht es mit der Organisation bergab, jetzt hat sie keine Kraft, keinen
Wert, jetzt verteidigt jeder nur sein Volk, wir verteidigen uns jetzt allein. Ich
aber bitte weiterhin den Vater. Worum bitte ich ihn? Dass er die Kinder mit
einem Beruf ausstattet, das ist meine Vision fiir mein Volk, nicht mehr fiir die
Organisation. Ich bin Indigener, deshalb bin ich in der Organisation. Es ist
nicht, weil sie [AIDESEP] uns geholfen hditten. Sie haben mir meine Rechte
weggenommen, als sie mir sagten: »Wir sind keine Bettler, warum willst du
also als Prdsident einer Organisation ein Bettler sein¢? Sie sagten das, weil
ich die Regierung um Sachen bat. Ich reiste dafiir nach Lima. Ich brachte der
Gemeinde etwas von der Regierung mit, ich bat nicht AIDESEP. Ich brachte
Lebensmittel, Materialien mit, damit sie vereint arbeiteten. Aber das Volk hat
das nicht zu nutzen gewusst. Wir sind zum Beispiel zuriickgeblieben. Andere
indigene Organisationen, auch innerhalb Perus, sind viel weiter. Sie kennen
ihre eigene Kultur. Denn wir diirfen jetzt nicht mehr die spanische Sprache
sprechen. Wir als indigene Volker sollen unsere eigene Kultur unter uns spre-
chen. Und die spanische Sprache mit denen, die unsere nicht sprechen kin-
nen. Wer hat die Schuld an unserer Situation? Der peruanische Staat, der uns
patrones ins Volk schickte, die ihre Nachnamen hinterlassen haben. Meine
Mutter zum Beispiel wuchs als Sanchez auf. Und so ist das bei jedem hier,
und deshalb sagen sie hier in Peru, hier in Loreto, ich sei kein Indigener. Ich
danke unserem Herrn im Himmel. Ich danke ihm, er hat nicht gewollt, dass
ich studiere, aber er hat mir Weisheit, Intelligenz gegeben. Deshalb habe ich
organisiert, weil ich unsere Kultur kenne. Wenn ich ndmlich ein studierter
Mann gewesen wdire, hditte ich niemals dieses Wissen erlangt.«

Nachdem er zu Ende gesprochen hatte, holte Don Sebastiano einen Plan
hervor. Er wiirde gerne ein Touristenzentrum auf seinem Grundstiick aufbau-
en, erkidrte er mir. Auf der Zeichnung sah man einen grofien Torbogen, auf
dem die Besucher willkommen geheifsen wurden. Des Weiteren waren Bdume
sowie einige Hduser eingezeichnet, von denen eines durch seine Grifie und
Form besonders auffiel. Kernstiick werde die maloca, erlduterte mir Don Se-
bastiano, wobei er auf das besonders grofie Gebdiude zeigte. Auch seien
Unterkiinfte fiir die Touristen geplant. Er hoffte, dass die Strafle von Iquitos

242

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

bald an seinem Haus vorbeigefiihrt wiirde. Dann, so seine Uberzeugung, hdit-
te das Projekt eine Chance.

Auch sein Neffe Hernan verfolgte 2004 bereits dhnliche Ideen, war aller-
dings nun, sechzehn Monate spditer, einen Schritt weiter als sein Onkel. Wih-
rend Don Sebastiano noch immer plante, hatte Hernan wdhrend meiner Ab-
wesenheit bereits die Pfosten und das Dach eines Hauses gebaut, das seinen
Gdisten zukiinftig als Unterkunft dienen sollte. Als wir am letzten Abend mei-
nes Aufenthalts in Hernans und Esters Kiiche zusammensaflen, erzdhlte er
mir, dass ihm sein Erfolg von manchen im Dorf geneidet wiirde und sie ihm
vorwarfen, er entferne sich von der Gemeinschaft. Man habe ihm auch schon
einmal nahegelegt, ein Amt, wie zum Beispiel das des Prdsidenten, zu iiber-
nehmen. Aber fiir ihn sei diese Aufgabe nichts. Er suche die Kommunikation
mit den Pflanzen und wolle auf diese Art anderen Menschen helfen. Ein poli-
tisches Amt verlange hingegen grofie Aufopferungsbereitschaft fiir die Ge-
meinschaft. Man wiirde selten Dankbarkeit erfahren, aber stindig mit An-
spriichen konfirontiert.

Im Gegensatz zu Hernan hatte seine Frau Ester schon verschiedene politi-
sche Funktionen im Dorf ausgeiibt, unter anderem war sie zwei Jahre lang
Elternsprecherin an der Schule gewesen. Doch auch sie erlduterte mir an
meinem letzten Abend, was ich schon von so vielen anderen gehort hatte, die
einmal ein Amt in einer comunidad oder Foderation bekleidet hatten: »Wenn
du Reprdsentantin deiner Gemeinde bist, musst du viel Leid und Entbehrun-
gen ertragen. Du musst andauernd in die Stadt auf verschiedene Amter fah-
ren, dort warten und hungern. Du bekommst dafiir kein Geld, und deine Ar-
beit zu Hause bleibt liegen. Auch waren manche Eltern sehr schwierig im
Umgang und haben mir mehr Probleme bereitet als mich bei meiner Arbeit zu
unterstiitzen. Jetzt will ich keinen Posten mehr. Aber wenn wir Besuch von
Auslindern bekommen, schicke ich sie immer zur Schule und fordere sie auf,
etwas zu spenden«.

Am ndichsten Morgen, eine Woche nachdem ich in der comunidad nativa
Huitoto angekommen war, brachen Hernan und Ester, die ihre jiingste, zwolf
Monate alte Tochter auf dem Arm trug, gemeinsam mit mir wieder zusammen
in Richtung Iquitos auf. Sie begleiteten mich, da Herndn und Ester verschie-
dene Dinge in der Stadt zu erledigen hatten und einige Patienten besuchen
wollten. Als wir uns am Hafen voneinander verabschiedeten, sagte mir
Herndn mit einem fast unmerklichen Ldcheln: »Wenn du das néichste Mal
kommist, sprechen wir wieder mehr iiber die Pflanzen.«

243

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Abbildung 15: Einwohner einer
indigenen Gemeinde bei der
monatlichen Dorfversammlung
(Videobild: Maren Rofsler
2004).

Abbildung 16: Bei der Tanz-
probe vor dem Haus von Don
Sebastiano (Videobild: Maren

RoBler 2004).
Abbildung 17: Dach und Pfos-
ten der Unterkunft, die Hernan
und Ester fiir ihre Besucher
bauen (Foto: Maren Rif3ler
2005).

244

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Abbildung 18: Jahresversamm-
lung der Mitglieder einer Fide-
ration (Foto: Maren Rofler
2005).

2. Don Sebastiano und die Organisationsgriindung

Don Sebastiano thematisierte in seiner Griindungsgeschichte der Foderation
drei wesentliche Aspekte der Organisationsprozesse:

e Aufgabe und Zweck des Zusammenschlusses,

¢ dieRiickstindigkeit« der eigenen Gruppe

¢ Erfolge und Misserfolge der Organisation.

Seine Ausfithrungen stehen exemplarisch fiir sehr viele Gespréiche, die ich
wihrend meiner Feldforschung mit Dorfbewohnern und ehemaligen sowie
amtierenden Organisationsvertretern fiithrte. Daher halte ich es fiir sinnvoll,
seine Aussagen genauer zu beleuchten.

Don Sebastiano hatte eine Vision: Eine bessere Zukunft fiir »sein Volke,
die er in der Uberwindung des asymmetrischen interethnischen Verhiltnisses
begriindet sah. Man hatte ihm gesagt: »Du musst dich organisieren, die Regie-
rung, deine Kultur«. Daher glaubte Sebastiano an die ethnische Organisation
als das Instrument, das »seinem Volk« die Kraft geben wiirde, die »eigene Kul-
tur< zu »verteidigen<. Die Ziele waren: Kulturelle Abgrenzung statt Assimila-
tion, politische Selbstbestimmung statt Unterlegenheit und Abhéngigkeit. Der
Weg dahin: Die »Organisation< der Gemeinschaft, Bewusstwerden der eige-
nen Wurzeln. Die Pflege und den Gebrauch der eigenen Sprache in der
Kommunikation untereinander sah er dafiir als Voraussetzung an. Sebastiano
war sich sicher, dass er die Kultur seines Volkes kannte, denn »der Herr¢ hatte
ihm »Weisheit und Intelligenz< gegeben. Er fiihlte sich berufen. Ein Studium
aber hitte ihn von diesem Kulturbewusstsein entfernt — so seine Uberzeu-
gung. Er erkannte die Schwierigkeiten, sich der eigenen Wurzeln bewusst zu
werden, er sah eine Gefahr, die von den »Nicht-Indigenen« ausging: Man durf-

245

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

te ihre Kultur nicht annehmen, aber man musste sie nutzen. Das Erlernen und

der Gebrauch des Spanischen waren fiir diesen Zweck die Voraussetzung: Da-

raus ergab sich die Moglichkeit, die Giiter der anderen zum eigenen Vorteil
zu nutzen. Denn ein »>fortschrittliches Volk« war fiir Sebastiano eines, das den

»fremden< und den >eigenen< Bereich meisterte: »Man sollte mit den Weilen

Spanisch sprechen, aber untereinander die eigene Sprache benutzen«.
Organisation verstand er aber auch als kreative Tatigkeit des »Organisie-

rens<. Sich Giiter von denjenigen zu beschaffen, von denen er sich abgrenzen

wollte, war fiir ihn durchaus ein entscheidendes Mittel, das >Eigene« zu stir-
ken. Er erwies sich als unermiidlicher Sammler von Gegenstinden, die er
gleich im Anschluss wieder verteilte. Gleichfalls sah er fiir die Zukunft >sei-
nes Volkes< die Bildung und Ausbildung der Kinder als unerlésslich an. Diese

Bildung bestand aber nur zu einem Teil im Erwerb eines formalen Schulab-

schlusses bzw. Titels. Wichtig war auch die Kenntnis der eigenen Geschichte

und Gebréduche. Unter Letzterem verstand Sebastiano vor allem Sprache und

Zeremonien — aus diesem Grund brachte er Interessierten im Dorf die Ténze

der Huitoto bei. Im Aufbau eines Tourismuszentrums sah er schlieBlich die

Moglichkeit, die (vermarktungsfahigen) Besonderheiten der eigenen kulturel-

len Identitdt fiir andere sichtbar und erlebbar zu machen. Der damit einherge-

hende Erwerb von Geld sollte wiederum den ethnischen Stolz festigen und
férdern, aber auch ihm und seiner Familie die Zukunft sichern.

Sebastianos Idee, die Giiter der anderen zu nutzen, um die eigene Identitit
und Gemeinschaft zu stirken und zu entwickeln, fand sowohl bei seinem
Dachverband als auch bei »seinem Volk« keinen ungeteilten Beifall: Mitglie-
der des Vorstandes von AIDESEP bezeichneten ihn als »Bettler<. Sie missbil-
ligten sein Verhalten. Das »Volk¢ indessen wusste offenbar die Giiter nicht
sinnvoll einzusetzen. Denn fiir Sebastiano stand fest: Andere indigene Orga-
nisationen im peruanischen Amazonasgebiet waren weiter entwickelt als seine
eigene. Jene wiirden »ihre eigene Kultur besser kennen«.

Fiir Sebastiano galten drei Grundsitze:

e Identifikation durch die eigene Kultur, die sich vor allem an der Sprache
und den offentlich prisentierbaren costumbres'® wie Tinzen oder der
Durchfiihrung von Ayahuasca-Zeremonien fiir Touristen festmachen lief3.

e Abgrenzung von der anderen Kultur, die das >Eigene« zerstorte. Die pe-
ruanische Regierung reprisentierte diese zerstorerische Kraft, die sich
unter anderem in der Oktroyierung der spanischen Sprache und spanischer
Familiennamen manifestierte.

e Kenntnis und Nutzung der méchtigen, anderen Kultur und ihrer Giiter zur
Stiarkung und Aufwertung des >eigenen Volkesx.

18 Dt. »Gebriuche«, >Gewohnheitenc.

246

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Der Wert und die Kraft der Organisation bestanden fiir Don Sebastiano darin,
diese Prinzipien durch eine starke Fiihrungspersonlichkeit zu realisieren. Sei-
ne diesbeziigliche Begabung hatte er durch unermiidliche Redistributionsta-
tigkeiten unter Beweis gestellt. Seit man ihn aus dem Amt des Présidenten
entfernt hatte, ging es seiner Meinung nach >bergab«< mit seiner Organisation.
Jetzt besall sie keine Kraft und keinen Wert mehr. Offensichtlich hielt sich
Sebastiano fiir einen politischen Fiihrer, der nicht einfach durch Amtseinset-
zung eines anderen zu ersetzen war. Der seinen Ausflihrungen zufolge von
hoherer Organisationsebene vorgenommene Eingriff in die Autonomie seines
Zusammenschlusses hatte nicht nur die lokale Foderation geschwiécht, son-
dern auch AIDESERP als politische Reprisentationsinstanz fiir ihn bedeutungs-
los werden lassen. Zudem hatte der nationale Zusammenschluss von Anbe-
ginn an fiir Sebastiano nur eine Bedeutung besessen, weil dieser eine Organi-
sation von Indigenen war. Das Teilen einer gemeinsamen kulturellen Identitat
fithrte jedoch nicht dazu, dass Don Sebastiano sich als Teil einer groBeren
politischen Gemeinschaft begriff. Denn: AIDESEP tat nichts fiir ihn und sei-
nen Zusammenschluss. Und das Ergebnis des regulierenden Eingriffs von Sei-
ten der nationalen Repridsentanten lag zudem nun klar auf der Hand: Die
Arbeiten der lokalen Foderation ruhten, die aktuellen Amtsinhaber genossen
wenig Ansehen. Sie wurden aber gleichfalls kaum zur Rechenschaft gezogen.
In Don Sebastianos Gemeinde wihlte man einen anderen Weg: Die meisten
kehrten der Organisation schlicht und einfach den Riicken.

3. Indianische Fiihrungspersénlichkeiten im
peruanischen Tiefland: Statusfiihrer, Despoten,
Amtsinhaber

»The tradition of criticizing tendencies toward self-aggrandizement dies hard in
egalitarian Amazonia« (Brown 1993: 318).

Sowohl die im Prolog beschriebenen Probleme von Manuel Ijuma, des Prisi-
denten der Organisation der Cocama-Cocamilla, als auch die in Kapitel X.1
dargestellte Situation der indigenen Foderation in der Néhe von Iquitos sowie
die Erzdhlung Don Sebastianos verweisen auf den Umstand, dass die indige-
nen Organisationen je nach Geschick und Einsatz des jeweiligen Vorstands
aufblithen oder erschlaffen. Die individuellen Personlichkeiten der Reprisen-
tanten bestimmen Erfolg und Misserfolg der Zusammenschliisse. Indigene
Organisationen sind institutionell in den lokalen Gemeinschaften lose ver-
ankert. Sie gewinnen nur tempordr an Bedeutung. Die Griinde fiir diesen >un-
vollstindigen Institutionalisierungsprozess< sind vielfdltig. Sie ergeben sich
aus mehreren Umstinden, die sowohl im Fall der Fdderation der Cocama-

247

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Cocamilla als auch des in Kapitel X.1 vorgestellten indigenen Zusammen-

schlusses sowie in anderen von mir besuchten Fdderationen eine Rolle spiel-

ten:

e Kommunikationsprobleme zwischen Représentanten und Représentierten
sowie zwischen den verschiedenen Organisationsebenen;

e mangelnder Unterstiitzungswillen fiir die Reprédsentanten von Seiten der
Dorfbewohner;

¢ vor allem auf Ebene der supralokalen Foderationen Schwierigkeiten, ex-
terne Unterstiitzer zu gewinnen;

¢ mannigfache Probleme in den Gemeinden (z.B. ausstehende Anerkennung
als indianische Gemeinde und damit einhergehend ausstehende Titulie-
rung von Land, unkontrolliertes Eindringen von Holzfdllern und Tierfell-
hindlern etc., ausbleibende InfrastrukturmafBinahmen von staatlicher Seite
etc.);

¢ die Organisationsvergangenheit, die vielerorts auch dem Prestige gegen-
wirtiger Représentanten schadet, vor allem, wenn durch umfangreiche fi-
nanzielle Unterstiitzung von auflen (wie zum Beispiel im Fall der im Pro-
log vorgestellten Foderation der Cocama-Cocamilla) bestimmte Vorstel-
lungen von der Lukrativitit des Repriasentantenpostens unter Dorfbewoh-
nern entstanden sind.

Zu tberlegen ist jedoch auch, inwiefern die Probleme nicht ihren zentralen
Ursprung im Widerstreit kontrdrer Modelle politischer Fithrung besitzen, die
sich in den Organisationszusammenhéngen {iberlappen und sich dabei tenden-
ziell gegenseitig behindern. In diesem Zusammenhang stellen sich folgende
Fragen: In welchem Verhiltnis stehen egalitire und hierarchisch-
zentralistische politische Ordnungsprinzipien in den organisierten Gruppen
zueinander? Und: Wie wirkt sich diese Beziehung auf die politische Legitima-
tion der indigenen Reprisentanten aus?

Starke und schwache Fiihrer

1948 publiziert Robert H. Lowie einen Essay zur »politischen Organisation
der amerikanischen Eingeborenen« (Lowie 1948). Mit diesem schafft er ein
die folgenden Jahrzehnte bestimmendes Paradigma unter Amerikanisten,
demzufolge die Fithrungspersonlichkeiten dieser Gesellschaften keine politi-
sche Macht in Form von Zwangsgewalt besitzen. Lowie schldgt eine Untertei-
lung in strong chiefs and titular chiefs vor. Die starken Fiihrer mit nicht hin-
terfragter Autoritdt seien auf dem amerikanischen Kontinent rar und tendier-
ten zudem dahin, diese Macht nur zeitweise zu besitzen. Der haufiger anzu-
treffende Typus sei der titular chief — ein Statusfiihrer, der drei essentielle
Charakteristiken aufweist:

248

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

e Erist ein Friedensstifter.
e Er muss grof3ziigig sein.
¢ Er muss ein guter Redner sein.

Ferner unterteilt Lowie in zivile und in kriegerische Anfiihrer. Letztere verfii-
gen liber Zwangsgewalt und verkorpern somit den Typus des strong chief,
aber ihre Macht besteht nur im Rahmen der spezifischen, zeitlich begrenzten
Aufgabe.

Aufbauend auf Lowie beschreibt der franzosische Strukturalist Pierre
Clastres (1977: 28) den »klassischen< Fithrertypus im Amazonasgebiet wie
folgt: Der Chef einer Gruppe plant wirtschaftliche und zeremonielle Aktivita-
ten, hat aber keine Entscheidungsmacht; er kann sich niemals sicher sein, dass
seine Anweisungen ausgefiithrt werden. Die Macht des Anfiihrers hangt vom
guten Willen der Gruppe ab, sie basiert vor allem auf seiner Eloquenz und
GroBzuigigkeit. Beziiglich der Generositdt tUbertreffen die Erwartungen der
Indianer oft die unmittelbaren Mdoglichkeiten des Gruppenchefs.

Macht bzw. der Mangel an dauerhafter Macht von Fithrungspersénlichkei-
ten ist ein Leitthema ethnografischer Studien zur politischen Ordnung indiani-
scher Gesellschaften im stidamerikanischen Tiefland. Die meisten Wissen-
schaftler (z.B. Clastres 1977; Riviere 1984; Lévi-Strauss 1967, 1973; Rabine-
au 1975; Brown 1993; Santos Granero 1993) fiihren dabei vor allem zwei
Griinde an, um die schwache Position politischer Fithrungspersonlichkeiten
zu belegen:
¢ Eine starke Abhingigkeit des Anfiihrers von seiner Gefolgschaft sowie
¢ sein fast vollstindiger Mangel an Zwangsgewalt.

Anfiihrer scheinen keine Position zu besitzen, in der sie ihrer Gefolgschaft
Anweisungen geben konnen. Passt dieser das Verhalten ihres primus inter pa-
res nicht, wenden sie sich enttiuscht von ihm ab und bestrafen ihn nicht selten
mit sozialer Achtung, die zum Beispiel auch zu seinem Ausschluss aus der
Gruppe fithren kann (vgl. Rosengren 1987: 6).

Dan Rosengren (1987: 6ff.) unterscheidet dabei zwei generelle Positionen,
die Ethnografen bei der Betrachtung politischer Macht bzw. deren Mangel im
stidamerikanischen Tiefland einnehmen: Die einen betonen die Bedeutung
von individuell erlangtem Prestige. Ein Anfiihrer zeichnet sich durch beson-
dere Qualititen und Charakteristiken aus. Je mehr Prestige er durch gelungene
Aktionen erlangt, desto grofier ist seine politische Macht. Die Schaffung und
Erhaltung einer Gruppe von Anhdngern durch Austauschbeziehungen zwi-
schen Fithrer und Gefolgschaft wird zum zentralen Fokuspunkt dieser Stu-
dien. Diesem Ansatz zufolge griindet die Macht des Statusfiihrers im Amazo-
nasgebiet auf dem von Max Weber (1921) als »charismatische Herrschaft«

249

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

bezeichneten politischen Legitimationsmodell."” Claude Lévi-Strauss (1967,
1973) ist ein herausragender Vertreter dieser Position. Er geht dabei soweit zu
betonen, dass man in den indianischen Tieflandgesellschaften Fiihrerschaft als
Berufung ansieht, der Statusfithrer muss eine auflerordentliche psychologische
Prédisposition mitbringen. Er ist der Typ des »geborenen Anfiihrers«.

Die anderen erkliren das Phinomen aus der formalen Bedeutung be-
stimmter sozialer Positionen. Ob zugeschriebene Macht in Form eines vererb-
ten Status wie im Falle der chiefs oder erlangte Macht wie im Falle bedeuten-
der Schamanen — in beiden Fillen hingt sie vor allem von formalen Regeln
und Normen der politischen Organisation ab. Politische Macht ist fiir diese
Wissenschaftler, der Einteilung Webers folgend, durch Traditionen legiti-
miert. Pierre Clastres ist ein herausragender Vertreter dieser Position. Er er-
blickt dabei in den indianischen Gesellschaften des Tieflands den Prototyp
einer egalitdren, hierarchiefreien politischen Organisationsform: In Friedens-
zeiten stehe die verwandtschaftlich organisierte Gesellschaftsstruktur indiani-
scher Tieflandgesellschaften per se Ambitionen Einzelner oder einer Gruppe
entgegen, Herrschaft® auszuiiben. Die Moglichkeit, dass sich zentralisierte
Regierungsstrukturen herausbilden, die in die Griindung eines Staates miinden
konnten, wiirde damit grundsitzlich verhindert. Clastres definiert die Ge-
schichte indianischer Vélker als »Geschichte ihres Kampfes gegen den Staat«
(Clastres 1977: 186).

Segmentire versus hierarchische politische
Ordnungsprinzipien

Pierre Clastres Egalitarismus-These wird bis heute kontrovers diskutiert. Da-
vid Maybury-Lewis (1967, 1979) relativiert dieses Bild siidamerikanischer
Tieflandindianer, indem er das komplexe System von Altersklassen und
Moieties bei den zentralbrasilianischen G& und Bororo beschreibt. Auch wenn
Gé und Bororo keine zentralisierten Regierungsinstanzen besédBen, so lieen
sich in diesen Gesellschaften hierarchische, asymmetrische politische Ord-
nungen beobachten. Terence Turner (1979, 1980) wiederum beschreibt hier-
archische Elemente in der sozio-politischen Organisationsstruktur der Kaya-

19 Weber (1980 [1921]: 124) unterscheidet drei Typen von politischer Legitimitit,
denen er drei Herrschaftsformen zuordnet: 1. Rationale Herrschaft: griindet im
Glauben an einen Satz legaler Ordnungen und Normen (verkérpert im System
des modernen Rechtsstaat); 2. traditionale Herrschaft: griindet im Glauben an
die Heiligkeit von jeher giiltigen Traditionen; 3. charismatische Herrschaft:
grindet auf individuellen Fahigkeiten eines Fiihrers, der sich in der Praxis be-
wihren muss, seine Legitimitit stindig neu beweisen muss.

20 Herrschaft verstehe ich, aufbauend auf Max Weber (1984: 89), als institutionali-
sierte und monopolisierte Form der Macht einer Person oder einer Gruppe, die
das Recht zu befehlen und die Pflicht zu gehorchen impliziert.

250

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

po, die fiir ihn vor allem auf einer Generationen- und Geschlechterasymmetrie
beruht. Diese wird seinen Beobachtungen zufolge durch vielfiltige Initia-
tionsriten aufrechterhalten und bekriftigt. Und Philippe Descola (1988: 819)
meint, dass der von Clastres postulierte Egalitarismus vieler indianischer Ge-
sellschaften des Amazonasgebietes ein Produkt der kolonialen Kontaktsitua-
tion sei. Prakolumbische, archiologische Befunde sowie Chroniken aus der
Eroberungszeit bewiesen die Existenz stratifizierter, komplexer Gesellschaf-
ten mit Zentralgewalt. Diese seien nicht nur Ausnahmeerscheinungen gewe-
sen, wie Clastres es vermutet, sondern in zahlreichen Regionen anzutreffen.
Dazu trug auch bei, dass die Tieflandgesellschaften bereits vor der Ankunft
der Spanier keineswegs isoliert lebten. Im Gegenteil: Viele standen {iber Han-
delsbeziehungen und kriegerische Auseinandersetzungen in mehr oder weni-
ger engem Kontakt zu den Inka und ihren Vorléuferkulturen.

Herrschaft durch Gewaltandrohung

Bei der historischen Betrachtung der indianischen Tieflandgesellschaften lésst
sich ferner auch der Gegenpart zum machtlosen Statusfiihrer finden. Brown
(1993: 310f.) sieht ihn zum Beispiel im despotischen gantatsirira bei den
Matsigenka verkorpert. Diese Kriegerfigur erlangte Gefolgschaft durch Ge-
waltandrohung. Auch unter den Ashéaninka, im Putumayo und an anderen Or-
ten in West-Amazonien existierte diese Form der Fiihrerschaft. Sie etablierte
sich im Zuge von Grenzkonflikten. Die auf Zwang basierende Macht des gan-
tatsirira wurde allerdings erst durch Kollaboration mit Plantagenbesitzern und
Missionaren ermdglicht. Sie muss somit als Produkt der anhaltenden Kontakt-
situation mit den Kolonisierern gesehen werden. Ferner verweist Brown
(1991) auf millenaristische Bewegungen bei den Ashaninka,” im Zuge derer
versucht wurde, politische Macht dauerhaft zu institutionalisieren und damit
Herrschaftsstrukturen zu etablieren. Auch diese Bestrebungen entstanden
durch die Kontaktsituation mit externen Akteuren. Dennoch bietet die Zeit
nach der Eroberung in Amazonien, im Gegensatz zu anderen Weltteilen, we-
nige Beispiele fiir die Hervorbringung regionaler oder nationaler Allianzen
durch millenaristische Bewegungen (vgl. Brown 1993). Zentralisierte Zu-
sammenschliisse der Tieflandbewohner zu militarisch-politischen Zwecken
gewannen auch in der Auseinandersetzung mit den fremden Kolonialméichten
meist nur kurzfristig einen formalen Charakter und verloren schnell wieder an
Bedeutung. Ein {ibermifBiges Verlangen nach politischer Macht in Form von
Zwangsgewalt sowie der Wunsch nach Verfestigung dieser Strukturen, so

21 Wie zum Beispiel die bereits erwédhnte millenaristische Bewegung unter Leitung
von Juan Santos Atahualpa (1742-1850).

251

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Browns’ (1993: 314) Fazit, ruft normalerweise die gegenteilige Reaktion
unter der potentiellen Gefolgschaft im siidamerikanischen Tiefland hervor.

Auch wenn Clastres Beschreibung der indianischen Tieflandbewohner als
»Staatsfeinde«, die politische Macht vollstindig negieren, sich als einseitig
erweist, pragen der Typ des Statusfiihrers, die Ablehnung von physischem
Zwang zur Erreichung von Gefolgschaft sowie eine starke Betonung indivi-
dueller Autonomie gegenwdrtig vielerorts die politische Organisation: Ethno-
grafische Studien belegen, dass indianische Fithrer im Amazonasgebiet ihre
Anhéngerschaft am wirkungsvollsten mit eloquenter Rede und positivem Bei-
spiel mobilisieren. Thre Macht griindet sich dabei auf zugeschriebener und er-
langter Autoritdt. Erstere besitzen sie durch Verwandtschaft und Heiratsalli-
anzen, letztere, indem sie den anderen Gruppenmitgliedern ein Vorbild an
Generositit, Takt und Kompetenz sind (vgl. Brown 1993; Descola 1988; San-
tos Granero 1993). Politische Macht ist damit, der Einteilung Webers folgend,
sowohl traditional als auch charismatisch begriindet. Beides, Position und
Prestige, sind meist notwendige Bedingungen fiir politische Fiihrerschaft im
lokalen Kontext (vgl. Rosengren 1987: 12).

Der Vermittler als politisch relevanter Fiihrertypus

Mit Beginn der Missionstdtigkeit von Franziskanern und Jesuiten entwickelte
sich wihrend der Kolonialzeit ein neuer, politisch relevanter Fiihrertypus in
Form des curaca. Da die Missionare den curaca als Représentanten der loka-
len Bevolkerung behandelten, kam ihm eine wichtige Rolle als Vermittler
(Broker) zu. Dieses von auflen eingefiihrte, institutionalisierte Amt stand im
Wettstreit mit dem Prinzip informeller Fiihrerschaft, das weiter existierte und
politisch relevant blieb. Rosengren (1987: 176f.) analysiert am Beispiel der
Matsigenka die unterschiedlichen Karriereverldufe zweier curacas, von denen
der eine durch seine Vermittlertdtigkeit auch im Innern der Gruppe an politi-
scher Macht gewinnt, wihrend der andere auf Ablehnung st6t und aus der
Gruppe ausgeschlossen wird. Auschlaggebend fiir die Akzeptanz des einen
und die Ablehnung des anderen sind die jeweiligen Bemiihungen, sich den
Erwartungen der lokalen Bevolkerung entsprechend zu verhalten. Der erfolg-
reiche curaca erweist sich als taktvolle, eloquente und groBziigige Person-
lichkeit, die nicht offen gegen die Ideale der Matsigenka — Unabhéngigkeit
und Gleichheit — verst63t. Der mit Ausschluss aus der Gruppe bestrafte cura-
ca hingegen versucht, seine privilegierte Position als Vermittler offen zum
eigenen Vorteil zu nutzen. In ihm erkennt die politische Gemeinschaft einen
potentiellen Despoten, dessen sie sich entledigen mochte.

Im Zuge der Gesetzgebung zu den comunidades nativas in den 1970er
Jahren wird der curaca als Vermittler im lokalen Kontext ersetzt durch die
Figur des presidente comunal, des Gemeindepréasidenten bzw. Dorfvorstehers.

252

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Aus Sicht des Staates verkorpert der Dorfvorsteher die Représentation des
»rationalen Herrschaftsmodells« auf unterster Organisationsebene.*” Ein ent-
scheidender Unterschied zwischen curaca und presidente comunal liegt darin,
dass letzterer von der lokalen Bevdlkerung selbst gewdhlt und nicht von ex-
ternen Akteuren bestimmt wird.> Dennoch gewinnt der in den >neuen< Dér-
fern zu wihlende Vorsteher in der Folge seinerseits wiederum vor allem im
AuBenkontakt mit dem peruanischen Staat und internationalen Hilfsorganisa-
tionen an Bedeutung, im Innern bleiben seine Machtbefugnisse stark einge-
schrinkt (vgl. Gasché 2001: 12ff.). Auch der presidente comunal kann sich
bestenfalls zum primus inter pares entwickeln: Er muss seine politische Ge-
meinschaft, trotz seines formalen Amtes, das ihn mit gewissen rationalen
Herrschaftsmitteln ausstattet, mit gutem Beispiel iiberzeugen, kann sie kaum
zu etwas zwingen. Seine privilegierte Stellung im Kontakt mit der »>AufBlen-
weltc bietet zwar die Grundlage fiir den Aufbau eines asymmetrischen
Tauschverhéltnisses zwischen ihm und seiner Gefolgschaft. Da er aber unter
der direkten Kontrolle seiner politischen Gemeinschaft steht, kann er sich
kaum zum strong chief mit unhinterfragter Macht entwickeln. Die Positionen
des curaca und presidente comunal stellen unbestritten eine Erweiterung des
Repertoires der Moglichkeiten lokaler Akteure dar, an politischer Macht zu
gewinnen. Die diesen Amtern von auBen zugedachte Bedeutung wird dabei
jedoch mit intern giiltigen Normen und Vorstellungen vermischt und dadurch
verandert.

Parallel zur Schaffung vom Staat anerkannter dorflicher Strukturen voll-
zogen sich die neuen ethnischen bzw. panethnischen Kollektivierungsbestre-
bungen. Auch in diesem Prozess wurden neue Amter geschaffen, das promi-
nenteste darunter war das des Foderationsprésidenten. Dieser galt nun in der
AuBendarstellung als Reprisentant einer Vielzahl von Dérfern bzw. als Ver-
treter eines oder mehrerer Volker, ohne dass ihm dabei besondere Machtbe-
fugnisse von der Gefolgschaft zugestanden wurden. Aus der geschichtlichen
Betrachtung wurde deutlich, dass zumindest am Anfang in der Regel charis-
matische Personlichkeiten den Organisationen vorstanden, die sowohl nach
emischen Kriterien als herausragende Personlichkeiten anerkannt als auch im
Umgang mit der nationalen Gesellschaft geschult waren. Im Laufe des

22 Ich erinnere daran, dass die indianischen Dorfer ein internes Statut entwickeln,
eine Struktur kommunaler Autoritidten schaffen und eine Gemeindeversamm-
lung als hochstes Entscheidungsorgan einrichten mussten, um von der Regie-
rung offiziell anerkannt zu werden (vgl. Kapitel VIL.4).

23 Ein weiterer entscheidender Unterschied liegt in der primdren Funktion, die bei-
den Amtern jeweils zugedacht wurde: Das Amt des curaca wurde von den Mis-
sionaren eingefiihrt, um die lokale Bevolkerung besser zum christlichen Glau-
ben bekehren zu konnen; die Einfithrung des Status’ der comunidad nativa und
damit einhergehend das Amt des presidente comunal zielte auf die Integration
der indianischen Tieflandbewohner in nationalstaatliche Zusammenhénge ab.

253

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Wachstums- und Fragmentierungsprozess der indigenen Bewegung sind die
Moglichkeiten, in die Position des Prisidenten einer Organisation gewéhlt zu
werden, vielfiltiger geworden. Eine Reihe von Kandidaten stehen meist zur
Auswabhl, und vielerorts wird beklagt, dass die Reprédsentanten eine »Funktio-
ndrsmentalitit< bei der Ausiibung ihres Amtes an den Tag legen wiirden (Ge-
spriach Nugkuag 02.08.2005; Interview Rubio 04.03.2004; Gesprach Mishari
14.06.2005; Gespriach Garcia 10.06.2005; Gesprach Chirif 20.07.2005; Ver-
sammlung Pucaurquillo 03.03.2004, Versammlung Nueva Fortuna 13.02.
2004). Jedoch konnen die neuen supralokalen Fithrungspersonlichkeiten in
den Augen der lokalen Gemeinschaften bestenfalls als Big Men im Sinne
Maurice Godeliers (1987) politische Relevanz erlangen: Ein Big Man gelangt
in seine Fithrungsposition auf Grund personlicher Fihigkeiten, vor allem
durch Organisationstalent und Redistributionsgeschick. Er muss sich durch
Geschenke eine Gruppe von Schuldnern und Getreuen schaffen, die ihm hel-
fen, seinen Namen zu vergrofern. Er ist ein Statusfiihrer, der bestidndig die
Hoffnung seiner Anhénger ndhren muss, von seinem Ruhm und seiner GroB-
zligigkeit zu profitieren. So kann er tiber sein Dorf hinaus Bedeutung erlangen
und temporér supralokale Allianzen leiten. Es sind jedoch lockere Bindungen,
die Fiihrer und Gefolgschaft einen. Sie konnen leicht zerbrechen. Der Big
Man steht in stindigem Konkurrenzkampf mit anderen Ménnern, die ihm sei-
ne Position und die damit verbundene politische Macht streitig machen wol-
len. Um den eigenen Status zu halten, bedarf es somit der konstanten Pflege
und VergroBerung des »sozialen Kapitals« (Bourdieu 1997). Macht beruht auf
dem Prinzip der Gegenseitigkeit (vgl. Godelier 1987: 220). Dadurch wird die
Verselbststindigung von Macht, die Herausbildung zentraler, hierarchischer
Fuhrungsinstanzen letztendlich verhindert.

Fiir Godelier (1987: 247), der die politische Ordnung segmentirer Gesell-
schaften Melanesiens untersucht, entstehen Big Man - Systeme dort, wo der
Tausch mit Wettstreitcharakter die relative Bedeutung des Krieges verdriangt
hat. Der Big Man ist fiir ihn ein politischer Fiihrungstypus, der sich vor allem
unter dem Einfluss von Kolonialméchten herausgebildet hat. Deren Ziel war
es, die »kriegerischen Wilden« zu »zivilisieren<. Auch in diesem Punkt ergeben
sich eindeutige Parallelen zwischen dem melanesischen Big Man und dem
neuen indianischen Représentanten: indigene Organisationen entstanden im
Kontext einer intensivierten Kontaktsituation zwischen Staat und Tieflandin-
dianern, im Verlauf derer letztere in die nationale Gemeinschaft integriert und
zu peruanischen Staatsbiirgern gemacht werden sollten (vgl. Kapitel VIII und
IX).

Der siidamerikanische Big Man unterscheidet sich aber von seinem mela-
nesischen »Verwandten< unter anderem in einem wichtigen Punkt: Er kann
seine Fithrungsposition nicht auf eigenen Produktionsleistungen (bzw. denen
seiner Gefolgschaft) aufbauen. Wihrend in Melanesien die Schweinezucht

254

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

eine zentrale Bedeutung fiir die Erlangung des Status eines Big Man besitzt,
ist es in Siidamerika vor allem das besondere Geschick beim Aufspiiren und
Umleiten begehrter, lokal nicht verfiigbarer und nicht produzierbarer Res-
sourcen. In diesem Sinne verkorpern diejenigen, die in den indigenen Organi-
sationen im peruanischen Tiefland politische Bedeutung gewinnen, eine ymo-
derne« Variante des Sammlers und Jégers bzw. eine zeitgendssische Form des
Kriegers.

Die neuen indianischen Reprisentanten mit supralokaler Bedeutung hin-
gen jedoch in ihrer Arbeit — wie zuvor die von Missionaren eingesetzten cu-
racas — von >nicht-indigenen< Akteuren ab. Ihre Position erlangt vor allem
dadurch innerhalb der organisierten Gruppen eine ambivalente Bedeutung,
dass sie als Vermittler leicht der direkten Kontrolle ihrer Gefolgschaft entglei-
ten. So macht zum Beispiel Ismael Vega Diaz (2000) — im Falle der Achuar —
die soziale und vor allem geografische Distanzierung der neuen politischen
Fiihrungspersonlichkeiten fiir den Umstand verantwortlich, dass ihnen ihre
Gemeinschaft mit Misstrauen begegnet: Verlassen die Repriasentanten den lo-
kalen Kontext, kann die Gefolgschaft nicht mehr tiberpriifen, ob die mit der
Interessenvertretung betrauten Ménner wirklich in ihrem Sinne handeln. Die-
ses allgemeine Misstrauen in die Absichten und Beweggriinde der Reprisen-
tanten gehorte zum Grundtenor der Antworten von mir befragter Dorfbewoh-
ner in verschiedenen Regionen des Amazonasgebietes.

Bei der dauerhaften Mobilisierung einer groBeren politischen Gemein-
schaft ergibt sich auch daraus ein Problem fiir den supralokalen Reprisentan-
ten, dass die einzelnen Haushalte relativ autark wirtschaften. Ein allgemeines
»>Tributsystem« konnte, wie berichtet, bis heute innerhalb der Organisationszu-
sammenhidnge nicht erfolgreich etabliert werden. Auch wenn Wissenschaftler
wie Jackson (1976), Menget (1993), Erikson (1993) und Renard-Casevitz
(1993) auf die Bedeutung supralokaler Netzwerke zum Zwecke des Handels
sowie fiir politisch relevante Heiratsallianzen verweisen, so bleibt doch der
einzelne Haushalt als Wirtschaftseinheit der zentrale Ausgangspunkt dieser
Netzwerkbildungen, und die Etablierung eines »balancierten Reziprozitits-
verhiltnisses« (Sahlins 1974) steht im Mittelpunkt der Bemiihungen. Auch
Miinzel (1993: 253f.) hilt fest, dass radikale Individuumsbezogenheit — das
Individuum mit quer zu den Gruppengrenzen verlaufenden Netzwerken —
stirker das Verstidndnis politischer Beziehungen in weiten Teilen des Tief-
lands charakterisiert als dauerhafte ethnische Kollektivierungsbestrebungen.
Das Zugehorigkeitsgefiihl des Einzelnen zu einer bestimmten Gruppe bleibt
mobil und duBerst flexibel. Es basiert fundamental auf sozial wirksamen Aus-
tauschbeziehungen; dieses Prinzip leitet auch das Verhéltnis zwischen politi-
schem Fithrer und Gefolgschaft. Fir den Vertrauensvorschuss, den Dorfbe-
wohner heute ihrem Organisationsreprasentanten geben, indem sie ihn in sein
Amt wihlen, erwarten sie Gegenleistungen. Diese gleichen denen, die schon

255

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Lévi-Strauss, Clastres und viele andere Wissenschaftler beschrieben haben
und lassen sich unter zwei Begriffe subsumieren: Projekte und Kommuni-
kation.

Formale Amtsinhaber mit informellem Status

Unbestritten liegt der Ursprung indigener Organisationen in den verdnderten
Bedingungen der interethnischen Kontaktsituation, die ich im geschichtlichen
Riickblick dargestellt habe: Mission, Einfithrung zweisprachigen Unterrichts
sowie Landrechtsprobleme beeinflussten die Entwicklung neuer kommunaler
Strukturen und supralokaler, indigener Zusammenschliisse. Letztere wurden
anfangs auch von Seiten des Staates, aber von Anbeginn an vor allem durch
zivilgesellschaftliche Akteure, die im Kontext der Entwicklungszusammen-
arbeit tiatig waren, gefordert. Obwohl die neuen supralokalen ethnischen Zu-
sammenschliisse der Indianer von der peruanischen Regierung nicht als auto-
nome politische Instanzen anerkannt wurden, entwickelten sie dennoch, dhn-
lich wie eine nationale Regierung, bald umfassende Programme in den Berei-
chen Bildung, Gesundheit, Kultur. Dabei blieben sie jedoch von externer
Unterstiitzung abhingig: NGOs iibernahmen die Finanzierung der von staatli-
cher Seite auf lokaler Ebene vernachlédssigten Pflichten im Bereich des
Dienstleistungssektors. Neben Staat und indigene Organisationen traten somit
die Vertreter von nationalen und internationalen NGOs als weitere politisch
relevante Akteure auf und erhéhten die Komplexitit lokaler politischer Pro-
zesse. Schon Ende der 1980er und verstérkt ab Mitte der 1990er Jahre présen-
tieren sich zudem indianische Kandidaten in verschiedenen Regionen des
Amazonasgebietes bei Wahlen auf Provinz- und Distriktebene. Zu den Kom-
munalwahlen 1995 griindete OIRA®*, eine regionale Mitgliedsorganisation
von AIDESEP, zum Zwecke der Unterstlitzung organisationsnaher Kandida-
ten das Movimiento Indigena de la Amazonia Peruana (MIAP)*. Der Institu-
tionalisierungsprozess der indigenen Bewegung im Tiefland war damit in eine
neue Etappe eingetreten. Bei den darauffolgenden Kommunalwahlen im Jahr
1998 iibernahm auch AIDESEP die Bezeichnung MIAP fiir die Ausweisung
indigener Kandidaten, die von der Organisation offiziell unterstiitzt wurden.
Indigene, die sich fiir politische Amter auf lokaler oder regionaler Ebene
bewerben, sind oft zuvor oder zeitgleich auf Foderationsebene oder sogar re-
gionaler und nationaler Ebene in den Zusammenschliissen aktiv. Der damit
erworbene Bekanntheitsgrad kann ihnen bei den Wahlen zum Vorteil ge-
reichen (vgl. Chirif 1998: 73ff.). Einerseits haben sich aus diesen Entwick-

24 Organizacion Indigena de la Region de Atalaya; dt. >Indigene Organisation der
Region Atalayac.
25 Dt. >Indigene Bewegung des peruanischen Amazonasgebietes«.

256

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

lungen neue Verkniipfungspunkte zwischen indigenen Organisationen und
staatlichen Stellen ergeben und damit auch neue politische Handlungsressour-
cen fiir die entsprechenden Reprisentanten. Thre Wahl in lokale und regionale
staatliche Regierungsstrukturen weckt andererseits hohe Erwartungshaltungen
der Gefolgschaft in ihren jeweiligen Herkunfstregionen. In Gespridchen mit
vielen Akteuren, die bereits einmal als Biirgermeister oder regidor®® auf Pro-
vinz- oder Distriktebene titig waren, wurde dies deutlich. Die Anspriiche von
Seiten der Dorfbewohner iibersteigen meist die realen finanziellen und politi-
schen Moglichkeiten der betreffenden Politiker. In diesem Sinne bleiben loka-
le politische Organisationsmuster erhalten: Auch als Amtsinhaber gewinnt
man nur nach dem Prinzip des Statusfiihrers an Prestige und kann den hohen
Erwartungshaltungen der Gefolgschaft selten gerecht werden. Gleichzeitig
verdeutlichen diese Entwicklungen aber auch, dass fiir indianische Akteure
inzwischen eine Reihe neuer Moglichkeiten besteht, auf lokaler und regiona-
ler Ebene an politischer Macht zu gewinnen. Politische Prozesse erreichen
dadurch auf allen Organisationsebenen der indigenen Bewegung im Tiefland
einen hohen Grad an Komplexitit. Das folgende Zitat einer indigenen regido-
ra bringt dies zum Beispiel zum Ausdruck: »Viele denken heute, warum sol-
len wir uns von der CAH abhéngig machen, wenn wir Biirgermeister werden
konnen« (zitiert nach Chirif 1998: 71)? %

Fazit

Die entscheidenden Verdnderungen in der internen politischen Ordnung in-

dianischer Gemeinschaften, die durch die Gesetzgebung zu den comunidades

nativas und die Herausbildung ethnischer Foderationen erfolgten, lassen sich
in zwei Punkten zusammenfassen:

e Es wurden politische Amter eingefiihrt, deren Inhaber durch >allgemeinec
Wahlen bestimmt werden sollten — der Gemeindeprésident auf lokaler
Ebene und der Organisationsreprasentant auf suprakommunaler Ebene.
Letzterem wurde durch stetig zunehmende externe finanzielle Unterstiit-
zung die Moglichkeit verschafft, sich der direkten sozialen Kontrolle sei-
ner »Wihlerschaft< zu entziehen. Dennoch besal3 er weiterhin keine allein
kraft seines Amtes gewonnene Mdoglichkeit, Zwangsgewalt auszuiiben. In
diesem Sinne blieben der Institutionalisierungsprozess und damit die
dauerhafte Durchsetzung intern wirksamer politischer Hierarchisierungs-
prozesse unvollstandig.

26 Dt.»Stadtrat«.

27 Im spanischen Original heisst es: »Muchos piensan ahora ;por qué vamos a
depender del CAH si podemos ser alcaldes?« CAH steht fiir Consejo Aguaruna
Huambisa, den vom ehemaligen AIDESEP-Prisidenten Evaristo Nugkuag ge-
grindeten indianischen Zusammenschluss (siche Kapitel VIIL.1).

257

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

e Anders als bei den zuvor fiir die supralokale Organisation wichtigen her-
ausragenden Kriegern oder Schamanen standen bei den modernen ethni-
schen Zusammenschliissen junge zweisprachige Ménner, die eine formale
Bildung erhalten hatten, an der politischen Spitze. Alphabetisierung und
die Aneignung von Fachwissen zur ErschlieBung finanzieller Ressourcen
erlangten im Zuge dieser Entwicklung hervorgehobene Bedeutung. Die
Quellen der Macht verénderten sich somit, neue Fahigkeiten wurden von
den entsprechenden Kandidaten verlangt, vermischten sich aber mit zuvor
giiltigen Prinzipien der Legitimierung von Autoritit.

Fest steht: Da sich die indigenen Organisationen inzwischen seit {iber zwanzig
Jahren halten, sind sie nicht nur ein von aulen aufgesetztes Modell politischer
Organisation, das keinerlei Akzeptanz im Innern besitzt. Im Gegenteil: Die
Zusammenschliisse erfiillen wichtige Funktionen als Vermittlungsinstanzen
zwischen Mitgliedern der organisierten Gruppen und kontextabhingig zu de-
finierenden »AuBenstehendenc«. Sie sind in lokale politische Beziechungsmuster
integriert worden. Dabei kann ein Blick auf die kategoriale Wahrnehmung der
Reprisentanten von Seiten der Dorfbewohner weiteren Aufschluss dariiber
geben, welche Bedeutung den Organisationen und ihren Vertretern auf lokaler
Ebene gegenwirtig beigemessen wird.

4. Die kategoriale Wahrnehmung der
Reprdasentanten als Spiegelung sozialer
Differenzierungsprozesse

Die theoretischen Ausfiithrungen iiber das politische Feld haben gezeigt, dass
das Verhiltnis zwischen Politikern und denen, die sie vertreten, komplex ist.
Die Komplexitit wichst dabei proportional zur geografischen und sozialen
Distanz von der »Basis«. Der Lokalpolitiker ist seinen Wiahlern auf viel unmit-
telbarere Weise verpflichtet als zum Beispiel der Abgeordnete im nationalen
Parlament. Die Auswirkungen seiner Arbeit zeigen sich meist schneller bzw.
sind fiir den Wihler besser zuzuordnen. Dieser hat somit das Gefiihl, ihn
leichter kontrollieren zu konnen. Distanz hingegen fordert ein Klima des
Misstrauens. Sowohl am Stindigen Forum fiir indigene Angelegenheiten als
auch im Kontext der indigenen Organisationen des peruanischen Amazonas-
gebietes treten diese Konstellationen zutage. Oft sprachen indigene Reprisen-
tanten auf nationaler Ebene das Kommunikationsproblem an, das zwischen
ihnen und den Bewohnern der comunidades nativas bestinde. Kritische An-
merkungen zu den Zusammenschliissen und vor allem zu den dirigentes wa-
ren auch in den Gemeinden zu horen — wie zum Beispiel in der Heimatge-
meinde von Herndn. Das Ansehen der Organisationsvertreter im lokalen Kon-

258

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

text ist offenbar nicht sehr hoch. Sprach ich nationalen Repridsentanten oder
Unterstiitzern gegeniiber die Thematik an, rechtfertigten sie die Kommunika-
tionsprobleme mit den groBen geografischen Distanzen, die durch mangelnde
finanzielle Ressourcen sowie zeitliche Probleme schwer iiberwindbar wéren.
Dariiber hinaus verwiesen sie auf regionale Unterschiede bzw. solche zwi-
schen den ethnischen Gruppen, wodurch ihre Arbeit erschwert wiirde. Zuwei-
len fithrte man auch »mangelndes politisches Bewusstsein< der Dorfbewohner
sowie deren unrealistische Vorstellungen iiber Projektentwiirfe und -antrage
an. Man wies auf die unterschiedlichen Aufgaben lokaler Organisationen
einerseits und regionaler sowie nationaler Organisationen andererseits hin:
Die regionalen und nationalen Organisationen vertreten die Interessen der zu-
sammengeschlossenen Gruppen gegeniiber der peruanischen Regierung und
kampfen fiir strukturelle, legale Verdnderungen. Lokale Vertreter sind fiir den
Entwurf konkreter Projekte fiir die Mitgliedsgemeinden zusténdig. In der Zen-
trale von AIDESEP zum Beispiel erstellt man die generellen Richtlinien der
politischen Arbeit in Abstimmung mit den Vertretern der Regionen, mit
denen man sich turnusmaBig trifft.

Der Mitarbeiter einer europdischen NGO reagierte gereizt, als ich ihn auf
das Misstrauen der Dorfbewohner gegeniiber den dirigentes ansprach: Die be-
schwerten sich immer, das diirfe man nicht ernst nehmen, das sei sogar kon-
traproduktiv, denn dadurch wiirde die politische Arbeit der Organisationen im
nationalen Kontext gefihrdet. LieBe man sich 6ffentlich iiber die vermeintli-
che Zerstrittenheit aus, zogen sich Geldgeber zuriick, und der Staat habe wie-
der neue Argumente in der Hand, mit denen er seine eigenen Entwicklungs-
plane fiir das Amazonasgebiet rechtfertigen konne. Diese Argumentation war
mir bereits in einer anderen Form geldufig — aus der Auseinandersetzung um
den Begriff der »indigenen Volker< (vgl. Kapitel IV). Aus wissenschaftlicher
Sicht, aber auch im Interesse der Organisationen, so meine Meinung, muss
dieses Problem jedoch erdrtert werden. Das, was die Dorfbewohner iiber die
Organisationen und deren Repridsentanten denken, ist keineswegs irrelevant.
Die kategoriale Wahrnehmung der Représentanten verdeutlicht die Komplexi-
tdt der historisch geformten interethnischen Beziehungen, die durch asymme-
trischen Austausch geprégt sind. Sie verweist auf den Widerstreit zwischen
unterschiedlichen politischen Legitimationsmodellen, denen die Représentan-
ten bei ihrer Arbeit gerecht werden miissen. Der Reprisentant einer indigenen
Organisation besitzt, im Gegensatz zum Funktiondr nationalstaatlicher Pra-
gung, allein auf Grund seines Amtes in einer Organisation keinerlei Wei-
sungsbefugnis — auch wenn er zuvor in dieses gewdhlt wurde. Verweigert er
Geschenke oder handelt er nicht im Interesse seiner Gefolgsleute, entstehen
Abspaltungen und neue Fithrungspersonlichkeiten. Oder aber, das Interesse an
der Organisation von Seiten der Dorfbewohner erlischt, und sie wenden sich
von ihren politischen Vertretern ab (vgl. Kapitel X.2 und X.3).

259

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Der Protoreprasentant

»Die Vision, die mit dem Représentantendasein verbunden ist, ist ein bilchen wider-
spriichlich: Einerseits gilt es als harter Job, in dem man viel opfern muss, schlecht
isst und weit weg von seiner Familie ist. Andererseits gilt es als Tiir zum Geldsegen
und zur Macht und wenn du Gliick hast, kommst du in 5-Sterne Hotels« (Interview
Smith 21.01.2004).

Diese widerspriichlichen Vorstellungen traten in meinen Gespriachen mit
Dorfbewohnern und Organisationsmitarbeitern immer wieder hervor. Vor al-
lem Dorfbewohner zeichneten gern das Bild des idealen Repriasentanten, der
von einer angeborenen Bestimmung berufen, selbstlos und aufopferungsvoll
der Gemeinschaft dient. Auch gegenwirtige und ehemalige Reprisentanten
sahen sich gern im Lichte dieses Idealbilds: Sie verwiesen auf ihre person-
lichen Entbehrungen, mit denen sie durch ihre Amtsfithrung konfrontiert wor-
den seien. Konnten sie sich jedoch offensichtlich mehr leisten als andere, kri-
tisierten sie die stereotype Darstellung des Indigenen als »armen zerlumpten
Hinterwildler<. Sie betonten, dass sie sich von diesem Image endlich distan-
zieren wollten. So rechtfertigte zum Beispiel die Organisatorin eines konti-
nentweiten Treffens indigener Frauen in Lima ihre Entscheidung, die Konfe-
renz in einem 5-Sterne Hotel abzuhalten, mit einer Gegenfrage: » Warum gerét
man als Indigener immer in Kritik, wenn man auch einmal eine schéne, teure
Umgebung fiir eine Zusammenkunft auswdhlt« (Gesprich Rivera
03.03.2004)?

Der Reprasentant aus Sicht der Dorfbewohner

Die gegenwirtige Wahrnehmung der Repridsentanten durch Dorfbewohner
und in die Gemeinden zuriickgekehrte ehemalige Organisationsmitarbeiter ist
eine kritische: Représentanten nehmen heutzutage dieses Amt nur an, weil sie
auf den Geldsegen hoffen. Gegenwirtig befindet man sich somit in einer Kri-
se: Auf die Reprisentanten ist kein Verlass mehr. Sie sind egoistisch, korrupt
und nur auf den eigenen Vorteil bedacht. So die oft zu vernehmende Pau-
schalverurteilung. Der Protoreprasentant — also der selbstlose, aufopferungs-
volle und vor allem charismatische Statusfithrer — existierte in der Wahr-
nehmung der Dorfbewohner nur in der Vergangenheit. Oder aber, man ent-
warf ihn als Wunschprojektion fiir die Zukunft der Organisationen. Ahnlich
wie Don Sebastiano aus der in Kapitel X.1 vorgestellten Huitoto-Gemeinde
betonten viele Gesprachspartner mir gegeniiber oft, dass die Foderationen
»frither< ihren Sinn erfiillt hétten: »Die Organisation kdmpft fiir die Territo-
rien, fir ihre Bevolkerung, damit es keine Invasionen gibt. Dafiir wurde sie
gegriindet. [...] Aber heute mochte sie der Prisident in eine Stadtverwaltung

260

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

verwandeln, die eine Menge Geld bewegen soll« (Gesprich Garcia 04.03.
2004).

Friiher, so die Meinung vieler, hitte man in der Organisation iiber Pro-
bleme der Gemeinschaft debattiert und dann die Reprisentanten mit klar um-
rissenen Aufgaben in die Stidte geschickt. Auch die Kommunikation zwi-
schen den Dorfern und den nationalen Vertretern habe am Anfang funk-
tioniert. Heute hétten sich zwar Transport und Kommunikation technisch ver-
bessert, doch bekédme man vor allem die nationalen, aber auch die regionalen
Reprisentanten selten oder gar nicht zu Gesicht. Man wisse nicht viel {iber
ithre Arbeit. Ein Informant bringt seine Meinung zu den Organisationen wie
folgt auf den Punkt:

»Heute sind die dirigentes nur am Erhalt der Organisation interessiert — aus Selbst-
zweck. [...] wenn man die Wiirmer ausfegen wiirde, konnte man die Organisation
vielleicht zu neuem Leben erwecken. [...] Wenn du dich in der Organisation enga-
gierst, musst du eine starke Position haben, sonst ldsst du dich vom Geld verfithren«
(Gesprich Crispin 18.06.2005).

Ein anderer Gespréichspartner, der selbst frither einen Posten in einer regio-
nalen Organisation inne hatte, analysiert die Organisationsprobleme wie folgt:

»Die dirigentes, die jetzt bis in die AIDESEP aufsteigen, haben kein Interesse mehr
an ihrer Basis. Nein, was die wollen als Kandidaten ist Lima kennen lernen, nach
Lima reisen [...]. Zu unserer Zeit hat man die Prdsenz der Représentanten auch in
dieser abgelegenen Ecke des Amazonasgebietes gesehen. Die Direktive von
AIDESERP reist heute nur noch ins Ausland, man spricht sich nicht ab und entwickelt
keine langfristigen Ziele. Man fiihrt die Arbeit aus, da man dafiir bezahlt wird. Als
wir nichts hatten, haben wir mehr gearbeitet« (Interview Rubio 04.03.2004).

Neben der Unterscheidung zwischen frither und heute kommt in dieser Aus-
sage vor allem ein zentraler Aspekt zum Ausdruck: Rubio unterscheidet zwi-
schen denen, die Organisationsarbeit als Berufung verstehen und solchen, die
darin einen Beruf sehen. Diese Unterscheidung wurde in vielen Gesprachen
getroffen, sowohl auf lokaler Ebene als auch im regionalen und nationalen
Kontext. Heutige Reprisentanten fiithren ihre Aufgabe nicht mit Leidenschaft
und auf Grund einer >natiirlichen Berufung« aus, sondern verhalten sich wie
Funktionire. Ein hiufig in diesem Zusammenhang zitierter Spruch lautet:
»Man wird als dirigente geboren, dazu kann man nicht ausgebildet werden«.
Vielen der heutigen Reprisentanten wirft man dementsprechend vor, ihre
Aufgabe nur als Job zu verstehen, mit dem sie hoffen, ihren Lebensunterhalt
zu verdienen. Es wird hingegen auf die harten Entbehrungen verwiesen, die
ein »richtiger« Reprisentant in der Lage sein miisse auf sich zu nehmen. Pres-
tige kann sich ein dirigente diesem Idealbild folgend vor allem erwerben,

261

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

wenn er oder sie immer zuerst an die anderen denkt, offensichtlich nicht we-
sentlich mehr besitzt als diese. Macht erlangt man dementsprechend nicht al-
lein durch die Wahl in das Amt des Reprisentanten, sondern vor allem, wenn
man seine besonderen Fahigkeiten unter Beweis stellt. Vor allem auch fiir die
nationale Ebene wiinschte man sich einen charismatischen Kopf, der es ver-
stiinde, Differenzen in den Organisationen zu iiberwinden. Man verglich sich
derweil mit einem »Korper ohne Kopf« (Versammlung Pucaurquillo
03.03.2004). Das dieser Vorstellung zugrunde liegende machtpolitische Legi-
timtdtsmodell ldsst sich somit Max Webers Idealtypus des »charismatischen
Herrschers« zuordnen. Der Fiithrer muss sich in der Praxis bewéhren, seine
Herrschaft griindet auf individuellen Fihigkeiten und Uberzeugungskraft. Wie
von Lévi-Strauss beschrieben, ist er mit einer besonderen psychologischen
Pradisposition fiir das Amt geboren.

Aber die Kommentare verweisen gleichfalls auf die Sehnsucht nach einem
starken, zentralen Fiihrer, einem Symbol der politischen Einheit, die bislang
auf Grund auseinanderdriftender Interessen partikuldrer Gruppen und schwa-
chen Fiithrungspersonlichkeiten nicht herstellbar zu sein scheint.

Der Reprasentant aus Sicht der Unterstitzer

Auch die Unterstiitzer thematisierten gerne den »moralischen Verfall< der Re-
prasentanten. Alberto Chirif (1995: 348) interpretiert dabei das >deviante«
Verhalten der dirigentes indigenas als Widerspiegelung eines allgemeinen,
strukturellen Problems der peruanischen Gesellschaft: der Korruption und des
caudillismo.®® Je mehr die Reprisentanten am Leben der nationalen Gesell-
schaft teilnghmen, desto mehr orientierten sie sich auch an deren Haltung.
Auch Richard Smith (1996: 115) sieht dies dhnlich und spricht von den neuen
»amazonischen caudillos«. Viele indigene Reprdsentanten nihmen Aspekte
des »kreolischen Fiihrungsstils« an: 6ffentliche Liigen, Zurtickhaltung von In-
formationen bzw. deren Manipulation zu personlichen Zwecken. So beobach-
tete Smith in der COICA Ende der 1980er Jahre bei den Wahlen fiir eine neue
Direktive die Verdringung inhaltlicher Themen und eine Hinwendung zu
vklassischen parteipolitischen Diskussionen«. Je mehr die hierarchische und
geografische Distanz zwischen den Reprisentanten und den Gemeinden
wiichse, desto stirker entzogen sich diese auch der sozialen Kontrolle ihrer
»Basis< (Smith 1996: 110). Der von Oxfam América mit der Analyse eines

28 caudillo, dt. »Anfiihrer<. Politischer Fithrertypus, der sich in Siidamerika mit den
Unabhingigkeitskriegen im 19. Jahrhundert herausbildete. Die ersten caudillos
waren meist charismatische Generile, die ihren militdrischen Rang nutzten, um
in den neuen unabhéngigen Staaten an Macht zu kommen. Ihre Macht entzieht
sich jeglicher Kontrolle. Sie nutzen ihr Amt, um persénliche Interessen zu ver-
folgen.

262

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Korruptionsfalls in einer regionalen Organisation beauftragte Mourik Bueno
de Mesquita kommt wiederum zu dem Schluss, dass die Reprédsentanten
»nicht die indigenen sozio-kulturellen Prinzipien und Gewohnheiten kul-
tivieren, sondern die Laster der Mehrheitsgesellschaft reproduzieren« (Bueno
de Mesquita 2001: 9). Allerdings ldsst er offen, was er unter den »indigenen
Wertenc« versteht.

Den eben zitierten Unterstiitzern ist gemeinsam, dass sie von den indige-
nen Reprisentanten einen Politikstil erwarten, der Max Webers »rationales
Herrschaftsmodell« mit dem straditionalen< verbindet: Die neuen Amtstréger
sollen sowohl eine biirokratische Verteilungslogik verfolgen, als auch ein
System »balancierter Reziprozitit« (Sahlins 1974) aufrechterhalten, das auf
horizontalem, nicht vertikalem Tausch beruht und damit nach Ausgleich
strebt. Sie betrachten ausschlielich die normative Ebene und erschaffen eine
dichotomisierende Gegentiberstellung von indigenen und nicht-indigenen
Werten. »Kulturelle Entfremdung< ziehen Bueno de Mesquita und die anderen
eben erwihnten Unterstiitzer als Erklarungsmuster fiir von ihren Idealen ab-
weichendes Verhalten heran: Je weiter die Reprisentanten sich von ihrer
reigenen Tauschlogik« geografisch entfernten, desto stirker wiirde der Assi-
milationsdruck — die indigenen Politiker tragen damit im nationalen Kontext
nicht mehr zur von den Unterstlitzern angestrebten Systemverdnderung des
peruanischen Staates, sondern zum Erhalt der von ihnen identifizierten >Mén-
gelc desselben bei: der Perpetuierung asymmetrischer Patronage-
Beziehungen. Dieses Interpretationsschema bleibt implizit dem modernen
Paradigma verhaftet, das sich in einer Dichotomisierung von »>Tradition< und
»Moderne< ausdriickt. >Indigene Traditionen< werden zudem bei diesem Pro-
zess idealisiert, der Kontakt mit der Mehrheitsgesellschaft letztendlich als
skulturschiadigend« definiert.

Jedoch findet sich bei Smith (1996: 114) auch ein kurzer Verweis auf die
vorhandenen Parallelen zwischen caudillismo und »amazonischem« Fiithrungs-
stil: Demzufolge wird besonderes Wissen als Familiengeheimnis behandelt,
verwandtschaftliche Bande zudem stirker gepflegt als kommunitire. Die
Verpflichtung der Reprédsentanten gegeniiber einer ethnischen oder gar panin-
digenen >Schicksalsgemeinschaft«, die im politischen Diskurs beschworen
wird, spiegelt im Lichte dieser Erkldrung nicht unbedingt die realen >Wir-
Gefiihle< und Erwartungen der Organisierten wider. In einem spéteren Artikel
merkt Smith (2002b: 167ff.)) zudem (selbst)kritisch an, dass die nicht-
indigenen politischen und religiésen Aktivisten der 1960er und 70er Jahre in
den indianischen Tieflandgesellschaften die Bestitigung ihres Glaubens an
Werte wie Gleichheit und Solidaritit sahen. Als Referenzkategorie stilisierten
sie dabei die neue organisatorische Grundeinheit der comunidad nativa zur
urchristlichen oder urkommunistischen »Protogemeinschaft«. Unter den india-
nischen Tieflandbewohnern bestimmt hingegen in Vergangenheit und

263

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Gegenwart vor allem die wirtschaftliche Einheit die Gruppensolidaritit des
Individuums.

Verpflichtungen gegeniiber der eigenen Gruppe:
kontextabhangige Definition der politischen Gemeinschaft

Neben dem allgemeinen Misstrauen, das Dorfbewohner den heutigen Repra-
sentanten gegeniiber hegen, existiert eine ganz besondere Erwartungshaltung:
die Erwartung, der Repridsentant moge sich gegeniiber der »eigenen Gruppe«
grof3ziigig erweisen. Gleichgiiltig, aus welcher Quelle die GroBziigigkeit ge-
speist wird, wirkt sie bei denjenigen, denen sie gewihrt wird, vertrauensbil-
dend. Mit dem Amt wird, unabhéngig von seinem Triger, eine bestimmte so-
zial hoherstehende Position im gesamtgesellschaftlichen Kontext verbunden.
Deshalb besitzt zwar der Reprisentant nicht allein kraft seines Amtes »sym-
bolisches Kapital« (Bourdieu 1983) in Form von Prestige innerhalb seiner
politischen Gemeinschaft, aber an die Position sind bestimmte Normen und
Regeln gekniipft. Der Reprisentant muss sich diesen Vorgaben entsprechend
verhalten, um an politischer Macht zu gewinnen. Ein Beispiel dafiir: Ein
ehemaliger nationaler Représentant, unter dessen Prasidentschaft nicht alle
Gelder fur die eigentlichen Projektzwecke verwendet worden waren, wurde
von Mitgliedern seiner ethnischen Gruppe in Gesprachen oft respektvoll er-
wihnt. Man erklérte, er habe stets geholfen, wenn jemand mit einer Bitte an
ihn herangetreten sei. Er sei immer groBziigig gewesen. Einen anderen ver-
urteilte man hingegen flir die Zweckentfremdung von Organisationsgeldern —
allerdings vor allem, weil er dabei »nur an sich¢, nicht aber >an seine Leutec
gedacht habe. Er habe seine Position zu personlichen Zwecken missbraucht.
Politisch richtig gehandelt hitte er, wenn er die neuen Moglichkeiten, die ihm
sein Amt verschafft hatte, zur Umverteilung der Ressourcen unter der An-
hangerschaft genutzt hitte.

Wenn sich ein Reprisentant nicht als grofziigig gegeniiber der >eigenen
Gruppe« erwies und seine Gewinne fiir sich behielt, wurde ihm meist ein
ymestizischer« Fithrungsstil zugeschrieben. Wer jedoch jeweils zur >eigenen
Gruppe« zdhlte, unterlag subjektiven Zuweisungskriterien: Hierbei konnte
man wahlweise auf die Familienzugehorigkeit, die ethnische Abstammung
oder das >indigene Kollektiv< verweisen — je nachdem, in welchem Verhiltnis
zum Reprisentanten der Sprecher sich befand. Oft wurde zum Beispiel darauf
verwiesen, dass man von einem bestimmten Reprisentanten besonders ent-
tduscht sei — dieser stamme schlieBlich aus der gleichen Region wie man sel-
ber, sei auch Huitoto oder Ashaninka etc. Daraus erwiichse eine besondere
Verpflichtung, sich um die »eigenen Leute< zu kiimmern.

Konsequenterweise warfen Dorfbewohner deshalb den Reprisentanten,
die aus einer anderen Gruppe bzw. Gegend kamen, deren »Bevorzugung« vor.

264

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Hierbei beriefen sich dann die kritischen Stimmen auf die Pflicht der Repri-
sentanten, >an alle Indigenen zu denken¢, da sie eine regionale bzw. nationale
Instanz vertriten. Dies kommt unter anderem in dem Kommentar eines ehe-
maligen Repriasentanten der ORAI zum Ausdruck, der zum Zeitpunkt unseres
Gespriichs keine Amter mehr bekleidete:

»Seit drei Jahren bin ich im Dorf zuriick und habe noch nichts von AIDESEP gehort.
Frither gab es jeden Tag Kontakt iiber Funk. [...] Die Verantwortlichen vergessen
ihre Basis, ich wei3 nicht warum. Nicht mal aus Versehen kommen sie, um mit uns
zu reden. Als Indigene miissen wir stirker kommunizieren. [...] Die nationalen Re-
prasentanten sollten nicht nur ihre soziolinguistische Gruppe unterstiitzen, sondern
alle. Denn schlieBlich repréisentieren sie uns alle! Vielleicht haben die in ihren Re-
gionen viele Informationen, wir hier aber nicht« (Interview Rubio 04.03.2004).

Diese Kritik verdeutlicht, dass die angeprangerte Bevorzugung nicht nur auf
materielle Giiter beschrinkt bleibt, sondern auch Information und Kommuni-
kation einschlieBt. Im Folgenden macht der ehemalige regionale Repriasentant
die Mestizen fiir die Schwiche seiner Organisation verantwortlich: »Am An-
fang war unsere Organisation stark [...], aber mit der Zeit hat unsere Stérke
abgenommen, vor allem durch die Mestizen, die in unsere Gemeinde gekom-
men sind und unsere Midchen geheiratet haben« (Interview Rubio 04.03.
2004).

Diese Erklarung begegnete mir auch in Herndns’ Heimatgemeinde. Guil-
lermo Ortega, der Prisident des Dorfes, hatte in unseren Gesprichen immer
wieder darauf verwiesen, dass die Mestizen am Zerwiirfnis seiner Gemeinde
schuld seien. Dabei bezog er sich auf die Migranten von der Kiiste und aus
den Anden, die in den 1980er Jahren in seine Gemeinde gekommen seien und
den Einheimischen immer wieder erzdhlt hétten, Indigene seien Terroristen
bzw. »der Vergangenheit Zugewandtex.

Auch ein Korruptionsskandal in der regionalen Organisation ORAI in den
1990er Jahren wurde den Machenschaften eines Mestizen zugerechnet, der
sich »fiir einen Indigenen ausgegeben habe«. Der Betreffende hitte sich als
»mestizisierter< Indigener nicht so benommen wie >die Kultur und Kosmovi-
sion¢ es vorschreibe. Die »indigene Kultur und Kosmovision« basiere unter
anderem auf der politischen Ausrichtung an der »Abstammungsgemein-
schaft« (Gesprach Manihuari 13.03.2004). Eine Definition von >indigener
Identitdtc, die haufig angefiithrt wurde. Wobei aber unter der Gemeinschaft
von Seiten der befragten Dorfbewohner und Organisationsmitarbeiter kon-
textabhingig und flexibel entweder die lokale bzw. die ethnische Gruppe ver-
standen wurde, oder aber man bezog sich damit, wie beschrieben, auf die
ypanindigene Gemeinschaft«, die nationale aber auch regionale Reprisentan-
ten eigentlich dazu verpflichten miisse, an das >Wohl aller< zu denken.

265

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

AIDESEP oder CONAP erkldrte man in diesem Zusammenhang jeweils zur
inoffiziellen »Regierung der Indigenenx.

Die nationale Vertretung als »inoffizielle Regierungc

Befragte ich Reprisentanten von AIDESEP, so bezeichneten auch diese ihre
Organisation oft als eine solche inoffizielle Regierung der Indigenen des
Amazonasgebietes (Interview Salazar 14.01.2004; Gespriach Cusurichi
10.06.2005; Gespriach Antazi 25.05.2005). Inoffiziell deshalb, weil ihnen von
Seiten des peruanischen Staates nur der Status einer Nichtregierungsorganisa-
tion zugebilligt werde. Dieses Selbstbild der Organisation als inoffizielle Re-
gierung der Indigenen des Amazonasgebietes wurde dementsprechend von
Dorfbewohnern bestdtigt. Man war trotz aller Kritik an einzelnen Représen-
tanten stolz darauf, ein politisches Sprachrohr zu besitzen und in der nationa-
len Offentlichkeit wahrgenommen zu werden. Das Gefiihl, einer groBeren
Gemeinschaft der indigenas anzugehoren, legte sich in diesen Momenten {iber
die Kritik an den Organisationen. Diejenigen, die ihren Zusammenschliissen
Schaden zufiigten, mussten folglich in der Auflendarstellung als »Mestizenc<
kategorisiert und damit von der eigenen Gruppe abgegrenzt werden.

Das Konzept einer Regierung als zentralisierter und institutionalisierter
politischer Vertretungsinstanz hat sich mit den Foderationsgriindungen unter
den dergestalt organisierten Tieflandbewohnern teilweise als Vorstellung
durchgesetzt. Allerdings besitzt die »inoffizielle Regierung der Indigenen< vor
allem eine »auflenpolitische« Funktion: Sie soll die Forderungen und Bediirf-
nisse der indianischen Tieflandbewohner gegeniiber dem peruanischen Staat
reprasentieren. Mit Ausiibung einer Reprédsentationsfunktion erhalten die ent-
sprechenden indigenen »>Regierungsvertreter« dennoch nicht automatisch
einen iibergeordneten Status in der Gemeinschaft. Prestige und Anerkennung
miissen sie sich wie ein Big Man erwerben (vgl. Kapitel X.3). Es ist sogar im
Gegenteil zu fragen, ob die Statuszuweisung als »inoffizielle Regierungsver-
treter< nicht Ausdruck des Misstrauens der Dorfbewohner gegeniiber den Or-
ganisationsvertretern ist. In keinem Gespréch fehlte der Verweis auf das ge-
ringe Vertrauen, dass man staatlichen Behorden und lokalen Verwaltungen
entgegenbrachte. Ebenso vertrauten die meisten ihren regionalen oder natio-
nalen Vertretungsinstanzen nicht, wie sowohl in der comunidad nativa Huito-
to in der Néhe von Iquitos deutlich wurde als auch in den Mitgliedsgemeinden
des im Prolog vorgestellten Zusammenschlusses der Cocama-Cocamilla.

Die Reprisentantin einer Frauenorganisation, die sich trotz politischer Er-
fahrungen auf nationaler und internationaler Ebene fiir Basisarbeit in ihrem
Heimatdorf und ihrer Region entschieden hatte, bringt das sensible Verhiltnis
zwischen den Dorfbewohnern und Organisationsvertretern wie folgt auf den
Punkt: »Als dirigentes merken wir oft nicht, dass das Volk bestimmt und

266

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

nicht wir. Deshalb muss man als dirigente kleiner sein als das Volk. Sonst
sagt das Volk, dass derjenige nicht mehr Ashaninka, sondern Mestize ist.
Dann erntest du Misstrauen« (Gesprich Chirisente 13.06.2005).

Der Mestize als Verkdrperung des potentiellen Despoten

Die Bezeichnung »Mestize« erweist sich als oft reproduzierte, negative Kate-
gorisierung fiir Représentanten, die nicht an die »eigene Gruppe« dachten bzw.
sich dieser gegeniiber nicht grofziigig erwiesen. Diesen Personen wird der
Fiihrungsanspruch aberkannt. Thnen wird vorgeworfen, sie seien entweder
durch ihre Tatigkeit zu Mestizen geworden oder aber von Anfang an als »In-
digene verkleidete« Mestizen gewesen — eine Art »Wolf im Schafspelz¢. Beide
Typen suchen einmal mehr zu Lasten der indigenen Tieflandbewohner ihren
personlichen Vorteil. Einige Male begegnete mir auch die bildliche Gleichset-
zung der Mestizen mit Flederméusen — Tiere, die keine eindeutige Identitit
besiBen, da sie weder Vogel noch Maus seien. Dieses Bild provoziert eine
weitere Assoziation: Vor Fledermdusen muss man sich schiitzen, da sie para-
sitdr von der Lebenskraft anderer — deren Blut — leben. Der als »Mestize« titu-
lierte Vermittler wird zur Verkorperung des potentiellen Despoten — der mo-
dernen Version eines gantatsirira (vgl. Kapitel X.3).

Die negativen, stereotypen Kategorisierungen »>Nicht-Indigener< erinnern
an frithe ethnologische Gemeindestudien im peruanischen Hochland aus den
1940er und 50er Jahren. In diesen kulturalistisch argumentierenden Arbeiten
wurden die Mestizen als ethnische Kategorie tiberwiegend in der Negation der
als >typisch indigen« klassifizierten Merkmale definiert. Sie waren auf Grund
ihrer »kulturellen Orientierungslosigkeit« dazu bestimmt, Indigene auszubeu-
ten. Indios und mestizos standen sich als monolithische Blocke gegeniiber.
Wihrend erstere als wertkonservativ dargestellt wurden, waren letztere die
vermeintlich kulturell priadisponierten Profiteure dieser »Verdnderungsresis-
tenz«. Die damaligen Wissenschaftler verkannten, dass die »mestizischenc
Merkmale auf die Vermittlerposition dieser Personen innerhalb der andinen
Welt zuriickgingen (vgl. Laufer 2000: 144ff.). Die Klassifizierung >schlech-
ter< Représentanten als Mestizen kniipft an diese negativen Stereotypisierun-
gen an. »Indigen-Sein< ist hingegen mit positiv konnotierten Werten belegt,
deren hervorstechendster Gruppensolidaritit ist.”

Allerdings wurden die Grenzen zwischen indigenas und mestizos von Sei-
ten der befragten indigenen Tieflandbewohner als flieBend empfunden — im

29 Die negative Stereotypisierung des Mestizen ldsst sich in Peru bis in die Kolo-
nialzeit zuriickverfolgen: Die Auffassung, der Mestize sei ein aggressiver und
frustrierter Mensch, der zwischen zwei Welten zerrissen ist, begriindete sich be-
reits damals. Es hielt sich als Konzept bis in die modernen Sozialwissenschaften
hinein (vgl. Laufer 2000: 84ff.).

267

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Gegensatz zu den eben erwihnten frithen ethnologischen Arbeiten: Man
konnte jederzeit seinen positiv besetzten Status als Indigener bzw. als
Ashaninka, Aguaruna, Huitoto etc. verlieren und zum Mestizen werden. Die
Moglichkeit dieses »Statusverlustes< war dabei besonders gegeben, wenn man
einen leitenden Posten in einer Organisation anstrebte. Man konnte aber im
Gegenzug auch als »indigenc« klassifiziert werden, obwohl man zuvor als Mes-
tize gesehen wurde, wenn man sich fiir die »Gemeinschaft« einsetzte. Dies
wurde in einem Kommentar von Haroldo Salazar iiber den ehemaligen natio-
nalen Prisidenten von AIDESEP, Miqueas Mishari, deutlich: Obwohl man
diesem vorwarf, Mestize zu sein, hatte er eine »reine Bewegung« ins Leben
gerufen und damit Ansehen erworben (Interview Salazar 14.01.2004). Die
Kategorisierung in >Indigene« oder »Mestizen< verweist somit auf das Pres-
tige, das der entsprechenden Person vom jeweiligen Kommentator zugewie-
sen wird. Die ethnischen Bindungen sind aus Sicht der befragten Dorfbewoh-
ner und vieler Organisationsmitarbeiter keineswegs >primordial< bestimmt,
sondern dienen der flexiblen Konstruktion kontextabhingig relevanter politi-
scher Gemeinschaften. In der Beurteilung der Reprisentanten wird ein mora-
lischer Raum abgesteckt, in dem ein Mindestmal an balancierter Reziprozitit
eingefordert wird. Der Bezug auf eine >ethnische« oder >indigene« politische
Gemeinschaft birgt dabei unter einer essentialistisch anmutenden Oberfldche
viel Raum fiir Aushandlungsprozesse. >Indigenitét¢ ist in diesem Sinne weit
davon entfernt ein mit der Geburt erworbener Status zu sein, sondern viel-
mehr Ausdruck gefiihlter sozialer Néhe oder Distanz. Diese kann auch unab-
héngig von realen geografischen Entfernungen existieren. Dennoch ist, wie in
den Aussagen der Unterstiitzer, kulturelle Identitdt mit bestimmten Werten
belegt. Befolgt ein politischer Fiihrer diese Mallgaben nicht, verliert er die
Gruppenzugehorigkeit.

Verstddterung: Verlust indigener Identitéat
oder Chance zum sozialen Aufstieg

»Wenn die Reprisentanten in die Stadt kommen, sind sie auf dem Niveau der Stadt-
gesellschaft« (Interview Rubio 04.03.2004).

Diese Einschitzung von Rubio spiegelt die Ansicht vieler Dorfbewohner wi-
der. Die Organisationen hatten in ihren Augen im Alltag eine vordergriindige
Funktion: Sie boten ambitionierten Gemeindemitgliedern eine Chance, >Stad-
ter< zu werden. Gleichzeitig bestirkte es bei denen, die keine politischen Am-
bitionen oder nicht den notigen Einfluss besalien, das Gefiihl, von den Orga-
nisationsvertretern fiir personliche Zwecke benutzt zu werden. Wenn nicht
mehr die Verantwortung gegeniiber der Gemeinschaft im Vordergrund stiin-
de, sondern personliche Interessen, dann hitten die Organisationsvertreter den

268

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

ymestizischen« Fithrungsstil angenommen und wéren zu >Stidtern< geworden.
Als solche entfernten sie sich von der Basis, denn die Stadt verdndere ihre
Sichtweise: Die »stadtische Sicht« bedeute, dass man Organisationsgelder zu
personlichen Zwecken verwende. Man nghme den Fithrungsstil mestizischer
Funktionire an, der auf Machterhalt und Ausbau der eigenen Position abziele,
nicht aber auf eine Verbesserung der Lebensumstinde in den Gemeinden
(Interview Rubio 04.03.2004; Gespriach Chirisente 23.04.2004; Gesprich
Ortiz 25.04.2004; Versammlung Pucaurquillo 03.03.2004). So fiihrte die Pri-
sidentin einer regionalen Frauenorganisation in Satipo in einem Gesprich aus:
»Wenn die dirigentes ihre Gemeinden verlassen und nach Huancayo oder Li-
ma gehen, nehmen sie eine personalisierte Sicht an und griinden ihre eigenen
NGOs« (Gesprach Chirisente 25.04.2004). Die Prisidentin einer Ashaninka-
Gemeinde in der Nédhe von Satipo sagte: »Wenn wir unsere Gemeinde verlas-
sen und uns vermischen, verderben wir« (Gesprich Espiritu 27.04.2004).

Im Zusammenhang mit der Abwertung der Repréisentanten als »ambitio-
nierte Stadter(, als Mestizen, mochte ich noch auf einen anderen Aspekt der
Kategorisierung hinweisen. Dieser gibt Aufschluss iiber ein dahinter stehen-
des Diskursmodell: die Dichotomisierung Stadt-Land, mit einer einhergehen-
den Idealisierung der dorflichen Gemeinschaft. Sie manifestiert sich in den
oben angefiihrten Aussagen von Dorfbewohnern und Reprisentanten, die im
lokalen Kontext agieren. Ein Diskurs, der die Organisationsprozesse begleitet
hat, kommt darin zum Ausdruck. Bekanntlich wurde die comunidad als
Grundeinheit der neuen indigenen Selbstorganisation im Amazonasgebiet
proklamiert. Die Riickbindung an die Dorfgemeinschaft wurde in diesem Zu-
sammenhang zum stirksten Argument, um die eigene Legitimitit als Repra-
sentant gegeniiber den Unterstiitzern und dem Staat zu untermauern. Die Ge-
meinde als korporative Einheit folgte aber dem Modell der andinen Gemein-
schaften. Im Amazonasgebiet stellte sie eine neue Form der Vergemeinschaf-
tung dar. Greene (2004: 134) verweist in diesem Zusammenhang auf eine
Aussage Evaristo Nugkuags. Auf die Frage nach dem Leben im Gebiet der
Aguaruna als er ein Kind war, habe dieser folgendes geantwortet: Die Ge-
meinden waren damals nicht wirklich Gemeinschaften im heutigen Sinne,
sondern lose Ansammlungen der engeren und weiteren Familie, mit der man
an einem Ort lebte, um in Kommunikation zu bleiben. Das Konzept der co-
munidad wurde erst mit den Missionarsschulen (ab den 1950er Jahren) einge-
fuhrt. Auch Haroldo Salazar hob im Gespriach die Neueinfiihrung des Kon-
zepts der Gemeinschaft im Amazonasgebiet hervor: »Wir wussten bis in die
1970er Jahre nicht, was eine comunidad war [...] danach sahen wir, dass man
es so nennen musste« (Interview Salazar 14.01.2004).

Die indigenen Gemeinden des Hochlands bildeten, wie bereits ausgefiihrt,
lange Zeit das bevorzugte Studienfeld der peruanischen Ethnologie. Bis in die
1960er Jahre hinein betrachtete man sie als nach auBlen geschlossene, nach

269

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

sozio-6konomischem Status undifferenzierte und kollektivistisch organisierte
Bauerngemeinschaften. In den 1950er Jahren, als die Community Studies in
Mode waren, verbrachten die von der nordamerikanischen Cultural Anthropo-
logy stark geprigten peruanischen Fachvertreter ldngere Zeit zu Studienzwe-
cken in Hochlandgemeinden — vorzugsweise indigenen. Sie orientierten sich
dabei in ihrer theoretischen Ausrichtung stark an Robert Redfields Folk-
Urban-Continuum (1941). Redfield hatte dieses Modell auf Grundlage von
Tonnies’ Gemeinschaftskonzept sowie dem Ansatz der Chicagoer Schule
entwickelt.*® Er siedelte vier unterschiedlich groBe lindliche Gemeinden in
Mexiko auf einem Kontinuum zwischen landlich bzw. tribal und stéddtisch als
jeweiligen Endpunkten an. Je mehr man sich vom landlichen Pol zum stédti-
schen hinwegbewege, so seine These, desto mehr verfalle eine vom Kollek-
tivgedanken geprigte Kultur und werde zu einer ausgeprigt individualisti-
schen. Laufer merkt dazu an:

»Redfields Modell einer bipolaren Moral, das dem lédndlichen/tribalen Kontext alle
guten, dem stiddtischen Umfeld dagegen alle schlechten Eigenschaften zuordnete,
bestitigte nicht nur die Idealisierung der indigenen Gemeinden, sondern auch das
negative Stereotyp des Mestizen als traumatisiertem, frustriertem Individuum«
(Laufer 2000: 36).

Die Ubertragung des Gemeinschaftsmodells aus den Anden in das Amazo-
nasgebiet ist inzwischen mehrfach kritisch analysiert worden, sowohl von
Wissenschaftlern (vgl. zum Beispiel Chirif 2003; Smith 2002b; Dandler 1998;
COICA und Oxfam América 1995) als auch von indigenen Reprisentanten
(siehe Zitate weiter oben). Es entsprach auch nicht dem eigentlichen Ziel, das
der Ethnologe Stefano Varese mit der Ausarbeitung des Gesetzes zu den co-
munidades nativas im Sinn hatte. Er wollte dorfiibergreifende Einheiten f6r-
dern und war damit der Zielstellung der Schaffung eines »indigenen Territo-
riums« verpflichtet, wie sie in Brasilien oder Kolumbien in der Folge geschaf-
fen wurden. Wie gesehen scheiterte dieser Plan an den Vorstellungen der Re-
gierung. Dessen Angestellte besalen, wie Varese in einem Interview aus dem
Jahre 2001 riickblickend festhilt, wenig oder nur verzerrte Vorstellungen von
der Lebensweise in indianischen Gesellschaften des Amazonasgebietes (vgl.
Montoya, Burgos und Paredes 2001).

Dennoch scheint sich das andine Gemeinschaftsmodell als kommunitaris-
tische Idealvorstellung unterschwellig durchgesetzt zu haben — und zwar vor
allem in der dichotomisierenden Gegeniiberstellung von Dorf und Stadt, bei

30 Tonnies (1887) fiihrte in der Soziologie den Begriff der Gemeinschaft als ein
»natiirlich gewachsenes, durch ein hohes Maf3 an Einheitlichkeit in Denken und
Handeln geprégtes menschliches Gebilde ein. Er stellte dieser die Gesellschaft
als rationalen Zweckverband gegentiber.

270

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

der mit »Stadt<, wie in Redfields Folk-Urban-Continuum, stets negative Bilder
evoziert werden. Zum einen ist dieses Phdnomen in Aussagen von Unterstiit-
zern zu beobachten, auch wenn diese ansonsten kritisch auf die Heterogenitit
innerhalb der Gemeinden und ihren Konstruktionscharakter auf Grundlage der
Gesetzgebung von 1974 verweisen. So bemerkt zum Beispiel Chirif (1995:
364), dass in den Gemeinden die »Verstadterung« wachse, eine Entwicklung,
die er an haufigen Anschuldigungen von Raub und Hexerei, oder Teilung der
Gemeinden durch unterschiedliche religiose Konfessionen, festmacht. Smith
wiederum bestétigt in einem Interview, dass »die Repriasentanten am Anfang
stirker ihren Gemeinden verbunden waren und sich von diesen mit der Schaf-
fung regionaler, nationaler und internationaler Instanzen entfernten« (Inter-
view Smith 21.01.2004). Und der Soziologe Reategui meint:

»Die jungen Indigenen mochten in der Stadt leben. Ihr Orientierungsmodell ist der
urbane Mensch: Ich gebe meine indigene Identitit auf und werde Mestize, weil der
Mestize Macht hat. Es ist eine Suche nach Macht, nicht mehr. In der Stadt sind sie
abhéngig, wihrend sie sich in ihren Gemeinden selbst ernéhren kénnen und dadurch
eine groflere Autonomie haben. Die Gemeinden, die am weitesten von der Stadt ent-
fernt sind, sind deshalb am besten organisiert« (Interview Reategui 21.02.2004).

Bei dieser hdufig anzutreffenden Einschétzung kristallisiert sich das Modell
des Redfieldschen Folk-Urban-Continuum nahezu in Reinform heraus. Auch
Reprisentanten und Dorfbewohner, die in den Gemeinden bleiben, griffen in
Gespriachen mit mir diese Vorstellungen auf. In den angefiihrten Zitaten kam
dies deutlich zum Ausdruck.

Doch existierte auch die entgegengesetzte Vorstellung, bei der sich das
Bild von der positiven >Traditionsverbundenheit< und dem gemeinschaftli-
chen Zusammenhalt der weit von den Stddten entfernt liegenden comunidades
in sein Gegenteil verkehrte. Hier wurde Verstddterung positiv gedeutet — ein
Diskurs der »Modernisierung< und des Liberalismus, dem ebenso Dorfbewoh-
ner und Reprisentanten verpflichtet waren und der wiederum sein Pendant in
einer wissenschaftlichen Theorie findet.

Oscar Lewis (1966) kritisierte das Redfieldsche Modell der Idealisierung
»dorflicher< Mentalitdt und entwickelte eine gegenldufige These: Mit Hilfe
von George Fosters Konzept des Image of the Limited Good®' (1965) be-
zeichnete er Bauern als >abergldubig und ignorant<. Migration und Verstédte-
rung deutete er im Gegenzug als Chance zur freien Entfaltung des Individu-
ums, die sich allerdings in ihr Gegenteil verkehren und zu einer »Kultur der
Armut« werden konnte (vgl. Laufer 2000: 151). Nicht-indigene Unterstiitzer
der ethnischen Foderationen argumentierten mir gegeniiber nie in dieser

31 Fosters Konzept beschreibt eine bauerliche Vorstellung, nach der alle Giiter nur
in begrenztem Umfang zur Verfiigung stehen.

271

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Denktradition. Zu stark spielte sie Modernisierungsdiskursen in die Hénde,
die in der vermeintlichen Traditionsverhaftung Indigener ein Hindernis fiir die
Konsolidierung moderner Nationen sahen. In Opposition zu diesem Diskurs
war aber die indigene Selbstorganisation ab den spéten 1960er Jahren von So-
zialwissenschaftlern unterstiitzt worden: Der »>Erhalt der Kulturen< stand fiir
sie im Vordergrund und damit eine positive Umwertung der »entwicklungs-
hemmenden Traditionenc.

Das >Lewis’sche Paradigmac« spiegelt sich hingegen in Reflexionen eini-
ger Dorfbewohner und Reprisentanten wider. So meint ein regionaler Repra-
sentant im Gespréch iiber die in sogenannter freiwilliger Isolation lebenden
Gruppen: »Wir setzen uns dafiir ein, dass sie ungestort bleiben. Aber selbst
wollen wir nicht mehr zu dieser Lebensweise zuriickkehren. Wir verstehen
uns als Teil der modernen peruanischen Gesellschaft« (Gesprich Rodriguez
10.02.2004).

In einem Dorf bezeichneten sich die Einwohner bei Nachfrage mehrheit-
lich als Mestizen, wéhrend ihre Gemeinde gleichzeitig einer indigenen Orga-
nisation angehorte. Sie begriindeten dies damit, dass »die Indigenen weiter
drauen im Wald lebten und seltsame Gewohnheiten hétten«. Ein ehemaliger
dirigente einer lokalen Foderation wiederum, der inzwischen in der Stadt leb-
te und fiir das Amt des Biirgermeisters kandidieren wollte, erlduterte mir sein
Wahlprogramm: Er wolle Vertrige mit Unternechmen abschlieBen, um indige-
nen Gemeinden einen Absatzmarkt fiir ihre Produkte zu sichern.

»Es gibt schon Gemeinden, die in die Zivilisation eingetreten sind. Wenn sie aber
immer noch siebzig oder achtzig Prozent ihrer Tradition haben, dann kann man kei-
ne Vertrige mit Unternehmen fiir sie abschliefen. Die Dérfer, die Anbindung an
Stiddte haben, haben die besten Entwicklungschancen« (Gesprich Vegas 16.06.
2005).

Ein zweisprachiger Lehrer wiederum erlduterte mir, er und ein paar »Gleich-
gesinnte« wiirden bewusst nicht in comunidades nativas leben. Sie seien eine
kleine Gruppe von >Zukunftsorientiertens, die sich durch die Zwinge in den
Gemeinden in ihrer Entwicklung gehemmt fiihlten (Gesprich Vasquez 18.06.
2005).

Die Prisidentin einer stadtnahen comunidad nativa vertrat folgende, eben-
falls héaufig anzutreffende Meinung: Sie sagte den indigenen Organisationen
ein baldiges Ende voraus, wenn auch die weiter entfernt liegenden Dorfer eine
bessere Anbindung an die Stidte hitten. Die Bewohner dieser Dorfer wiirden
aber momentan noch auf die Représentanten vertrauen, und letztere hitten da-
durch ein leichtes Spiel mit ihnen.

272

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

»Die Armen haben doch kaum Bildung, kénnen manchmal nur ein paar Brocken
Spanisch sprechen. Das nutzen die Reprisentanten aus und etablieren sich als Ver-
mittler zwischen ihnen und den NGOs sowie den Behérden. Aber eigentlich leben
sie selbst von den Projekten, die sie im Namen dieser Gemeinden beantragen. Sie
verhalten sich nicht mehr nach unseren gemeinschaftlichen Vorstellungen« (Ge-
sprach Espiritu 26.04.2004).

Dieses Zitat verdeutlicht, dass beide Einstellungen — eine kommunitaristische
Werteorientierung und ein »Modernisierungsdiskurs< — in der Argumentation
auch miteinander kombinierbar sind: Die Stadtndhe kann als hilfreich ver-
standen werden, um die >eigenen Werte« zu bewahren — weil man dadurch
Vermittler ausschalten kann und damit die Ungewissheit, ob die entsprechen-
de Person wirklich im Sinne der Gemeinschaft handeln wird.

Eine nationale Représentantin schlielich beschreibt die ihrer Meinung
nach notwendigen Verdnderungen, welche die Tieflandindianer aktiv gestal-
ten miissten, wie folgt:

»Frither kannten wir die Schule nicht, meine Mutter zum Beispiel ist nicht zur Schu-
le gegangen. Meine Generation ging schon zur Schule, und meine Kinder gehen zur
Universitit. [...] Wir miissen die Verdnderungen akzeptieren und uns einbringen.
Nur weil ich aus einer Gemeinde komme, ich Arme, werde ich dort bleiben und
nicht zur Schule gehen, weil ich aus der Gemeinde komme? Nein. Denn dann wer-
den wir bei allen Verdnderungen immer zuriickbleiben. Heute mochten die Schiiler
studieren und arbeiten, das ist schon eine ganz andere Mentalitit. Wenn wir unsere
Mentalitdt ein wenig verdndern, heifit das ja noch lange nicht, dass wir unsere Ge-
brauche aufgeben miissen [...] [Meine Kinder] werden hier [in Lima] studieren. Wir
konnen ihnen helfen, damit sie das Studium abschlieBen kénnen. Dann werden sie
etwas machen oder in die Gemeinde zuriickkehren, um zu helfen, um in der Ge-
meinde zu arbeiten. Aber dann haben sie wenigstens schon eine Ausbildung« (Inter-
view Antazi 19.01.2004).

Antaz wandte sich damit gegen eine Festschreibung indigener Identitét als

einer lokalen, im do6rflichen Kontext verankerten und definierte diese stattdes-

sen als ein historisch-politisches Bewusstsein tiber die eigene Herkuntft.
»Verstddterung« kann somit sowohl negativ als auch positiv konnotiert

sein — je nach Perspektive des Gespriachspartners. Dahinter stehen zwei nor-

mative Weltbilder:

¢ Dem einen zufolge ist die wertekonservative face-to-face Gemeinschaft
das erstrebenswerte Ideal. Nur in dieser walten Gruppensolidaritit sowie
ein moralischer Wertekanon, die dem Individuum Schutz und Orientie-
rung gewihrleisten. Nur hier, im kommunitiren Raum, kann >Indigenitt«
als Lebensform aufrecht erhalten werden. In der anonymen »>Stadtgesell-
schaft¢ ist das Individuum hingegen Versuchungen und Gefahren ausge-

273

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

setzt, und solidarische, auf die Herstellung von Gleichheit abzielende
Werte verlieren an Giiltigkeit. »Verstddterung« wird gleichgesetzt mit
yKulturverlust« bzw. »negativem Wertewandelx.

e Dem anderen Weltbild zufolge ist »die Stadt< positiv belegt. Sie wird zum
Ort, der dem Individuum neue begehrenswerte Giiter gewéhrleistet und es
unabhingig macht. Diese Unabhingigkeit gilt als erstrebenswert, da sie
Freiheit und Miindigkeit im Sinne der Aufkldrung verspricht — im Gegen-
satz zum Gemeinschaftsideal. Dieses Weltbild ist vom Glauben an ein li-
berales Gesellschaftmodell gepragt.

Eine Zusammenfithrung beider Perspektiven erfolgt in der Aussage der Ge-
meindevorsteherin, die Stadtnéhe als notwendige Voraussetzung sieht, um die
reigenen kulturellen Werte«< aufrechterhalten zu kénnen. Sie strebt, wie auch
die nationale Vertreterin, eine ymodernisierte< Version von indigener Identitét
an, die sich in ihrem Fall immer noch an einer bestimmten Lebensweise (der
dorflichen Gemeinschaft) festmachen ldsst, im Fall der nationalen Vertreterin
aber zu einem abstrakten, »nationalen< Bewusstsein fiir die eigenen Wurzeln
und die Geschichte der Vorviter wird.

Hierarchische Binnendifferenzierung:
>fortschrittliche<« und >riickstandige« Indianer

In den »>Zivilisationsdiskursen< der Dorfbewohner wurde noch ein weiterer
Aspekt sichtbar: Viele Gespriachspartner nahmen eine Binnendifferenzierung
nach >Fortschrittlichkeit< in der Organisation der verschiedenen ethnischen
Gruppen vor. Ein Beispiel dafiir lieferte die Aussage der Dorfprésidentin,
welche stadtnahe >fortschrittliche« Gemeinden weit entfernt liegenden >riick-
stindigen< — da von Vermittlung abhidngigen — Dérfern gegeniiberstellte. Al-
fonso Garcia, curaca einer Huitoto-Gemeinde am Ampiyacu, verwies in unse-
ren Gesprachen immer wieder auf den von ihm konstatierten >Traditionsver-
lust< in seiner Gemeinde. Dies, so seine Meinung, sei bei anderen Volkern
anders. So wiirden zum Beispiel die Aguaruna, Ashaninka und Shipibo ihre
Traditionen viel stirker pflegen als die Huitoto. Don Sebastiano aus der von
mir besuchten Huitoto-Gemeinde hatte diese Unterschiede wiederum im Zu-
sammenhang mit der Bewertung der indigenen Zusammenschliisse formuliert:
Er betonte die Forschrittlichkeit anderer indigener Organisationen, da sie
»ihre eigene Kultur kennen wiirden«. Diese von Alfonso Garcia und Don Se-
bastiano getroffene Einschitzung war eine hiufig anzutreffende. Es hief3: Die
Ashaninka oder Aguaruna seien weiter als die Huitoto oder die Cocama-
Cocamilla, da sie diesen Gruppen zweierlei voraus hétten:

274

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

e den Erhalt des >Eigenen¢, der sich vor allem im Gebrauch des Awajun
oder Ashaninka, aber auch meist nicht ndher spezifizierten »Traditionenc
(costumbres) manifestierte;

e den héufigeren Erwerb formaler Titel als Voraussetzung fiir einen sozia-
len Aufstieg im nationalen Kontext.

»Die Ashaninka haben schon viele zweisprachige Lehrer« glaubten die einen
zu wissen. »Unter den Aguaruna gibt es viele Studierte« sagten die anderen.
Auch pekunidrer Wohlstand wurde als Kriterium der Gruppenabgrenzung
herangezogen: »Die Shipibo wissen, wie man an Geld kommt«. Die besonde-
re Betonung der postulierten »Fortschrittlichkeit< der Aguaruna und Ashanin-
ka trifft dabei auch mit der Tatsache zusammen, dass diese beiden ethnischen
Gruppen bisher die meisten Landtitulierungen erreichen konnten (vgl. Greene
2004: 316).

Auch wenn diese Definitionen von >Fortschrittlichkeitc und ethnischer
Identitit den modernisierenden Impetus der Entwicklungshilfe der 1950er bis
70er Jahre widerspiegeln, ist dennoch darin eine Wertschitzung eigener >kul-
tureller Errungenschaften< zu erkennen. In diesem Sinne verweisen die Kom-
mentare auf einen wichtigen, die Organisationsprozesse bestimmenden As-
pekt: »Ethnischer Scham« (Laufer 2000: 56), der Verleugnung der eigenen
ethnischen Identitdt mit Nachahmung der durch andere vorgegebenen Werte-
muster, wird >ethnischer Stolz« entgegengesetzt. Wichtig war nicht nur die Er-
langung formaler Titel und ein sozialer Aufstieg innerhalb der nationalen Ge-
sellschaft, sondern gleichfalls die Pflege einer spezifischen ethnischen Identi-
tit durch die Weitergabe bestimmter Werte, der eigenen Sprache, Geschichte
und Gebriiuche an die Kinder. Sonst lief man Gefahr zum murcielago® zu
werden — dem als >identitdtslos< negativ stigmatisierten Mestizen.

Durch den internationalen Erfolg der indigenen Bewegungen wurde ethni-
sche bzw. indigene Identitdt in vielen Situationen zu einer privilegierten poli-
tischen Handlungsressource, um sich im nationalen Kontext behaupten zu
konnen. Ich verweise diesbeziiglich auf das Beispiel der Bewohner der comu-
nidad nativa Huitoto in der Nidhe von Iquitos, die inzwischen zumindest in
Bezug auf Landbesitz im Vorteil gegeniiber ihren >bduerlichen< Nachbarn
sind. Auch Greene (2004: 389) betont den Aspekt des ethnischen Stolzes in
seiner Studie zum Organisationsprozess der Aguaruna. Das >Eigenes, das be-
legt seine Studie eindriicklich, ist dabei gleichfalls eine flexible Kategorie und
widersetzt sich starren, ausschlie8lich vergangenheitsbezogenen Fremdbildern
rindigener Identitdt« bzw. »indigener Kultur<. In der Binnenhierarchisierung
der organisierten ethnischen Gruppen sowie auf individueller Ebene besitzen

32 Dt. »Fledermaus«.

275

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

diejenigen am meisten Prestige, die sowohl institutionalisiertes als auch in-
korporiertes Kulturkapital vorweisen kénnen.™

Die »neuenc« Statussymbole im peruanischen Tiefland

Boissevain (1974: 86) definiert Bildung als wichtige Ressource. Sie stellt eine
Form der Macht dar: Indem man Wissen erlangt, das nicht alle haben, hebt
man sich von der Menge ab und erlangt so Prestige. Auch im peruanischen
Kontext zeigt sich, dass institutionalisiertes Kulturkapital in gesamtgesell-
schaftlichen Zusammenhéngen hervorgehobene Bedeutung besitzt, um Zu-
gang zu wirtschaftlichem und politischem Kapital zu erlangen. Der Erwerb
formaler Titel, der fiir einen sozialen Aufstieg in gesamtgesellschaftlichen
Zusammenhéngen notwendig erscheint, genie3t deshalb in den organisierten
Gruppen auch auf individueller Ebene die meiste Wertschitzung. Als pres-
tigetrichtiges Statussymbol verkorpert er die Hoffnung auf eine »bessere Zu-
kunft«. Ich méchte in diesem Zusammenhang noch einmal auf das Zitat von
Antazu zuriickkommen, die von der »notwendigen Mentalitdtsveranderung
der Indigenen« sprach. Sie sah die formale Ausbildung der Kinder als eine
Moglichkeit der positiven Verdnderung. Die Shipibo Metsa Wesna (Ketty Ju-
dith Sanchez), Linguistin und 2005 Mitarbeiterin von AIDESEP, driickte dies
so aus: »lch bleibe indigena, auch wenn ich eine Fachkraft bin« (Sanchez
2005: 24). In Antazis und Sanchez Aussagen spiegelt sich eine Vorstellung
wider, die von Seiten der Dorfbewohner im Zusammenhang mit den Organi-
sationen genannt wurde: Diese mogen Moglichkeiten schaffen, damit die
Kinder aus den Gemeinden studieren konnen. Formale Bildung wird als Weg
aus der durch informelle Patronage- bzw. Brokerage-Verbindungen gekenn-
zeichneten Beziehung zwischen >Indigenen< und »Mitgliedern der nationalen
Gesellschaft< gesehen. Dabei wird eifersiichtig dariiber gewacht, wie viele
Mitglieder der eigenen ethno-linguistischen Gruppe zum Beispiel schon die
Ausbildung am AIDESEP-Programm FORMABIAP durchlaufen haben.
Stindig vermutet man, da gerade ein Reprisentant einer anderen ethno-
linguistischen Gruppe in der regionalen Organisation Président ist, dass Stu-
denten aus seiner Region bevorzugt wiirden.

Die Hoffnung, die man in eine formalisierte Ausbildung der Kinder setzt,
lasst sich schon aus den ersten Zeitschriften der Voz Indigena herauslesen
(vgl. Kapitel IX.2). Sie stellt somit eine Konstante in der Organisationsent-
wicklung dar. Bezeichnend in diesem Zusammenhang ist auch, dass eines der
ersten finanzierten Programme von AIDESEP 1985 die Forderung von 70
Studenten aus unterschiedlichen Gebieten des Amazonasgebietes war. Und
bei den Organisationsgriindungen war die an den Staat gerichtete Forderung

33 Zur Definition der verschiedenen Kapitalarten bei Bourdieu siehe Kapitel 11.5.

276

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

der Einrichtung bilingualer Schulen immer ein zentrales Thema. Die Organi-
sationen verkdrpern somit eine Instanz, iiber die man Zugang zu den entspre-
chenden Moglichkeiten der Inkorporation »institutionalisierten Kulturkapi-
tals« bekommen mochte. Die Zusammenschliisse sind fiir die Aneignung des
michtigen, im interethnischen Kontakt mit einem hoéheren sozialen Status
verbundenen Wissens zustidndig. Nur so erdffnen sich Erwerbschancen auf
dem formalen Arbeitsmarkt. Diese stellen in den Augen vieler die heute be-
deutsamste Moglichkeit dar, sowohl innerhalb der eigenen Gruppe als auch in
gesamtgesellschaftlichen Zusammenhdngen Prestige zu erlangen. Dieser Um-
stand wird zum Beispiel fiir Shipibo-Gemeinden in der Region Ucayali in
einer vom peruanischen Gesundheitsministerium in Auftrag gegebenen Studie
belegt: Bei einer reprisentativen Befragung von Frauen tiber drei8ig und sol-
chen unter dreiBig, stellte sich heraus, dass beide Altersgruppen unterschiedli-
che Anspriiche an potentielle Partner stellen. Die élteren Frauen fiihrten an,
ihr Mann solle gut Kanus und Héuser bauen, jagen und fischen kdnnen sowie
gerne auf dem Feld arbeiten. Die jiingeren Frauen hingegen wiinschten sich
einen Mann mit Diplom und regelmiBigem Einkommen, zum Beispiel einen
Angestellten des 6ffentlichen Dienstes. Die jungen Minner hofften parallel
dazu, eine »moderne« Frau zu finden, gerne mit Diplom (Peru Ministerio de
Salud 2002: 53, 63).

Die Mitarbeiterin einer NGO wiederum erzdhlte mir von der »Autoritéts-
orientierung« der Ashaninka, mit denen sie seit langen Jahren arbeitete. Sie er-
lauterte ihre diesbeziigliche Meinung anhand eines Beispiels: Thre NGO hiitte
Mediatoren fiir Konfliktsituationen ausgebildet. Diese lokalen Vermittler
wiirden nun darauf bestehen, dass ihnen Westen mit der Aufschrift sMediator«<
sowie entsprechende Ausweise zur Verfiigung gestellt wiirden. Dies, so die
NGO-Mitarbeiterin weiter, laufe jedoch ihrem Projektansatz entgegen — Me-
diatoren sollten gerade den informellen Weg suchen, um Konflikte zu 16sen
(Gespriach Bock 30.06.2005). Statussymbole wie Weste und offizielle Doku-
mente sind in den Dorfern schwer zugéngliche Ressourcen, denen grofes
Prestige beigemessen wird: Sie markieren einerseits flir die eigene Gruppe die
hervorgehobene Position des Besitzers dieser Gegenstidnde. Andererseits kon-
nen sie den Umgang mit staatlichen Behorden erleichtern. Offizielle Papiere,
Dokumente oder auch Uniformen sind Zeichen der michtigen, nationalen
Ordnungskrifte, mit denen man sich arrangieren muss. Auch oder gerade weil
wenig Vertrauen in das Funktionieren staatlicher Strukturen besteht, wird
ihren Vertretern eine iibergeordnete, gleichfalls gefihrliche Form politischer
Macht zugesprochen. Uniformen und Dokumente symbolisieren diese Macht,
die auf Willkiir, Zwang und oftmals auch Gewalt beruht. Sie stellen die effek-
tivsten »Kriegswaffen< im interethnischen Kontakt dar, der von Konkurrenz-
kampf sowie sozialer Aus- und Abgrenzung innerhalb der Gruppe und vor al-
lem im Kontakt mit der nationalen Gesellschaft geprégt ist.

277

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

So betonte der Prisident der in Kapitel X.1 vorgestellten Huitoto-Ge-
meinde die Wichtigkeit, offizielle Texte — wie zum Beispiel die ILO 169 — zu
kennen, um Forderungen legitimieren und durchsetzen zu kénnen. Der Stem-
pel, der ihn als Président der Gemeinde auswies, war gleichzeitig sein Status-
symbol und Legitimationsbeweis gegeniiber Staat und Entwicklungsinstitu-
tionen. Auch Greenes (2004) Studie belegt die groBe Bedeutung, die offiziel-
len Dokumenten innerhalb der Welt indigener Organisationen beigemessen
wird. Diese manifestiert sich nicht nur bei Auftritten von Reprisentanten auf
nationaler und internationaler Ebene, sondern auch bei Wahlen der Vorsitzen-
den ethnischer Foderationen auf lokaler Ebene. Hier nimmt, so Greene, unter
anderem die feierliche Ubergabe von fiir die Organisation wichtigen Doku-
menten einen zentralen Platz bei der Einsetzungszeremonie neuer Reprisen-
tanten ein. Die Personen, die Zugang zur Welt der Biicher und Verwaltung,
Geld und prestigetrichtigen Giitern gewinnen, sind durch die rezenten Trans-
formationsprozesse in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts zu den neuen
Autorititsfiguren der Tieflandindianer geworden. Nutzen sie diesen Zugang
jedoch nur zur SelbstvergréBBerung, verstoBBen sie gegen das weiterhin im lo-
kalen Kontext giiltige Fiihrungsideal. Sie werden zu potentiellen Despoten
und damit zur Verkoérperung des Gegenparts zur normativen Autoritétsfigur.
Diesen Reprisentanten gegeniiber gilt es Distanz zu wahren bzw. ihren politi-
schen Fithrungsanspruch im lokalen Kontext zu negieren. Die Vermittlung im
interethnischen Kontakt erweist sich als eine macht- und prestigetrachtige,
aber auch gefihrliche Aufgabe. Die Personen, die diese wahrnehmen, konnen
viel gewinnen, aber auch alles jederzeit verlieren.

5. Die instabile Vermittlerposition des
Reprdasentanten: Ordnungsprinzipien im
entwicklungspolitischen Feld

Autoren wie Gow (1996), Taussig (1987) und Carneiro da Cunha (1997) se-
hen im Schamanen den prototypischen Vorreiter in der interethnischen Ver-
mittlung im Amazonasgebiet.’* Die Schamanen niitzten ihr akkumuliertes
Wissen iiber andere Plétze sowie fremde Menschen zur Neuformulierung der
Bedeutungen des lokalen Selbst. Greene (2004) weist hingegen bei den Agua-
runa der Figur des visiondren Kriegers diese Rolle zu. Geschichtlich gesehen
seien bei den Aguaruna immer Krieger und nicht Schamanen diejenigen ge-
wesen, die den intensivsten Kontakt mit fremden Akteuren hatten. Er weist in

34 Beth Conklin (2002) untersucht in diesem Zusammenhang, wie in Brasilien
Schamanen in jiingerer Zeit verstarkt als politische Représentanten auftreten. Im
peruanischen Amazonasgebiet ist diese Entwicklung bisher jedoch nicht zu ver-
zeichnen.

278

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

seiner Studie nach, dass zentrale Aguaruna-Akteure der indigenen Organisa-

tionen aus emischer Perspektive weiter nach dem Vorbild des visiondren

Kriegers agieren und auch beurteilt werden.

Schamanen sowie visiondre Krieger sind somit zwei paradigmatische Fi-
guren, die herausragende Vermittlerfunktionen in der Vergangenheit erfiillten
und gegenwirtige Akteure in der Selbstwahrnehmung ihrer Rolle leiten kon-
nen. Heutige >Schamenengesidnge« und >Kriegswaffen< im interethnischen
Kontakt sind dabei zumeist Stifte, Blitter, Gesetze, die spanische Sprache
sowie rhetorische Fahigkeiten. Die Vermittler nennt man zum Beispiel jefe,
dpu, dirigente, Prasident, Reprisentant; die Gruppe, der sie verpflichtet sind,
Volk. Thre Riickfithrung auf >klassische< Figuren wie visiondre Krieger oder
Schamanen sowie die Orientierung an diesen als Rollenmodelle, verweisen
auf die besonderen Herausforderungen, denen sich die Betreffenden als Ver-
mittler stellen miissen. Sie sind Grenziiberschreiter. In komplexen Gesell-
schaften ist Vermittlung eine sozial notwendige, aber ebenso geféhrliche Auf-
gabe, durch die der Einzelne eine herausgehobene, prestigetrachtige Stellung
gewinnen kann. Der Vermittler ist einerseits respektiert und gefiirchtet, lauft
aber andererseits stindig Gefahr, von seinen Gegnern j>beseitigt< zu werden.
Auch seiner Gefolgschaft kann er sich nie absolut sicher sein, sondern muss
sich ihr gegeniiber stetig neu beweisen.

In der wissenschaftlichen Beschiftigung mit der Figur des Brokers disku-
tiert man vor allem den Grad seiner Manipulations- bzw. Handlungsmoglich-
keiten. Zwei grundsitzliche Perspektiven auf die Bewertung der Zwinge,
denen der Vermittler ausgesetzt ist, konnen dabei unterschieden werden
(Bierschenk et al. 2001: 2):

e Der Vermittler ist als Bindeglied zwischen einer »einschlieBenden« und
einer »eingeschlossenen« Gesellschaft (Gluckman 1949) ein Gefangener
zwischen beiden Welten. Er hat keine oder nur &duflerst geringe Moglich-
keiten, die jeweiligen Machtkonstellationen zu beeinflussen.

e Der Vermittler ist ein aktiver »Unternehmertyp« (Boissevain 1974), der
zwischen zwei sozialen Einheiten vermittelt. Seine Tétigkeit iibt er in
Konkurrenz zu anderen Brokern aus, die er aber auch gegeneinander aus-
spielen kann. Dabei ergibt sich nicht nur eine Konkurrenzsituation zwi-
schen den Vermittlern, sondern auch zwischen verschiedenen sozialen
Positionen. Die Machtverhéltnisse sind zahlreich, instabil und diffus.

Beiden Ansdtzen gemeinsam ist, dass sie ihr Augenmerk auf Konflikt und
Asymmetrie in der sozialen Interaktion richten. Wéhrend bei der ersten Posi-
tion jedoch die Rolle des Vermittlers eher passiv definiert und sein Dilemma
hervorgehoben wird, sieht die zweite Perspektive einen gréBeren Handlungs-
spielraum, den der Broker aktiv zum eigenen Vorteil nutzt. Bierschenk et al.
(2001: 2) zufolge hat die Forschung inzwischen die erste Perspektive aufge-

279

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

geben und die zweite angenommen: Dichotomisierende Gegeniiberstellungen
von >herrschenden< und junterdriickten< Gesellschaften weichen der Be-
schreibung komplexer, diffuser politischer Felder, in denen kulturelle Gren-
zen verwischen und bestdndig neue Differenzierungen produziert werden. Die
Kapazitit des Staates, die Beziehungen zwischen lokalen Gemeinschaften und
AuBenwelt zu kontrollieren, wird durch unzdhlige Faktoren limitiert (vgl.
auch Bierschenk und Olivier de Sardan 2000: 10).*> Neben die klassischen
politischen Vermittler zwischen Staat und lokalen Gemeinschaften treten heu-
te iiber NGOs neue Akteure, die externe Ressourcen kanalisieren und Einfluss
nehmen. Diese bezeichnen die beiden Autoren als »Entwicklungsmakler<. Sie
verkorpern die zentralen Figuren im entwicklungspolitischen Feld.

Exkurs: Entwicklung der NGOs in Peru

In Peru entstanden die ersten NGOs*® in den 1960er Jahren. Sie zielten auf die
Weiterbildung und Organisation verschiedener Sektoren aus den unteren ge-
sellschaftlichen Schichten ab. Dadurch sollte das politische Bewusstsein die-
ser Gruppen gefordert werden — im Sinne der Regierung Velascos, die, wie
beschrieben, bis dahin marginalisierte gesellschaftliche Sektoren stirker in die
nationale Gemeinschaft einbinden wollte. In Anlehnung an zu dieser Zeit do-
minante Modernisierungstheorien glaubte man, durch soziale Mobilisierung
die angestrebte gesellschaftliche und wirtschaftliche »Entwicklung« vorantrei-
ben zu konnen und die »traditionalen, >riickstédndigen< Sektoren der peruani-
schen Gesellschaft zu modernisieren (vgl. Eisenstadt 1965, 1970). So zielte
die Arbeit der NGOs auf die Ordnung lidndlicher und marginaler urbaner
Siedlungen ab, wie auch aus der Genese der ersten indigenen Zusammen-
schliisse abzulesen ist: Die Foderationen institutionalisierten sich als ein Me-
chanismus, um Zugang zu staatlichen Infrastrukturangeboten zu erhalten.
Nach dem Ende der Regierungszeit Velascos und durch die Riicknahme vieler
von ihm angestoflener Reformen boomte der NGO-Sektor ab den 1980er Jah-
ren. Wihrend es 1988 ca. 218 NGOs in Peru gab (Avila 2000: 429), registrier-

35 Fiir eine detaillierte Definition des Begriffs der >lokalen Arena< vgl. Bierschenk
und Olivier de Sardan 2001: 10.

36 Avila (2000: 430-431) weist zu Recht darauf hin, dass der Begriff 'NGO« eine
sehr heterogene Organisationslandschaft kennzeichnet: neben in der Entwick-
lungszusammenarbeit titigen Institutionen gibt es marktwirtschaftlich orientier-
te, an Unternehmen gebundene NGOs, akademische, kirchliche und kulturelle
Einrichtungen, etc. Er bietet ferner eine Minimaldefinition des Begriffs »NGO«
an: private Organisationen, nicht profitorientiert, die sich der Ausarbeitung und
Ausfiihrung von Entwicklungsprojekten verschreiben und Gelder zu diesem
Zweck kanalisieren, die sie hauptsdchlich aus dem Ausland erhalten. Den Kern
einer NGO bilden ihre Projekte.

280

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

te 2005 die Agencia Peruana de Cooperacién Internacional (APCI)>7 1009

NGOs (APCI 2005).

Avila (2000: 429f.) nennt drei Faktoren, um diese Entwicklung zu erkli-
ren:

e Ab den 1980er Jahren gab es eine wachsende Zahl von Sozialwissen-
schaftlern, die mit dem nétigen Know-how fiir die Durchfiithrung von Pro-
jekten ausgestattet waren und auf den Arbeitsmarkt drangten.

e Es gab ein wachsendes Angebot internationaler Fonds fiir die Entwick-
lungszusammenarbeit, die im Zuge einer Neuorientierung der Richtlinien
nun zunehmend nicht-staatlichen Akteuren offen standen.™

e Es gab eine groe Nachfrage landlicher und urbaner Akteure nach Weiter-
bildung und technischer Hilfe.

Im Gegensatz zu staatlichen Entwicklungsprogrammen, so Avila weiter, be-
saflen die NGOs als Kooperationspartner fiir die internationalen Geldgeber
folgende Vorteile:

e geringere Biirokratie,

e hohere Effizienz in der Durchfiithrung der Projekte und

e cine grofere Flexibilitat.

Sie experimentierten schneller mit neuen Projektformen und pflegten zudem
eine direktere Verbindung zu den Zielgruppen. Die Finanzinstitutionen beké-
men im Gegenzug eine groflere Garantie, dass ihre Mittel in gewiinschter
Weise angewendet wiirden — die Kontrollmechanismen seien effektiver als im
Umgang mit staatlichen Einrichtungen. Jedoch, so Avila, gerieten NGOs da-
durch oftmals in eine starke Abhdngigkeit von >akademischen Moden« oder
unterschiedlichen Interessen der Finanzinstitutionen. Die Fachsprache wiirde
komplizierter, und bei Projektantragen diirften heutzutage wichtige Begriffe
wie zum Beispiel >Gender« oder >Gobernabilitit« nicht fehlen.

Auch stellt Avila einen Wandel in den Denkmustern der NGOs in den
1990er Jahren fest, den man mit globalen wirtschaftspolitischen Entwicklun-

37 Dt. »Peruanische Agentur fiir internationale Zusammenarbeit<. Bei dieser von
Regierungsseite eingerichteten Stelle kénnen sich NGOs bewerben, um Gelder
der internationalen Entwicklungsinstitutionen in Anspruch nehmen zu konnen.
Der Antrag muss jedes Jahr erneuert werden, und die entsprechende NGO muss
einen bestimmten Kriterienkatalog erfiillen. Das bedeutet, dass hier nur ein Teil
der NGOs erfasst ist und ihre Gesamtzahl im peruanischen Kontext wohl um ein
Vielfaches hoher ist.

38 Auch Bierschenk und Olivier de Sardan (2000: 11f.) betonen, dass dezentrali-
sierte Ansétze in der Entwicklungszusammenarbeit sowie die Dezentralisierung
der Staatsstrukturen zur Proliferation von Vermittlern fiihrte. Seitdem sind staat-
liche Akteure in diesem Bereich nicht mehr die einzigen Autoritéten. Viele neue
NGOs entstanden im Zuge dessen seit den 1970er Jahren.

281

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

gen parallel setzen kann: Wihrend NGOs in den 1970er und 80er Jahren
meist einen politischen, oftmals antistaatlichen Ansatz hatten, konzentrierte
man sich ab den 1990er Jahren auf 6konomische Projekte. Das Modell, das
sich auf den Staat konzentrierte, implizierte die Politisierung, das auf die
Wirtschaft ausgerichtete hingegen die Technifizierung der Akteure (Avila
2000: 432).

2005 trugen sich in Peru 117 internationale NGOs ins APCI-Verzeichnis
ein (APCI 2005). Diese Organisationen haben eine spezielle Rolle in der
Entwicklungszusammenarbeit inne. Sie sind nicht nur Projektausfiihrer, son-
dern auch Vermittler von Geldern. Die Représentanten dieser Organisationen
sind Broker, die am asymmetrischen Tausch teilnehmen. Sie verteilen die Fi-
nanzmittel, zu denen sie Zugang haben, nicht immer nach unpersénlichen, bii-
rokratischen Kriterien, sondern lassen sich auch von Vertrauensbindungen
und Freundschaften leiten (vgl. Avila 2000: 430). Damit kénnen sie Einfluss
auf die politische und inhaltliche Ausrichtung der Organisationen ausiiben, an
die sie die Gelder weiterverteilen. Den Kriterien Boissevains (1974) folgend
stehen die Vertreter internationaler NGOs in einem Patron-Klient Verhiltnis
zu Vertretern lokaler NGOs sowie indigener Organisationen: Sie kontrollieren
die Ressourcen, an die letztere nur durch den Aufbau eines dichten Bezie-
hungsnetzwerkes gelangen konnen. Im peruanischen Kontext, vor allem auch
fiir die Arbeit der indigenen Organisationen, ist dieser Umstand von Rele-
vanz. Auch die Vertreter nationaler und lokaler Organisationen sind Broker,
die in ihrem Verhiltnis zu den Empfiangern der Hilfsleistungen zum Patron
werden. Allerdings stehen sie auf einer niedrigeren Stufe in der Maklerkette,
da ihre Ressourcenverteilungsmacht abhéngig ist von den internationalen Fi-
nanzgebern und durch diese in einem gewissen Mal3 kontrolliert werden kann.
Lokale bzw. nationale NGOs stehen in der Maklerkette oftmals auf einer
Ebene mit indigenen Organisationen und sind deshalb deren potentielle Kon-
kurrenten. Aus Sicht der ethnischen Verbinde gilt es, diese Vermittler >auszu-
schalten<. Dies wurde im geschichtlichen Riickblick auf die Genese der indi-
genen Selbstorganisation im Tiefland deutlich. In diesem Zusammenhang
wird auch die Betonung des anderen Status fiir Vertreter indigener Organisa-
tionen wichtig: Sie legen Wert auf die Feststellung, dass ihre Zusammen-
schliisse keine NGOs, sondern durch Wahlen legitimierte »Volksvertretungen«
sind. Da >indigene Vélker< im entwicklungspolitischen Feld inzwischen eine
eigenstdndige, legitimierte Kategorie bilden, sehen sie in der Betonung dieser
Tatsache ihren Wettbewerbsvorteil gegeniiber NGO-Vertretern.

Welche Eigenschaften und Fertigkeiten braucht nun aber der indigene Re-
prasentant, um sich in der Position des Vermittlers zu halten bzw. in der Ver-
mittlungskette aufzusteigen und dabei Mitkonkurrenten erfolgreich >auszu-
schalten«?

282

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Vermittlerkarrieren: Vom Statusfiihrer zum Funktionar
Dorf- und Féderationsebene

Die unterste Stufe in der im Kontext der indigenen Bewegung relevanten
Vermittlerkette bildet der presidente comunal. Dieser wird in der Gemeinde-
versammlung von den Dorfbewohnern jéhrlich gewéhlt. Grundsétzlich besteht
die Méglichkeit der Wiederwahl. Die mit dem Amt verkniipften Aufgaben be-
stehen, wie beschrieben, hauptsichlich in der Aufrechterhaltung der internen
sozialen Ordnung und Représentation gegeniiber staatlichen Stellen sowie In-
stitutionen der Entwicklungszusammenarbeit. Auch wenn der Amtsinhaber
kraft peruanischer Gesetzgebung Zwangsgewalt besitzt — so kann er in einer
Notsituation Polizei zu Hilfe rufen — basiert seine Autoritét de facto auf sozia-
ler Zustimmung (vgl. Kapitel X.1 und X.3). Eine grundlegende Fertigkeit, die
dem Kandidaten auf das Amt des Dorfvorstehers Wahlvorteile bringt, ist eine
solide Alphabetisierung im Spanischen. Daraus folgt, dass ein gewisses Mal}
an formaler Bildung, also institutionalisiertem Kulturkapital in Bourdieus
Sinne, bereits auf Dorfebene von Vorteil ist. Dennoch bestimmen verwandt-
schaftliche Netzwerke, das Prestige der Familie, dem der Kandidat angehort,
weitestgehend die Auswahlkriterien. Haufig besetzen die (meist ménnlichen)
jiingeren Mitglieder aus ein, zwei Familien im Dorf die wichtigsten politi-
schen Amter (Gesprich Chirif 20.07.2005; Gesprich Garcia 10.06.2005; Ge-
sprich Morales 17.06.2005; Gesprich del Aguila 21.07.2005).* Prestige im
lokalen Kontext erreicht der Prisident einer Gemeinde, wenn er es schafft, ein
konkretes Projekt umzusetzen (z.B. den Bau einer Schule).

Auch auf Ebene der supralokalen Féderationen braucht vor allem der Pré-
sident in besonderem Malle das gerade beschriebene Basiswissen: Alphabeti-
sierung im Spanischen, Eloquenz, gut ausgebaute soziale Netzwerke auf loka-
ler Ebene und im Kontakt mit relevanten externen Akteuren. Wie der presi-
dente comunal regelt er in erster Linie den Kontakt mit staatlichen sowie ent-
wicklungspolitischen Einrichtungen. Charakteristisch fiir viele Verbdnde auf
dieser Ebene ist es sogar, dass der Prisident oftmals der einzige Akteur bleibt
— auch wenn in den meisten Organisationen eine Reihe weiterer Posten exis-
tiert: vom Schriftfithrer {iber den Sekretir fiir Erziehungsfragen und die Frau-
enbeauftragte hin zum Schatzmeister werden manchmal bis zu dreizehn Pos-
ten vergeben (vgl. Prolog). Jedoch gestaltet sich die Koordination dieser viel-
kopfigen Direktive schwierig, da sie meist Mitglieder verschiedener Dorfer
umfasst. Der Président einer Foderation erldutert hierzu:

39 Ullan de la Rosa (2004: 215) listet die gleichen Féhigkeiten als notwendige Vor-
aussetzungen flir Bewerber auf das Amt des presidente comunal in Tikuna-
Gemeinden auf.

283

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

»Von den elf Sekretdren [der Organisation] hilft dir fast niemand, weil wir alle in
verschiedenen Gemeinden leben und man als Prisident sehr stark sein muss, viel
Hunger und alles ertragen muss. Sie haben ihre Familien und ihre Felder, um die sie
sich kiimmern miissen. Ich auch, aber einer muss ja die Arbeit machen. Also bleiben
viele Sachen an mir hdngen « (Interview Lopez 04.03.2004).

Auf wen das Amt des Prisidenten zuriickfillt, ist auf dieser Ebene jedoch
schon von vielfiltigeren Bedingungen abhingig. Da in der Foderation in der
Regel mindestens fiinf, in Extremfillen bis zu hundert und mehr Gemeinden™
zusammengeschlossen sind, konnen hier bei der Wahl viele unvorhersehbare
Faktoren ausschlaggebend werden. So berichteten mir meine Gespréchspart-
ner immer wieder, dass es oft schwierig sei, sich iiberhaupt auf einen Kandi-
daten zu einigen, und oftmals falle auch auf solche die Wahl, die sich im Vor-
feld gar nicht fiir einen Posten interessiert hétten (vgl. auch Prolog).
Dorfvorsteher und Prasidenten lokaler Foderationen miissen vor allem lo-
kal relevante Projekte in Angriff nehmen: Territorialprobleme, Kontakte mit
staatlichen Behorden zum Aufbau und zur Pflege der Infrastruktur, Kontakte
zu NGOs. Wihrend erstere sich dabei ausschlieBlich um die Belange ihrer
Gemeinde kiimmern, sind die Foderationsreprisentanten eigentlich fiir tiber-
greifende Probleme der zusammengeschlossenen comunidades verantwort-
lich. Jedoch kann ihre Kompetenz und Zustandigkeit dabei nicht nur durch die
politischen Ambitionen einzelner Dorfvorsteher untergraben werden, sondern
auch von Seiten staatlicher Funktiondre und NGOs. Beide Instanzen suchen
ihrerseits meist den direkten Kontakt zu lokalen Autoritéten. Vor allem die
Funktionire staatlicher Einrichtungen wenden sich oftmals lieber direkt an die
Dorfvorsteher, da sie, aus ihrer Perspektive, die relevanten Ansprechpartner
darstellen (Gesprach Arirama 05.02.2004; Gesprich Asuncion 20.03.2004;
Gespriach Gonzalez 05.06.2005). Hinzu kommt die Moglichkeit eines Kon-
kurrenzverhéltnisses zwischen Foderationsreprasentanten und indigenen Poli-
tikern, die in bezahlte Amter innerhalb regionaler Regierungsstrukturen ge-
wihlt werden — als Biirgermeister, regidor oder consejero — und nun durch
ihren direkteren Zugang zu staatlichen Fordermitteln zu privilegierten An-
sprechpartnern der dorflichen Gemeinschaften werden (vgl. Kapitel X.3).
Sowohl der Dorfvorsteher als auch der Foderationsprisident werden im
Gegensatz zu diesen Politikern fiir ihre Tatigkeit nicht bezahlt. Das wirft vor
allem fiir letztere besondere Probleme auf: Wenn sie Behordengénge erledi-
gen oder die Mitgliedsgemeinden besuchen wollen, sind sie auf die Zuwen-

40 Die Anzahl der Mitgliedsgemeinden gehort zum >politischen Kapital< des Prési-
denten und seiner Organisation. Je groBer die »Basis« ist, desto »reprasentativer<
wird der Vertreter bei 6ffentlichen Auftritten. Deshalb schwanken die Angaben
zu den assoziierten Dorfern einer Foderation je nachdem, ob der Gespréchspart-
ner der Organisation angehort oder zu ihren »Gegnern« zéhlt.

284

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

dungen von staatlicher Seite sowie von Entwicklungsinstitutionen angewie-
sen. Die Transportkosten in die nichste Stadt konnen, je nach Entfernung, die
Einkiinfte des Représentanten um ein Vielfaches tibersteigen. Zudem ruht zu
Hause wéhrend der Abwesenheit die Arbeit. Das fithrt zu Konflikten mit den
Ehepartnern. Vor allem Frauen versuchen aus diesem Grund oft, ihre Ménner
vom Engagement auf Foderationsebene abzuhalten (Gesprich Arirama
07.02.2004; Gesprich Antazu 30.06.2005; Gesprach del Aguila; Gesprich
Asuncion 20.03.2004). In den Gemeinden ist, wie beschrieben, der Unterstiit-
zungswille fiir die Représentanten gering. Ein Foderationsprésident schafft es
meist nur, eine finanzielle Beteiligung zu mobilisieren, wenn ein direkter
Nutzen fiir die jeweiligen Unterstiitzer erkennbar ist. Damit wird zwar das ei-
gene soziale Netzwerk gemifl dem Reziprozititsprinzip gestirkt, der even-
tuelle Ertrag der organisatorischen Bemiithungen kommt aber immer nur ein-
em kleinen Teil der Foderationsmitglieder — den jeweiligen Unterstiitzern —
zugute. Das Ergebnis: Autoritétsverlust, Misstrauen und gezielte Korruptions-
vorwiirfe von Seiten der Nicht-Begiinstigten.

Vermittlung auf Dorf-, aber vor allem auf Foderationsebene, erfordert
einen hohen personlichen Einsatz, bei dem der Nutzen ausbleiben kann. Es ist
ein Risikogeschift, das stindige Aktivitdt verlangt, um auch lukrativ fiir den
Ausfithrenden zu werden. Deshalb sagten mir viele Gespriachspartner, die
einmal ein Amt, vor allem auf Foderationsebene, ausgeiibt hatten, dass es eine
undankbare Aufgabe sei, die sie nicht mehr tibernehmen wollten. Auf Ebene
des supralokalen Zusammenschlusses begleiten hdufige Neuwahlen das Auf
und Ab der Organisationsgeschichte. Vor allem bei kleineren Zusammen-
schliissen haben Dorfbewohner noch direkten Zugriff auf die Vertreter und
konnen ausbleibende oder nicht zufriedenstellende Aktionen unmittelbar
sanktionieren. Geriichte verbreiten sich schnell, und bestehende Konflikte
zwischen einzelnen Dorfern oder zwischen Fraktionen innerhalb der Gemein-
den kénnen zudem die Abwahl des Reprisentanten beschleunigen. Als primus
inter pares sind Dorf- und Foderationsprésident stindiger Kritik von Seiten
der Dorfbewohner ausgesetzt. Dementsprechend muss die Kanalisierung von
Projekten fuir beide hochste Prioritdt haben, um sichtbare Erfolge vorweisen
zu konnen. Beim Aufbau der dazu benétigten Netzwerke spielen ideologisch-
politische Erwédgungen eine untergeordnete Rolle, wie die Entscheidung des
Prisidenten der in Kapitel X.1 vorgestellten Huitoto-Gemeinde zeigt: Er ist
sehr interessiert an einer Zusammenarbeit mit der CONAP, obwohl diese Or-
ganisation nicht »seine< nationale Vertretung reprasentiert. Nicht nur auf Dorf-
ebene spielt offizielle Mitgliedschaft bzw. ideologische Ausrichtung eine un-
tergeordnete Rolle. Auch viele lokale Foderationen haben sich fiir eine Dop-
pelmitgliedschaft in AIDESEP und CONAP entschieden (vgl. Greene 2004;
Chirif 1997).

285

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Das Wissen, wie man ein Projekt entwirft, sowie direkter Kontakt zu den
»groflen< Financiers der Entwicklungszusammenarbeit sind Ressourcen, die
kaum ein Dorfvorsteher oder Prisident einer Foderation besitzt. Diesbeziig-
lich sind sie meist auf erfahrene Vermittler angewiesen. Sie stellen somit das
unterste Glied in der Vermittlungskette dar und sind bemiiht, Kontakte zu sol-
chen Personen aufzubauen, die Zugang zu den entsprechenden Ressourcen
haben. Thr Netzwerk ist, der Einteilung Boissevains (1974) folgend, haupt-
sichlich zweiter Ordnung." Wie das Beispiel des Prisidenten der Huitoto-
Gemeinde zeigte, verlassen sie sich dabei keinesfalls auf ihre regionale Orga-
nisation, sondern suchen vor allem den direkten Kontakt zu staatlichen Funk-
tiondren und NGOs. Sie durchbrechen damit die hierarchische Organisations-
struktur AIDESEPs. Dies verdeutlicht auch, wie gering die politische Autori-
tdt der regionalen und nationalen Reprisentanten im lokalen Kontext ist: Im
Spiel der Vermittlung gilt es, das eigene Netzwerk erster Ordnung stindig zu
vergrofBern bzw. das zweiter Ordnung so >direkt< wie moglich zu halten. Je
mehr Mittelsmédnner eingeschaltet werden missen, desto geringer wird der
eigene Nutzen. Das Motto des presidente comunal »Jeder kimpft fiir sich al-
leine« wiederholte nicht nur dieser mir gegeniiber mehrfach. Es handelt sich
um einen Leitsatz, der vielerorts proklamiert wird. Das beschriebene Miss-
trauen der Dorfbewohner gegeniiber den Organisationsvertretern verstirkt
sich wiederum im Lichte der Konkurrenzsituation zwischen den Vermittlern,
bei denen auch in regionale Regierungsstrukturen gewéhlte Dorfbewohner
mitspielen. Im Kontext der Dorf- und Féderationspolitik operieren die »loka-
len Entwicklungsmakler, die bei geschicktem Agieren Macht, Prestige und
Ansehen gewinnen konnen, dabei aber sozial am stdrksten von der — situa-
tionsabhéngig zu definierenden — >eigenen Gruppe« abhédngen. Sie sind am
deutlichsten dem Statusfiihrerprinzip verpflichtet.

41 Boissevain (1974: 24) unterscheidet zwischen Netzwerken erster und zweiter
Ordnung. Netzwerke erster Ordnung bestehen aus direkten Bezichungen, die
zweiter Ordnung aus den >Freunden von Freunden< — Menschen, mit denen der
Betreffende tiber sein priméres Netzwerk in Beziehung treten kann. Dabei kann
das Netzwerk zweiter Ordnung noch beliebig ausdifferenziert werden, wobei die
Bezichungen stindig distanzierter werden (>Freunde von Freunden von Freun-
den<). Den Begriff »Netzwerk« benutzt Boissevain dabei hauptsiachlich im ego-
zentrierten Sinn.

286

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Regionale und nationale Ebene

Die Représentanten regionaler Organisationen haben ihren Sitz in der Stadt,
wo ihnen ein Biiro zur Verfligung steht. Sie reisen zu Seminaren und Sitzun-
gen nach Lima bzw. in andere Stddte und fiihren einen relativ bestdndigen
Dialog mit anderen regionalen Reprisentanten, Staatsbeamten sowie ihren
Kontaktpersonen in Entwicklungsorganisationen. Die Finanzierung ihres
Unterhalts hingt ausschlieBlich von Projektgeldern ab, da sie in der Stadt be-
sonders hohe Lebenshaltungskosten haben und zudem keine Zeit mehr fiir den
Anbau eigener Produkte finden. Nicht selten folgen ihnen ihre Familien in die
Stadt. So werden sie zu seltenen Gésten in ihren Heimatdérfern. Haufig blei-
ben sie auch nach Ende ihrer Tétigkeit im urbanen Raum wohnen. Dies steht
oft in Zusammenhang mit einem Prestige- und Vertrauensverlust in ihrem
Heimatdorf, den sie durch das zuvor ausgeiibte Amt erleiden.

Sie miissen sich mit den tagesaktuellen entwicklungspolitischen Fachbe-
griffen vertraut machen. Dariiber hinaus miissen sie versuchen, eigene Projek-
te zu entwickeln und sich innerhalb der tiberregionalen Organisationszusam-
menhédnge zu profilieren. Ziel dieser Vertreter ist es meist, nach Ende der
Amtszeit auf die nationale Ebene auf- oder in eine andere Organisation umzu-
steigen. Meist kommen deshalb Personen in diese Amter, die bereits umfas-
sende Erfahrungen aufBerhalb ihrer Gemeinde gesammelt haben und iiber ein
tiberdurchschnittliches Mal3 an institutionalisiertem Kulturkapital verfiigen.
Die folgende Beschreibung der Ausbildung und Laufbahn eines ehemaligen
Vize-Présidenten der regionalen Organisation ORAI kann diesbeziiglich als
exemplarisch gelten:

»Zuerst lebte ich nach dem Ende meiner Militdrzeit fiir neun Jahre in Iquitos, bevor
ich in meine Gemeinde zuriickkehrte. Dort lebte ich die ersten vier Jahre, ohne ein
Amt auszuiiben, dann aber iibernahm ich zweieinhalb Jahre den Posten des agente
municipal® und dann trat ich von meinem Amt zuriick, um einige persénliche Arbei-
ten durchzufiihren, und nach drei Monaten wihlte mich mein Volk, auf Grund des
Vertrauens, das ich mir durch meine Tatigkeit als agente municipal erworben hatte,
zum presidente comunal. Ich war drei Jahre Prisident meiner Gemeinde. [...] Aber
schon vor diesen politischen Posten hatte ich angefangen, als Pastor einer evangeli-
schen Gemeinde zu arbeiten [...] Spéater wurde ich Vize-Prisident unserer Fodera-
tion. Danach habe ich drei Monate in einem Projekt zu Naturschutzgebieten in Iqui-
tos gearbeitet [...] 1999 gab es Neuwahlen des Vorstandes meiner Foderation, und

42 dt. yGemeindevertreter<; der agente municipal wird vom Biirgermeister ernannt
und fungiert als dessen Ansprechpartner in einer kleinen Ortschaft. Er besitzt
reine Verwaltungsaufgaben, fiihrt zum Beispiel das Zivilregister und leitet den
Schriftverkehr weiter.

287

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

man wihlte mich tiberraschend mit achtzig Prozent der Stimmen zum Présidenten
[...] 2001 wurde ich Vize-Prasident der ORAl« (Interview Manihuari 05.03.2004).

Wie Bierschenk und Olivier de Sardan (2000: 28) fiir den afrikanischen Kon-
text festhalten, und wie sich schon bei der Analyse der kategorialen Wahr-
nehmung der Prisidenten abzeichnete, sind die Fahigkeiten, die ein Broker
sich aneignen muss, schwer im dorflichen Kontext zu erlernen. Reisen und
langere Aufenthalte aulerhalb der Gemeinde sind deshalb von Vorteil. Auch,
so halten die Autoren fest, sind »militante Erfahrungen« (Bierschenk und Oli-
vier de Sardan 2000: 28), wie die Mitgliedschaft in einer Kirche oder Partei,
oft Grundvoraussetzungen. Der ehemalige Vize-Prisident der ORAI erfiillte
alle diese Kriterien. Bereits im geschichtlichen Riickblick auf die Genese der
indigenen Organisationen verwies ich auch auf das Beispiel der jungen
Ashaninka-Minner im Perené. Diese hatten durch ihre Aktivitdten in Adven-
tisten-Kirchen Erfahrungen in supralokaler Organisation gewonnen und ihre
Kenntnisse 1959 genutzt, um die Asociacion de Nativos Campas del Perené
zu griinden. Einige Autoren verweisen wiederum auf den groBlen Einfluss
evangelischer Missionen und des SIL bei der Herausbildung indigener Orga-
nisationen (vgl. u.a. Santos Granero und Barclay 1998, 2000; Greene 2004;
Ullan de la Rosa 2004).

Auch der Reprisentant einer regionalen Organisation ist stark von seinen
sichtbaren Erfolgen abhingig, um sich halten zu kénnen. Schafft er es nicht,
Projekte an Land zu ziehen und sich ein breites Netzwerk von Unterstiitzern
sowie zu den Mitarbeitern der Amter und Ministerien aufzubauen, versiegen
die Finanzquellen. Deshalb gilt wohl auch hier: Die politisch-ideologischen
Grében sind oft nicht so tief wie sie von nationalen Reprédsentanten und den
nicht-indigenen Unterstiitzern gerne gezeichnet werden. Mehrfachmitglied-
schaften in ibergeordneten Organisationen sind durchaus méglich: So gehort
zum Beispiel die regionale Organisation Federacion Nativa de Madre de Dios
(FENAMAD)* sowohl CONAP als auch AIDESEP und dariiber hinaus auch
noch der Bauerngewerkschaft CCP an (vgl. Garcia 2003: 294). Allerdings be-
steht die soziale Bezugsgruppe des regionalen Représentanten nur noch in
sehr eingeschranktem Mafle aus Dorfbewohnern der foderativen Zusammen-
schliisse. Zwar kann ein regionaler Représentant jederzeit abgewihlt werden,
aber zu diesem Zweck miissen potentielle Gegner in den supralokalen Fédera-
tionen einen groferen Zusammenschluss mobilisieren und im Kongress eine
Mehrheit auf ihre Seite bringen. Der Manipulationsspielraum des regionalen
Vertreters gegeniiber seiner »Basis< wéchst somit betrachtlich — eine Analyse
des Korruptionsfalls in der regionalen Organisation ORAI belegt dies ein-
driicklich (vgl. Bueno de Mesquita 2001). Proportional zur abnehmenden Ab-

43 Dt. »Native Foderation der Region Madre de Dios«.

288

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

hingigkeit des Reprisentanten von der »Basis< wachsen jedoch die Kontroll-
moglichkeiten der Finanzgeber, die seine Projektpartner werden. Thnen
gegeniiber ist er Rechenschaft schuldig, sie kénnen weitere Zahlungen ver-
weigern, legt er keine tiberzeugenden Abrechnungen vor. Da sie zumeist auch
in den Stidten ihre Biiros haben, sind sie der eigentlich relevante Bezugs-
punkt des indigenen Vermittlers.

Der zitierte ehemalige Vize-Prisident von ORAI schaffte den Sprung auf
die nationale Ebene nicht. Nach Ende seiner Amtszeit kehrte er auch nicht in
seine Gemeinde zurtick, sondern zog in ein Dorf an der Strafle zwischen Iqui-
tos und Nauta. Sowohl in seiner Gemeinde und supralokalen Foderation als
auch auf regionaler Ebene war er Kritik ausgesetzt. Er hatte es nicht geschafft,
die fiir einen Aufstieg notwendigen sichtbaren Erfolge zu erarbeiten. Er-
schwerend kam das Erbe hinzu, das er angetreten hatte: ORAI war zuvor von
einem Korruptionsfall erschiittert worden, infolge dessen sich die Koopera-
tionspartner der Entwicklungszusammenarbeit groftenteils zuriickgezogen
hatten. Dariiber hinaus war es dem Repridsentanten nicht gelungen, ein gut
funktionierendes Netzwerk aufzubauen. Denn: Um auf die nationale Ebene in
der Organisation zu gelangen, wird es wichtig, strategische Allianzen in den
eigenen Organisationsreihen zu schmieden. So erzéhlte mir ein regionaler Re-
prasentant von den Vorbereitungen fiir die Wahl der nédchsten AIDESEP-
Direktive: Er habe sich mit anderen Organisationsvertretern, die zur Abstim-
mung anreisen wiirden, verbiindet, um gemeinsam Kandidaten fiir die ver-
schiedenen Amter auszuwihlen. Man wolle sich noch einmal kurz vor dem
Kongress treffen, um das Biindnis zu stirken (Gesprich Colina 21.07.2005).
Ein anderer Vertreter, der bereits in der Direktive war, berichtete mir, sein
grofter Ehrgeiz sei es gewesen, sich gegen einen anderen Konkurrenten
durchzusetzen, der iiber ein breites Netzwerk auf nationaler Ebene verfiige —
aber, so fiigte er einschrinkend hinzu, vor allem in Bezug auf Kontakte zu
nicht-indigenen Unterstiitzern. Diese wiirden ihn stets gegen Kritik in Schutz
nehmen. In den eigenen Reihen wiirde der Betreffende aber schon ldnger hin-
terfragt. Das hitte sich positiv auf seine eigene Wahl in die Direktive ausge-
wirkt — so die Uberzeugung meines Gesprichspartners (Gesprich Joaquin
25.07.2005). Auch ein ehemaliger Student, der in den 1980/90er Jahren mit
Hilfe des Stipendienprogramms seiner Organisation die Universitét besuchen
konnte, berichtete mir von den Fraktionsbildungen bei AIDESEP-
Kongressen. Die »eigentlichen Wahlen« fanden im Vorfeld hinter verschlos-
senen Tiiren statt (Gesprach Casanto 09.06.2005).

Hat man es einmal auf die nationale Ebene geschafft, so gilt es auch hier,
Projekte zu entwerfen. Dies, so eine Gespriachspartnerin, sei ihr am Anfang
bei ihrer Arbeit besonders schwer gefallen. Projektwissen identifizierte sie als
eine zentrale Fahigkeit, die ein nationaler Repradsentant brauche. Ferner miisse
man sowohl gute Beziehungen zu den Unterstiitzer-Organisationen pflegen

289

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

als auch zur Basis der Organisation (Interview Antazd 19.01.2004). Jedoch
wird der Kontakt zu Dorfbewohnern seltener — auch auf Grund der groB3en
Distanzen zwischen Lima und den entsprechenden Regionen im Amazonas-
gebiet. Die Kommunikation gestaltet sich zdh und wird von Seiten der Mit-
gliedsgemeinden als duBlerst mangelhaft beurteilt. Potentielle Wahler und
Gegner nationaler Représentanten befinden sich verstirkt innerhalb der Orga-
nisationszusammenhénge. Kontaktpflege betreiben die Mitglieder der natio-
nalen Direktive vor allem mit den nicht-indigenen Unterstiitzern. Diese finan-
zieren ihre Reisen im In- und Ausland sowie Projekte, die den Lebensunter-
halt absichern. Aufbauend auf Bourdieus Charakterisierung des politischen
Feldes, lédsst sich der Abkoppelungsprozess zwischen Reprédsentanten und Re-
prisentierten nachvollziehen: Auf regionaler und nationaler Ebene ergreift die
Logik des Feldes die Akteure, und die sozialen Bande zwischen Profis und
Laien 16sen sich nach und nach auf. Die indigene Organisation wird zu einem
autonomen Mikrokosmos mit eigenen Gesetzen und Spielregeln.

Vom Big Man zum grofen Vermittler

Je nach Vermittlungskontext sind somit unterschiedliche Voraussetzungen
notwendig: Wahrend auf lokaler Ebene vor allem Lésungen fiir konkrete Pro-
bleme angeboten werden miissen, besitzt das Wissen um die Erarbeitung
eines Projektes auf regionaler und nationaler Ebene gro3e Bedeutung. Zudem
ist ein umfangreiches Diskurswissen vonndten — einerseits die rhetorischen
Fahigkeiten, andererseits die Kenntnis der entwicklungspolitischen Fachbe-
griffe und der speziellen Ausrichtung der Organisation. Bierschenk und Oli-
vier de Sardan (2000: 28) unterscheiden deshalb zwischen den Vermittlern,
die nur im lokalen Kontext bestehen kénnen und den »groen Maklerng, die
Spezialisten ihres Faches sind. Ein groBer Vermittler wird man als indigener
Représentant im peruanischen Tiefland nur, wenn man iiber die strategischen
Netzwerke hinaus spezielles Wissen erlangt und sich nicht nur als Projektbe-
schaffer, sondern auch als Projektvermittler oder gar Kontrollinstanz in der
Projektausfithrung etablieren kann. Grofer Vermittler ist man gleichfalls im-
mer nur fiir Personen, die iiber ein weniger bedeutsames Netzwerk und kei-
nerlei Spezialistenwissen verfiigen. Man bleibt Klient im Verhéltnis zu den
internationalen Finanzgebern. Gleichzeitig verliert man im lokalen Kontext an
politischem Ansehen und direkten Einflussmoglichkeiten. Grund dafiir ist die
soziale und geografische Distanz zwischen regionalem bzw. nationalem Vor-
stand und den von ihnen gegeniiber der peruanischen Regierung und Repré-
sentanten internationaler Entwicklungsorganisationen vertretenen Gemeinden.
Der Schluss liegt somit nahe, dass es sich bei regionalen und nationalen Ver-
tretern zwar um entwicklungspolitische Profis — um grofe Vermittler —, je-
doch nicht mehr um lokal relevante politische Fithrungspersonlichkeiten han-

290

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

delt. Welche Auswirkungen hat dies auf ihren weiteren Karriereverlauf? Mit
welchen Problemen werden die Repriasentanten konfrontiert, wenn sie »ganz
oben< angekommen sind?

Am Ende der Organisationskarriere: Was kommt danach?

1998 hatte es der Aguaruna Gil Inoach geschafft: Nach zwolf Jahren war er
»auf dem Schlachtfeld angekommen«. Mit diesen Worten erzihlte der Ex-
Prisident von AIDESEP anldsslich des 25-jahrigen Jubildums der Organisa-
tion im Mai 2005 seine Geschichte des >klassischen Aufstiegs< von der Ge-
meinde in das hochste Amt des nationalen Zusammenschlusses: Er habe mit
der Machete in der Hand zusammen mit den Bewohnern seines Heimatdorfes
hart arbeiten miissen, bis man ihn dafiir eines Tages mit dem Posten des Pré-
sidenten der supralokalen Foderation belohnt habe. Danach trat er in die re-
gionale und schlieBlich in die nationale Organisation ein. Eines Tages sei er
Prisident geworden — das Volk habe ihm die Autoritdt zugesprochen, Ent-
scheidungen zu treffen. Niemanden habe er mehr konsultieren konnen, denn
plotzlich habe es keine Person mehr gegeben, die ein gréBeres Wissen iiber
das »Schlachtfeld« besaB3. Er stand nun, so erzihlte er, einer Organisation vor,
die im Gegensatz zu Hilfsorganisationen ein »tiefes umfassendes Projekt«
verfolgte, »das aus dem Leben selbst der indigenen Vélker entsteht: ihr Terri-
torium zu verteidigen« (Rede Inoach, 27. Mai 2005).* Das Prisidentenamt in
AIDESEP oder danach noch die Koordinatorenstelle in der COICA verkor-
pern derzeit die oberste Stufe der politischen Karriereleiter indigener Repré-
sentanten im peruanischen Amazonasgebiet.* Doch was passiert, wenn die
Amtszeit vorbei ist?

Evaristo Nugkuag, der erste Prisident von AIDESEP, hatte durch die
Unterstiitzung seines dlteren Bruders, der ein vom SIL geschulter zweispra-
chiger Lehrer war, die weiterfithrende Schule besuchen konnen. Danach stu-
dierte er zwei Jahre lang Medizin in Lima, musste aber mangels finanzieller
Mittel das Studium abbrechen. Er kehrte in seine Heimatgemeinde am Cenepa
zuriick und begann bald darauf den Congreso Aguaruna Huambisa (CAH) zu
organisieren. Wie bereits beschrieben, iibernahm er auch bei der Griindung
des nationalen Zusammenschlusses AIDESEP eine fithrende Rolle und domi-

44 Auch er nahm die tibliche Abgrenzung zu NGOs vor, die Teil des allgemeinen
indigenen Organisationsdiskurses war. Auf diesen Punkt komme ich im Ab-
schnitt >Die Rolle der Unterstiitzer< zuriick.

45 Parallel dazu gilt natiirlich auch die Préasidentschaft der CONAP als solch hochs-
tes Amt. Doch gab es hier seit Griindung der Organisation 1987 weniger Wech-
sel an der Fithrungsspitze, die Strukturen gleichen stirker denen einer NGO, in
der man nicht durch Wahl, sondern durch Fachwissen die Leitung beanspruchen
kann.

291

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

nierte lange Jahre dessen Ausrichtung. Wiahrend seiner Prisidentschaft baute
die Organisation internationale Kontakte auf, nahm an Sitzungen der UNO
teil und bekam sogar einen Gespriachstermin mit dem damaligen Chef der
Weltbank. Nach Ende seiner Présidentschaft tibernahm er die Koordination
des internationalen Zusammenschlusses COICA, den er wiederum mit ins Le-
ben gerufen hatte. Nugkuag konnte sich zwolf Jahre lang in den hochsten
politischen Amtern der Organisationen der pueblos indigenas des Amazonas-
gebietes halten — so lange wie kein ihm bis heute nachfolgender Préisident von
AIDESEP. Nach dem Ende seiner Amtszeit in der COICA 1992 wurde Nug-
kuag erneut zum Prisidenten der CAH gewihlt, bevor er 1998 versuchte, eine
politische Karriere auBlerhalb der indigenen Organisationswelt zu starten. Er
trat als Kandidat bei der Biirgermeisterwahl seiner Heimatprovinz Condor-
canqui an. AIDESEP-Unterstiitzer Alberto Chirif bewertete seine Kandidatur
im Vorfeld der Wahlen kritisch: Nugkuag habe in den letzten 20 Jahren nicht
in der Region, sondern in Lima gelebt, auch wenn er die letzten Jahre die Pré-
sidentschaft der CAH innegehabt habe. Seine Arbeit als dirigente wiirde
schon seit ldngerem kritisiert, »vor allem, wegen seinem Mangel an demokra-
tischem Geist« (Chirif 1998: 77). Der Erfolg gab Nugkuag jedoch Recht: Er
gewann die Wahlen und wurde neuer Biirgermeister. Doch wie schon gegen
Ende seiner Amtszeit auf nationaler und internationaler Ebene in der indige-
nen Organisationswelt, schlug ihm Widerstand entgegen, und er geriet unter
Korruptionsverdacht. Dennoch schaffte Nugkuag es, nach einer kurzen Ab-
wesenheit, seine Amtszeit zu Ende zu fithren. Nach zweijihriger Pause wurde
er 2003 abermals Prisident der CAH und pendelte 2005, laut eigenen Anga-
ben, zwischen Lima und seiner Heimatregion. Er besuchte regelméBig das
Biiro von AIDESEP, in dem auch einer seiner S6hne arbeitete und versuchte,
alte Kontakte aufzufrischen und neuen Einfluss zu gewinnen (Gesprich Nug-
kuag 02.08.2005).

Nach dem Aguaruna Evaristo Nugkuag trat der Ashaninka Miqueas Mis-
hari den Préisidentenposten von AIDESEP an. Als junger Mann engagierte er
sich politisch in einem Streit seiner Gemeinde mit einem englischen Unter-
nehmen um das Siedlungsgebiet seines Heimatdorfes.*® Danach baute er die
CECONSEC"" — eine der Griinderorganisationen von AIDESEP — mit auf und
leitete sie. Mishari war, laut eigenen Angaben, ein erfolgreicher Kaffeeprodu-
zent, bevor er sich intensiv der politischen Arbeit in den Organisationen wid-
mete. Wie Nugkuag bestand er zwei Amtsperioden und wird noch heute von
vielen als freiziigiger Vorsitzender erinnert, der »schon am Tag, wenn sein
monatliches Gehalt ausgezahlt wurde, nichts mehr in der Tasche hatte, da er

46 Zur Geschichte dieser Auseinandersetzungen vgl. Casanto 1985.

47 Die CECONSEC war als Produktionsgenossenschaft fiir Kaffee ins Leben geru-
fen worden und hatte sich erst danach umdefiniert zu einer Organisation, die
sich fiir die Rechte Indigener einsetzt. Vgl. hierzu auch das Kapitel IX.

292

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

es an alle Bittsteller verteilte« (Gesprich Chirif 20.07.2005; Gespriach Garcia
10.06.2005; Gespriach Salazar 08.06.2005). Er ist der dlteste unter den Ex-
Priasidenten und der mit der geringsten Schulbildung. 2005 besuchte ich ihn in
La Merced, einer Stadt in der Néhe seiner Heimatgemeinde. Wéhrend seine
Frau und T6chter nach Ende seiner Amtszeit in Lima wohnen blieben, ging er
schlieBlich zuriick in seine Gemeinde. Er pendelte zwischen seinem Haus in
der comunidad und seinem knapp zehn Quadratmeter groen Biiro in La Mer-
ced, das ihm gleichzeitig als Schlaf-, Wohn- und Arbeitsraum diente. Mishari
versuchte, in der indigenen Organisationswelt auf regionaler Ebene erneut
FuB zu fassen, doch im Gegensatz zu Nugkuag schaffte er es nicht mehr in
den Vorsitz seiner Foderation. Dazu fehlten ihm unter anderem die stabilen
Kontakte zu Finanzinstitutionen. Dies hatte sicherlich auch damit zu tun, dass
in seine Amtszeit bei AIDESEP die Aufdeckung schwerwiegender »>Misswirt-
schaft« in der Organisation fiel. Diesbeziigliches Fehlverhalten seinerseits ge-
stand Mishari in seiner Ansprache auf dem AIDESEP-Jubildum ein und be-
tonte, viel daraus gelernt zu haben.

Wihrend meines Besuches in La Merced kamen Mishari und ich auch auf
das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten bei der UNO zu sprechen.
Mishari hielt mir ein Empfehlungsschreiben des aktuellen AIDESEP-Pra-
sidenten hin und meinte, mit diesem wiirde er sich um eine Teilnahme am Fo-
rum im néchsten Jahr bewerben. Auf meine Frage, was er sich von einer Rei-
se nach New York erhoffe, nannte er mir an erster Stelle die Kontaktaufnah-
me mit europdischen und nordamerikanischen NGOs. Als Zweites betonte er,
es sei wichtig, sich iiber die international aktuellen Themen zu informieren,
um »nicht den Anschluss zu verpassen« (Gesprach Mishari 14.06.2005). Der
AIDESEP-Unterstiitzer Pedro Garcia, der Ende der 1980er und Anfang der
90er Jahre eng mit Mishari zusammenarbeitete, verglich dessen Amtszeit mit
der seines Vorgingers Nugkuag: Mikeas Mishari sei zwar kein groBer Redner
gewesen, dafiir aber ein Mann der Tat. Ausfiihrlich erzéhlte er mir vom muti-
gen Engagement Misharis in politisch gefihrlichen Zeiten.* Wihrend Evaris-
to Nugkuag fiir Garcia die Offnung AIDESEPs zur internationalen Ebene
verkorperte, symbolisierte Mishari die Basisarbeit. Eine nahezu identische
Charakterisierung der Personen Nugkuags und Misharis sowie ihrer Amtszei-
ten lieferte mir auch Alberto Chirif (Gesprach Chirif 20.07.2005).

Gil Inoach, der eingangs erwdhnte Ex-Prisident, hatte sich vor seiner
Wahl in den Vorstand von AIDESEP bei den Biirgermeisterwahlen 1995 in
seiner Heimatregion auf Distriktebene als Listenkandidat einer Partei fiir das
Amt des regidor beworben, allerdings ohne Erfolg. Er fand nach dem Ende
seiner Zeit bei AIDESEP eine Projektanstellung beim WWF und wechselte

48 Der Leuchtende Pfad und MRTA waren ins Siedlungsgebiet der Ashaninka vor-
gedrungen.

293

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

damit in eine NGO. Sein neuer Job brachte ihm allerdings einen ambivalenten
Status in der indigenen Organisationswelt ein. Wihrend meiner Forschungs-
zeit stand AIDESEP groBen Umweltschutzorganisationen wie dem WWE,
nach einer kurzen Phase der Anndherung Anfang der 1990er Jahre, wieder
skeptisch gegeniiber. Die Naturschutzprojekte dieser Organisationen stehen
oftmals in Konflikt mit den Forderungen indigener Zusammenschliisse beziig-
lich des indigenen Territoriums im Amazonasgebiet (vgl. Rummenholler
2005; vgl. auch Kapitel 111.4). Es wurde ferner vermutet, dass sich der WWF
mit der Vergabe dieses Postens an Inoach Zugang zu AIDESEP erkaufen wol-
le. In personlichen Kommentaren bewunderten viele Gespréchspartner jedoch
Inoach dafiir, dass er einen Vertrag beim WWF bekommen hatte. Man vermu-
tete, er wiirde dabei gut verdienen. Inoachs Vorgianger im Amt, der Shipibo
Juan Chavez Mufioz, hatte mit nur drei Jahren Amtszeit eine weniger bedeu-
tende Rolle in der bisherigen AIDESEP-Geschichte gespielt. Er fand danach
jedoch eine Anstellung bei einer NGO in Pucallpa, fiir die er auch wihrend
meiner Forschung 2005 arbeitete.

Die erste Frau, die auf nationaler Ebene in ein Amt in AIDESEP gewihlt
wurde, ist die Yanesha Teresita Antazl. Sie bezeichnet die indigenen Zu-
sammenschliisse als »integralen Bestandteil« ihres Lebens, da sie sich schon
frith fiir politische Organisation interessiert habe. Oft sei ihr gesagt worden,
sie wiirde sich »mehr wie ein Junge als wie ein Maddchen benehmen«. Das ha-
be daran gelegen, dass sie immer ihre Meinungen und Ansichten gedufert und
sich als Wortfiihrerin profiliert habe. Dabei sei es nicht immer einfach gewe-
sen, sich gegeniiber ihren méannlichen Geschwistern zu behaupten. Vor allem
der Vater habe diese immer bevorzugt behandelt (Gesprich Antaza
30.06.2005). Seit ihrem siebzehnten Lebensjahr hat sie, zuerst auf Ebene des
Dorfes, dann sukzessive in der Foderation, im regionalen Zusammenschluss
und schlielich ab 1998 auf nationaler Ebene gearbeitet. In den 1990er Jahren
kamen zunehmend Frauen auf Posten innerhalb der Féderationen und regio-
nalen Organisationen, meist als Verantwortliche fiir Frauenfragen. Bis zum
Jahr 1999 gab es jedoch auf nationaler Ebene keine entsprechende Stelle,
auch wenn die Durchsicht der AIDESEP-Zeitschrift Voz indigena belegt, dass
es bereits bei der Wahl des Vorstandes im Jahr 1991 eine diesbeziigliche In-
itiative gab (vgl. AIDESEP 1991) . Das damals eingerichtete Amt wurde je-
doch, so Antazu, nie besetzt. 1999 musste dann in einer groBen Versammlung
unter Einbezug der Foderationen und regionalen Organisationen zuerst die
Satzung von AIDESEP erweitert werden. Wurde bis dahin Frauen lediglich
das Wahlrecht zugestanden, durften sie nun auch explizit fiir Amter kandidie-
ren. Als Teresita Antazt 1999 als erste Frau in den Vorstand von AIDESEP
gewihlt wurde, zog sie mit ihren Kindern nach Lima. Von ihrem Mann lebte
sie schon zuvor getrennt. Sie berichtete, dass die Kinder anfangs grofie
Schwierigkeiten hatten, sich in Lima zurechtzufinden: andere klimatische Be-

294

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

dingungen, ungewohntes Essen, Sprachprobleme sowie die nie verfiigbare,
weil stindig arbeitende Mutter erschwerten ihnen die Eingewohnung (Inter-
view Antazd 19.01.2004; Gesprache Antazi 24.05.2005, 30.06.2005). Trotz
vieler Probleme hielt Teresita ihre erste Amtszeit durch und wurde bei den
nédchsten Wahlen in ihrem Posten bestitigt. Sie verweist auf die Schwierigkei-
ten, sich als Frau in der nach wie vor von Ménnern dominierten indigenen
Organisationswelt durchzusetzen:

»Die Manner haben Angst, von uns Frauen aus den zentralen Positionen abgedringt
zu werden. [...] Dariiber hinaus nehmen sie die Probleme indigener Frauen als politi-
sches Thema oft nicht wirklich ernst. Fiir sie z&hlt in erster Linie der Kampf um
unser indigenes Territorium. [...] Als ich meinen Posten 1999 antrat, iberreichte mir
der damalige Prasident zwei Blitter, die er als »Projektentwurf fiir ein Frauenthemac
bezeichnete. Danach liel man mich alleine mit der Arbeit und versuchte auch oft,
mich aus wichtigen Entscheidungen herauszuhalten — entweder, indem man Sitzun-
gen ohne mich abhielt oder indem man meine Redebeitrdge nicht ernst nahm. [...]
Auch auf lokaler Ebene ist die Arbeit zu Frauenthemen manchmal sehr schwierig.
Das Gender-Konzept wird einfach nicht verstanden [...] und die Méanner lehnen es
oft pauschal als westliches Konzept ab« (Gesprich Antazi 30.06.2005).

Im Dezember 2005 kandidierte Antaza fiir das Amt der Présidentin von
AIDESEP, konnte sich jedoch gegen ihre ménnlichen Konkurrenten nicht
durchsetzen. Danach arbeitete sie punktuell im Frauenprogramm von
AIDESEP weiter mit und engagierte sich wieder verstérkt in ihrer lokalen Fo-
deration.*’

Das Ende der Amtszeit, so verdeutlichen die unterschiedlichen Karriere-
verldufe bisheriger AIDESEP-Prisidenten sowie der von der ersten Frau im
Vorstand, ist mit Schwierigkeiten der Neudefinition des eigenen Aufgaben-
feldes verbunden. Wo kann man die erworbenen Féhigkeiten anbringen und
sich damit seinen Lebensunterhalt verdienen? Eine Riickkehr in den dorfli-
chen Kontext scheint nur bedingt moglich. So unterhielt zum Beispiel Mishari
zwar sein eigenes Feld in seiner Heimatgemeinde und suchte, laut eigenen
Angaben, bewusst die Ndhe zum Dorf. Aber vom Vorschlag eines Freundes,
sich ganz von der politischen Arbeit zuriickzuziehen und sich dort »zur Ruhe
zu setzen« hielte er nichts, lieB er mich im Gespréich wissen (Gesprach Misha-
ri 20.07.2005). Wihrend Inoach fiir die Beschreibung seines Aufstiegs die
Schlachtfeldmetapher benutzte, sprach auch Mishari am liebsten von seinen
teilweise lebensgefihrlichen politischen Kdmpfen zu Zeiten des Leuchtenden

49 Eine detaillierte Auseinandersetzung mit der Genderdebatte in Bezug auf die in-
digenen Organisationen ist eine wichtige Aufgabe, die aber den Rahmen der
vorliegenden Studie sprengen wiirde. Die Thematik verdient eine gesonderte,
ausfiihrliche Analyse.

295

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Pfades. Doch im Gegensatz zu ihm verstand es Inoach als junger /ider der
zweiten Generation, in seiner Ansprache zum Jubildum mit dem Fachvokabu-
lar aktueller Diskurse der Entwicklungszusammenarbeit umzugehen. So
sprach er unter anderem von den »wichtigen Themen Gobernabilitit, Partizi-
pation, Demokratisierung« (Rede Inoach 27.05.2005). Mishari konzentrierte
sich hingegen in seinem Beitrag ganz auf die Darstellung und Analyse der
Vergangenheit. Dabei benutzte er kaum Fachvokabular jenseits der schon in
den 1980er Jahren etablierten Begriffe des »indigenen Volks<, des Kampfs fiir
»Selbstbestimmung« oder des »indigenen Territoriums< (Rede Mishari
27.05.2005). Nachdem seine Amtszeit vorbei war, hatte er durch die Korrup-
tionsvorwiirfe sein wichtigstes Kapital als Vermittler verspielt: die Beziehun-
gen zu Vertretern internationaler NGOs. Auf regionaler oder lokaler Ebene
hatte er sich auf Grund seiner »Basisarbeit« zwar ein gewisses Prestige erwor-
ben, doch besal} er nun als Vermittler auch dort keine grofle Bedeutung mehr.
Seine Geschifte als Kaffeeproduzent waren schon vor dem Aufstieg auf die
nationale Ebene nicht mehr gut gelaufen. Er war somit von den bisherigen
Prisidenten vielleicht in der schwierigsten personlichen Situation. Weder be-
sal} er auf lokaler Ebene politischen Einfluss, noch konnte er sich als Experte
im entwicklungspolitischen Feld etablieren. Auch gegen Nugkuag war am
Ende seiner Laufbahn in AIDESEP und der COICA der Vorwurf einer »per-
sonalisierten« Politik erhoben worden (vgl. Greene 2004: 483). Da er aber
iber ein gutes Netzwerk sowie umfangreiches Spezialistenwissen verfligte
und es international durch die Entgegennahme von Auszeichnungen zu gréfe-
rer Bekanntheit gebracht hatte als Mishari, behielt Nugkuag auch nach dem
Ende seiner Karriere auf lokaler Ebene den Status einer politischen Fiihrungs-
personlichkeit und konnte sich, mit Einschrinkungen, auch auf nationaler
Ebene weiter im Vermittlungsgeschift halten. Hierbei halfen ihm sicher auch
die Verbindungen nach Frankreich, wo eine seiner Tochter inzwischen lebte
und Lobbyarbeit fiir die Aguaruna betrieb.

Angesprochen auf das Problem, in welchem Bereich indigene Reprisen-
tanten nach dem Ende ihrer Organisationstitigkeit unterkommen konnten,
meinte eine Mitarbeiterin der GTZ, dass ihr spezielles Wissen sehr hilfreich
wire fiir den NGO-Sektor. Leider sei es ein Nachteil, dass die politischen Re-
prasentanten kein Diplom besdBen. Deshalb konnten sie im NGO-Sektor
meist doch keine Arbeit finden. Dieser brauche diplomierte Fachkrifte (Ge-
sprich Werner 02.08.2005). Es ist gleichermaBen auffillig, dass keiner der
Reprisentanten — auller Mishari — zu einem Leben im dérflichen Kontext zu-
riickkehrte. Auch Teresita Antazi kam in unseren Gespriachen héufig auf die-
ses Phianomen zu sprechen. Sie selber konne sich mit dem Gedanken an eine
Riickkehr in ihr Dorf sehr wohl anfreunden, aber ihre Kinder nicht mehr. So
wiirden sie wohl in Lima bleiben — zumindest bis ihre Kinder die Ausbildung
beendet hitten (Interview Antaza 19.01.2004).

296

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Eine Option nach Ende der Amtszeit in einer Organisation ist auch die
Neugriindung einer eigenen NGO, um vom bereits aufgebauten Netzwerk zu
profitieren. Diese Option wihlte keiner der bisherigen Prisidenten. Dennoch
ist es eine durchaus gingige Form der »Uberlebenswirtschaft« (Gesprich
Espinoza 21.01.2004). Doch ist dies ein beschwerlicher Weg. Bierschenk und
Olivier de Sardan (2000: 29) weisen in diesem Zusammenhang auf das Ver-
trauenskapital hin, auf dem der Erfolg des Vermittlers basiert. Dieses ist, wie
gesehen, stindigen Angriffen ausgesetzt und kann leicht »verspielt« werden.
Wichtig ist in diesem Zusammenhang auch, dass der Makler die von Wolf
(1956) beschriebene Januskopfigkeit besitzen muss. Je nach Situation ist das
Vertrauen der Organisationsbasis oder das der Geldgeber zu gewinnen. So-
wohl Nugkuag als auch Mishari verloren wihrend ihrer Amtszeiten das Ver-
trauen der Unterstiitzer. Wihrend Nugkuag noch in der COICA und Mishari
Prisident von AIDESEP war, gerieten die Organisationen unter Korruptions-
verdacht (vgl. hierzu Smith 1996). Fiir AIDESEP resultierte daraus eine zeit-
weilige Abgabe aller Verantwortlichkeit fiir Projektgelder an eine von den
Geldgebern bestimmte Verwaltungsinstanz. Nugkuag sah sich zudem auch
organisationsintern Angriffen ausgesetzt (vgl. Greene 2004: 483). Gil Inoach
hingegen erarbeitete sich unter den Unterstiitzern das Ansehen eines »Organi-
sationserneuerers«, der in schwierigen Zeiten Umstrukturierungen gestaltete
(vgl. AIDESEP 27, 2005: 11f.). Im Zuge des Professionalisierungsprozess ei-
nes Vermittlers, dies zeigen die beschriebenen Karriereverldufe, sind fiir das
personliche Weiterkommen nach dem Ende der Organisationskarriere die Be-
ziehungen zu den Geldgebern von herausgehobener Bedeutung.

Dirigentes und profesionales™

In meinen Gesprachen mit Dorfbewohnern horte ich immer wieder, dass ihre
Kinder, anstatt sich zu stark in den Organisationen zu engagieren, lieber stu-
dieren mochten, um einen Job als Lehrer oder Angestellter zu bekommen. Die
politische Karriere in einer indigenen Organisation wurde von Dorfbewoh-
nern und von Studenten in Lima oder Iquitos meist kritisch gesehen und einer
»formalen« Karriere gegeniiber abgewertet. Man wollte einen >offiziellen< Ti-
tel, da dieser mit Prestige verbunden sei, was eine grofere »personliche Si-
cherheit« versprach, auch im Hinblick auf einen sozialen (Teil)aufstieg im lo-
kalen und nationalen Kontext. Viele junge Studenten in Lima redeten oft da-
von, dass sie nach Ende ihrer Ausbildung fiir ihre Heimtadorfer arbeiten woll-
ten, indem sie Tourismusprojekte oder Unternehmen aufbauen wiirden und so
»Entwicklung« in die Gemeinden brachten.

50 Dt.»Reprisentanten und Fachkrifte«.

297

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Eine Studie aus dem Jahr 2005 analysiert jedoch die Probleme, die Stu-
denten aus dem Tiefland bei ihrem Eintritt in die Universitdt San Marcos in
Lima haben (vgl. Tejada 2005). Bereits 1999 ergab eine Umfrage unter 31
Studenten, die zu 87 Prozent direkt aus ihren Heimatdorfern im Amazonasge-
biet nach Lima gekommen waren: Der kulturelle Hintergrund sei verantwort-
lich fiir ein schlechtes akademisches Abschneiden und hohe Abbrecherquo-
ten. Sie begriindeten dies unter anderem mit mangelnden Kenntnissen des
Spanischen, unzureichender akademischer Vorbereitung, umweltbedingten
Anpassungsschwierigkeiten, fehlenden finanziellen Ressourcen und Diskri-
minierung auf Grund ihres ethnischen Hintergrunds. Die Befragten gaben
dennoch mehrheitlich an, dass sie die Kenntnis ihrer eigenen Sprache als sehr
wertvoll einschitzten und ihr Studium begonnen hitten, um im Anschluss fiir
ihre Heimatgemeinde zu arbeiten.

Bereits zwei Jahre spéter jedoch hatte sich diese Einschitzung grundle-
gend geindert: Alle sagten in Ubereinstimmung, dass gute Kenntnisse des
Spanischen wichtiger seien als die Muttersprache. Ferner sahen sie grof3e
Schwierigkeiten darin, ithr Wissen in der Herkunftsregion nach Ende des Stu-
diums anzuwenden — aus Mangel an professionellen Einsatzmoglichkeiten.
Sie fiihlten einen Verlust ihrer ethnischen Identitit, die alleine auf Festen und
zu »Auffihrungszwecken« Relevanz erlangen wiirde, nicht aber im téglichen
Studium: 80 Prozent der Befragten klagten iiber Diskriminierung und Aus-
grenzung. Diese fange schon bei der Einteilung in studentische Arbeitsgrup-
pen an, bei der sie meist iibrig blieben, da keiner mit ihnen kooperieren wolle
(Cortez Mondragdn 2005: 24f.; Tejada 2005: 76f.).

Bereits Mitte der 1980er Jahre hatte AIDESEP als eines ihrer ersten Pro-
jekte siebzig Studenten aus dem Amazonasgebiet ein Studium erméglicht. Je-
doch brachten nur vier davon dieses auch zu Ende (vgl. Smith 1996: 101).
Mitglieder der Direktive der Organisation sprachen 2005 von sechs indigenen
profesionales, die mit AIDESEP-Stipendien studiert hitten und in Lima leb-
ten. Sie stiinden in mehr oder weniger engem Kontakt zur Organisation. Die
Mehrzahl sei mit Mestizinnen verheiratet, nur zwei arbeiteten in der Organi-
sation. Die Hoffnungen, die man in den 1980er Jahren in das Stipendienpro-
gramm gesteckt habe, hétten sich nicht erfiillt. Nun wolle man bei zukiinftiger
Vergabe stirker auf die Riickbindung der Kandidaten an die Foderationen
achten und sie zu einem Dienst fiir den Zusammenschluss im Anschluss an ihr
Studium verpflichten. Die interviewten Mitglieder der Direktive sahen ihr
Verhéltnis zu den >Diplomierten< kritisch und begriindeten dies offiziell mit
einer als mangelhaft empfundenen Solidarisierung mit den Zielen von
AIDESEP (Gesprach Antazu 23.05.2005; Gesprach Salazar 08.06.2005; Ge-
spriach Cusurichi 10.06.2005).

Auf Seiten der profesionales ergab sich fast spiegelbildlich die entgegen-
gesetzte Sichtweise: Die dirigentes der Organisationen wiirden sie nicht zu

298

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Rate ziehen. Es wurde vermutet, dies geschehe aus Angst, ihre Posten an die
Fachkrifte zu verlieren. Sie wiirden lieber nicht-indigene Unterstiitzer anstel-
len, da sie von diesen keine Konkurrenz zu fiirchten hitten. Gleichzeitig wie-
sen die Befragten darauf hin, wie schwierig es sei, ohne Titel eine Anstellung
zu finden — auch wenn man studiert habe. Das Diplom sei das entscheidende
Einstellungskriterium. Einige studierte indigenas konnten aber gerade dieses
nicht vorweisen und hatten deshalb Probleme. Warum, so ihre Frage, gébe
man ihnen nicht innerhalb der Organisation eine Chance, nachdem genau aus
diesem Grund auch fiir ihre Ausbildung gesorgt worden sei? Sie bezeichneten
es ferner als problematisch, in ihre Heimatgemeinden zuriickzukehren. Einer
der von mir Befragten erzdhlte von den Versuchen, die er unternommen habe,
um seinem Sohn das Leben in seinem Heimatdorf nahe zu bringen. Dieser sei
in der Stadt geboren und wire mit der anderen Lebensweise nicht zurechtge-
kommen, sei krank geworden und habe gelitten. Seitdem habe er seine dies-
beziiglichen Versuche aufgegeben (Gesprich Sueyo 09.06.2005; Gesprich
Kentehuari 28.06.2005).

Studenten, Organisationsvertreter, Diplomierte — sie alle kdmpfen mit
dhnlichen Problemen: Sobald sie die Dorfer verlassen und nach Lima oder in
andere grofBere Stadte kommen, werden sie mit einer grundlegend verschiede-
nen Lebensrealitét konfrontiert. Thr inkorporiertes Kulturkapital stellt in man-
chen Fillen die >Eintrittskarte« in den nationalen Kontext dar. Zum Beispiel,
wenn fiir die Studenten aus dem Tiefland gesonderte Aufnahmepriifungen an
den Universitdten gestaltet werden, oder, wenn sie sich auf lokaler Ebene als
erfolgreiche Big Men erweisen und dadurch in héhere Organisationsebenen
aufsteigen. Doch einmal eingetreten, bestehen die »weit Gereisten< nur, wenn
sie sich institutionalisiertes Kulturkapital aneignen. Zudem besitzt derjenige
im nationalen Kontext die besten Chancen und das grofite Prestige, der seine
Bildung durch ein Diplom dokumentieren kann. Institutionalisiertes Kultur-
kapital steht auBBerhalb des lokalen Kontexts nicht so sehr in einem komple-
mentdren als vielmehr in einem exklusiven Verhiltnis zum inkorporierten
Kulturkapital. So offenbarte sich in der Umfrage unter den Studenten, dass
der Eintritt in die nationale Gesellschaft und das Sich-Bewihren darin nahezu
zwangsldufig als eine fortschreitende Distanzierung von der eigenen Gruppe
wahrgenommen wird. Den Aussagen der Studenten war zu entnehmen, dass
sie einen Kulturschock durchlaufen — ausgeldst u.a. durch andere klimatische
Bedingungen, Essensumstellung, Sprache, Entfernung von der Familie etc.
Zwei Reaktionsweisen darauf waren laut der eben erwdhnten Umfrage unter
den Studenten zu beobachten: Entweder entschieden sie sich fiir eine Uber-
nahme der Werte des universitdren Systems und distanzierten sich von ihren
urspriinglichen Planen, oder sie zogen sich aus dem Studium zuriick. Dennoch
blieben sie auch bei Umsetzung der zweiten Option oftmals in Lima. Hierfiir
sind mehrere Griinde ausschlaggebend:

299

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

e die Angst, bei einer Riickkehr in die Heimatgemeinde als »Versager< zu
gelten;

e Perspektivlosigkeit beziiglich ihrer Arbeitsmoglichkeiten in den Dorfern,
da sie sich gegen eine dorfliche Lebensweise entschieden haben;

e das Misstrauen der Zurtickgebliebenen, das Vega Diaz (2000) in einer
Studie zur Wahrnehmung der indigenen Reprisentanten in Achuar-
Gemeinden konstatiert; das in den Aussagen von Dorfbewohnern tiber die
»stidtischen< Reprisentanten zum Ausdruck kam.

Beziehungsprobleme: das asymmetrische Verhiltnis
zwischen indigenen Reprasentanten und Entwicklungsexperten.
Der januskopfige Broker

In einem Gesprdich im Juli 2005 berichtete mir die peruanische Mitarbeiterin
einer europdischen Entwicklungsorganisation in Iquitos mit genervtem Unter-
ton von ihrer tiglichen Arbeit: Sie miisse wohl bald dariiber nachdenken,
Sprechstunden einzurichten. Téglich bekdme sie Besuche von Delegationen
verschiedener Fdderationen oder auch einzelner comunidades, die um Hilfe
in Form von Geld oder Sachleistungen béiten. Die Dorfbewohner sammelten
Geld, um zwei oder drei Personen mit einem entsprechenden Aufirag in die
Stadlt zu schicken. Dann erzdiihlte sie mir von einem Fall, den sie fiir sympto-
matisch hielt: Neulich erst hditte sie eine Bitte um Unterstiitzung fiir die Aus-
richtung des Kongresses einer Foderation erhalten. Der Reprdsentant habe in
seinem Brief Essen fiir achtzig Teilnehmer erbeten. Ihr europdischer Chef,
der besonders fiir indigene Themen« sensibilisiert und deshalb in derlei Fdl-
len meist zu Hilfe bereit sei, habe schon eine entsprechende Anweisung aus-
gegeben, der Bitte nachzukommen. Doch dann habe sie zufdllig im Gesprdch
mit dem Mitarbeiter einer anderen Organisation den Kongress erwdihnt. Es
habe sich herausgestellt, dass der Prdsident der betreffenden Fdderation mit
der gleichen Anfrage auch erfolgreich an diese Institution herangetreten sei.
Daraufhin habe sie noch mit anderen Einrichtungen vor Ort telefoniert, wo-
bei sich herausstellte, dass insgesamt vier Institutionen den gleichen Brief er-
halten hditten. In der Mehrzahl hdtten sie sich fiir eine Unterstiitzungszusage
entschieden, die sie aber nach dem Gesprdch mit ihr reduzierten. Sie beende-
te ihre Ausfithrungen mit leisem Léicheln: Der Prdsident dieser Foderation
hatte sich wahrscheinlich schon darauf gefreut, die vielen Scicke Lebensmittel
zum Hafen zu schaffen und den Uberschuss zu verteilen.

Die Rolle der Institutionen der Entwicklungszuammenarbeit als Vermittlungs-
instanzen zu erforschen, erwies sich als problematisches Unterfangen. So
wurde mir zum Beispiel nur in einem Fall eine Projektevaluierung der Zu-
sammenarbeit mit indigenen Organisationen zugénglich gemacht. Ansonsten

300

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

verwies man mich immer mehr oder weniger direkt darauf, dass diese Doku-
mente zu den internen Unterlagen der jeweiligen Institution z&hlten und Wis-
senschaftlern nicht fiir unabhingige Forschungszwecke zur Verfiigung ge-
stellt werden konnten.

Smith verweist in einem rezenten Artikel auf die wenigen sozialwissen-
schaftlichen Studien tiber indigene Organisationen (Smith 2002a). Zum einen
fuhrt er dies, zumindest fiir die Ethnologie, auf die bisherige Vernachldssi-
gung des gesamten Themenbereichs »indigene Bewegungen« zuriick. Zum an-
deren verweist er aber auch auf die Verschlossenheit der Organisationen
gegeniiber Aullenstehenden. Dieses Phanomen gilt natiirlich nicht nur fiir in-
digene Verbinde, sondern allgemein fiir den Bereich der Entwicklungszu-
sammenarbeit. Auch Rottenburgs (2002) »Parabel der Entwicklungshilfe«
weist auf diesen Umstand hin.

Erzdhlungen wie die der peruanischen Mitarbeiterin sowie Andeutungen
anderer entwicklungspolitischer Fachkréfte gaben mir fragmentarische Einbli-
cke in die Rolle der NGOs im Vermittlungsprozess. Einige nicht-indigene pe-
ruanische Mitarbeiter indigener Organisationen wiesen mich zum Beispiel
immer wieder darauf hin, dass die Reprisentanten Gefahr liefen, zum Spielball
der politischen Interessen der internationalen NGOs zu werden. Stindig wiir-
den sie in die Biiros der Geldgeber zitiert, um neue Richtlinien durchzuspre-
chen. Sie kdmen nie dazu, eigene Kriterien fiir die Zusammenarbeit zu entwi-
ckeln (Gesprach Ldpez 01.07.2005). Eine dhnliche Kritik &duBlerte auch der
ehemalige Koordinator des internationalen Zusammenschlusses der indigenen
Organisationen des Amazonasbeckens COICA, Sebastido Haji Manchineri
(Interview Manchineri 24.10.2003). Mitarbeiter kleinerer indigener Organisa-
tionen, die nicht an ein nationales Netzwerk angeschlossen waren, beklagten
mir gegeniiber wiederum hdufig die Abgeschlossenheit des entwicklungspoli-
tischen Feldes in Peru: Grof3e, vor allem ausldndische NGOs, hitten etablierte
Kontakte mit einigen national agierenden indigenen Verbinden. Neue Organi-
sationen finden nur Aufnahme in diesem Netzwerk, wenn sie es schafften, Al-
lianzen mit den etablierten Zusammenschliissen zu formen. Letztere dagegen
wollten sich als exklusive Vertretungsinstanz der Foderationen profilieren. Sie
zeigten vor allem auch wenig Neigung, mit von Fachkréften ins Leben gerufe-
nen indigenen Organisationen, deren Direktive nicht durch regelméfige Wah-
len bestidtigt oder erneuert wiirde, zu kooperieren. Auch wenn diese sich selbst
als indigene Organisationen verstinden, wiesen ihnen die politischen Zusam-
menschliisse mit ihren gewéhlten Vertretern den Status der »feindlichens, >pa-
ternalistischen< NGOs zu. Dieses Misstrauen gegeniiber NGOs dominiere auch
unter den Unterstiitzern, die alleine durch gewéhlte Vertreter eine Basisanbin-
dung und damit auch ihre Vorstellung von Demokratie gewdhrleistet sahen.
Gleichzeitig hitte die starke Fluktuation der Représentanten fiir die Unterstiit-
zer den Vorteil, dass sie ihren eigenen Einfluss auf die Politik indigener Orga-

301

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

nisationen stirker geltend machen konnten (Gesprich Morales 25.04.2004;
Gesprach Ramirez 23.01.2004; Gesprach Sdnchez 01.06.2005; Gesprach Ca-
santo 30.07.2005).

Die Profile einzelner Institutionen der Entwicklungszusammenarbeit ver-
weisen wiederum auf die groe Bandbreite von Faktoren, die ihre spezifische
Ausrichtung und Arbeitsweise bestimmen konnte. So wurde ich zum Beispiel
bei meinen Gesprachen mit Vertretern in Peru ansdssiger UN-Organisationen
immer wieder darauf hingewiesen, dass eine Fokussierung auf »die Zielgruppe
Indigene« stark von den jeweiligen Verantwortlichen abhinge. In deren
Arbeitsbereich wiirde meist eine Fiille von Themen fallen, nicht alle konnten
bearbeitet werden. So trifen die entsprechenden Personen eigene Entscheidun-
gen beziiglich der Schwerpunktsetzungen. Die Akzentsetzung anderer interna-
tionaler Institutionen wird hingegen stirker von auflerhalb Perus angesiedelten
Zentralen bestimmt.”' Die entwicklungspolitischen Netzwerke sind weitver-
zweigte, diffuse Gebilde. Um in ihnen die jeweiligen Entscheidungstriager
bzw. machtpolitische Zentren auszumachen, bediirfte es einer eigenen detail-
lierten Studie. Fest steht jedoch, dass die Vertreter groBer, finanzkriftiger Or-
ganisationen einen entscheidenden Einfluss auf die Durchsetzungskraft einzel-
ner indigener Organisationen haben, da diese, wie bereits erwdhnt, zu hundert
Prozent von externer Finanzierung abhingig sind. Avila (2000: 430) weist dar-
auf hin, dass Organisationen wie CARE oder Oxfam Gelder nicht immer nach
Kriterien verteilten, die einer unpersonlichen und biirokratischen Logik ent-
sprichen. Sie agierten auch gemif eigener Vertrauensbindungen und Freund-
schaften, die sich zwischen diesen Einrichtungen und den Empfingern entwi-
ckelten. So antwortete eine Oxfam-Mitarbeiterin auf meine Frage, warum ihre
Organisation nur AIDESEP, nicht aber die Arbeit des anderen nationalen
Amazonaszusammenschlusses CONAP unterstiitze: CONAP gestalte ihre
Arbeit nicht sehr transparent, und der Informationsfluss zwischen Basis und
nationaler Instanz sei bei ihnen schwach ausgebildet. Aber natiirlich, so fligte

51 So beteiligte sich zum Beispiel die peruanische Delegation der EU-Kommission
2005 auf Anweisung aus Briissel zum ersten Mal an den Feierlichkeiten des 9.
August. Dieser Tag wurde von der UNO zum Internationalen Tag der Indigenen
ausgerufen. In Peru lud man Journalisten verschiedener Tageszeitungen ein, zu
EU-finanzierten Projekten zu reisen. Eigentlich war auch die Aufforderung aus
Briissel gekommen, eine grofle Konferenz in den Gebduden der Kommission in
Lima zu organisieren. Man erklédrte mir aber, das entsprechende Schreiben sei
viel zu spét eingetroffen; somit sei es der Kommission nicht moglich gewesen,
eine solche Veranstaltung rechtzeitig zu organisieren. Das Thema Indigene ist
kein sogenanntes >transversales Thema«< der EU-Entwicklungspolitik, aber es
taucht in verschiedenen Unterbereichen auf. Projekte mit der Zielgruppe Indige-
ne sind vor allem innerhalb der Finanzierungslinie yMenschenrechte« angesie-
delt. 1998 beteiligte sich die EU in Peru zum ersten Mal an der Finanzierung
eines territorialen Demarkierungsprojekts von AIDESEP (Gesprich Garcia
03.08.2005).

302

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

sie nach erneuter Nachfrage hinzu, habe dies auch mit den historisch gewach-
senen Bezichungen zwischen Oxfam und AIDESEP zu tun. Der Ethnologe Ri-
chard Smith etablierte Mitte der 1980er Jahre das Oxfam-Biiro in Peru. Er war
lange Jahre einer der Hauptunterstiitzer AIDESEPs (Gespriach Mills
21.04.2004).

Auch die Gesellschaft fiir technische Zusammenarbeit (GTZ) unterstiitzte
im Rahmen eines neuen Projektes wihrend meiner Forschungszeit AIDESEP.
Dies, so eine Mitarbeiterin, sei das erste Projekt, das die GTZ ausschliellich
mit einer indigenen Organisation als Partner durchfiihre (Gesprich Werner
13.04.2004). Jedoch blieb auch bei diesem Projekt die CONAP aufien vor.

Auf dem bereits erwédhnten 25-jahrigen Jubildum von AIDESEP im Mai
2005 war die Liste der durch Auszeichnungen gewiirdigten nicht-indigenen
Unterstiitzer und Institutionen der Entwicklungszusammenarbeit umfangreich.
Auch hier wurden die besonders engen Beziehungen zu einigen unter ihnen
durch Mehrfachauszeichnungen und Betonung der engen, freundschaftlichen
Bezichungen unterstrichen.

Das Verhiltnis zwischen Vertretern indigener Organisationen und interna-
tionalen NGOs ist zwar asymmetrisch, jedoch keinesfalls von einseitiger Ab-
hiangigkeit geprigt. Die Reaktionen auf UnregelméBigkeiten in der Verwal-
tung von Projektgeldern sowohl in AIDESEP als auch in der COICA in den
1990er Jahren fielen zum Beispiel verhiltnisméBig milde aus. Zumindest re-
sultierte daraus nicht der vollstindige Riickzug der Kooperationspartner aus
dem Biindnis mit den indigenen Organisationen. Stattdessen wurden zum Bei-
spiel im Falle von AIDESEP die Dezentralisierung der Organisationsstruktu-
ren sowie eine voriibergehende externe Verwaltung der Projektgelder als Lo-
sungen vorgeschlagen und durchgefithrt. Anders gelagert war hingegen der
Umgang mit dhnlichen Vorgédngen innerhalb des Consejo Indio de Sudaméri-
ca (CISA) Mitte der 1980er Jahre. Hier hatte die personliche Bereicherung ei-
niger Mitglieder der Direktive fatale Auswirkungen auf die finanzielle Unter-
stiitzung.>® Der Riickzug eines grofien Teils der Unterstiitzer bewirkte den fast
vollstdndigen Zusammenbruch der Organisation.

In beiden Fillen lassen sich die unterschiedlichen Reaktionen der Geldge-
ber teilweise mit der Beteiligung von Ethnolgen und anderen Unterstiitzern
bei der Genese AIDESEPs erkldren, die zeitgleich mit der CISAs stattfand.
Wiéhrend CISA sich zwar selbst als reprdsentative »Stimme der Indios< ver-
stand, verfolgte die Organisation einen vom Indigenismus geprigten Anti-
Kolonialismus Diskurs. Die Mitglieder der Direktive galten in den Augen der-

52 Auch im Falle des Korruptionsskandals in der regionalen Organisation ORAI
fiel die Reaktion der Geldgeber hirter aus als in den 1990er Jahren im Falle Al-
DESEPs und der COICA. Zum Zeitpunkt meiner Feldforschung verfiigte die
Organisation kaum tiber finanzielle Ressourcen und hatte grole Miihe, Koopera-
tionspartner zu finden.

303

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

jenigen, welche die neuen Zusammenschliisse unterstiitzten, als stidtische In-
tellektuelle mit andinem Hintergrund. Sie waren in ihren Augen nicht durch
eine landliche Basis legitimiert und somit keine explizit politische Reprisen-
tationsinstanz. Richard Smith unterstiitzte zum Beispiel mafigeblich den Auf-
bau von AIDESEP und COICA und fithrte auf diskursiver Ebene einen
Kampf gegen CISA (vgl. Smith 1985, 1987). Wie erwihnt, baute er Mitte der
1980er Jahre ein Biiro von Oxfam in Peru auf und konnte so durch die Zuwei-
sung von Projektgeldern AIDESEPs Position stirken. Zu einer dhnlichen
Uberzeugung wie Smith gelangten auch internationale NGOs wie IWGIA, die
in der Folge des Korruptionsskandals ihre Unterstiitzung fiir CISA einstellten
und sich AIDESEP zuwandten.

Weitere heftige Diskussionen entbrannten im Zuge der Formierung des
zweiten nationalen Amazonaszusammenschluss CONAP. Hier bildete sich
eine Allianz von AIDESEP und einer Reihe von Unterstiitzern, die als ge-
meinsamen ideologischen Gegner die neue Organisation sowie nicht-indigene
»Drahtzieher im Hintergrund« (NGOs bzw. einzelne Personen) ausmachten
(vgl. z.B. AIDESEP 1989 (21-22); Chirif 1995: 353ff.). Die finanzielle Unter-
stiitzung des einen oder anderen Zusammenschlusses wurde in der Folge als
politisches Bekenntnis gewertet und fithrte damit zu jeweils exklusiven
Unterstiitzerkreisen. Die >flexible Solidaritdt< der Foderationen mit dem einen
oder anderen nationalen Biindnis weichte diese Grenzen jedoch mit der Zeit
teilweise wieder auf. Die groflen ideologischen Auseinandersetzungen im na-
tionalen Kontext erweisen sich auf lokaler Ebene als Nebenschauplitze, die
nur interessant werden, wenn sie sich auf die eigenen Interessen und Ziele der
jeweiligen Akteure auswirken. Auch in diesem Umstand manifestiert sich die
geringe politische Bedeutung, die nationale Vertreter auf lokaler Ebene besit-
zen.

Ich erinnere daran, dass es den Vertretern der ethnischen Féderationen des
Tieflandes gelang, eine breite Front von internationalen Unterstiitzern zu mo-
bilisieren (vgl. Kapitel IX.1 und 1X.2). Diese, unter ihnen viele Ethnologen,
gelangten in der Folge an Positionen, von denen aus sie entwicklungspoliti-
sche Gelder nach Peru kanalisieren konnten. Seit der Etablierung der ethni-
schen Foderationen in den 1970er Jahren sind keine neuen Organisationsfor-
men entstanden, die fiir diese Unterstiitzer einen hoheren Grad an Représenta-
tionskraft fiir die >Stimmen der Tieflandbewohner« erlangen konnten. Zudem
prigten die frithen Jahre ihre emotionalen und politischen Bindungen. Wem
konnten sie ihre Unterstiitzung zuwenden, wiirden sie sich von den ethnischen
Foderationen abwenden? Einzelne wie Smith sind inzwischen auf Distanz zu
AIDESEP gegangen, aber die Mehrzahl der Unterstiitzer steht weiterhin in
mehr oder weniger engem Kontakt zu der einen oder der anderen Organisa-
tion. Das Thema >indigene Volker« ist, auch durch die Arbeit dieser Personen,
inzwischen zu einem festen Bestandteil internationaler Entwicklungspolitik

304

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

geworden. Die Allianz ist so lange nicht gefahrdet, bis sich Akteure etablie-
ren, die ihre Legitimitét iiberzeugender darstellen konnten als die bislang
agierenden. Zudem miisste ein allgemeiner Paradigmenwechsel im Bereich
der Entwicklungszusammenarbeit damit einhergehen, um die zurzeit postu-
lierte Relevanz zivilgesellschaftlicher Akteure bei Demokratisierungs- oder
Entwicklungsprozessen durch ein neues politisches Credo abzulosen. NGOs
haben sich als eine wichtige Kraft auBerhalb der institutionalisierten Politik
etabliert. Uber die tatsichliche Riickwirkung, die sie auf die politische Aus-
richtung staatlicher und zwischenstaatlicher Einrichtungen haben, gibt es
dennoch kaum aussagekriftige Angaben (vgl. Kapitel II.1). Auch wenn die
Unterstiitzer die Herstellung symmetrischer Beziehungen als Zielsetzung an-
visieren, bleibt die Bindung zwischen ihnen und den indigenen Repréisentan-
ten eine asymmetrische. Man kann sie mit Wolf (1966) als »instrumentelle
Freundschaft« mit starker emotionaler Bindung bezeichnen, bei der die indi-
genen Représentanten die Klienten der im entwicklungspolitischen Feld eta-
blierten Spezialisten sind.

Die Vertreter indigener Organisationen und ihre Geldgeber sind eng mit-
einander verwoben. Beide haben sich wechselseitig beeinflusst und brauchen
sich gegenseitig fiir ihr Fortbestehen. Jedoch gibt es einen markanten Unter-
schied: Der Reprisentant einer Organisation oder lokalen Gemeinde kann die
Gabe der Geldgeber als personliche Schenkung auffassen, die den Grundstein
fiir den Aufbau lidngerfristiger Beziehungen zwischen ihm und dem Geber le-
gen (vgl. Smith 2002b: 172). Er handelt damit gemdl des Reziprozititsgeset-
zes »indianischer Pragung«. Der Représentant muss nicht primér die institutio-
nellen, sondern vor allem die personlichen, emotionalen Bindungen mit den
Unterstiitzern festigen, um seine eigene Position zu sichern. Zumindest so
lange, bis er sich das entsprechende Wissen angeeignet hat, um selber zum
Spezialisten zu werden. Damit tritt er in die Welt der Unterstiitzer ein und ist
nicht mehr primédr vom Aufbau instrumenteller Freundschaften abhingig, um
sich gegeniiber den Foderationen und lokalen Gemeinden — seiner urspriingli-
chen politischen Bezugseinheit — als groer Vermittler etablieren zu kénnen.
Die Unterstiitzer konnen ihre freundschaftlichen Bindungen zu einzelnen in-
digenen Vertretern hingegen auf professioneller Ebene problemloser aufge-
ben, so lange fiir das Fortbestehen der Institution »indigene Organisation< ge-
sorgt ist. Davon allein hiingt letztendlich ihr Uberleben als »>Spezialist fiir in-
digene Themen« ab. Sie verstehen den Transfer von Waren oder Geld zwi-
schen sich und den Organisationsreprisentanten folglich als unpersonliche,
institutionelle Beziehung — auch wenn ihre personlichen, emotionalen Bin-
dungen eine wichtige Rolle spielen und diese ihre jbiirokratische Ver-
teilungslogik« auf recht unbiirokratische Weise beeinflussen kénnen. Durch
den Akt der Schenkung erhalten sie ein (Mit)bestimmungsrecht bei der Ent-
scheidung, wofiir die Gabe verwendet wird.

305

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Das eingangs erwihnte Beispiel der »Schlitzohrigkeit« eines Reprisentan-

ten zeigt jedoch, dass

e die Gabe dennoch bestindig Gefahr 14uft »zweckentfremdet< zu werden,
und

¢ den Organisationen von Seiten der Dorfbewohner eine wichtige Funktion
als Ressourcenkanalisierer zugesprochen wird.

Die »Beschaffungslogik« der Reprisentanten trifft sich dabei auf verquere
Weise mit der Zielsetzung der Unterstiitzer, Partizipation und Eigenengage-
ment unter der lokalen Bevolkerung zu férdern: Vor allem von Dorfbewoh-
nern selbst einberufene supralokale Versammlungen sowie neue Organisa-
tionsgriindungen finden auf Unterstiitzerseite grofen Anklang und werden
gerne finanziell oder materiell unterstiitzt. Bleibt das Verfahren der Dorfbe-
wohner unentdeckt, lduft das ungleiche Tauschgeschéft zu beiderseitiger Zu-
friedenheit. Wird es aufgedeckt, wirkt sich dies jedoch vor allem auf die Kar-
riere des Big Man aus, der zwar die Logik der Empfénger befolgt, dabei aber
das Vertrauen der Geber enttduscht hat. Er ist der januskopfige Broker (Wolf
1956), der zwei unterschiedlichen (politischen) Legitimationsmodellen ver-
pflichtet ist und so stindig Gefahr 1duft, zum groflen Verlierer zu werden, dem
das Vertrauen von der einen oder anderen Seite entzogen wird.

6. Schluss: Statuswechsel —
vom >Indianer< zum >Indianistenc«

Der Blick auf die Mikroebene indianischer Organisationsprozesse verdeut-
lichte, dass es innerhalb der Bewegung eine Vielzahl von Meinungen dazu
gibt, wer zur politischen Gemeinschaft der Indigenen gehort. Die kategoriale
Wahrnehmung der Représentanten durch die Reprisentierten belegte, dass die
supralokalen politischen Verbinde der Tieflandindianer weit davon entfernt
sind, eine kohdrente und geschlossene politische Gemeinschaft darzustellen.
Viele Dorfbewohner widersetzen sich der »>Staatsrhetorik< ihrer »Vertreter<
und entziehen diesen das Delegationskapital, sobald sie ihre Interessen nicht
mehr repréasentiert sehen. Gleichzeitig thematisierten meine Gespréchspartner
aber auch interne soziale Differenzierungsprozesse, die im Zuge der Orga-
nisationsentwicklung in den letzten dreiig Jahren stattfanden. Statussymbole,
die im nationalen Kontext einen sozialen Aufstieg ermdglichen (vor allem
formale Titel), erfuhren und erfahren eine starke Wertschitzung. Bestehende
Herrschaftsstrukturen im gesamtgesellschaftlichen Kontext werden so tenden-
ziell eher reproduziert als unterwandert bzw. verdndert. Die indigenen Orga-
nisationen verkorpern damit auch eine neue Uberlebensstrategie: Es sind Ve-
hikel, um méchtigere Interaktionspartner — Staat und zivilgesellschaftliche

306

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

Entwicklungsorganisationen — zu zwingen, ein »negatives Reziprozititsver-
hltnis« **(Sahlins 1974) einzugehen. Die Selbstidentifikation als >indigenc er-
moglicht es, »Sonderbehandlungen< und Geschenke einzufordern.

Der Blick auf die Ordnungsprinzipien im entwicklungspolitischen Feld
zeigte aber auch, dass der indigene Représentant nur als Big Man eine reale
politische Mittlerfunktion fiir die von ihm Vertretenen besitzt. Innerhalb der
Organisationsstrukturen ist der Président einer Foderation auf lokaler Ebene
fir die Beschaffung von Projekten zustandig. Er findet fiir die Austibung sei-
ner Tétigkeit jedoch nur selten (finanzielle) Unterstiitzung von Seiten der
Mitgliedsgemeinden und ist deshalb gleichfalls von der Férderung durch
NGOs und staatliche Funktiondre abhiangig. Schnell gert er in Kritik, wenn
er keine sichtbaren Erfolge vorweisen kann. Haufige Neuwahlen sind die Fol-
ge. Mit dem Sprung auf die regionale Ebene muss der Reprisentant sich Ex-
pertenwissen (Projektwissen sowie entwicklungspolitisches Fachvokabular)
aneignen, um weiterhin in der Organisationswelt bestehen zu konnen. Dieses
Wissen bleibt die einzige Ressource erster Ordnung, zu der ein Reprasentant
Zugang gewinnen kann. Es bildet gleichzeitig das zentrale Kapital, um sich
langerfristig im entwicklungspolitischen Feld zu etablieren. Mit dem Schritt
in die regionale und nationale Organisation nimmt die Abhingigkeit des Re-
prisentanten von der politischen Gemeinschaft ab, parallel dazu aber auch
seine Bedeutung als Vertreter lokaler Interessen. Die Dependenz des Repré-
sentanten von den Unterstiitzern wéchst. Er bekommt gleichzeitig eine reale
Chance, zum groflen Vermittler zu werden. Eine Riickkehr ins heimatliche
Dorf gestaltet sich jedoch in der Folge schwierig, die geografische Distanzie-
rung geht meist einher mit einer sozialen Entfernung von der einstmaligen
Bezugsgemeinschaft. Die Konseuqenz ist ein Prestige- und Vertrauensverlust.
Die Akkumulation von entwicklungspolitischem Spezialistenwissen und/oder
einer moglichst mit Zertifikat abgeschlossenen akademischen Ausbildung
kann dem Représentanten zur Position eines »Indianismus-Experten< verhel-
fen. Zwar ist er auch dann immer noch Klient und >Rentenempféanger< interna-
tionaler Financiers, gleichzeitig wird er aber zum wichtigen Anlaufpunkt lo-
kaler Bittsteller sowie weniger erfolgreicher Vermittler.

Fiir Bierschenk und Olivier de Sardan (2000: 20) agieren Broker an den
Schnittstellen zwischen verschiedenen sozialen Formationen, ohne dass diese
notwendigerweise in eine Hierarchie integriert sind. Fiir die lokalen Entwick-
lungsmakler trifft diese Einschédtzung auch im Falle der Vertreter indigener
Organisationen im peruanischen Amazonasgebiet zu. Im regionalen und na-

53 Mit dem Begriff der »negativen Reziprozitit« bezeichnet Sahlins Austausch-
beziehungen, in denen iiber die Transaktion hinaus keine sozialen Beziechungen
bestehen. Das Ziel dieser Tauschhandlungen besteht darin, sie fiir sich selbst
zum groftmoglichen Vorteil zu gestalten oder, wie Petermann (2004: 977) es
ausdriickt: metwas fiir nichts< zu bekommen«.

307

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

tionalen Kontext ist jedoch eine klare Hierarchisierung der sozialen Forma-
tionen zu erkennen. Ein frappierender Widerspruch begrenzt die Karriere-
chancen des Reprisentanten: Einerseits muss er sich, um im nationalen Kon-
text als grofBer Vermittler bestehen zu kénnen, moglichst zertifiziertes, institu-
tionalisiertes (Fach)wissen aneignen. Andererseits lauft er damit aber Gefahr,
auch fiir einen Teil der Unterstiitzer nicht mehr »repriasentativ genug« zu sein,
da ihm nicht nur von Seiten seiner politischen Gemeinschaft, sondern auch
von diesen eine >Entkoppelung von der Basis< vorgeworfen wird. Die Ver-
mittlerkarriere in einer indigenen Organisation wird so zum Risikogeschift.
Nicht umsonst bemerkt Ramos (2002: 232), dass die Kosten fiir diese Perso-
nen sehr hoch sind. Thre stindigen Begleiter: Alkoholismus, Marginalisierung
zu Hause und auch andernorts, generalisiertes Misstrauen, Angst, Morddro-
hungen sowie die immer {iber ihnen schwebenden Moglichkeiten manipuliert
und kooptiert zu werden. Auch wenn der indianische Reprisentant als homo
manipulator (Boissevain 1974) kein passiver Gefangener zwischen zwei Wel-
ten ist, so konnen ihn doch jederzeit die diffuse Machtsituation und damit
einhergehend die verschiedenen, im Wettstreit miteinander stehenden Legiti-
mationsmodelle zu Fall bringen: Hilt er sich an die »Ethik der Briiderlich-
keit« (Rottenburg 1995: 101) und folgt dem bei Tieflandindianern letztendlich
dominanten Reziprozititsverstdndnis, gilt er bei den Unterstiitzern als >kor-
rupt«. Diese unterstiitzen Akteure der »Zivilgesellschaft¢, um abstrakte politi-
sche Ziele wie yDemokratisierungsprozesse< oder die »Rechte indigener Vol-
ker< durchzusetzen. Zeigt er sich hingegen den Seinen gegeniiber nicht grof3-
zligig, wird er zum >Mestizen< erkldrt und gilt als unsolidarisch. Dazwischen
liegt ein schmaler Pfad, auf dem der neue indigene Politiker mit »Unterneh-
mergeist« auf der Suche nach dem Aufbau klientelistischer Netzwerke wan-
delt, wihrend er versucht, sich vom Indianer zum Indianisten zu entwickeln.

308

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel XI

Big Man oder Funktionadr — Probleme indigener
Selbstorganisation in nationalstaatlichen
Zusammenhéangen

Fortbestand und Wandel
indianischer Gesellschaften im Amazonasgebiet

Der Leser erinnert sich an die Leitmotive der indigenen Bewegung im Ama-
zonasgebiet: politische Integration und kulturelle Abgrenzung. Ich verwies
auf die »Tradition des Traditionsbruchs« (Miinzel 1993), die Fortbestehen
und Wandel indianischer Gesellschaften im stidamerikanischen Tiefland be-
stimmt. Der geschichtliche Riickblick ldsst den Schluss zu, dass die Tiefland-
indianer auch unter den schwierigen, wechselhaften Bedingungen der kolo-
nialen sowie postkolonialen Kontaktsituation die Kraft zur kulturellen Er-
neuerung nicht verloren haben. Die Entwicklung indigener Organisationen ist
ein zeitgendssischer lebendiger Ausdruck dieser Fahigkeit. Weit davon ent-
fernt, bloBe »Agenten der Assimilierungskrifte« zu sein, sind sie aber auch
keine >Instanzen der Traditionspflege<. Zwischen Widerstand und Anpassung
oszillierend, erweisen sich die Akteure der Zusammenschliisse als Chamé-
leons: als »>Modernisierer<, >Integrations- und Differenzierungskraft¢, als
»Uberlebens- und Verwandlungskiinstler<, >Rebellen gegen staatlich verordne-
te politische Unsichtbarkeit« und >Kontrahenten in der Arena politischer
Kéampfe und klientelistischer Netzwerkbildung« sowie als »institutionalisierte
Ressourcenbeschaffer«. In den organisierten Gruppen sind aus »nativos invi-
sibles« (Stock 1981) sindigenas peruanos< geworden:' Nicht nur ethnischer

1 Nativos invisibles — dt.: »unsichtbare Eingeborenes; indigenas peruanos — dt. »pe-
ruanische Indigenex.

309

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Stolz und Widerstand, sondern auch die Aneignung dominanter nationaler
Wertemuster prigen dabei ihre Statuskdmpfe. Mit der offiziellen Einbindung
der indigenen Tieflandbewohner in die nationale Gemeinschaft in den 1970er
Jahren zeichnete sich eine qualitative und quantitative Verdnderung der inter-
ethnischen Beziehungen ab. Diese erhielten einen staatlich gepréigten, legalen
Charakter, wodurch sich den Mitgliedern lokaler Gemeinschaften neue Ak-
tionsmoglichkeiten erdffneten, die asymmetrischen Beziehungen zu ihrem
Vorteil umzugestalten. Nichtsdestotrotz fithrten die Verdnderungen auch da-
zu, dass die Machtverhéltnisse im lokalen Kontext diffuser wurden. Einerseits
bleibt die Durchsetzung staatlicher Regierungsstrukturen bis heute unvoll-
stindig, andererseits sind neue politische Akteure hinzugekommen — Repra-
sentanten ethnischer Zusammenschliisse und Vertreter nationaler sowie inter-
nationaler NGOs. Dabei hat sich eine Uberlagerung verschiedener politischer
Legitimationsmodelle ergeben: Wéhrend die nationalstaatliche Ordnungslogik
zwar ab der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts den grofiten Teil der indige-
nen Bewohner des Amazonasgebietes formal erfasste, konnten sich segmenta-
re Prinzipien im lokalen Kontext auf informeller Ebene weiter halten. Diese
beeinflussen auch das gegenwirtige Autoritdtsmodell in der indigenen Orga-
nisationswelt. Politische Legitimitit erlangt ein Reprdsentant nicht allein
durch die Wahl in das Amt des dirigente, er muss sich sein Prestige nach dem
Prinzip des Statusfiithrers weiterhin miihevoll erwerben und lauft dabei be-
stindig Gefahr, es ohne weiteres wieder zu verlieren. Eine grundlegende Vor-
aussetzung fiir seinen Erfolg ist es, dass die Kommunikation und der Aus-
tausch zwischen ihm und seiner politischen Gemeinschaft nicht abreilen. Auf
regionaler und nationaler Ebene besitzen die Reprisentanten deshalb selten
direkte politische Relevanz fiir die von ihnen offiziell vertretenen indiani-
schen Dorfer im Amazonasgebiet. Eine authentische Représentation »indige-
ner Interessen< wird im lokalen Kontext an der Aufrechterhaltung sozialer
Nihe und dem Bekenntnis zu spezifischen moralischen Werten festgemacht —
die hervorstechendsten sind: Ausrichtung am Reziprozitétsprinzip und die
Trennung zwischen politischer Leitfunktion und sozialen sowie &konomi-
schen Privilegien. In diesem Sinne bleibt das Statusfithrerprinzip als normati-
ver Richtwert weiterhin relevant.

Individuelle versus kollektive Selbstbestimmung

Es zeigte sich, dass indigene Organisationen auf keiner Ebene einen dauerhaf-
ten Status als privilegierte politische Institution erwerben kénnen und damit in
der Lage wiren, anderen Instanzen ihre Logik und die ausschlieBliche An-
erkennung ihrer Legitimitdt aufzuzwingen. Die wesentlichen politischen Pro-
bleme in den Dorfern werden kontextabhéngig durch unterschiedliche Akteu-
re bzw. Akteursgruppen gelost. Die Reprasentanten indigener Organisationen

310

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

sind nicht unbedingt die bevorzugten Ansprechpartner in diesen Prozessen.
Ich erinnere in diesem Zusammenhang an den Kommentar Guillermo Orte-
gas, des Gemeindeprisidenten der comunidad nativa der Huitoto: »Jeder
kampft fiir sich allein.« Wenn sie in seinem Dorf beschlossen haben, sowohl
kommunale als auch individuelle Projekte durchzufiihren, verweist das auf die
Bedeutung, die individueller Autonomie beigemessen wird. Diese Vorstellung
von Selbstbestimmung orientiert sich nicht am Projekt der Schaffung einer
nationalen politischen Gemeinschaft Indigener, sondern verlduft kontrar zu
selbiger. Nicht aufgezwungener Korporatismus, sondern selbst gekniipfte,
quer zu Gruppengrenzen verlaufende Netzwerke kennzeichnen die politische
Realitédt im peruanischen Tiefland. Aus den Erzdhlungen Guillermo Ortegas
bei meinem Besuch in der Huitoto-Gemeinde nahe Iquitos wurde deutlich,
dass er auch als presidente comunal allein kraft seines Amtes niemanden
zwingen kann, bestimmte Dinge zu tun und andere zu unterlassen. Noch we-
niger gelingt dies den Vorstinden der Foderationen, der regionalen oder na-
tionalen Verbidnde. Die Autonomie der einzelnen Instanzen trigt im gesamt-
gesellschaftlichen Kontext entscheidend zur politischen Schwichung der in-
digenen Bewegung bei. Es gibt keine von Seiten der lokalen Bevolkerung klar
anerkannte Uber- und Unterordnung der Organisationsebenen, Entschei-
dungskompetenzen sind nicht formal geregelt und umfassend politisch legiti-
miert. Daraus ergibt sich die hochgradige Komplexitit und Fluiditét der poli-
tischen Landschaft innerhalb der indigenen Organisationswelt. Zu dieser Si-
tuation tragt paradoxerweise auch die relative Abwesenheit des Staates auf
lokaler Ebene, vor allem im Dienstleistungssektor, bei. Aufgaben, wie die Be-
reitstellung grundlegender Infrastruktur, werden hdufig von NGOs iibernom-
men. Die Vertreter dieser Einrichtungen werden zu weiteren Konkurrenten
der Reprisentanten ethnischer Foderationen, die sich dem Entwicklungsdis-
kurs angepasst haben und sich in der selbstdefinierten und zugeschriebenen
Rolle als »inoffizielle Regierung der Tieflandindianer< nun ihrerseits als
Dienstleister definieren. Die politischen Vertretungsinstanzen werden dadurch
— wie im Falle des im Prolog vorgestellten Zusammenschlusses der Cocama-
Cocamilla — zu yRentierorganisationenc.

Die indigene Bewegung ist somit Teil des entwicklungspolitischen Feldes,
in dem die Ordnungsprinzipien und Machtstrukturen weitaus diffuser sind als
im >klassischen¢ politischen Feld. Dennoch koénnen vor allem die Fodera-
tionen bei akuten Problemen auch explizit politische Bedeutung als legitime,
tibergeordnete Kollektivierungsinstanz erlangen — zum Beispiel bei Konflik-
ten mit Erdolkonzernen, Holzfirmen oder auch illegalen Holzféllergruppen.
Diese politische Funktion bleibt aber immer nur temporér erhalten. Danach
zerfallt die grolere Gemeinschaft wieder in Fraktionen und Einzelinteressen.

311

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Strategischer Essentialismus

Bei der Betrachtung der Makro- und Mikroebene indigener Organisations-
prozesse zeigte sich jedoch, dass die Zusammenschliisse eine Projektionsfla-
che fiir politisch wirksame Idealisierungen bieten. Um die negative Stereoty-
pisierung der Tieflandindianer als >Primitive<, »chunchos< oder »Unzivilisier-
te« zu liberwinden, griffen die neuen Reprisentanten sowie ihre Unterstiitzer
zu einem Mechanismus, den Laufer (2000) als »reaktiven Rassismus« be-
zeichnet: Sie benutzten positive Stereotype des >edlen Wilden, »natiirlichen
Umweltschiitzers¢, »solidarischen Gemeinschaftsvertreters< und entspannen
dabei einen erfolgreichen Diskurs um die Begriffe >Territoriume, >Volk,
»Selbstbestimmung«. Dieses Vorgehen bezeichnete ich bereits als »strategi-
schen Essentialismus« (Spivak 1988; vgl. Warren und Jackson 2003; Greene
2004). Am Beispiel der comunidad nativa Huitoto in der Nihe von Iquitos
zeigte sich, dass die (Riick)besinnung auf indigene Identitét legale Raume fiir
lokale Erméchtigungsstrategien erdffnet: Im Gegensatz zu ihren »bauerlichen«
Nachbarn konnten die Einwohner der >indigenen< Dorfhélfte kollektive Land-
forderungen geltend machen und sich dadurch vor der Verarmung schiitzen.
Die Zusammenfithrung der Begriffe »Kultur< und >Rechtec zeigte in ihrem
Fall eine grofle Wirkkraft. Die Selbstdefinition als indigenes Volk« gab ihnen
die entscheidende Handlungsressource und lie3 sie zu sichtbaren politischen
Akteuren avancieren.

Allerdings bleiben Essentialisierungen, auch strategische, Festschreibun-
gen. Einst flexibel gehaltene Grofen wandelten sich unter dem Zugriff staatli-
cher Biirokratie und der internationalen indigenen Bewegung und ihrer Unter-
stiitzer in starre Kategorien. Der Kulturdiskurs zeigte diesbeziiglich negative
Auswirkungen. Die indigene Identitit von Tieflandbewohnern wurde und
wird oftmals an ihrer >Intaktheitc und »Abgeschlossenheitc festgemacht. So
erwihnten UN-Angestellte in Peru, wenn sie mit mir {iber ihre Arbeit zum
»Thema Indigene« sprachen, meist die diesbeziiglich im UN-Kontext giiltige
Definition »indigener Vilker« und wendeten sie ausschlieBlich auf die Tief-
landindianer an. Eine >urspriingliche Beziehung« zur Umwelt und ein mog-
lichst geringer Vermischungsgrad mit der nationalen Gesellschaft sind letzt-
endlich die ausschlaggebenden Kriterien zur Berurteilung von >Indigenitét«.
Die Probleme, die aus dieser Festschreibung fiir indigene Aktivisten resultie-
ren, liegen auf der Hand. Ich sprach sie bereits ausfiihrlich in den Ausfiihrun-
gen zum Stdndigen Forum fiir indigene Angelegenheiten an (vgl. Kapitel
111.4).

Von Unterstiitzerseite wurde derweil im peruanischen Kontext angenom-
men, dass die »kulturellen Bindungen« indianischer Vertreter unabhéngig von
bestehenden politischen Strukturen Wirkkraft zeigen und die Umgestaltung
der peruanischen Gesellschaft ermédglichen wiirden. Mit fortschreitender Insti-

312

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

tutionalisierung der ethnischen Zusammenschliisse schlichen sich jedoch
Zweifel bei ihnen ein, ob die gemeinsame kulturelle Identitdt von Représen-
tanten und Reprisentierten zwangsldufig das Teilen identischer Interessen
implizierte. Infolge der ersten Korruptionsfille analysierte man deshalb die
Rolle und das Verhalten der Vertreter. Jedoch wurde nicht die komplexe Ver-
kniipfung und Uberlagerung unterschiedlicher politischer Legitimationsmo-
delle, zwischen denen die indigenen Repridsentanten kontextabhéngig chan-
gieren mussten, sondern >kulturelle Entfremdung¢ als eine zentrale Ursache
fiir ihre postulierte Korrumpierbarkeit ausgemacht. Die Dichotomisierung von
»Moderne« und >Tradition< wurde in dieser Argumentationslinie aufrecht-
erhalten: Traten die Reprisentanten in die »Welt der mestizos und criollos<
ein, verloren sie vor allem die kulturelle Riickbindung an ihre Gemeinschaft.
Die Fahigkeiten, die sie besonders fiir die Vermittlungstitigkeit pridestiniert
hatten (Zweisprachigkeit, Schulbildung, Erfahrungen auflerhalb der Gemeinde
oder in evangelikalen Kirchen), erwiesen sich als gefahrliche Errungenschaf-
ten. In dieser Wahrnehmung indigener Interessenvertreter zeigen sich deutlich
die widerspriichlichen Konsequenzen der Zuweisung von >Rechten< auf
Grund >kultureller Identitét<. Den Repridsentanten wurde ihre hybride Identitét
zum Verhédngnis. Sie scheiterten an den impliziten Forderungen einer nicht er-
fiillbaren kulturellen Authentizitit und entpuppten sich als fragile Glieder in
einer internationalen Mittlerkette. Ihre besonderen Talente und Fahigkeiten,
die sie zur Tétigkeit als Broker erméichtigten, erwiesen sich als »mixed bles-
sings« (Taylor 1996: 434).

Die Gabe als Sinnbild von Politik in komplexen Gesellschaften

Mit der Etablierung der Kategorie >indigenes Volk« im entwicklungs-
politischen Feld entstand einerseits eine politisch relevante Gruppe von Ak-
teuren, die sich gegen die Subsumierung unter bestehende Kategorien (z.B.
als Bauern) erfolgreich zur Wehr setzten. Gleichfalls kurbelten diese Entwick-
lungen neue soziale Differenzierungsprozesse und die Herausbildung einer
indigenen Elite auf nationaler und internationaler Ebene an. Die feldspezifi-
schen Regeln zu erlernen, erfordert von den sozial und politisch aufstreben-
den Représentanten einen hohen personlichen Einsatz. Das belegten auch die
Aussagen der Lokalpolitiker am Stindigen Forum fiir indigene Angelegenhei-
ten. Mit Eintritt in die professionalisierte Reprisentationswelt entfernen sich
die dirigentes zwangsldufig von ihrer Basis. Innerhalb der modernen Organi-
sationswelt der internationalen Entwicklungszusammenarbeit, in die sich die
indigenenen Bewegungen eingereiht haben, verdréngt die biirokratische Logik
das Prinzip der »Ethik der Briiderlichkeit« (Rottenburg 1995), der Erfiillung
der Reziprozititsverpflichtungen — zumindest sobald das Festhalten an diesen
sozialen Normen ans Licht der Offentlickeit gezerrt wird. Erschwerend kom-

313

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

men im peruanischen Kontext die klassischen Kennzeichen der sogenannten
komplexen Gesellschaft hinzu: Eine nicht-funktionierende staatliche Biirokra-
tie wird erginzt durch ein informelles Patronage-System, um bestehende
Machtverhéltnisse aufrechterhalten zu konnen. »Politik¢ zeigt sich in Peru vor
allem in Form von Geschenken. Der politische Erfolg der Reprisentanten ist
auch aus diesem Grund eng mit Projektbeschaffung verbunden: Sie nehmen
eine Rolle ein, die bereits vor ihrem Eintritt ins entwicklungspolitische Feld
die »politische Kultur< und den Kontakt zwischen Tieflandindianern und Mit-
gliedern der nationalen Gemeinschaft in Peru prigte. Die hohe Wertschétzung
redistributiver GroBziigigkeit und Hilfsbereitschaft unter den Tieflandindia-
nern spielt dem vertikalen Geben und Nehmen des vom Klientelismus geprég-
ten nationalen Kontexts dabei letztendlich in die Hiande. Nicht der Akt der
Korruption an sich wird von Seiten der Dorfbewohner verurteilt, sondern eine
mangelnde Bereitschaft zum Teilen (vgl. Streck 1995). Jedoch sind damit der
Bereicherung Einzelner im dorflichen Kontext wiederum Grenzen gesetzt.
Hier setzt sich das egalitire Prinzip akephaler Gesellschaften erneut durch:
Individuen, die zu viel Macht und Geld anhdufen, stellen eine potentielle Ge-
fahr fiir das Fortbestehen des Ausgleichsprinzips dar. Haufige Neuwahlen auf
Ebene der Foderationen sind deshalb die Regel in der indigenen Organisa-
tionswelt. Die normative Bindung an das Statusfiihrerprinzip und die damit
verbundene Kurzlebigkeit politischer Fithrungspersonlichkeiten erzeugt somit
positive und negative Auswirkungen: Einerseits schrinkt es die politische
Wirkkraft der indigenen Bewegung stark ein, andererseits zeigt sich hierin
auch eine Facette lokalen Widerstandspotentials und das »>politische Bewusst-
sein¢ der Organisierten, die sich nicht so ohne weiteres flir persénliche Zwe-
cke ihrer »Vertreter< missbrauchen lassen. AufBlerhalb des lokalen Kontexts
haben Dorfbewohner jedoch nur wenige Sanktionsmdoglichkeiten in der Hand,
um einen Reprisentanten zu bestrafen, der sich der eigenen Gruppe gegeniiber
nicht verpflichtet fiihlt. So lange noch ein Funken Hoffnung besteht, dass et-
was »neben die Tasche« des Reprasentanten fillt (vgl. Streck 1995: 5), emp-
fangen sie den Betreffenden trotzdem als einen distanzierten »Verwandtenc,
der Neuigkeiten und vielleicht »Projekte« bringt.

Weil ihre politische Macht auf Grund der komplexen Beziehungsgeflechte
extrem eingeschrinkt ist, beschworen Reprisentanten hingegen in ihren 6f-
fentlichen Reden immer die solidarische Gemeinschaft gegentiber den >Fein-
den< — NGOs, Mestizen, Kirche oder Staat. Die Liste der Gegner indigener
Zusammenschliisse wuchs im Laufe der Organisationsgeschichte parallel zum
Anstieg des Interesses der Finanzinstitutionen an >indigenen Themenc< (vgl.
Greene 2004: 431). Die fortlaufende Identifizierung der Feinde am Rande
dient der Beschworung des Kollektivsinns und soll das Vertrauen der Repré-
sentierten in die dirigentes stirken, ihnen Autoritit sichern. Die Legitima-

314

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET

tionskrise im Zentrum wird zwar auf die Peripherie projiziert, dadurch aber
nicht gelost.

Zusammenfassung

Die indigenen Organisationen im peruanischen Amazonasgebiet konnten sich
bisher nicht als einzige legitime politische Vertretungsinstanz der Tieflandin-
dianer etablieren. Als entscheidende Griinde dafiir erwiesen sich ihre anhal-
tende okonomische Abhéngigkeit von externen Ressourcen sowie eine diffuse
Machtsituation. Die Akteure der Zusammenschliisse konkurrieren beim
Kampf um die Durchsetzung ihrer sozialen und politischen Teilungsprinzipi-
en mit einer Vielzahl weiterer Interessengruppen, die oftmals iiber eine grofe-
re Menge an handlungsrelevantem Kapital verfiigen. Das »>Prinzip Indigenitit<
ist sowohl Produkt der asymmetrischen Beziehungen zwischen staatlichen In-
stanzen, lokalen Gemeinschaften und NGOs, als auch zentraler Motor fiir den
Wandel selbiger. Es steht mithin fiir die widerspriichlichen Konsequenzen,
die politische Kémpfe unter dem Banner von »Kultur< hervorrufen.

Die Reprisentanten indigener Organisationen présentierten sich in diesem
Teil der Arbeit als ambitionierte Akteure im entwicklungspolitischen Feld, in
dem um den Aufbau von politischer Macht und klientelistischen Netzwerken
konkurriert wird. Sie verkorperten eine zeitgendssische Form des Big Man
und januskopfigen Brokers, der als lokaler Entwicklungsmakler erst mit zu-
nehmender Professionalisierung den Verpflichtungen gegeniiber der eigenen
Gruppe entkommen konnte und dadurch die Chance erhielt, im nationalen
und internationalen Kontext zum grofen Vermittler zu werden. Damit einher-
gehend vollzog sich sein Wandel vom Statusfithrer zum Funktionir, der den
Abkoppelungsprozess des professionellen >Indianisten< — der Représentations-
fachkraft — vom >Indianer<, dem Lokalpolitiker, markiert. Die bereits am
Standigen Forum fiir indigene Angelegenheiten beobachteten Differenzie-
rungs- und Abgrenzungsprozesse erlangten somit auch im peruanischen Kon-
text hervorgehobene Bedeutung.

315

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtungen: Politisches Engagement
durch wissenschaftliche Objektivierung?
Praxisrelevanz einer >Ethnologie

indigener Bewegungenc«

»Die Erklarung [der Rechte indigener Voélker] ist eine Erklarung, kein Gesetz. Jeder
kann eine Erkldrung abgeben. Es ist eine moralische Verpflichtung, aber keine
zwingende. [...] Noch ist es notwendig, diese Art von Sicherheit, von Institutionali-
sierung durch Regierungen bzw. Gesetzgebungen zu bekommen. Aber flir mich
héngt davon nicht unsere Existenz ab, wir konnen auch unabhéngig davon leben«
(Interview Manchineri 24.10.2003).

13. September 2007: Die UN-Generalversammlung verabschiedet mit 143 Ja-
Stimmen, vier Gegenstimmen und elf Enthaltungen die Erkldrung der Rechte
indigener Volker. Vierzehn Jahre sind vergangen, seitdem die Arbeitsgruppe
indigene Volker 1993 die vorldufige Erkldrung zur Diskussion und Abstim-
mung an die ndchst hohere Ebene weiterreichte. Zuvor hatte sie bereits ihrer-
seits fiinf Jahre lang an der Erstellung der ersten Version des Dokuments ge-
arbeitet (vgl. Kapitel I11.3). Die in den Prozess involvierten Akteure der inter-
nationalen indigenen Bewegung sowie ihre Unterstiitzer feiern diesen Mo-
ment gebiihrend als einen >historischen<. Die Annahme der Erklarung symbo-
lisiert einen Erfolg fuir die Verfechter multikultureller Staatsmodelle, die dem
liberalen Modell der individuumsbezogenen Gleichrechtlichkeit den Ruf nach
gruppenbezogenen Sonderrechten entgegensetzen. Die langjéhrigen Ausein-
andersetzungen zwischen Regierungsvertretern und indigenen Aktivisten {iber
die Wortwahl des Textes verdeutlicht dabei, dass Diskussionen iiber die ide-
ale Form des politischen Gemeinwesens auf allen politischen Ebenen kontro-
vers und leidenschaftlich gefiihrt werden. Die Erkldrung der Rechte indigener
Volker kann in diesem Zusammenhang als ein Produkt des internationalen
politischen Feldes, als materialisierte Bestitigung der langjéhrigen Arbeit vie-

317

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

ler indigener Aktivisten gesehen werden. Diese haben den Kampf um das
Schriftstiick zu einem zentralen Inhalt ihrer Tétigkeiten gemacht. Eine offene
Frage bleibt dabei jedoch zu diesem Zeitpunkt, in welcher Form die »Konsu-
menten< des Produkts nun mit diesem umgehen werden: Welche Auswirkun-
gen wird das Dokument auf politische Praktiken zeigen? Wer wird es sich an-
eignen und in welcher Form?

Die vorliegende Studie hat, mit ihrem Blick auf die komplexen histori-
schen, wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen Zusammenhinge, in denen
sich die Entwicklung indigener Bewegungen vollzieht, zur Skepsis beztiglich
einfacher Schlussfolgerungen iiber die >revolutionire Kraft« des politischen
Projekts indigener Bewegungen gemahnt. Gleichzeitig wurde deutlich, dass
man schwerlich von nur einem Projekt, sondern besser von einer Vielzahl sel-
biger sprechen kann. Schon der Prolog, in dem ich die Probleme Manuel Iju-
mas und seines Zusammenschlusses von Cocama-Cocamilla Gemeinden im
peruanischen Tiefland vorstellte, zeichnete ein sehr ambivalentes Bild der in-
digenen Organisationsprozesse.

Auch wenn ich die in dieser Studie praktizierte >Ethnologie indigener
Bewegungenc« jenseits politischer Programmatik verankert habe (vgl. Kapitel
11.4), mochte ich in diesem Schlusskapitel — im Anschluss an Uberlegungen
zu den Rahmenbedingungen politischen Handelns, welche die empirischen
Ergebnisse dieser Studie (vgl. Kapitel VI und XI) auf theoretischer Ebene
weiterverarbeiten — versuchen, einige praxisbezogene Anmerkungen zur
Unterstiitzung indigener Organisationsprozesse durch Institutionen der Ent-
wicklungszusammenarbeit zu machen. Obwohl ich mich dabei fiir den perua-
nischen Kontext zu Illustrationszwecken auf ein konkretes Projekt der Gesell-
schaft fiir technische Zusammenarbeit (GTZ) beziehe, sind meine Uberlegun-
gen allgemeiner Natur und stellen keine Bewertung der Arbeit der gerade ge-
nannten Institution dar. Des Weiteren mochte ich meine Ausfiihrungen nicht
als Handlungsanweisungen verstanden wissen, sondern als generelle Uberle-
gungen, welche die Erkenntnisse dieser Studie zusammenfassen und auf die
Entwicklungszusammenarbeit mit indigenen Organisationen beziehen.

318

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

1. Das Problem der Entfremdung: Kongruenz und
Inkongruenz zwischen politischem Handeln und
politischem Verhalten'

Der Ethnologe Frank Heidemann (2003: 160) nennt »jegliches Handeln, das
die Herstellung, Verdnderung oder bewusste Wahrung von allgemeinen Ver-
bindlichkeiten, Normen, Regeln und Gesetzen beabsichtigt oder bewirkt«
politisch. Eine wichtige Komponente ist in dieser Konzeption von Politik nur
implizit enthalten: Es geht bei den genannten Handlungen immer um Regeln,
welche die Organisationsform und oft auch Definition eines Kollektivs betref-
fen. In diesem Zusammenhang spielen Vorstellungen iiber die richtige Ord-
nung des Gemeinwesens eine zentrale Rolle. Wie komplex Auseinanderset-
zungen {iber bestehende und anzustrebende politische Organisationsformen
sein koénnen, war Thema dieser Studie. Sie hat auch gezeigt, dass parallel zur
Diskussion der Frage, wie die richtige Ordnung eines Gemeinwesens auszu-
sehen hat, oftmals genauso heftig dariiber gestritten wird, wer tiberhaupt zu
welchem politischen Kollektiv dazugehort und warum. Der Kampf um Mit-
glieder, genauso wie die Einteilung in »innen< und >auflen¢, erwiesen sich
auch als zentrale Elemente der Auseinandersetzungen um die und innerhalb
der indigenen Bewegungen. Diese wichtigen Dimensionen der Reprisenta-
tionsfrage, vor allem in ihren Auswirkungen auf die politische Praxis der Ak-
teure, bleiben in wissenschaftlichen Arbeiten iiber indigene Bewegungen oft-
mals unterbelichtet. Dabei hilft die Auseinandersetzung mit dieser Thematik,
differente Vorstellungen von einer gerechten Ordnung des politischen Ge-
meinwesens zu verstehen und damit abstrakte theoretische Diskussionen um
die politische Bedeutung indigener Zusammenschliisse von ihrem normativen
Impetus zu 16sen (vgl. Kapitel II).

Politisches Handeln und politisches Verhalten

Politisches Handeln ist immer gekniipft an Vorstellungen iiber die richtige
und gerechte Ordnung des Gemeinwesens (vgl. Rosa 2001: 26). Diese Ideen
dienen den Mitgliedern einer politischen Gemeinschaft dazu, sowohl den Dis-
kurs als auch die Praxis ihrer Représentanten zu bewerten. Eine iiberzeugende
politische Ideologie — verstanden als ein System von ethischen Prinzipien und
Postulaten, welche die Ausiibung von Macht und Autoritét legitimieren — bil-
det die Voraussetzung, um Anhéngerschaft zu mobilisieren und den linger-
fristigen Zusammenhalt einer politischen Gemeinschaft zu gewéhrleisten. Der

1 Ich tbernehme die Definitionen dieser beiden analytischen Kategorien von
Hartmut Rosa, der sie, aufbauend auf dem Konzept des »menschlichen Han-
delns< von Charles Taylor (1985), in seinem Aufsatz »Politisches Handeln und
die Entstehung des Neuen in der Politik« (2001) entwickelt.

319

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Ethnologe Donald Kurtz (2001: 33, 35) verweist auf den Umstand, dass poli-
tische Ideologien je nach Art des Gemeinwesens stark variieren konnen: Wéh-
rend zum Beispiel in modernen Staaten meist soziale Gerechtigkeit ein fun-
damentales Prinzip ist, wird in Gemeinschaften, in denen Fiithrungsperson-
lichkeiten keine starke Macht in Form von Zwangsgewalt erlangen koénnen,
eher Grof3ziigigkeit als verbindliche Norm geschétzt. Unabhéngig von diesen
entscheidenden Differenzen in den Vorstellungen tiber srichtiges< politisches
Handeln und die >gerechte< Ordnung des Gemeinwesens gibt es jedoch eine
universelle Konstante: Wenn die Aktionen eines politischen Fiihrers den mo-
ralischen, aber auch materiellen Erwartungen seiner Anhénger entgegenste-
hen, versuchen diese, ihm die Représentations- und Entscheidungsmacht zu
entziehen. Dies geht meist leichter, wenn die Gemeinschaft kleiner und Fiih-
rerschaft informell geregelt ist und erweist sich oftmals als ein komplexer,
widerspriichlicher Prozess in gesellschaftlichen Zusammenhidngen mit zentra-
lisierten Regierungsstrukturen. Fest steht jedoch in beiden Féllen: Politiker
miissen ihre Entscheidungen stark an der Rationalitdt ihrer jeweiligen Be-
zugsgemeinschaft ausrichten, um sich in ihrer Position halten zu kénnen.”
Eine wichtige Dimension bei der Analyse politischer Prozesse ist dabei
auch die Unterscheidung zwischen politischem Handeln und politischem Ver-
halten. Letzteres kann durch die heterogensten Formen nicht-politischer Wer-
tungen bestimmt sein und richtet sich auf die Durchsetzung entsprechender
Interessen (vgl. Rosa 2001: 27). Hilfreich zum Verstindnis dieser Differen-
zierung zwischen politischem Handeln und politischem Verhalten ist Frederik
Baileys (2002 [1969]: 91ff.) Darstellung von Politik als einem spielerischen
Wettstreit, der von einem Satz von Regeln bestimmt wird. Dabei unterschei-
det er zwischen normativen und pragmatischen Regeln. Erstere sind das »6f-
fentliche Gesicht« der Politik und verkérpern die ethischen und moralischen
Grundwerte der Gemeinschaft. Letztere werden angewendet, um ein ange-
strebtes Ziel zu erreichen — die Durchsetzung der eigenen Interessen, die von
der Gewdhrung gewisser Privilegien bis hin zur Erlangung der politischen
Macht reichen konnen. Beide Regelsédtze — normative und pragmatische — ste-
hen sich jedoch in der Realitdt nicht gegeniiber, sondern beeinflussen sich
gegenseitig. Gleiches gilt fiir das Verhiltnis zwischen politischem Handeln
und politischem Verhalten. Beide zusammen definieren die politische Praxis.
Diese wird zudem meist bestimmt durch Mischformen sozialen Handelns und
Verhaltens, die auch von anderen Feldern als dem politischen (z.B. dem wirt-
schaftlichen oder religiosen) beeinflusst werden konnen. Aus dem komplexen

2 Auch in politischen Gemeinschaften, die unter Anwendung physischer und psy-
chischer Gewalt »zusammengehalten< werden, brauchen der oder die politischen
Fiihrer eine Mindestzahl an Verbiindeten, denen es lohnend erscheinen muss,
die bestehenden Verhiltnisse aufrechtzuerhalten.

320

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Zusammenspiel aller genannter Faktoren ergeben sich immer nicht vorher-
sehbare Konsequenzen fiir Form und Gestaltung des Gemeinwesens.

Demokratische und egalitire politische Gemeinwesen

In Demokratien avanciert das Prinzip, das Handeln der politischen Eliten
moglichst eng an die Vorstellungen der Wihler iiber die erstrebenswerte Form
ihres Gemeinwesens zu binden, zur Kernidee politischer Uberzeugungen. Da-
durch soll gewihrleistet bleiben, dass die Reprisentanten nur dann Erfolg ha-
ben, wenn sie die Vorstellungen der von ihnen Vertretenen umsetzen. Da
dennoch auch die Biirger demokratischer Staaten von ihren Politikern weiter-
hin die Vertretung von Partikularinteressen erwarten, die sich meistens in
einem gewissen Spannungsverhéltnis zur normativen Vorstellung iiber das
richtige Gemeinwesen befinden, werden starke Institutionen geschaffen, die
tiber die Einhaltung der Prinzipien wachen (vgl. Rosa 2001: 28). Somit ist ein
fundamentales Element des demokratischen Staatsmodells die Einrichtung
wirksamer Kontrollmechanismen, die fiir den Zusammenhalt der Gemein-
schaft als Kollektiv sorgen, indem sie den Partikularinteressen ihrer Einzel-
mitglieder entgegensteuern.

Kontrolle politischer Fiithrungspersonlichkeiten ist auch in segmentédren
Gesellschaften ein zentrales Anliegen der Mitglieder eines Gemeinwesens.
Hier jedoch gibt es meist keine, unserem staatlich gepriagten Verstindnis von
Politik entsprechenden, sichtbaren Institutionen, welche als Korrektiv fungie-
ren. Kontrolle wird hingegen durch andere soziale Instanzen ausgeiibt, zum
Beispiel entlang der Linien von Verwandtschaft, Altersklassen, Geheimbiin-
den etc. und in Form sogenannter parapolitischer Mittel wie Hexereianschul-
digung, Klatsch, 6ffentlichem Spott und anderen Formen sozialer Achtung.
Das Verhiltnis zwischen Fithrung und Gefolgschaft ist somit starker »perso-
nalisiert< als in modernen Demokratien »westlicher< Prigung und funktioniert
nicht an Hand formal-biirokratischer, unpersonlicher Gesetzgebungen und
durch die Institutionalisierung von Amtern.

Inzwischen sind jedoch auch alle segmentir organisierten Gruppen welt-
weit von staatlichen Gebilden erfasst worden und werden mehr oder weniger
stark von deren Ordnungsprinzipien gepriagt. Demokratien gelten dabei in
internationalen Zusammenhingen gegenwértig als privilegiertes Modell poli-
tischer Organisation. Ein wichtiges Ziel »westlich« gepragter Entwicklungszu-
sammenarbeit ist deshalb die Forderung entsprechender Strukturverédnderun-
gen in den jeweiligen Ziellaindern der Hilfsleistungen. In Bezug auf Latein-
amerika gelten in diesem Zusammenhang vielen in der Praxis tdtigen Ent-
wicklungsexperten, aber auch Wissenschaftlern, die neuen indigenen Bewe-
gungen als wichtige soziale Kréfte fiir die angestrebte Starkung demokrati-
scher Grundwerte (vgl. Kapitel I1.3). Denn, die bestehenden politischen Sys-

321

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

teme der meisten mittel- und siidamerikanischen Lander werden in ihrem
gegenwirtigen Zustand als »unvollstindige« Demokratien verstanden (vgl.
Alvarez et al. 1998). Auch die geschichtliche Betrachtung Perus bewies, dass
bislang immer nur ein zahlenmifig geringer Prozentsatz dieses kulturell &u-
Berst heterogenen Nationalstaats seine Partikularinteressen und seine Vorstel-
lungen eines gerechten Gemeinwesens durchsetzen konnte — zwangsldufig auf
Kosten anderer Gruppen. Die indianischen Gesellschaften im Tiefland wur-
den dabei zum Beispiel bis in die 1970er Jahre vollstindig aus der nationalen
politischen Gemeinschaft ausgeschlossen. Starke Institutionen, die als wirk-
same und demokratische Kontrollmechanismen agieren und diesen Aus-
schluss hitten reklamieren bzw. dessen Missbrauch durch andere Interessen-
gruppen verhindern konnen, fehlten bis zu jenem Zeitpunkt.” Moglich war
dieses politische Verhalten von Seiten der Machthabenden, weil sie ihr politi-
sches Handeln so interpretierten, dass die bestehenden Verhiltnisse zumindest
ihnen >gerecht« erschienen und sie gleichzeitig anderen Vorstellungen die
Moglichkeiten entzogen, sich durchzusetzen.

Doch dieses politische Selbstverstindnis der Machthabenden wandelte
sich — zumindest teilweise — in der zweiten Hailfte des 20. Jahrhunderts. In-
nerhalb des peruanischen Nationalstaats entstanden politische Handlungsréu-
me, die den Aufbau neuer Organisationszusammenhénge auf Dorf- und supra-
lokaler Ebene im Tiefland anfangs forderten sowie spéter zumindest duldeten
und dadurch die Beziehungen zwischen nationaler Gesellschaft und nativos
verdnderten. Doch ist »neu« dabei ein triigerisches Wort, das nicht synonym
zu »vollkommen anders< verstanden werden darf. Im Tiefland traf die Einfiih-
rung dieser Institutionen (Gemeinderat und dauerhafte supralokale indigene
Zusammenschliisse) natiirlich nicht auf einen politisch neutralen Raum. Die
Ergebnisse der Untersuchungen im zweiten Teil dieser Studie zeigten, dass
politisches Handeln von Seiten der organisierten Gruppen auch weiterhin im-
plizit nach zuvor giiltigen Normen beurteilt wurde und wird: Als >guten< Fith-
rer bezeichnet man denjenigen, der sich grofziigig erweist und seine Anhén-
gerschaft mit Geschenken und bestdndiger Kommunikation zu iiberzeugen
weill. Auch wenn dieser Big Man dabei dhnlich wie ein Politiker moderner
Demokratien eng an den Willen seiner » Wahlerschaft« gebunden ist, liegt dem
Prinzip eine andere politische Ideologie zugrunde, die erst einmal wenig mit
demokratischen Diskursen tiber das ideale Gemeinwesen zu tun hat. Nicht
eine abstrakte Vorstellung >sozialer Gerechtigkeit< und »Gleichstellung¢, son-
dern der Aufbau von sozial wirksamen Reziprozititsbeziehungen bestimmt
die diesbeztiglichen Vorstellungen. Zudem ist nicht der autonom handelnde,
seine Interessen eigenstidndig vertretende und dabei den legal verankerten

3 Bis heute bleibt ihre Einfithrung, wie gesehen, duflerst unvollstindig (vgl. Kapi-
tel VII und VIII).

322

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Prinzipien der Rechtsordnung treue Staatsbiirger liberaler Prigung das Ideal
(vgl. Rosa 2001: 36), sondern ein situationsabhéngig nach gréBeren Allianzen
suchendes, sich seiner Abhingigkeit von anderen dennoch bewusstes Mitglied
einer durch bestindige Kommunikation aufrechtzuerhaltenden, verwandt-
schaftlich geprégten politischen Bezugsgemeinschaft segmentéren Charakters.

Dennoch existieren auch unter den indianischen Tieflandbewohnern Vor-
stellungen iiber die ideale Form des politischen Gemeinwesens, die sich an
staatlichen Organisationsmodellen orientieren: Wie gesehen wird zum Bei-
spiel der nationale Zusammenschluss der Tieflandindianer AIDESEP als (in-
offizielle) Regierung der Indigenen des peruanischen Amazonasgebietes be-
zeichnet — und dies interessanterweise nicht nur von Seiten der Représentan-
ten, sondern in manchen Situationen auch von Teilen der Wihlerschaft. Doch
in der Praxis stehen, wie gesehen, weder die zur Erfiillung dieser Aufgabe
notwendigen okonomischen und politischen Ressourcen bereits zur Verfii-
gung, noch weist das politische Verhalten der Wéhlerschaft darauf hin, dass
sie sich unter den gegenwirtigen Bedingungen diesbeziiglich zur Kooperation
bereit erkliren wiirden. Gegen die Zentralisierung von Macht spricht das
Streben nach direkter sozialer Kontrolle des politischen Fiihrers durch seine
Gefolgschaft. In der Realitéit stehen sich beide Ideen dennoch nicht einfach
dichotom gegeniiber, sondern vermischen sich — sowohl in den Vorstellungen
der Akteure als auch in ihrem politischem Verhalten. Als wichtige Kompo-
nente, welche die politischen Organisationsprozesse der Tieflandindianer be-
einflusst, kommt in diesem Vermischungsprozess das iiber Jahrhunderte ge-
festigte Patronage-System ins Spiel, das die asymmetrischen Beziehungen im
interethnischen Kontakt begriindete und festigte. Das generalisierte Miss-
trauen in Bezug auf die Authentizitit der Reprisentanten, die auf héhere Or-
ganisationsebene aufsteigen, belegt, dass man in ihnen potentielle patrones
sieht. Zu diesen sucht man zwar den Kontakt, um an begehrte, lokal nicht zu-
gingliche Ressourcen zu gelangen, sieht sie aber deshalb keinesfalls als legi-
time politische Interessenvertreter der eigenen Gemeinschaft.

Das Problem der sozialen Entfremdung

Politisches Handeln und politisches Verhalten haben innerhalb der neuen in-
digenen Organisationszusammenhinge, vor allem auf héheren Organisations-
ebenen, eine duflerst geringe Deckungsgleichheit. Dies ist einer der wichtigs-
ten Griinde fiir die mangelnde Ubereinstimmung zwischen den Wir-Gefiihlen
von Dorfbewohnern und den von Seiten der Reprisentanten proklamierten.
Der politische Philosoph Hartmut Rosa bietet einen plausiblen analytischen
Schliissel zum Verstandnis dieses Dilemmas:

323

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

»Fallen implizite und explizite Selbstdeutungen, oder Theorien und Praktiken, in
einer Gesellschaft bzw. in einem ihrer Teilbereiche [...] auseinander, so wird dies
zwangsldufig ein Gefiihl der Entfremdung auf Seiten der Akteure erzeugen, da sie
gezwungen sind, ihre Handlungen an zwei (oder mehreren) widerspriichlichen
Selbstinterpretationen zugleich zu orientieren; und dieses Gefiihl der Entfremdung
wird notwendige Deutungs- und Entscheidungsunsicherheiten [...] erzeugen [...]J«
(Rosa 2001: 33).

Das Gefiihl der Entfremdung ist sowohl auf beiden Seiten (Reprisentanten
und Reprisentierte) als auch auf samtlichen Organisationsebenen dominant:
Dorfbewohner misstrauen ihren Vertretern, diese wiederum entfremden sich
durch die Ausiibung ihres Amtes von ihrer Wihlerschaft. Am Standigen Fo-
rum fiir indigene Angelegenheiten schlieBlich distanzieren sich auch Lokal-
politiker und Représentationsfachleute auf Grund ihrer verschiedenen Be-
zugsgruppen, der vorhandenen sozialen Statusunterschiede und divergieren-
der Interessen voneinander. Diese Entwicklungen, so meine in den empiri-
schen Teilen der Studie untermauerte These, sind vor allem dem Umstand ge-
schuldet, dass die Akteure ihre Handlungen an verschiedenen, in Widerspruch
zueinander stehenden, normativen Deutungen des idealen Gemeinwesens
orientieren (miissen) und zudem ihre politischen Handlungen mit pragmati-
schen, oftmals existentiellen, meist 6konomischen Interessen in Konflikt gera-
ten. Diese Note ergeben sich aus den systematischen Zusammenhingen, in
denen die indigenen Akteure sich bewegen. Unter den gegebenen Bedingun-
gen entsteht eine derart frappierende Inkongruenz zwischen politischem Han-
deln und politischem Verhalten, dass die von Reprdsentanten ausgerufene
politische Gemeinschaft von Seiten der Représentierten meist als nicht exis-
tent oder zumindest immer als duflerst fragil begriffen wird.

Geht man von der Primisse aus, dass indigene Organisationen dennoch
nicht grundsitzlich politisch bedeutungslos sind — ihr zeitweiliges Erstarken
sowie die trotz allem immer wieder abgehaltenen Wahlen, auch auf Fodera-
tionsebene, belegen dies — erscheint das entwicklungspolitische Anliegen, die
Zusammenschliisse zu stirken, aus Perspektive einer anwendungsbezogenen
Wissenschaft unterstiitzenswert. Es stellt sich dann jedoch folgende Frage:
Welche Moglichkeiten gibt es, die vorhandenen Legitimationsprobleme,
wenn auch nicht zu l6sen — eine gewisse Inkongruenz zwischen politischem
Handeln und politischem Verhalten wird, wie gesehen, immer bestehen —, so
zumindest zu verkleinern und damit die indigenen Organisationsprozesse als
authentischen politischen Ausdruck bislang in nationalstaatlichen Zusammen-
hiangen marginalisierter Bevolkerungsgruppen zu stirken?

324

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

2. Praxisbezogene Uberlegungen
zur Unterstiitzung der »neuenc indigenen
Organisationsprozesse in Peru

Auf Grund der Bedeutung, die indigenen Bewegungen von Seiten der interna-

tionalen Entwicklungszusammenarbeit fiir die Stirkung der Demokratien in

Lateinamerika in den letzten Jahren beigemessen wurde, flossen auch in Peru

in groBerem Umfang Finanzmittel zur Unterstlitzung der >Institutionalisie-

rungsprozesse< indigener Organisationen. So fiihrte die Gesellschaft fiir tech-
nische Zusammenarbeit erstmalig ein Projekt in direkter Kooperation mit

AIDESEP durch — im Rahmen ihres Vorhabens der »Starkung demokratischer

Regierungsfithrung und zivilgesellschaftlicher Teilhabe« (GTZ 2005). Das

Projekt zielt auf die »Erméchtigung« (empowerment) »ausgegrenzter Bevol-

kerungsgruppen« ab und bezieht sich vor allem auf eine indigene Organisa-

tionsstarkung auf nationaler Ebene. Ausgehend von der Annahme, dass »Or-
ganisationsentwicklung, Kommunikation und Gleichberechtigung der Stér-

kung der Legitimation der indigenen Dachverbédnde« dienen (GTZ 2005: 13),

entwickelte die GTZ, zusammen mit Vertretern von AIDESEP und solchen

der regionalen Dachverbdnde, im Vorfeld der Projektdurchfiihrung einen

Vier-Punkte-Plan:

¢ Grundsitzlich wurde festgestellt, dass AIDESEP als nationaler Dachver-
band einen wichtigen Rahmen fiir Erfahrungsaustausch zwischen den in-
volvierten Akteuren und fiir die Verbreitung von gelungenen Operations-
plénen bietet.

e Ins Auge gefasst wurde die Stirkung der horizontalen und vertikalen
Kommunikation, um bestehenden Kommunikationsproblemen zu begeg-
nen. Diese erkldrten sich die Vertreter von GTZ und AIDESEP unter an-
derem aus folgenden Gegebenheiten: Dominanz indigener Sprachen, De-
fizite im Zugriff auf Kommunikationsmedien, rdumliche Entfernungen,
Mobilitatskosten. Als Losungen wurden vorgeschlagen: Ausbildung indi-
gener Kommunikatoren, Netzwerkbildung (z.B. durch lokale Radiopro-
gramme) sowie Institutionalisierung der politischen Partizipation von
Frauen.

e Des Weiteren sollten die Fithrungskompetenzen ausgewihlter Individuen
gestiarkt werden, vor allem in Form eines mehrmonatigen Praktikums in
der Zentrale von AIDESEP.

e Und schlieBlich wollte man Organisationsférderung (Satzung, Kommuni-
kation, Planung) in ausgewihlten Mitgliedsorganisationen betreiben und
Operationspléne erarbeiten, um politische Vorschlidge auch durchsetzen
zu kénnen (GTZ 2005: 14).

325

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Abgeschen davon, dass im Zuge der Umsetzung das ambitionierte Projekt
verkleinert werden musste und sich in der Folge vor allem auf die Institu-
tionalisierung der politischen Partizipation von Frauen sowie die Stirkung der
Fiihrungskompetenzen in Form von Praktika konzentrierte, sehe ich einige
grundsétzliche Schwierigkeiten in der Anlage des Plans. Diese ergeben sich
zum einen aus der vorgenommenen Deutung sowie der veranschlagten Lo-
sungsansitze beziiglich der Kommunikationsprobleme, zum anderen aus der
zugrunde gelegten Vorstellung von Institutionalisierung.

Kommunikationsdefizite wurden auch in der vorliegenden Studie als
grundlegendes Problem der Organisationsprozesse ausgemacht. AIDESEP
und GTZ machen diese Schwierigkeiten jedoch zu einem groflen Teil an or-
ganisationsexternen Faktoren fest, denen sie primér mit Hilfe entsprechender
technischer Mittel (Computer, Informationsbroschiiren, Radioprogramme)
Abhilfe schaffen wollen. Ich bin hingegen der Meinung, dass die Bereitstel-
lung technischer Mittel zwar wichtig, aber nur eine Symptom- und nicht eine
Ursachenbekdmpfung darstellt. Die Akzentsetzung auf der Forderung einzel-
ner Personen kann hingegen in der vorgeschlagenen Art und Weise sogar
kontraproduktiv fiir die Stiarkung der Organisationsstrukturen sein. Die Ana-
lyse der Situation in Peru und am Stdndigen Forum fiir indigene Angelegen-
heiten ergab, dass vor allem die soziale Distanz zwischen den Akteuren, der
Entfremdungsprozess, der durch Abkoppelungsdynamiken sowie durch die
Uberlagerung verschiedener politischer Legitimationsmodelle entsteht, die
Kommunikationsprobleme hervorruft. Fiir diese lassen sich somit schwerwie-
gende organisationsinterne Probleme mit verantwortlich machen. Zur Lsung
dieser Schwierigkeiten konnten deshalb Wege gesucht werden, soziale Nihe
innerhalb der Zusammenschliisse zu férdern und bestiandig zu bestétigen. Die
derzeitigen Organisationsstrukturen indigener Bewegungen zeichnen sich vor
allem durch mangelnde Kontrollméglichkeiten der Reprédsentanten durch die
Reprisentierten aus.

Das GTZ-Projekt zielt auf die Stirkung des nationalen Zusammenschlus-
ses ab, die aber nur erfolgen kénnte, wenn eine enge und stabile Verzahnung
der einzelnen Organisationsebenen gelinge.* Unter den in diesem Buch dar-
gelegten Umstidnden konnte dies allenfalls ein langfristiges Ziel sein, fiir das
zuerst die grundlegenden Voraussetzungen auf lokaler Ebene geschaffen wer-
den miissten. Fraglich ist deshalb, ob das Projekt an der richtigen Stelle an-
setzt, wenn es sich auf die nationale Organisationsebene konzentriert. Die
grofiten Probleme entstehen auf lokaler Ebene, bei der praktischen Einforde-

4 Abgesehen davon bleibt es fiir mich allerdings grundsétzlich fraglich, ob das
veranschlagte Ziel das richtige ist. Eine nationale Organisation wiirde niemals
die Interessen aller oder auch nur einer Mehrheit der in ihr zusammengeschlos-
senen Gruppen vertreten konnen, sondern immer nur Partikularinteressen. Sie
entspricht in diesem Sinne eher einer Partei als einer yRegierungc.

326

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

rung legal gesetzter Rahmenbedingungen (z.B. ILO Konvention 169 bzw. Ge-
setzgebung zu den comunidades nativas) in konkreten Situationen. Es bediirf-
te somit der Forderung und langerfristigen Begleitung lokal verankerter Per-
sonen und Gruppen. Sinnvoll erschiene es, diese vor Ort und abgestimmt auf
die jeweils bestehenden Probleme zu schulen, um den Prozess auch fiir die
nicht involvierten Mitglieder der jeweiligen politischen Bezugsgemeinschaft
transparent zu gestalten.

Geht man von der Vorstellung aus, dass AIDESEP eine Art inoffizielle
Regierung der Tieflandindianer mit demokratischem Vorbildcharakter darstel-
len mochte, bediirfte es vor allem wirksamer Kontrollmechanismen, um die
»Volksvertreter< eng an ihre Wahlerschaft zu binden. Dementsprechend wire
die Ausarbeitung von Normen sinnvoll, die sich in einem groftmoglichen
Malle mit den — allerdings wie gesehen auch innerhalb der Gemeinschaft und
in sich widerspriichlichen — Vorstellungen der Vertretenen iiber das ideale
Gemeinwesen decken. Das wiirde konkret bedeuten, >Operationsplédne< auf
Dorf- und Fdoderationsebene, in Einklang mit lokalen Interpretationen von
»Regierung« zu erarbeiten. AuBlerdem bediirfte es in einem weiteren Schritt
unabhingiger Kontrollinstanzen iiber die Einhaltung der vorgeschlagenen
Ordnungsprinzipien. Das wiirde zuerst einmal die Férderung der Etablierung
entsprechender Rdume des politischen Dialogs auf Dorf- und Foderationsebe-
ne voraussetzen, um sich iiber die addquate Form der anzustrebenden Zu-
sammenschliisse in kontinuierlicher Form zu verstindigen.

Die Ausbildung einzelner »Multiplikatoreng, seien es indigene Kommuni-
katoren oder AIDESEP-Praktikanten, fithrt diesbeziiglich nicht zur Stirkung
des Korporativgedankens oder lokaler Vorstellungen vom >guten Fiihrers,
sondern zur Forderung individueller Durchsetzungskraft in nationalstaatlichen
Zusammenhédngen. Denn: Ohne Zweifel empfinden die »Auserwihlten< ihre
personliche Forderung als bedeutende Chance. Bei der grolen Masse der
Nicht-Begiinstigten wird hingegen der Vertrauensverlust in die Organisatio-
nen verstirkt. Diese biiBen dadurch ihre primir politische, d.h. gemein-
schaftsbezogene Funktion ein. Zudem hat die hohe Misserfolgsquote vergan-
gener Stipendien-Programme bewiesen, dass formale Bildung erstens kein
Garant fiir eine »bessere Zukunft« ist und zweitens die jungen Studenten ohne
den entsprechenden sozialen Riickhalt in die gesellschaftliche Isolation ge-
trieben werden (vgl. Kapitel X.5).

Auf lokaler Ebene besteht derweil die weitverbreitete Meinung, dass die
begiinstigten Personen ihre Stellung primir fiir partikuldre Interessen nutzen.
Das Statusfithrerideal indianischer Prigung gibt zudem vor, dass politische
Macht nicht, wie dies in zentralisierten Systemen der Fall ist, dazu genutzt
werden kann, sich zum Beispiel auch 6konomisch zu bereichern. Dement-
sprechend werden individuelle Schulungen als personliches Karrieresprung-
brett fiir soziale Aufsteiger und »Gruppendissidenten< gesehen und nicht als

327

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

politische Trainingsmafinahmen fiir authentische, weil sozial verankerte Ver-
treter. >Authentisch« definiere ich dabei mit Jonathan Friedman als »the state
of integrity of the members of an identifying group. Inauthenticity would thus
consist in the relative alienation from the cultural model, a lack of engage-
ment, a social distance with respect to the values and categories embodied in a
tradition or program of action« (Friedman 1993: 761). Geteilte Erfahrungen
bestimmen den Erfolg und die Resonanz von Realitdtsmodellen der sie Prak-
tizierenden und Propagierenden. Um die postulierte gemeinsame Identitéit von
Reprisentanten und Représentierten flir letztere glaubhaft zu machen, muss
ein Kern gelebter Erfahrungen die Konstituenten verbinden.

Die Triager entwicklungspolitischer Projekte zur institutionellen Stirkung
indigener Bewegungen konnten derweil dem Entfremdungsprozess zwischen
Reprisentanten und Représentierten schon alleine dergestalt entgegensteuern,
dass sie sich selbst ihren »Zielgruppen< geografisch und sozial annédhern. Von
Lima aus kann man nur schwer in der von der GTZ anvisierten Art und Weise
dazu beitragen, die Bevolkerung des Tieflands zu yerméchtigen<. Diese Arbeit
vollstindig an lokale Akteure zu delegieren, ist, meiner Meinung nach, eine
falsche Interpretation ethischer Grundsétze einer jpartnerschaftlichen Zu-
sammenarbeit(, wenn die entsprechenden Kontrollmechanismen zur Uberprii-
fung dieser Akteure fehlen bzw. die dafiir entwickelten Kriterien sich in erster
Linie an den Vorgaben der Geldgeber ausrichten. Damit tragen diejenigen, die
angetreten sind zu >demokratisieren¢, letztendlich oftmals — entgegen ihrer
Absichten — zur Festigung klientelistischer Strukturen bei. Die Représentan-
ten konnen ihre privilegierte Position im Umgang mit den finanzkriftigen ex-
ternen Akteuren dazu nutzen, um sich selbst zu grolen Vermittlern zu entwi-
ckeln.

Das Ziel — die Stiarkung und Unterstiitzung indigener Organisationspro-
zesse — konnte auch unter Zuhilfenahme einer etwas anders gelagerten Kon-
zeption des Begriffs »Institutionalisierung< angestrebt werden. Aufbauend auf
eine von Mary Douglas (1989) formulierte Definition des Begriffs >Institu-
tion< meine ich: Institutionen sind mehr als ihre greifbaren Materialisierungen
in Form von Organisationen. Sie sind ein kognitives Wahrnehmungsraster,
das unsere politischen Handlungen beeinflusst. »Indigenitét¢ ist eine solche
Institution — ein sozial konstruiertes Klassifizierungssystem, das die Wahr-
nehmungen der Menschen kanalisiert und ihnen Entscheidungshilfen gibt.
Aus diesem Grund besitzt der Begriff »indigene Volker¢, wie gesehen, eine
nicht zu unterschitzende politische Wirkkraft auf lokaler Ebene. Das Beispiel
der in Kapitel X.1 vorgestellten comunidad nativa Huitoto ist fiir mich in die-
sem Sinne richtungsweisend. Die Selbstdefinition als comunidad nativa hat in
dem Fall konkrete Erméachtigungspotentiale fiir die lokale Bevolkerung ge-
zeigt. Das bedeutet schlicht und einfach, dass die Dorfbewohner aktiv ver-
sucht haben, neue Handlungsmdéglichkeiten zu nutzen. Sie, bzw. politisch en-

328

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

gagierte Personen ihrer Gemeinschaft, haben gelernt, bestehende Gesetzge-
bungen (z.B. die ILO Konvention 169 und die Gesetzgebung zu den comuni-
dades nativas) zur Umsetzung eigener Interessen anzuwenden. Diese Prozes-
se miissen in der Praxis unterstiitzt werden und nicht allein durch den Kampf
um die Bereitstellung entsprechender Gesetzestexte oder Absichtserklarungen
von Regierungsseite. »Erméchtigung« erfolgt erst dann, wenn man weil}, wie
diese Werkzeuge angewendet werden konnen.

SensibilisierungsmaBnahmen von Seiten entwicklungspolitischer Akteure
konnten derweil auch verstarkt in die andere Richtung laufen. Wie gesehen
entscheiden staatliche Funktiondre tiber Titulierungsantrige indigener Ge-
meinden oft an Hand ihrer eigenen Wahrnehmungsmuster von »Landnutzung<
(vgl. Kapitel IX.3). Eine zentrale Aufgabe besteht somit wohl vor allem auch
in der kontinuierlichen und hartnickigen Lobbyarbeit auf allen Ebenen staat-
licher Biirokratie, um ein neues politisches Verhalten unter den Entschei-
dungstragern zu >institutionalisierenc.

3. Das Standige Forum fiir indigene
Angelegenheiten — eine Empfehlungsfabrik?

»[Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten] ist eine Fabrik fiir Empfeh-
lungen, in der niemand zu etwas verpflichtet wird« (Interview Matias Alonso
19.05.2004).

Das Stindige Forum fiir indigene Angelegenheiten definiert sich als Hand-
lungsraum, in dem verschiedene soziale Krifte — Regierungsvertreter und zi-
vilgesellschaftliche Interessengruppen — zu einem Dialog zusammenkommen
konnen, um sich tiber die wiinschenswerte Form ihrer politischen Gemein-
schaften zu verstdndigen. Dabei liegt das Hauptaugenmerk laut offiziellem
UN-Diskurs auf indigenen Vorstellungen idealer Gemeinwesen. Die Verénde-
rungsvorschlidge indigener Repridsentanten werden in Form von Empfehlun-
gen an die diversen UN-Einrichtungen und nationale Regierungen weiterge-
leitet. In diesem Prozess ergeben sich zwei Probleme: Zum einen das im Zitat
von Matias Alonso angesprochene, das die Frage aufwirft, wie man gewihr-
leisten kann, dass Worten Taten folgen. Zum anderen entsteht durch die
grundsitzliche Offnung der Sitzungen des Forums fiir alle gesellschaftlichen
Gruppierungen eine paradoxe Situation. Einerseits ermoglicht diese Offenheit
indigenen Akteuren durch eine zahlenmiBige Uberlegenheit in den Sitzungen,
an politischer Prasenz und damit an symbolischem Kapital zu gewinnen. An-
dererseits unterstlitzt die generalisierte Teilnahmemoglichkeit die Herausbil-
dung grundlegender Konflikte und provoziert in der Folge Differenzierungs-
prozesse innerhalb der Gruppe indigener Akteure, die tendenziell zu ihrer

329

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

politischen Schwichung fiihren. Dies hingt auch damit zusammen, dass ein-
deutige Kriterien zur Bestimmung der Authentizitdt politischer Repriasentan-
ten fehlen. Das sorgt fiir Konfliktpotential innerhalb der Gruppe indigener
Akteure sowie zu ihrer Diskreditierung in der AuBenwahrnehmung.

Jedoch ist die UNO kein Ort, an dem iiber die Authentizitét lokaler Repré-
sentanten differenzierte Aussagen getroffen werden konnten. »Produzenten<
und »Konsumenten< politischer Losungen sind rdumlich radikal voneinander
getrennt, wodurch erstere in ihren Handlungen autonom werden. Jeder kann
sich im Kontext des Forums zu einem politischen Reprisentanten indigener
Volker erkldren. Dementsprechend ist der Raum, der sich indigenen Akteuren
scheinbar besonders weit gedffnet hat gleichzeitig ein Ort, an dem die realen
Gestaltungschancen von Politik fiir sie dennoch gering bleiben.

Das von Matias Alonso angesprochene Gefiihl der Verpflichtung zur Um-
setzung von Empfehlungen sollten nicht nur Vertreter der UN-Agenturen und
nationaler Regierungen entwickeln, sondern auch die indigenen Représentan-
ten selbst. Sie konnten ihre politische Einflussnahme bei der UNO und im lo-
kalen Kontext dadurch erhohen, dass sie konkrete Riickbindungsarbeit zwi-
schen beiden Ebenen leisten. Am Beispiel der Organisation AIDESEP konnte
dies idealtypisch folgendermallen aussehen: In den Foderationen werden jedes
Jahr die wichtigsten Probleme aller Gemeinden zusammengetragen und be-
sprochen; die Ergebnisse werden auf die nidchst hohere Ebene weitergeleitet
und abgeglichen mit den Beitridgen der anderen Foderationen. Zu guter letzt
findet eine Systematisierung in AIDESEP statt, auf dessen Grundlage ein Be-
richt fiir die relevanten Adressaten erstellt wird: die eigene Regierung, UN-
Organisationen, Weltbank, OAS etc. Dieser kann auch im Forum eingereicht
bzw. in den entsprechenden Sitzungen vorgetragen werden. Im Gegenzug
wird den lokalen Gemeinschaften von den bei den Sitzungen anwesenden Re-
prasentanten iiber die Entwicklungen am Forum Bericht erstattet. Nicht etwa
nur in schriftlicher Form, sondern vor allem in Versammlungen. Bestiinden
entsprechende Kontrollmechanismen in der Organisation, um die Vertreter
zur Riickmeldung zu zwingen, konnte diese Form der Anbindung vielleicht
erfolgreich sein.

Des Weiteren erschiene es mir sinnvoll, in den Sitzungen des Forums eine
Reduzierung der Themenvielfalt anzustreben. Das Mandat des Forums — die
Erteilung von Ratschldgen an den Wirtschafts- und Sozialrat zu Fragen der
wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung, Kultur, Umwelt, Bildung, Ge-
sundheit und Menschenrechte — ist zu umfangreich, um effektiv in jeder Sit-
zung bewiltigt werden zu konnen. Die Informationsfiille bewirkt, dass vor al-
lem unerfahrene Teilnehmer schnell den Uberblick verlieren und letztendlich
der von Matias Alonso geschilderte Eindruck tiberwiegt: Das Forum wird zur
»Empfehlungsfabrik« ohne nachhaltige Wirkkraft.

330

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

4. Ausblick

Eine in den theoretischen Ausgangsiiberlegungen dieser Arbeit aufgeworfene
Frage bestand darin, inwiefern bestehende Machtstrukturen von sozialen Be-
wegungen verdndert werden konnen (vgl. Kapitel II.1). Die empirischen
Untersuchungen verdeutlichten, dass diese Frage nur sinnvoll beantwortet
werden kann, wenn neben den Diskursen auch die soziale Praxis der Akteure
beleuchtet wird. Indigene bilden keinen homogenen Block der »Unterdriick-
ten«. Zwar werden sie von auBen oftmals als eine klar abgrenzbare Gruppe
wahrgenommen und indigene Reprédsentanten betonen ihrerseits diese Gren-
zen zu politischen Zwecken. Das bedeutet aber noch lange nicht, dass die
Mitglieder ihrer proklamierten Gemeinschaften auf Grund kultureller Ahn-
lichkeiten gemeinsame Interessen besitzen oder ein einheitliches Identitétsge-
fuhl ausbilden. Sie konnen sich hingegen als Mitglieder mehrerer Gruppen
gleichzeitig verstehen. Dies wurde vor allem im zweiten empirischen Teil der
Studie deutlich: Ethnizitit oder Indigenitit stellte fiir viele Dorfbewohner eine
mogliche, aber keine ausschlieBliche Gruppenidentitdt dar. Blockbildung auf
Grundlage eines essentialistischen Kultur- und Identititsverstindnisses kann
im peruanischen Tiefland bisher keine dauerhaften Formen annehmen.
Dennoch konnen die indianischen Foderationen im Amazonasgebiet als
authentische politische Institutionen der sie Konstituierenden gesehen werden.
Denn, in akuten Konfliktsituationen gewinnen sie praktische Bedeutung und
entsprechen somit politischen Handlungsmustern der Zusammengeschlossen.
Zu untersuchen bleibt dabei jedoch, welche Dynamiken sich in den konkreten
Fillen, in denen foderative Zusammenschliisse auf ethnischer Basis relevant
werden, auf lokaler Ebene entwickeln: Welche Personen iibernehmen die
Fiihrung, wie sind sie in der Gemeinschaft verankert und wie lange bleiben
sie politisch relevant? Was fiihrt gegebenenfalls dazu, dass ihre Leitungsfunk-
tion von groflen Teilen der Gemeinschaft hinterfragt wird? An diese Fragen
konnten weitere ethnografische Studien indigener Bewegungen ankniipfen,
die sich somit vor allem als zeitintensive Studien der lokalen Machtverhalt-
nisse verstehen miissten. Detaillierte Rekonstruktionen einzelner Foderations-
geschichten, die gleichfalls die impliziten und expliziten Vorstellungen der
jeweiligen Bevolkerung tiber die ideale Form ihres politischen Gemeinwesens
analysieren, sowie die detaillierte Rekonstruktion der Biografien einzelner
Fiihrungspersonlichkeiten konnten weitere wichige Beitrdge liefern, um
gegenwirtige Modelle indigener Selbstorganisation in nationalstaatlichen Zu-
sammenhingen systematisch und ohne normativen Impetus zu erfassen. Der
Ansatz der multisited fieldwork bote sich dabei meiner Meinung nach in einer
anderen als in dieser Studie verfolgten Art und Weise erneut an: Zu einer
multilokalen Forschung zu indigenen Bewegungen gehort eine groflere Zahl
von Wissenschaftlern, die, an unterschiedlichen Stellen, aber in enger Ab-

331

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

stimmung, zum gleichen Thema arbeiten. Denn, will man sich nicht auf eine
Diskursanalyse beschrinken, ist eine ldngere personliche Prisenz an einem
Ort letztendlich fundamental, um politische Alltagspraktiken und Dynamiken
detailliert erfassen zu konnen. Die intensive Studie des Partikuldren bleibt der
zentrale Beitrag, den ethnologische Arbeiten leisten konnen, um — auch pra-
xisrelevante — Diskussionen tiber globale politische Prozesse zu bereichern.

332

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epilog: Manuel I[juma und seine Organisation
im Juli 2005 — »lch denke, ich habe meine
Pflicht als Prasident getan und Dinge in
Bewegung gesetzt.«

»Die illegalen Holzfdller haben mich bedroht. Eines Tages, als ich mich nicht
in meinem Dorf, sondern in Iquitos aufgehalten habe, um dort Arbeiten fiir
meine Organisation zu erledigen, ist ein junger Mann aus der Gemeinde zu
mir nach Hause gekommen. Er arbeitet mit den illegalen Holzfdllern. Er hat
meiner Frau gesagt: »Sag deinem Mann Bescheid, dass wir ihn suchen, dass
ihm etwas passieren wird«. Als ich in mein Dorf zuriickgekehrt bin, haben
mich meine Kinder am Hafen erwartet, sie haben mich umarmt, und wir sind
nach Hause gegangen. Dort hat mir meine Frau gesagt: »XY war da und hat
dir gedroht. Ich habe ihr geantwortet: »Es ist in Ordnung<«. Am ndchsten Tag
bin ich zu den Autoritdiiten der Gemeinde gegangen, dem teniente gobernador
und dem agente municipal. Denen habe ich gesagt: »Ich mochte XY anzeigen,
der zu mir nach Hause gekommen ist, um mir zu sagen, dass man mich um-
bringen wird. Ruft den Mann, damit er dazu Stellung nehmen kann¢. Sie ha-
ben ihn gerufen, und er ist gekommen und hat gesagt: »Ich bin nur zum Haus
dieses Herrn gegangen, um ihn iiber etwas zu informieren, das ich gehort ha-
be«. Aber ich habe ihm geantwortet: »Wenn du nicht in die Sache verwickelt
bist, warum kommst du dann, um mich zu bedrohen? Ich mache dich dafiir
verantwortlich, wenn mir etwas passieren sollte. Ich mochte, dass Sie mir gut
zuhoren, und Sie sind meine Zeugen, verehrte Autoritdten. Ich mache diesen
Herrn fiir mein Schicksal verantwortlich. Wenn mir etwas passiert, ist er
schuld«. Danach bin ich nach Iquitos gefahren, um mit einem Anwalt zu spre-
chen und den Autoritdten dort mitzuteilen, was mir passiert ist. Der Anwalt
hat mir gesagt: »Schreibe mir einen Bericht iiber das, was dir passiert ist, und
ich werde sehen, was ich damit machen kann.

333

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Danach sind andere Holzféller zu mir gekommen, um mir den Bau meines
Biiros fiir die Organisation anzubieten. Ich habe ihnen gesagt: »Nein, danke.
Ich schiitze den leichten Weg nicht, ich werde mich selbst um den Bau des Bii-
ros kiimmern. AufSerdem bin ich nicht alleine fiir den Widerstand verantwort-
lich. Elf indianische Gemeinden haben beschlossen, euch Einhalt zu gebieten,
und ich bin nur ihr Sprecher als Prdsident des Zusammenschlusses. Die Ent-
scheidung liegt bei den elf Gemeinden«. Andere Holzfdller haben mich auf ein
Getrdnk eingeladen, das ich immer angenommen habe. Ich trinke mit ihnen,
aber mehr auch nicht. Das sage ich ihnen auch. Ich mochte nicht den glei-
chen Fehler wie andere Prdsidenten machen, die das Geld in die eigene Ta-
sche stecken und als Prdsidenten versagen. Ich hditte schon ldngst sagen kon-
nen: >Gut, gebt mir vierzehntausend soles', und ich werde mich weit weg in
einer anderen Gemeinde niederlassen<. Ich habe das nicht getan, weil ich
nicht nur fiir mich, sondern fiir meine Kinder und mein Volk kdmpfe. Mehr
noch, ich kimpfe fiir die Welt, denn dieses Naturschutzgebiet ist sehr wichtig,
damit die natiirlichen Ressourcen erhalten bleiben. Wovon werden wir sonst
leben? Mein Vater hat mich im Alter von zehn Jahren in das Dorf gebracht, in
dem ich heute lebe. Ich bin in einer anderen Gemeinde am Ucayali geboren.
Aber mein Vater hat mich dorthin gebracht auf Grund des Reichtums von Pa-
caya Samiria: der Tiere, Fische etc.«

Als ich im Juli 2005 Manuel ljuma in Iquitos treffe, erzdhlt er mir, was ich
schon vorher von anderer Seite gehort hatte: Seine Organisation war durch
die massiven Probleme einiger Gemeinden mit den illegalen Holzfdllern zu
neuem Leben erwacht. In einer konzertierten Aktion halfen Mdnner aus elf
der dreizehn Mitgliedsgemeinden den personell unterbesetzten Wachposten
an einem der Eingdnge zum Naturschutzgebiet Pacaya Samirias dabei, eine
Gruppe von illegalen Holzfdllern zu stellen und ihnen die Bdume abzuneh-
men. Nach Verhandlungen mit den zustindigen Behdrden konnten sie in der
Folge erreichen, dass das Holz den Mitgliedsgemeinden der indigenen Orga-
nisation zugesprochen wurde. Der Biirgermeister des Bezirks, ebenso wie ein
erfolgreicher lokaler Touristenfiihrer, hatten sich zudem bereit erkicrt, Benzin
fiir den Transport ins Dorf und Ol fiir die Motorscigen zu spenden, damit das
Holz von den Dorfbewohnern spdter zu Mobeln weiterverarbeitet werden
konnte. Manuel ljuma hatte im Vorfeld verschiedene Versammlungen organi-
siert, um diese Aktion zu planen: »Bereits im November 2004 habe ich eine
Generalversammlung meiner Organisation einberufen, auf der beschlossen
wurde, dass ich als Prdsident durch alle Gemeinden reisen wiirde, um ge-
meinsam einen Plan zu erarbeiten, wie wir gegen die illegalen Holzfdller vor-
gehen konnen. Nur zwei Gemeinden wollten nicht mitmachen, eine davon war
mein Dorf. Aber wir haben nach unserer Beschlagnahmungsaktion trotzdem

1 Peruanische Landeswahrung.

334

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPILOG

beschlossen, diese beiden Gemeinden am Gewinn zu beteiligen. Auch sie diir-
fen Mdnner in die Gemeinde schicken, in der das Holz weiterverarbeitet wird.
Ich denke, ich habe einiges erreicht in meiner Zeit als Prdsident. Manchmal,
wenn ich in Iquitos bei der ORAI vorbeischaue, habe ich sogar das Gefiihl,
dass meine Organisation mehr besitzt als unser regionaler Dachverband.
Aber jetzt mochte ich Neuwahlen fiir den Herbst dieses Jahres einberufen. Ich
denke, ich habe meine Pflicht als Prdsident getan und Dinge in Bewegung ge-
setzt. Jetzt soll ein anderer weitermachen. «

335

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

1. Abkiirzungsverzeichnis

AIDESEP: Asociacion Interétnica de Desarollo de la Selva Peruana; dt.
»Interethnischer Entwicklungsverband des peruanischen Tieflands¢, 1980
gegriindet, eine der beiden nationalen Vertretungsinstanzen der indigenen
Tieflandbewohner Perus.

CAH: Consejo Aguaruna-Huambisa; dt. >Rat der Aguaruna-Huambisa<, Mitte
der 1970er Jahre von Evaristo Nugkuag Ikanan gegriindet, der spéter auch
AIDESEP und COICA mit ins Leben rief.

CCP: Confederacion Campesina del Peru, dt. >Bauerngewerkschaft Perusg;
ein in den 1960er Jahren entstandener Zusammenschluss, welcher der Mi-
litdirregierung unter General Juan Velasco Alvarado unabhingig und kri-
tisch gegeniiberstand.

CECONSEC: Central de Comunidades Nativas de la Selva Central; dt. »Zen-
trale der nativen Gemeinden der Selva Central, 1978 ins Leben gerufen.
Fungierte zunichst primér als Handelskomitee zur Vermarktung von Kaf-
fee, entwickelte sich dann aber zu einer politischen Organisation.
CECONSEC gehort zu den Griinderorganisationen von AIDESEP.

CEPAL: Comision Economica para América Latina; dt. »>Wirtschaftskom-
mission fiir Lateinamerika¢, 1948 etabliert. Als eine der fiinf regionalen
Kommissionen untersteht CEPAL dem ECOSOC. Der Hauptsitz der
Kommission befindet sich in Santiago de Chile. Das erklirte Ziel der
CEPAL ist es, zur »wirtschaftlichen Entwicklung« Lateinamerikas beizu-
tragen. In jlingerer Zeit fordert die Kommission auch Maflnahmen zur
Unterstiitzung der »sozialen Entwicklungc.

CISA: Consejo Indio de Sudamérica; dt. >Indiorat Siidamerikas<; internatio-
nale indianistische« Organisation, die 1980 ins Leben gerufen wurde.
CISA stand mit AIDESEP im Wettstreit um Mitgliedsorganisationen so-
wie Finanzierung durch die internationale Entwicklungszusammenarbeit.
Die Organisation verlor im Zuge eines Korruptionsskandals Mitte der
1980er Jahre an Einfluss und Bedeutung.

CNA: Confederacion Nacional Agraria; dt. »Nationale Agrargewerkschaft«.
Die Gewerkschaft wurde von Velascos Militdrregierung ins Leben geru-
fen, um die unabhéngig entstandene CCP zu schwiéchen.

COICA: Coordinadora de las Organizaciones Indigenas de la Cuenca Ama-
zomica; dt. yKoordination der indigenen Organisationen des Amazonasbe-
ckenss, ein internationaler Zusammenschluss der indigenen Organisatio-
nen aus den Anrainerstaaten des Amazonasbeckens. COICA wurde 1984
ins Leben gerufen, Evaristo Nugkuag war der erste Prasident der COICA.

COICAP: Coordinadora Agroforestal Indigena y Campesina del Peru; dt.
yForstwirtschaftlicher indigener und bauerlicher Zusammenschluss Peruss,
eine 1995 gegriindete, national agierende NGO von »Bauern< und >Indige-
nen< mit Sitz in Lima.

338

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

CONACAMLI: Coordinadora Nacional de Comunidades Adversamente Afec-
tadas por la Mineria; dt. »Nationale Koordination von Gemeinden, die
vom Bergbau betroffen sindc. CONACAMI erhielt 2000 einen legalen Sta-
tus als NGO und entwickelte sich schnell mit AIDESEP zusammen zur
tonangebenden Organisation innerhalb des nationalen Zusammenschlusses
COPPIP. Prisident der Organisation ist seit ihrem Bestehen Miguel Pa-
lacin, der 2003 auch die Prisidentschaft der COPPIP iibernahm. 2006
wurde Palacin zum Vorsitzenden eines neuen transnationalen Zusammen-
schlusses von Andenorganisationen, der Coordinadora Andina de Organi-
zaciones Indigenas (CAOI; dt. »andine Koordinationsstelle indigener Or-
ganisationen«), gewéhlt. Der CAOI gehoren Organisationen aus Ecuador,
Kolumbien, Peru, Bolivien und Chile an. Die Koordinationsstelle setzt
sich fiir die Schaffung plurinationaler Staaten und interkultureller Gesell-
schaften ein und fordert dabei vor allem Schutz und Anerkennung indige-
ner Territorien, die Selbstverwaltung der Bodenschitze dieser Gebiete
durch indigene Gemeinden sowie die Umsetzung der ILO Konvention
169.

CONAIE: Confederacion de Nacionalidades Indigenas del Ecuador; dt.
»Konfoderation indigener Nationalititen Ecuadors¢, 1986 unter Beteili-
gung von 27 Organisationen des ecuadorianischen Hochlands, Tieflands
und der Kiistenregion als nationaler Dachverband ins Leben gerufen. 1990
gelang CONAIE eine Massenmobilisierung, seitdem ist die Organisation
zentrale Verhandlungspartnerin der jeweiligen ecuadorianischen Regie-
rungen.

CONAP: Confederacion de Nacionalidades Amazonicas del Peru, dt. yKon-
foderation der amazonischen Nationalitdten Perus<. 1987 in Konkurrenz zu
AIDESEP entstanden. Bis heute liegen die beiden Organisationen héufig
im Streit und betonen ihre politischen Differenzen. Die Fdderationen im
Tiefland haben sich jedoch in einigen Fillen fiir eine Doppelmitgliedschaft
in beiden nationalen Zusammenschliissen entschieden.

CONAPA: Comision Nacional para los Pueblos Andinos, Amazénicos y Afro-
Peruanos,; dt. >Nationale Kommission fiir die Volker der Anden, des
Amazonas und die Afro-Peruaner<. Die Kommision wurde von Prisident
Alejandro Toledo 2002 ins Leben gerufen; den Vorsitz hielt zunéchst sei-
ne Frau Eliane Karp inne, musste diesen aber nach massiven Protesten ab-
geben. In Folge eines Streits um die Verwendung der von CONAPA ver-
walteten Weltbank-Gelder in Hohe von fiinf Millionen Dollar wurde diese
staatliche Institution aufgelost. Ihre Nachfolgekommission heifit INDEPA.

COPPIP: Conferencia Permanente de Pueblos Indigenas del Peru, dt. >Stén-
dige Konferenz der indigenen Vélker Perus<. Die Konferenz wurde 1998
als Zusammenschluss der Kiisten-, Hochland- und Tieflandorganisationen
ins Leben gerufen; sie teilte sich bald in zwei Zusammenschliisse auf, von

339

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

denen der eine in der Folge mit finanzieller und technischer Unterstiitzung
der internationalen Entwicklungszusammenarbeit versuchte, sich als na-
tionale Vertretungsinstanz zu etablieren. Diese Versuche sind jedoch bis
heute nicht erfolgreich verlaufen.

CORPI: Coordinadora Regional de Pueblos Indigenas San Lorenzo,; dt. >Re-
gionale Koordination der indigenen Vdlker von San Lorenzo«, eine der
sechs regionalen indigenen Dachverbinde, die AIDESEP angeschlossen
sind.

DAM: Desarrollo del Alto Maraiion; dt. yEntwicklung des oberen Marafion«.
Organisation einer Gruppe spanischer Freiwilliger um den AIDESEP-
Unterstiitzer Pedro Garcia Hierro, die in den 1960er Jahren ins peruani-
sche Amazonasgebiet kamen und Aguaruna-Gemeinden beim Aufbau
einer Kooperative und spiter bei der Griindung der Foderation CAH hal-
fen.

ECOSOC: Economic and Social Council ; dt. »Wirtschafts- und Sozialrat,
eines der Hauptorgane der Vereinten Nationen. Das Stindige Forum fiir
indigene Angelegenheiten untersteht dem ECOSOC. Die UN-Charta weist
dem ECOSOC Aufgaben der Koordinierung, Politikiiberpriifung und des
Politikdialogs auf wirtschaftlichem, sozialem, kulturellem und humanité-
rem Gebiet zu. Der Rat kann Empfehlungen an die UN-Generalver-
sammlung und die UN-Sonderorganisationen abgeben, Ubereinkommen
zur internationalen Zusammenarbeit auf diesen Gebieten vorlegen oder
mit Genehmigung der Generalversammlung Vertrdge mit den Sonderorga-
nisationen abschlieBen. Der ECOSOC besteht aus 54 Mitgliedern.

FAO: Food and Agricultural Organisation; dt. >Erndhrungs- und Landwirt-
schaftsorganisation¢, 1945 gegriindet, Sonderorganisation der Vereinten
Nationen. Die Tétigkeit der FAO gliedert sich in zwei Bereiche: 1. das re-
guldre Programm, das sich mit der Bereitstellung von finanzieller Hilfe
und Politikberatung in allen landwirtschaftlichen Fragen beschiftigt und 2.
die sogenannten Feldprogramme, die in Zusammenarbeit mit anderen UN-
Organisationen oder nationalen Regierungen durchgefiihrt werden. FAO
ist die groBte Entwicklungshilfeorganisation im UN-System. Sie konzen-
triert sich vor allem auf Katastrophenhilfe.

FEDECOCA: Federacion de Comunidades Cocamillas, dt. >Féderation von
Cocamilla-Gemeinden¢, 1977 mit Unterstiitzung des US-amerikanischen
Ethnologen Anthony Stocks gegriindet.

FENAMAD: Federacion Nativa de Madre de Dios, dt. yNative Foderation
der Region Madre de Dios<, 1982 gegriindet. FENAMAD ist ein multieth-
nischer Zusammenschluss, der iiberwiegend aus Gemeinden der Harak-
mbut, Yine und Ese Eja besteht. Die Foderation fungiert gleichzeitig als
regionale Organisation AIDESEPs, gehort aber auch CONAP an und
pflegt dartiber hinaus Allianzen mit nicht-indigenen Organisationen.

340

- am 14.02.2026, 12:14:07.


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

FORMABIAP: Formacion de Maestros Bilingiies Indigenas de la Amazonia
Peruana; dt. »Ausbildung zweisprachiger indigener Lehrer des peruani-
schen Amazonsgebiets<, 1988 als Ausbildungsprogramm fiir zweisprachi-
ge, indigene Grundschullehrer von AIDESEP ins Leben gerufen, mit Sitz
in Iquitos. FORMABIAP ist in die staatliche universitire Struktur einge-
bunden und wird von AIDESEP mit koordiniert. Uber 300 indigene Leh-
rer wurden bisher ausgebildet, 129 haben das Programm mit einem Titel
abgeschlossen.

FUNAI: Fundagdo Nacional do Indio; dt. »Nationale Stiftung des Indianers«.
Kraft der brasilianischen Verfassung von 1988 ist die FUNAI das offiziel-
le Ausfiihrungsorgan der staatlichen, indigenistischen Politik in Brasilien.
Ihre Aufgaben bestehen unter anderem im Schutz indianischer Gemein-
den, der Demarkierung indianischer Territorien sowie der Durchsetzung
von Grundschulbildung fiir alle indianischen Kinder.

IITC: International Indian Treaty Council; 1974 von US-amerikanischen, im
urbanen Kontext lebenden Indianern gegriindet. Bekam 1977 nach der Na-
tional Indian Brotherhood of Canada als zweite indigene Organisation
einen UN-Beraterstatus am ECOSOC. Zusammen mit dem WCIP domi-
nierte der IITC vor allem in den 1980er Jahren die Ausrichtung der panin-
digenen Bewegung innerhalb der UNO. Auch heute noch zeigt die Organi-
sation bei den Sitzungen des Stindigen Forums fiir indigene Angelegen-
heiten eine starke Présenz.

ILO: International Labour Organisation, dt. >Internationale Arbeitsorganisa-
tion«, 1919 zusammen mit dem Vo6lkerbund im Rahmen der Friedensver-
handlungen von Versailles gegriindet. 1946 wurde die ILO die erste Son-
derorganisation der neu ins Leben gerufenen Vereinten Nationen. Ziel der
Organisation ist es, volkerrechtliche Mindeststandards in Form eines
internationalen Arbeitsrechts zu schaffen. Sie verabschiedet Empfehlun-
gen und Ubereinkommen. Mit der Entkolonisierung in den 1950er und
60er Jahren {ibernahm die ILO auch operative Tétigkeiten im Bereich der
Bereitstellung technischer (Entwicklungs)hilfe.

INDEPA: Instituto Nacional de Desarrollo de los Pueblos Andinos, Amazoni-
cos y Afroperuanos; dt. >Nationales Institut fir die Entwicklung der Vol-
ker der Anden, des Amazonas und der Afro-Peruaner«. Ende 2004 be-
schloss der peruanische Kongress, eine neue nationale Instanz fiir indigene
Angelegenheiten ins Leben zu rufen — INDEPA. Das Institut agiert auto-
nom und besitzt den Rang eines Ministeriums. Es soll die Ausfithrung von
Projekten und Programmen koordinieren, welche die yRechte und die Ent-
wicklung mit Identitit der Volker der Anden, des Amazonas und der Afro-
Peruaner unterstiitzens.

IWF (IMF): International Monetary Fund; dt. >Internationaler Wéhrungs-
fonds<, 1944 in Bretton Woods als Teil der sogenannten Weltbankgruppe

341

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

zur Neuordnung der Weltwirtschaft ins Leben gerufen, seit 1947 im Besitz
des Status’ einer Sonderorganisation der UNO. Um sein Mandat — Kon-
trolle der Wechselkurspolitik seiner Mitgliedsstaaten — zu erfiillen, liber-
nimmt der IWF Uberwachungsfunktionen auf multi- und bilateraler Ebe-
ne.

IWGIA: International Work Group on Indigenous Affairs; dt. >Internationale
Arbeitsgruppe zu indigenen Angelegenheiten<. International agierende
NGO mit Hauptsitz in Kopenhagen, Dédnemark. IWGIA entstand nach
dem XXXVII. Stidamerikanistenkongress in Stuttgart im August 1968 als
Initiative politisch engagierter Ethnologen (Schiiler Frederik Barths), die
mit der Organisationsgriindung auf Massentdtungen an Indianern in Ko-
lumbien und Brasilien reagierten.

MDGs: Millenium Development Goals; dt. »Milleniums-Entwicklungszielex.
Die Millenniums-Entwicklungsziele umfassen 8 iibergeordnete Ziele: 1.
extremen Hunger + Armut beseitigen; 2. Grundschulbildung fiir alle Kin-
der erreichen; 3. Gleichstellung und gréBeren Einfluss der Frauen durch-
setzen; 4. Kindersterblichkeit senken; 5. Gesundheit der Miitter verbes-
sern; 6. AIDS, Malaria und andere Krankheiten bekdmpfen; 7. nachhalti-
gen Schutz der Umwelt gewihrleisten; 8. globale Partnerschaft im Dienst
der Entwicklung schaffen. Diese acht Ziele werden wiederum in insgesamt
18 Zielstellungen konkretisiert, wobei 48 Indikatoren zum Einsatz kom-
men. Die Ziele wurden von einer Expertengruppe, bestehend aus Mitglie-
dern des UN-Generalsekretariats, IWF, OECD und Weltbank, erstellt und
im Jahr 2000 in einer Sondersitzung der Generalversammlung verabschie-
det.

OAS: Organization of American States; dt. >Organisation amerikanischer
Staaten<. Die OAS zdhlt gegenwirtig 35 Mitgliedsstaaten (Cuba wurde als
einziges amerikanisches Land 1962 vom Verbund ausgeschlossen). Der
Hauptsitz der Organisation ist in Washington, ihre wichtigsten Organe
sind die Generalversammlung, die einmal jahrlich von den Aulenminis-
tern aller Mitgliedsstaaten abgehalten wird sowie der Stindige Rat, der aus
Diplomaten aller 35 Staaten besteht und regelméBig in Washington zu-
sammentritt. Jedes Land besitzt das gleiche Stimmrecht, der Vorsitz des
Stiandigen Rates wechselt alle drei Monate, wobei die einzelnen Mitglieds-
staaten in alphabetischer Reihenfolge zum Zuge kommen.

OIRA: Organizacion Indigena Regional de Atalaya; dt. >Regionale indigene
Organisation von Atalayag, eine der sechs regionalen Dachverbénde, die
AIDESEP angeschlossen sind.

ORAI: Organizacion Regional de Asociaciones Indigenas, dt. yRegionale Or-
ganisation indigener Verbdnde<. ORAI ist eine der beiden regionalen In-
stanzen von AIDESEP in der Region Loreto, im Nordosten des peruani-
schen Tieflands.

342

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

SINAMOS: Sistema Nacional de Apoyo a la Mavilizacién Social; dt. yNatio-
nales System zur Unterstiitzung der sozialen Mobilisierung<. SINAMOS
stand gleichzeitig fiir sin amos (dt. »ohne Herren<) und verkorperte so den
revolutiondren Anspruch der Militarregierung unter General Velasco.
1971 ins Leben gerufen war SINAMOS als Vermittlungsinstanz zwischen
Bevolkerung und Staatsfithrung gedacht, da die Griindung einer politi-
schen Partei von der Mehrheit der militdrischen Fiithrung abgelehnt wor-
den war.

SIL: Summer Institute of Linguistics; besitzt eine Doppelfunktion von Mis-
sion und linguistischer Forschung sowie Verschriftlichung indigener Spra-
chen. Das SIL kam 1950 nach Peru. Wéahrend die Organisation in einigen
lateinamerikanischen Staaten auf grofien Widerstand stief, was zum Bei-
spiel zu ihrer Ausweisung in Ecuador, Brasilien, Mexiko und Panama En-
de der 1970er Jahre fiihrte, pflegte sie in Peru mit den verschiedenen
Machthabern relativ gute Bezichungen. So konnte das SIL 1953 in Yari-
nacocha eine Ausbildungsstitte zur Erziechung zweisprachiger indigener
Lehrer eroffnen. Damit trug die Organisation indirekt zur Ausbildung der
neuen indigenen Représentanten und ihrer Zusammenschliisse bei.

UNDP: United Nations Development Programme; dt. >Entwicklungspro-
gramm der Vereinten Nationen<, 1965 von der Generalversammlung ge-
griindet. 1966 nahm das UNDP seine Arbeit auf. Es ist die weltweit grofite
multilaterale Einrichtung fiir technische Zusammenarbeit, die auf der Ba-
sis von nicht riickzahlbaren Zuschiissen arbeitet. Finanziert wird sie durch
die jahrlichen freiwilligen Beitrdge der UN-Mitgliedsstaaten.

UNESCO: United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization;
dt. »Organisation der Vereinten Nationen fiir Erziehung, Wissenschaft und
Kultur¢, 1945 von 37 Staaten in London gegriindet. 1946 wurde der
UNESCO der Status einer UN-Sonderorganisation zugewiesen. Offizielles
Ziel der Organisation ist es, durch Férderung der Zusammenarbeit zwisch-
en den Mitgliedsstaaten auf den Gebieten der Erziehung, Wissenschaft
und Kultur zur internationalen Friedenssicherung beizutragen.

UNEP: United Nations Environment Programme; dt. yUmweltprogramm der
Vereinten Nationen¢, 1972 als Ergebnis der ersten UN-Umweltkonferenz
in Stockholm gegriindet. Die UNEP initiiert Kooperationen mit anderen
globalen, regionalen oder nationalen Institutionen und versucht, auf diesen
Ebenen die Beschiftigung mit Umweltfragen zu férdern und zu stérken.
Ferner sammelt sie relevante Informationen zu umweltpolitischen Themen
und stellt sie, in Kooperation mit anderen UN-Organisationen, Entschei-
dungstragern zur Verfliigung.

UNIFEM: United Nations Development Fund for Women; dt. yUN-Entwick-
lungsfonds fiir Frauen<. 1985 wurde der 1976 eingerichtete Fonds fiir die
Finanzierung der UN-Frauendekade in einen stindigen Hilfsfonds umge-

343

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

wandelt und ist seitdem mit dem UNDP assoziiert, rechtlich aber eigen-
stindig. UNIFEM Ieistet technische und finanzielle Hilfe zur Unterstiit-
zung von Initiativen von Frauen in der sogenannten Dritten Welt.

UNFPA: United Nations Population Fund; dt. yBevolkerungsfonds der Ver-
einten Nationen¢, 1967 urspriinglich als UN Trust Fund gegriindet.
UNFPA ist ein eigenstdndiges Programm der Vereinten Nationen und gilt
heute als Zentrum der weltweiten Unterstiitzung staatlicher Bevolkerungs-
politik und >reproduktiver Gesundheit«. Gibt jahrlich den Weltbevilke-
rungsbericht heraus.

UNHCHR: United Nations High Commissioner on Human Rights; dt. »Hoher
Kommissar der Menschenrechte der Vereinten Nationen<. Schon 1946 rief
die UNO ein Sekretariat fiir Menschenrechte ins Leben, das unter ver-
schiedenen Bezeichnungen bis heute fungiert, seit 1997 als Amt des Ho-
hen Kommissars fiir Menschenrechte.

UNHCR: United Nations High Commissioner for Refugees; dt. »Hoher
Fliichtlingskommissar der Vereinten Nationen<, 1951 von der UN-Gene-
ralversammlung eingerichtetes Amt. Laut ihrer Satzung ist die Organisa-
tion strikt humanitér und nicht politisch ausgerichtet. Thre Hauptfunktion
besteht darin, Fliichtlingen internationalen Rechtsschutz zu sichern.

WCIP: World Council of Indigenous Peoples, dt. »Weltrat indigener Volkery,
1975 gegriindeter Zusammenschluss, der aus einem Treffen in Port Alber-
ni zwischen Vertretern nord- und lateinamerikanischer indigener Orga-
nisationen sowie Vertretern aus Europa und Neuseeland entstand. Diese
transnationale indigene Organisation wollte bereits bestechende Kontakte
zwischen Indigenen verschiedener Kontinente stirken und diese an der
UNO vertreten.

WHO: World Health Organization; dt. »Weltgesundheitsorganisation<, 1948
als Sonderorganisation der Vereinten Nationen gegriindet. Die Organi-
sation besitzt zwei Hauptfunktionen: 1. ist sie Koordinierungsstelle fiir die
internationale Gesundheitsarbeit und 2. bietet siec Regierungen auf Verlan-
gen fachliche Unterstiitzung.

WIPO: World Intellectual Property Organization, dt. »Weltorganisation fiir
geistiges Eigentum¢, wurde 1967 in Stockholm gegriindet und 1974 per
Abkommen zur UN-Sonderorganisation. Die WIPO mochte geistiges
Eigentum — verstanden als alle geistigen Tatigkeiten auf gewerblichem,
wissenschaftlichem, literarischem und kiinstlerischem Gebiet — durch
weltweite Zusammenarbeit der Staaten schiitzen.

344

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

2. Glossar spanischer und indigener Begriffe

agente municipal: »Gemeindevertreter<; er wird vom Biirgermeister ernannt
und fungiert als dessen Ansprechpartner in einer kleinen Ortschaft. Er be-
sitzt reine Verwaltungsaufgaben, kann zum Beispiel das Zivilregister fiih-
ren und den Schriftverkehr weiterleiten. Nicht jedes Dorf hat einen agente
municipal.

dpu: in indianischen Gemeinden im peruanischen Tiefland vielerorts ge-
brauchliche Bezeichnung fiir eine straditionellec politische Fithrungs-
personlichkeit.

ayahuasca: >Liane der Geister; Drogenzubereitung aus Naturdrogen, die
einerseits den halluzinogenen Wirkstoff DMT und andererseits MAO-
Inhibitoren aus der Harmala-Reihe (zB. Harmalin) enthalten.

campesino: yBauer«.

caudillo: »Anfiihrer<. Politischer Fiihrertypus, der sich in Stidamerika mit den
Unabhingigkeitskriegen im 19. Jahrhundert herausbildete. Die ersten cau-
dillos waren meist charismatische Generile, die ihren militdrischen Rang
nutzten, um in den neuen unabhéngigen Staaten an Macht zu kommen. Th-
re Macht entzieht sich jeglicher Kontrolle. Sie nutzen ihr Amt, um persén-
liche Interessen zu verfolgen.

chacra: >Feld«.

cholo: mit diesem Begriff werden in Peru Menschen mit indigenem, vor allem
andinem Phénotypus bezeichnet; cholo kann sowohl als Eigenbe-
zeichnung als auch als abwertende Fremdbezeichnung der Indigenen der
Andenregion dienen.

chuncho: Bezeichnung fiir die indigenen Bewohner des peruanischen Amazo-
nasgebietes; als Schimpfwort gebraucht, das Verachtung ausdriicken soll.

comunidad: >Gemeinde«, >Gemeinschaft¢; auch >Dorfx.

comunidad nativa: >Eingeborenengemeindeq; juristischer Status, den india-
nische Dérfer im peruanischen Tiefland seit 1974 erhalten konnen. Er ga-
rantiert ihnen ein Recht auf kommunalen Landbesitz und eingeschréankte
autonome Selbstverwaltung.

consejero/a regional: >Mitglied des Regionalrats¢; politisches Amt auf regio-
naler Ebene.

costumbres: »Gebrauches, »Traditionen«, »Gewohnheitenx.

curaca: von den Missionaren unter der indigenen Bevélkerung im peru-
anischen Amazonasgebiet eingefiihrtes Amt; er fungierte als Vermittler
zwischen Missionaren und lokaler Bevélkerung. In vielen Gebieten des
peruanischen Amazonasgebietes werden aber auch traditionelle Autori-
titen (dpus) curaca genannt.

curandero: yHeiler«.

345

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

dirigente: >Leiter, »Représentant<; mit diesem Begriff werden die Mitglieder
der Direktive indigener Organisationen bezeichnet.

gantatsirira: Kriegerfigur bei den Matsiguenka; der gantatsirira erlangte Ge-
folgschaft durch Gewaltandrohung; er verkorpert die despotische Fiih-
rungspersonlichkeit, die durch Kollaboration mit Plantagenbesitzern oder
Missionaren Macht gewinnen konnte.

jefe: »Chef¢; mit diesem Begriff werden oft politische Fiithrungsperson-
lichkeiten, vor allem im lokalen (dorflichen) Kontext bezeichnet.

lider: >Anfiihrer¢; verweist auf besondere politische Fithrungsqualititen und
Autoritét, die man dem Betreffenden zuschreibt.

maloca: yGemeinschaftshaus<; in den malocas spielt sich bei den Huitoto und
anderen indianischen Gruppen im Amazonasgebiet das soziale und zere-
monielle Leben einer Siedlung ab.

nativo.: >Eingeborener¢; in Peru seit der Gesetzgebung zu den comunidades
nativas (1974) geldufige Fremd- und Eigenbezeichnung fiir die indigenen
Tieflandbewohner.

patron (patrones): >Patron¢; auf Grund seines direkten Zugangs zu wichtigen
Ressourcen (Land, Arbeit, Geld etc.) kann der patrén asymmetrische
Tauschbeziehungen zu Personen aufbauen, die nicht iiber direkten Zugang
zu diesen Ressourcen verfligen und sie von sich abhéngig machen. Im pe-
ruanischen Tiefland tiber Jahrhunderte gefestigtes Beziehungsmuster (Pa-
tronage) zwischen Indianern und Plantagenbesitzern/Handlern etc.

presidente comunal: >Gemeindevorsteher<; Amt, das im Zuge der Gesetzge-
bung zu den comunidades nativas in den 1970er Jahren in indianischen
Déorfern im peruanischen Tiefland eingefiihrt wurde.

profesional: yFachkraft; im Kontext der indigenen Bewegung in Peru wird
hiufig explizit zwischen Mitarbeitern von NGOs (profesionales) und den
gewihlten Leitern indigener Organisationen (dirigentes) unterschieden.

pueblo indigena: >indigenes Volk¢; im Zuge der modernen indigenen Organi-
sationsprozesse zur weithin genutzten Bezeichnung der eigenen ethnisch-
en Gruppe geworden.

regidor: »Stadtrat¢; politisches Amt auf Bezirksebene.

teniente gobernador: >Stellvertreter des Landrats¢; er représentiert die staat-
liche Exekutive auf dorflicher Ebene und wird von seinem direkten Vor-
gesetzten, dem gobernador des Distrikts (Landrat) gewdhlt. Somit besetzt
er die unterste Ebene des Innenministeriums. Nicht in jedem Dorf gibt es
einen teniente gobernador.

346

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

3. Spanische Originalversionen
verwendeter Interview- und Gesprachspassagen
(in alphabetischer Reihenfolge der Personennamen)

Alarcén, Tomas: »Estoy de acuerdo con los hermanos que se quejan de la fal-
ta de informaciones por parte de sus representantes internacionales. Es la
tarea de los organismos representativos mantener la comunicacion con las
bases. Nosotros, los expertos, tenemos mas bien una funcién de conseje-
ros. [...] Con placer aconsejamos a nuestros delegados. Pero muy poco
nos preguntan«. (Kapitel V.6)

Antazu, Teresita: »Los representantes de los gobiernos van al Foro con man-
datos limitados de negociacién. Mas bien aprovechan el espacio para cui-
dar de la buena apariencia de sus paises«. (Kapitel V.3)

Antazu, Teresita: »Antes nosotros no conociamos escuela, mi mama p.e. no
fue a la escuela. Nosotros ya fuimos a la escuela, mis hijos ya van a la
universidad. [...] tenemos que ir aceptando el cambio y nosotros tenemos
que ir enrollandonos en este cambio. Tampoco porque soy de la comu-
nidad pobrecito ;ahi me voy a quedar, no voy a la escuela? No. Porque
entonces todo el cambio que viene nosotros siempre vamos a quedar retra-
sados. En cambio ahora los alumnos ya quieren estudiar y trabajar, es otra
mentalidad. Si cambiamos un poco la mentalidad eso no quiere decir que
tengamos que dejar nuestras costumbres. [...] Ellos van a estudiar aca.
Podemos ayudarles a que terminen, que tengan un trabajo. Ya pues, algo
hardn, o volverdn a la comunidad para apoyar. A trabajar en la
comunidad, por lo menos ya teniendo una profesion, algo«. (Kapitel X.4)

Antazu, Teresita: »Los hombres tienen miedo de que nosotras, las mujeres, les
desocupamos de sus puestos centrales. [...] Ademas no entienden los pro-
blemas de las mujeres indigenas como tema politico. Para ellos lo mas
importante es la lucha por nuestro territorio indigena. [...] Cuando empe-
z¢ mi cargo en el 99 el presidente de entonces me entregd dos hojas de
papel diciendo que era una version preliminar de un tema de mujer. De-
spués me dejaron solita con el trabajo y ademas muchas veces trataron de
echarme fuera de las tomas de decisiones importantes, ya sea a través de
reuniones particulares o no tomando en serio lo que yo estaba diciendo.
[...] También al nivel local a veces es muy dificil trabajar el tema de la
mujer. No comprenden el concepto de genero [...] y los hombres muchas
veces lo rechazan completamente, dicen entonces que es un concepto oc-
cidental«. (Kapitel X.5)

Aranda, Ofelia: »Cuando llegamos a este espacio de la ONU nos absorbe el
sistema. Aqui cada uno va por su lado. No me siento como para hablar
con los expertos indigenas del Foro. Ellos se mueven en otro nivel que
yo«. (Kapitel V.3)

347

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Cabrera, Justa: »En este Foro hay niveles de preparaciéon muy distintos. P.e.,
yo no puedo hablar inglés y hasta ahora nunca he tenido contacto con la
ONU. Para realmente poder aprovechar este espacio necesitaria un afio de
preparacion. No es para mi este espacio de la ONU. Yo puedo ser buen li-
der en mi comunidad pero no aqui. Hay que prepararse para llevar buenas
propuestas y para poder hacer contactos«. (Kapitel V.3)

Cabrera, Justa: »Tengo poco conocimiento del Foro. Se dice que es un Foro
para Cuestiones Indigenas, pero no somos parte de la elaboracion de las
normas del Foro. Ya esta hecho el programa del Foro y no se puede salir
de esto. Quise participar con una intervencién y me inscribi en la lista, pe-
ro se me olvidd poner que era una intervencion colectiva. Pero como le
dan prioridad a éstas ya no me tocé a mi«. (Kapitel V.3)

Cabrera, Justa: »Hay representantes aqui que llevan su traje en la maleta. Se
lo ponen para disfrazarse. Cuando llegué a Ginebra una seflora me pre-
guntd: ;Por qué no se pone su traje tradicional? Pero yo ofenderia a mis
abuelos, porque alla en mi comunidad tampoco me pongo mi traje. Si un
dia lo hago, sera para quedarme en el traje puesto«. (Kapitel V.4)

Cayuqueo, Nilo: »Por un lado es positivo que la ONU a través del Fondo Vo-
luntario quiere promover la participacion de organizaciones indigenas lo-
cales. Por otro lado en los foros de la ONU se discuten los lineamientos
politicos del movimiento indigena internacional, y para eso se necesitan
representantes con experiencia. Estas discusiones se dan muy pocas en el
Foro. Mas que nada hay luchas personales por posiciones y enfoques dis-
tintos. Eso le conviene a la ONU y a los gobiernos. Pero le hace dafio al
movimiento«. (Kapitel V.6)

Cayuqueo, Nilo: »El territorio y la autodeterminacion siguen siendo, por su-
puesto, demandas fundamentales de nuestro movimiento. Pero en el Foro
Permanente tenemos que concentrarnos en la exposicion de como nos
imaginamos nuestro desarrollo y las medidas que los gobiernos y la ONU
deberian tomar«. (Kapitel V.6)

Chirif, Alberto: »El suefia con que el territorio indigena un dia pueda ser uno
solo otra vez. Pero yo pienso que esto es peligroso y no se puede realizar.
La inclusion en el mercado ya ha avanzado demasiado. ;Qué pasa si todo
llega a ser un sélo territorio y un jefe decide vender madera? No, no, las
parcelas son mejor proteccion contra la liquidacion total«. (Kapitel 1X.3)

Chrisente, Luzmila: »Como dirigentes muchas veces no nos damos cuenta que
el pueblo manda y nosotros no. Por eso hay que ser menos que el pueblo.
Sino, el pueblo dice que tu ya no eres Ashaninka, pero mestizo. Asi te
ganas desconfianza«. (Kapitel X.4)

Espiritu, Ana: »Los pobrecitos muy poca educacion tienen, a veces solo saben
hablar algunas palabras en espafiol. De eso se aprovechan los represen-
tantes y se convierten en intermediarios entre ellos y las ONGs y las insti-

348

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

tuciones del estado. Pero en realidad son ellos mismos que viven de los
proyectos que solicitan en nombre de las comunidades. Ya no se compor-
tan conforme a nuestras costumbres«. (Kapitel X.4)

Garcia, Pedro: »El tema de los territorios es el tinico que ha entrado en todas
las cabezas de las Américas, quizas de todo el mundo«. (Kapitel IX.3)
Garcia, Rudolfo: »La organizacion lucha por los territorios, para su pobla-
cion, para que no haya invasiones. Para esto se creo. [...] Pero hoy en dia
el representante la quiere volver en una municipalidad donde se mueve

mucha plata« (Kapitel X.4)

Crispin, Manuel: »Hoy los dirigentes sélo se interesan por la continuacion de
la organizacidn, eso se ha vuelto su objetivo. [...] si se limpiara de los gu-
sanos, tal vez se podria ver un nuevo amanecer. [...] Si haces un compro-
miso con la organizacién tienes que ser fuerte, porque si no, te dejas ma-
nejar por la plata«. (Kapitel X.4)

Lopez, Hernan: »[...] de las once secretarias casi nadies te ayuda porque to-
dos vivimos en diferentes comunidades y para ser dirigente hay que ser
muy fuerte, de pasar mucha hambre, de todos. Ellos no pueden abandonar
sus hogares, tienen sus chacras, sus familias y yo también. Pero de todas
maneras hay que estar ahi, entonces parece que uno solo hay que hacer
muchas cosas«. (Kapitel X.5)

Manchineri, Sebastido: »[...] los espacios internacionales son espacios poli-
ticos que no deja de tener su importancia por visibilizar una problematica.
Pero no es el principal [...]. Al nivel internacional nosotros hacemos las
fiestas, los eventos, pero a partir de ahi alguien tiene que hacer. Y este
alguien para hacer no tiene«. (Kapitel III.1)

Manchineri, Sebastido: »P.e., conozco gente de Brasil que decia que era de un
pueblo y no lo era. Otra vez hubo también en otra sesion alguien de Pera y
vino por una organizacion pero no era. [...] Es un espacio abierto para
todos donde todos pueden opinar [...] Pero es asi: No queda claro quienes
de los participantes realmente representan a una organizaciéon o a un
pueblo. No hay que dar pruebas en las Naciones Unidas«. (Kapitel V.4)

Manchineri, Sebastido: »La gente que esta en las Naciones Unidas dice:
Nosotros queremos que venga la gente de bases, del pueblo, de la comu-
nidad. [...] Pero es también un problema de conocimiento. Es que la gente
viene de como es en la comunidad. Pero cuando llegamos a las Naciones
Unidas los problemas son mas amplios [...] por eso aparecen expertos en
esos foros«. (Kapitel V.6)

Manchineri, Sebastido: »La declaracion es una declaracion, no es una ley.
Cualquiera puede hacer una declaracion. Es un compromiso moral. No es
obligatorio. [...] Pero aun es necesario de tener este tipo de seguridad, de
tener este tipo de apoyo, de institucionalizacion gubernamental o de legis-
laciones. Pero veo que no es la condiciéon de la que depende nuestra

349

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

existencia, nosotros podemos existir independientemente«. (Schlussbe-
trachtungen)

Manihuari, Miguel: »Yo vivi primero aqui en la ciudad de Iquitos después de
que sali del ejército. No volvi a mi pueblo y luego después de nueve afios
volvi a mi pueblo. Y ahi vivi los primeros cuatro afios sin un cargo, pero
luego me eligieron como agente municipal de mi comunidad. Era agente
municipal dos aflos y medio en mi comunidad y luego yo renuncié por al-
gunos trabajos personales y a los tres meses mi pueblo con la confianza de
mi gestion como agente municipal nuevamente me proponene como pre-
sidente comunal. Estaba como presidente comunal tres afios. Pero antes de
estos cargos politicos yo ocupaba el liderazgo de una iglesia evangélica
[...] Mas tarde me eligieron como vice-presidente de nuestra federacion.
Después trabajé tres meses en un proyecto de manejo de areas protegidas
en Iquitos. [...] En el 1999 se hicieron las nuevas elecciones para la direc-
tiva de mi federacion y de gran sorpresa me eligieron con ochenta por
cientos de votos para la presidencia. [...] En el 2001 fui elegido para el
puesto de vice-presidente de ORAI«. (Kapitel X.5)

Matias Alonso, Marcos: »Cuando se discuten temas culturales como la
educacion o el cuidado del propio idioma y de los costumbres, los
gobiernos estan tranquilos. Lo que no quieren es que se hable de temas
politicas como autonomia, autodeterminacion y cuestiones territoriales«.
(Kapitel 111.2)

Matias Alonso, Marcos: »Los temas de alta prioridad de los pueblos indigenas
no coinciden con los temas prioritarias de los estados ni con los de las
agencias de las Naciones Unidas. [...] p.e. los temas mas discordantes
pueden ser la demarcacion de las tierras [...] para los pueblos indigenas a
veces no les interesa mucho temas de biodiversidad o de proteccion de re-
cursos naturales [...] a ellos les interesa mas hacer la demarcacion territo-
rial y después ver lo que hay a dentro«. (Kapitel V.3)

Matias Alonso, Marcos: »Tal vez es bonito conocer Nueva York o Ginebra,
pero si no conoces los temas que se tratan te aburres nucho. Hay una gran
distancia entre los temas relevantes al nivel de los paises o al nivel local y
los que se discuten aqui«. (Kapitel V.3)

Matias Alonso, Marcos: »Creo que se dedicaron mucho a partes administrati-
vas pero lo cual es hasta cierto punto correcto, pero creo que lo politico se
margind, me refiero en lo politico a los temas trascendentales para los
pueblos indigenas«. (Kapitel VI)

Matias Alonso, Marcos: »[...] es una fabrica de recomendaciones en la cual
no comprometen a nadie«. (Schlussbetrachtungen)

Mora, Carlos: »Fueron basicamente estos delegados sin una representacion de
las bases, no hubo un gran congreso indigena en medio de la selva para
tomar una decision politica«. (Kapitel VIII.2)

350

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Mora, Carlos: »No hay una so6la representacion de un pueblo indigena que
tenga una legitimidad de convocatoria del conjunto de comunidades«.
(Kapitel VIII.2)

Mora, Carlos: »Una cosa que no se desarrolld en términos exitosos y no logra
acompafiar este proceso de desarrollo, es el tema econémico. No se avan-
za hacia [...] una propuesta de un modelo de desarrollo economico y de
alternativas econdmicas para las comunidades [...] las condiciones de in-
sercion de las comunidades en las economias regionales era cada vez mas
creciente«. (Kapitel VIIL.3)

Nugkuag, Evaristo: »A partir del 77 vine enseguida a Lima, representando al
CAH. [...] En estos tiempos se constituyd CIPA por personas que antes
trabajaron en SINAMOS, Alberto Chirif y Carlos Mora. Al mismo tiempo
se formo un grupo de antropdlogos como Alberto, Lucy, Flica. Todos hi-
cieron un trabajo solidario para nosotros ya que no podiamos quedarnos
en Lima. [...] Les entregamos nuestros documentos y arreglaron muchas
cosas en nombre de nosotros. Alberto y Carlos constituyeron CIPA a base
de las necesidades de las comunidades. Dijeron que no podian apoyarnos
de la nada, que tenian que vivir de algo. HIVOS apoyd a CIPA, compra-
ron un local propio y recibieron sueldos. Teniamos buenas relaciones con
Alberto y Carlos, pero empezamos también a formar nuestra propia aso-
ciacion. [...] Queriamos dejar de depender de otros. Asi fue que en no-
viembre del 79 invitamos a una reunién a los no-indigenas para plantear-
les nuestras ideas: Queriamos elegir uno para estar en CIPA, para que
pueda aprender y después enseiiarles a los demas a no depender de otros.
Pero los que trabajaron en CIPA dijeron que no, que era una organizacion
de profesionales en Lima«. (Kapitel VIII.2)

Nugkuag, Evaristo: »Queriamos hacer una confederacion, pero Belatinde era
en contra de organizaciones gremiales que denominaba >comunistas<. Por
eso cambiamos el nombre a »asociacion«. Y porque los gobiernos siempre
hablan de desarrollo, ;por qué entonces nosotros no«? (Kapitel VIII.2)

Nugkuag, Evaristo: »Las financieras quieren ver éxitos para apoyarte. Pan
para el Mundo y Oxfam América, que en este momento colaboraron con
mi federacion CAH se dejaron convencer que también seria bueno apoyar
a AIDESEP [...]«. (Kapitel VIII.2)

Orozco, Adrian: »Hay que cambiar de concepcion. Muchos antropologos ven
al indio como un ente folcldrico: El indio es el que anda sin zapatos en su
traje folcldrico«. (Kapitel V.4)

Palacin, Miguel: »En los andes mobilizamos mucha gente y reclamamos,
resistimos, en los ande se negocia muy poco. En cambio en la amazonia si
se negocia, ¢por qué? Porque los territorios en los andes son pocos pero
muchos pueblos, entonces no hay nada que discutir. En la amazonia es al
revés: mucho territorio, pocos pueblos, para no ser sometidos lo que hacen

351

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

es negociar. Hay un intercambio: Nosotros transmitimos la experiencia
que hay que resistir. AIDESEP tenia mucho miedo a mobilizar, decia, a
nosotros no nos gusta estas cosas pero ahora se mobilizan y nosotros e-
stamos aprendiendo que es importante la preparacion politica, que es im-
portante tener propuestas politicas. Por eso la estructura que estamos ar-
mando es andes y amazonia juntos«. (Kapitel IX.5)

Redtegui, Oraldo: »El joven indigena quiere vivir en la ciudad. Su modelo de
personas es el urbano: Renuncio a mi identidad indigena para ser mestizo,
porque el mestizo tiene poder. Es una busqueda de poder, nada mas. En
las ciudad son dependientes, mientras el indigena en su comunidad es au-
tosuficiente y por eso tiene mas autonomia. Las comunidades mas distan-
tes, mas desconectadas del urbano son las que tienen los mejores niveles
de organizacion«. (Kapitel X.4)

Rivera, Tarcila: {»Por qué le critican a uno como indigena cuando escogemos
un lugar bonito y un poco mas costoso para nuestro encuentro«? (Kapitel
X4)

Rodriguez, Arturo: »Luchamos para que los dejen tranquilos. Pero nosotros ya
no queremos volver a vivir de esta forma. Nos identificamos como parte
de la sociedad moderna del Peru«. (Kapitel X.4)

Rubio, Mauricio: »Los dirigentes que hoy suben hasta AIDESEP ya no tienen
interés en su base. No, lo que ellos quieren como candidatos es conocer la
ciudad de Lima, viajar a la ciudad de Lima. En nuestros tiempos se veia
aqui en este rincon del Pert la presencia de los representantes. Hoy la
directiva de AIDESEP sélo viaja al extranjero, no se intercambian
opiniones, no se desarrollan visiones de largo tiempo. Se hace el trabajo
porque se paga. Cuando no teniamos nada, trabajamos mas«. (Kapitel
X4)

Rubio, Mauricio: »Hace tres afios que estoy aca nuevamente, de AIDESEP
nada. Antes nosotros teniamos contacto cada dia, via radiofonia. [...] Los
hermanos que asuman la responsabilidad se olvidan de sus bases, no sé
porqué. Ni por equivocaciéon vienen a conversar. Como indigenas
debemos estar mas comunicados. [...] Los representantes nacionales no
deberian sélo ver por su grupo sociolingiiistico, tienen que querer a todos,
porque nos estdn representando a todos! Tal vez tienen mucha
informacidn por su zona, aqui no tenemos«. (Kapitel X.4)

Rubio, Mauricio: »Al principio era fuerte, nuestra organizacion [...], pero con
el tiempo se debilitd, sobre todo por los mestizos que llegaron a nuestra
comunidad y se casaron con nuestras nifias«. (Kapitel X.4)

Rubio, Mauricio: »Cuando los representantes llegan a la ciudad ya estdn a
nivel de la sociedad de la ciudad«. (Kapitel X.4)

Rufner, Hildebrando: » Ahora tenemos que entrar en la etapa de produccion y
uso de los ecosistemas y de la biodiversidad por las comunidades

352

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

indigenas y campesinas [...] Tenemos que descentralizar los poderes de
AIDESEP y CONAP [...] los gremios politicos no pueden decidir por la
gente que quiere sobresalir alla [...]«. (Kapitel VIII.3)

Salazar, Haroldo: »El trabajo politico indigena [...] son las tierras comunales,
defender los derechos de los pueblos indigenas. No hacemos politica de
un partido [...] por ejemplo, no es politica para ser presidente«. (Kapitel
VII)

Salazar, Haroldo: »Son mas de 8 millones de hectareas que tenemos [...].
Queremos [...] luchar por el territorio indigena peruano. [...] nuestra lu-
cha no ha sido para llegar a ser alcaldes, congresistas etc., no, no, nuestra
lucha es cémo adquirir mas territorios. Una vez logrado esto [...] pode-
mos ganar, porque no somos mucha gente pero entonces tenemos un gran
territorio. Entonces podemos llevar congresistas, podemos llegar al con-
greso«. (Kapitel 1X.3)

Salazar, Haroldo: »No sabiamos hasta los afios 70 que era comunidad,
después vimos que si se debe llamar comunidad«. (Kapitel X.4)

Sarasara, César: »Ya somos peruanos, ya estamos dentro del esquema,
dentro del régimen de un estado que no nos pertenece. Por lo tanto
tenemos que ser sabios [...] Tenemos que adquirir los instrumentos de la
cultura occidental para reforzar nuestra propia cultura«. (Kapitel VII)

Sarasara, César: »Es bueno ser idealistas, pero tenemos que desarrollar una
filosofia practica también. [...] somos peruanos, [...] dentro de un estado
que no nos pertenece [...]. Por lo tanto tenemos que ser sabios«. (Kapitel
1X.2)

Sarasara, César: »El pueblo indigena debe de actualizarse, debe de pensar
hoy, a partir de ahora como afrontar el futuro. Ve que las diferentes em-
presas via convenio con el estado sacan recursos de sus tierras, mucho
tiempo, no es de ahora y todos se benefician de estos recursos. Se presenta
una empresa grande, las ONGs piden dinero, la iglesia pide dinero, el e-
stado saca dinero, todo el mundo saca, todo el mundo pesca pero el indi-
gena nunca ha pescado, el indigena ve que sus recursos salen y espera que
el estado le va a ayudar alguna vez pero tampoco el estado le apoya. Creo
que tenemos que empezar entonces nuestro didlogo y establecer progra-
mas directamente con ellos«. (Kapitel IX.2)

Sarasara, César: »Una vez una alemana que conoce a los Ashaninkas un dia
ha venido a mi oficina y me ha dicho: Tu estds vendiendo conocimiento
indigena. Le digo: ;Yo estoy vendiendo? Muy bien, si tu no quieres que
se venda traeme otra alternativa, si tu me traes otra alternativa vamos ha-
cer otra alternativa«. (Kapitel IX.3)

Sarasara, César: »El indigena [...] ya debe de pensar que alguna empresa que
se acerca, muy bien, qué dafio va a hacer, debe saber exactamente, qué
beneficio va a haber debe saber el indigena y como el indigena puede co-

353

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

laborar que no se hagan este tipo de dafios. [...] y sobre todo debe decir
qué beneficios quiere. Porque nos opongamos o no nos opongamos el e-
stado bajo el principio de que es duefio de todo igual saca los recursos,
debemos de tener filosofia practica también, no dejando una filosofia ide-
ologica«. (Kapitel IX.3)

Sarasara, César: »Los diferentes gobiernos tratan de dar soluciones a los
pueblos indigenas. Entonces cada gobierno establece un programa [...]
pero cuando ellos salen este programa muere«. (Kapitel 1X.4)

Sarasara, César: »Este gobierno ha construido este modelo, la CONAPA, que
es interesante pero aun los gobernantes creen que no tenemos capacidad
de participacion, de aporte académico, intelectual. Entonces lo que hacen
es que quieren implementar ellos su pensamiento a través de una institu-
cion como la CONAPA«. (Kapitel 1X.4)

Sarasara, César: »Los campesinos viven en los andes, los indigenas en la
amazonia«. (Kapitel IX.5)

Smith, Richard Chase: »Es un poco contradictoria la vision de ser dirigente
porque hay una visiéon que es muy sacrificado, tienen que pasar mucho
tiempo lejos de la familia, a veces ponerse en sitios muy incdmodos,
donde no hay plata, no comen bien. Pero hay otra visién que es puerta de
acceso a dinero, poder y si las condiciones son tales termines durmiendo
en hoteles de cinco estrellas«. (Kapitel X.4)

Tsawant, Rosa Marianita: »Antes de llegar aqui pensé que el Foro era como
cualquier otra reunion, donde se puede hablar y se buscan soluciones.
Pero no es asi. Aqui s6lo hablan los que tienen posiciones claves al nivel
nacional e internacional. Hablan de otras cosas que yo. No puedo hablar
como quiero, estoy aqui de observadora«. (Kapitel IV.4)

Tsawant, Rosa Marianita: »Tendria que prepararme muy intensamente
durante un afio para este encuentro del Foro: Estudiar inglés, aprender
como manejar una computadora, aprender los temas relevantes, estudiar a
toditas las organizaciones de la ONU. Pero entonces no me quedaria ni
tiempo ni fuerza para los problemas de los comuneros. Asi que la ONU no
es para mi«. (Kapitel IV.6)

Vegas, Herndn: »Ya hay comunidades que han entrado a la civilizacion.
Cuando tienen todavia sus tradiciones por un setenta, ochenta por ciento,
no se pueden hacer contratos con las empresas para ellos. Las comunida-
des que quedan cerca de las ciudades son las que tienen las mejores posi-
bilidades de desarrollo«. (Kapitel X.4)

354

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

4. Ethnolinguistische Karte
des peruanischen Amazonasgebietes

Abbildung 19

Entwurf: Carsten Moller 2007.

355

- am 14.02,2026, 12:14:07. .



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

5. Schaubilder

UN-Teilnehmer beim Forum und ihre institutionelle Bindung an das
System der Vereinten Nationen

Abbildung 20

Entwurf: Torsten Hartmann 2006.

356

- am 14.02,2026, 12:14:07. .



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Stellung des Standigen Forums fiir indigene Angelegenheiten und
der Arbeitsgruppe indigene Vélker im UN-System

Abbildung 21

Entwurf: Torsten Hartmann 2006.

357

- am 14.02,2026, 12:14:07. .



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Lokale, nationale und internationale Netzwerkarbeit
der peruanischen Tieflandindianer

Abbildung 22

Entwurf: Torsten Hartmann 2006.

358

- am 14.02,2026, 12:14:07. .


https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

6. Chronologie: Indigene Repréasentation im UN-Kontext

1923 Représentanten des Irokesen-Zusammenschlusses Six Nations reisen
unter der Leitung von Chief Deskaheh nach Genf, um vor dem Vélker-
bund ihre Autonomie-Forderungen gegeniiber der kanadischen Regierung
vorzutragen. Der Zutritt bleibt ihnen verwehrt, dennoch kann Chief De-
skaheh den Aufenthalt nutzen, um die internationale Offentlichkeit auf die
Situation der Irokesen aufmerksam zu machen. 1924 Eine Maori-
Delegation reist nach London, um mit dem britischen Kénig zu verhan-
deln — jedoch wird ihnen die Audienz verwehrt. Im darauffolgenden Jahr
wird der gleichen Delegation auch der Zutritt zu einer Sitzung des Vol-
kerbunds verwehrt.

1946 Der ECOSOC beauftragt die Menschenrechtskommission mit der Er-
arbeitung von Vorschldgen und Berichten zum Thema Minderheiten-
schutz. 1947 Die Menschenrechtskommission ruft eine Unterkommission
ins Leben, die eine Reihe von Definitionen der Konzepte >Minderheiten,
»indigene Bevolkerungsgruppen< und >indgene Volker« erarbeitet.

1949 Der ECOSOC verabschiedet eine Resolution fiir eine Studie zu den »so-
zialen Problemen Eingeborener und anderer unterentwickelter Gruppen
des amerikanischen Kontinents«. Doch die Umsetzung dieser Studie wird
von den betroffenen Staaten verhindert.

1953 Die ILO veréffentlicht die Studie Indigenous Peoples: Living and Wor-
king Conditions of Aboriginal Populations in Independent Countries, die
sie bereits 1921 durchgefiihrt hatte.

1957 Die ILO verabschiedet die Konvention 107 zum Schutz »tribaler und
indigener Gruppen« mit einem grundsitzlich assimilatorischen Ansatz.
Die Konvention 107 bleibt bis 1989 dennoch die weltweit einzige ver-
bindliche Ubereinkunft, die sich iiberhaupt mit »indigenen Bevolkerungs-
gruppen< beschiftigt, deren Rechte benennt und Regierungen auf ihre
diesbeziiglichen Verpflichtungen verweist.

1969 UN-Sonderberichterstatter Hernan Santa Cruz legt eine Studie zu Ras-
sendiskriminierung auf wirtschaftlichem, politischem, sozialem und kultu-
rellem Gebiet vor. In einem Kapitel dieser Studie befasst sich der Autor
mit der Lage Indigener und regt seinerseits an, eine umfassende Studie zur
Thematik zu erstellen.

1971 Der ECOSOC empfiehlt die Durchfiihrung zweier Studien: eine zum
Problem der Diskriminierung indigener Bevolkerungen, die zweite zur Si-
tuation von Minderheiten. Damit unterscheidet man im UNKontext erst-
mals beide Gruppen voneinander.

1974 Die National Indian Brotherhood of Canada erhilt als erste indigene
Organisation den Beraterstatus fiir NGOs am ECOSOC. Sie gibt diesen

359

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Status ein Jahr spidter an den neu gegriindeten World Council of Indige-
nous Peoples (WCIP) ab.

1975 In Port Alberni, Kanada, kommen Vertreter nord- und lateinamerikani-
scher indigener Organisationen, aber auch Vertreter aus Europa und Neu-
seeland zusammen und griinden den WCIP. Diese transnationale indigene
Organisation will bereits bestehende Kontakte zwischen Indigenen ver-
schiedener Kontinente stidrken und diese an der UNO vertreten.

1977 In Genf veranstaltet der NGO-Sonderausschuss der UNO eine Interna-
tionale NGO-Konferenz zur Diskriminierung indigener Bevilkerungs-
gruppen beider Amerikas, an der tiber 200 indigene Delegierte teilneh-
men.

1978 In Genf findet die UN-Weltkonferenz zur Bekdmpfung von Rassismus
und Diskriminierung statt, an der erneut indigene Delegierte teilnehmen.
1981 In Genf organisiert die UNO eine Konferenz zum Thema Indigene Vol-

ker und ihr Land.

1982 Einrichtung der UN-Arbeitsgruppe indigene Volker, die zwei Mandate
erhilt: 1. Beobachtung nationaler Entwicklungen, welche die Férderung
der Menschenrechte indigener Volker betreffen; 2. Ausarbeitung interna-
tionaler rechtlicher Standards fiir diese Volker.

1983 UN-Sonderberichterstatter Alfonso Martinez Cobo, ein Mitglied der
Kommission zur Verhinderung von Diskriminierung und zum Schutz von
Minderheiten, legt einen Bericht zur weltweiten Situation indigener Vol-
ker vor — bestehend aus fiinf Bénden und auf der Grundlage von Informa-
tionen aus 37 UN-Mitgliedstaaten. Er empicehlt die Ausarbeitung einer De-
klaration iiber die Rechte und Freiheiten indigener Vilker als mogliche
Grundlage fiir eine spétere Konvention. Ferner liefert Martinez Cobo eine
bis heute im UN-Kontext giiltige Definition des Begriffs >indigene V6l-
ker«.

1989 Die ILO-Konvention 169 zu den Rechten indigener und tribaler Vilker
in unabhdngigen Ldndern wird verabschiedet — bis heute das einzige ver-
bindliche internationale Abkommen dieser Art.

1993 Die vorlaufige Erkidrung der Rechte indigener Vilker wird von der
UNArbeitsgruppe indigene Volker angenommen und zur Diskussion und
schnellstmoglichen Verabschiedung durch die UN-Generalversammlung
an die nachst hohere Ebene weitergereicht.

1993 Die UNO erklirt das Jahr zum Internationalen Jahr indigener Bevélke-
rungsgruppen.

1994 Die UN-Generalversammlung ruft eine internationale Dekade der indi-
genen Vilker der Welt aus (1995-2004). Die Friedensnobelpreistrégerin
von 1992 und indigene Menschenrechtlerin Rigoberta Menchii Tum wird
zur offiziellen UN-Botschafterin der Dekade erklért.

360

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

2000 Der ECOSOC beschliefit die Einrichtung eines Stindigen Forums fiir
indigene Angelegenheiten. Dessen Ziel ist die Beeinflussung und Kontrol-
le der Umsetzung indigener Interessen im gesamten UN-System. Neben
acht von Regierungen entsandten Experten sind acht sogenannte unabhén-
gige indigene Experten Mitglieder des Forums.

2002 Im Mai diesen Jahres findet die erste Sitzung des Stindigen Forums fiir
indigene Angelegenheiten in New York statt.

2004 Die UN-Generalversammlung ruft eine zweite Dekade der indigenen
Volker der Welt aus (2005-2014).

2007 Die UN-Generalversammlung verabschiedet im September mit 143 Ja-
Stimmen, vier Gegenstimmen und elf Enthaltungen die Erkidrung der
Rechte indigener Vilker.

7. Chronologie: Genese nationalstaatlich gepragter Formen
indigener Selbstorganisation im peruanischen Tiefland
(1959-1987)

1959 Ashaninka im Perené, selva central, grinden die Asociacion de Nativos
Campas del Perené und bieten ihre Hilfe dem Nationalen Kolonisierungs-
komitee andiner Migranten an. In einer gemeinsamen Agenda legen die
Organisationen fest, dass Schulen fiir beide Gruppen errichtet, sowie
Moglichkeiten des direkten Vertriebs ihrer Produkte geschaffen werden
miissen. Sie erreichen den Bau einer Reihe von Flugpisten und Schulen
sowie die Demarkierung von Schutzgebieten. 1961 kommt es jedoch zum
Bruch des Biindnisses zwischen Migranten und Ashaninka, womit auch
die Aktivitdten des ethnischen Zusammenschlusses enden.

1969 In Oxapampa, selva central, findet die 1. Konferenz von Amuesha-Fiihr-
ern statt. Repriasentanten aus 20 Amuesha-Gemeinden treffen sich, um ein
Memorandum an die peruanische Regierung zu schreiben. In diesem wird
die peruanische Regierung aufgefordert, die Siedlungsgebiete der Amu-
esha als gemeinschaftliche Schutzgebiete zu titulieren, ihnen Zugang zu
Krediten und technischer Hilfe zu gewdhren sowie die Amuesha als pe-
ruanische Staatsbiirger anzuerkennen. Der Congreso Amuesha wird ins
Leben gerufen.

1970 Ashéaninka im Pichis und Perené griinden, mit Unterstiitzung von Funk-
tiondren der Regierung unter General Velasco, den Congreso de Nativos
Campas.

1971 In der Ucayali-Region treffen sich 150 Shipibo-Conibo aus teilweise bis
zu sieben Tagesreisen voneinander entfernten Gemeinden. Zu einem sie-
ben Monate spéter einberufenen zweiten Kongress finden sich bereits ca.
1000 Personen ein. Dariiber hinaus nehmen Mitarbeiter des peruanischen

361

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Landwirtschaftsministeriums und von SINAMOS teil. Die Federacion de
Comunidades Shipibas (FECONASH) entsteht, die kurze Zeit spater durch
die Organizacion de Desarrollo Shipibo (ORDESH) ersetzt wird. Spiter
entsteht noch die Federacion de Comunidades Nativas del Ucayali
(FECONAU), eine der Griinderorganisationen von AIDESEP.

1975 Am Oberlauf des Marafiéon griinden Aguaruna und Huambisa unter der
Leitung von Evaristo Nugkuag Ikanan und mit Hilfe der spanischen NGO
Grupo DAM den Consejo Aguaruna Huambisa (CAH). Diese Chronolo-
gie endet mit dem Jahr 1987, in dem der zweite nationale Zusammen-
schluss CONAP ins Leben gerufen wird, da es mir lediglich um die Dar-
stellung des Etablierungsprozesses indigener Organisationen im peruani-
schen Amazonasgebiet geht.

1975 In der selva central entsteht eine Vermarktungskooperative von
Ashaninka, das Comité de Comercializacion Agropecuaria de Productos
Ashaninkas Campas de Marankiaria (CCAPACAM).

1976 entsteht, auch in der selva central, die Federacion de Comunidades Na-
tivas del Perené (FECONAPE).

1977 Im unteren Lauf des Huallagas organisieren sich, unterstiitzt durch das
Engagement des US-amerikanischen Ethnologen Anthony Stocks, die Co-
camilla, die 1977 die Federacion de Comunidades Cocamillas
(FEDECOCA) griinden.

1978 Griindung der Central de Comunidades Nativas de la Selva Central
(CECONSEC), die unter anderem Namen bereits 1977 als Handelskomi-
tee zur Vermarktung der Produkte der darin zusammengeschlossenen
Ashaninka entsteht und sich dann in eine politische Organisation wandelt.

1979 Griindung der Coordinadora de las Comunidades Nativas de la Selva
Peruana (COCONASEP) durch folgende Organisationen: FECONAU,
CAH, Congreso Amuesha und CECONSEC.

1980 Umbennung der COCONASEDP in Asociacion Interétnica de Desarrollo
de la Selva Peruana (AIDESEP).

1980 Das Movimiento Indio Peruano und der WCIP organisieren einen inter-
nationalen Kongress, auf dem der Consejo Indio de Sudamérica (CISA)
ins Leben gerufen wird, als >Stimme der stidamerikanischen Indianer< auf
internationaler Ebene.

1981 Der Congreso Amuesha 16st sich, in Folge einer Reihe interner Konflik-
te, auf und es entsteht die Federacion de Comunidades Yanesha
(FECONAYA). Die FECONAY A schlief3t sich CISA an.

1982 Die erste regionale Organisation entsteht in Madre de Dios: Die Federa-
cion Nativa del Rio Madre de Dios y Afluentes (FENAMAD).
FENAMAD besitzt gleichzeitig den Status einer Foderation, da sie einen
direkten Zusammenschluss der Gemeinden darstellt. Sie schlieBt sich so-

362

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

wohl AIDESEP als auch der Bauerngewerkschaft CCP an sowie Ende der
1980er Jahre der neu entstehenden CONAP.

1984 Griindung der Coordinadora de las Organizaciones Indigenas de la Cu-
enca Amazonica (COICA) durch AIDESEP und Organisationen aus Boli-
vien, Brasilien, Ecuador und Kolumbien. Evaristo Nugkuag wird ihr erster
Vorsitzender.

1985 AIDESEP erhiélt den legalen Status einer NGO und kann nun selbst-
stindig Vertrdge mit internationalen Entwicklungsorganisationen ab-
schlieB3en.

1986 Evaristo Nugkuag wird stellvertretend fiir AIDESEP, CAH und COICA
der Alternative Friedensnobelpreis tiberreicht, fiir den Kampf um die
Rechte der indigenen Volker des Amazonasgebietes.

1987 Nach einem Treffen des Priasidenten Alan Garcia mit Hunderten von
Vertretern von comunidades nativas in Pucallpa wird die Confederacion
de Nacionalidades Amazonicas del Perti (CONAP) gegriindet. CISA or-
ganisiert zu diesem Zweck in einem Hotel in Lima einen Kongress fiir
fiinfzehn Foderationen aus dem Amazonasgebiet, die den neuen nationa-
len Zusammenschluss bilden. In der Folge entscheiden sich viele Fodera-
tionen fiir eine Doppelmitgliedschaft in CONAP und AIDESEP. Aber es
entstehen im Verlauf der 1990er Jahre auch eine Reihe von Organisatio-
nen, Abspaltungen zuvor bestehender Zusammenschliisse, die den auf na-
tionaler Ebene bestehenden Konflikt zwischen AIDESEP und CONAP
auf lokaler Ebene reproduzieren.

363

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

8. Abbildungs- und Literaturverzeichnis
Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: Kongress einer indianischen Organisation im peruanischen Tief-
land. Foto: Maren RoBler, 2005.

Abbildung 2: Indianische Reprisentanten aus dem peruanischen Tiefland bei
der UNO in Genf. Foto: Dorothy Hodgson, 2004.

Abbildung 3: Sitzung des Standigen Forums fiir indigene Angelegenheiten am
UN-Hauptquartier in New York. Foto: Maren RoBler, 2005.

Abbildung 4: Teilnehmerzahlen 2002 — 2005. Entwurf: Maren RoBler, 2006.

Abbildung 5: Von indigenen Teilnehmern gestalteter Empfang zu Beginn
jeder Sitzungsperiode des Forums. Foto: Maren RoBler, 2005.

Abbildung 6: Die Cafeteria — beliebter Treffpunkt der Teilnehmer wihrend
der Sitzungen des Stindigen Forums fiir indigene Angelegenheiten. Foto:
Maren RoBler, 2005.

Abbildung 7: Teilnehmer des Forums, die auf den Lederbanken und an den
Computern vor dem Sitzungssaal Netzwerkarbeit betreiben. Foto: Maren
RoBler, 2005.

Abbildung 8: Vom Lateinamerika-Caucus bestimmte Sprecher tragen einen
gemeinsam erarbeiteten Redebeitrag in der offiziellen Sitzung vor. Foto:
Maren RoBler, 2005.

Abbildung 9: Neun der sechzehn Forumsmitglieder der Sitzungsperioden
2005 bis 2007. Am Rednerpult die Vorsitzende Victoria Tauli-Corpuz.
Foto: Maren RoBler, 2005.

Abbildungen 10, 11 und 12: Grafische Darstellungen der Abgrenzungsprozes-
se zwischen indigenen Teilnehmern. Entwurf: Maren Ré8ler, 2006.

Abbildung 13: Ashaninka in der N#he von Satipo zu Beginn einer Versam-
mlung ihrer Féderatin beim Hissen der peruanischen Nationalflagge und
ihrer Organisationsflagge. Foto: Maren R68ler, 2005.

Abbildung 14: Organisationsstruktur AIDESEP. Entwurf: Torsten Hartmann,
2006.

Abbildung 15: Einwohner einer indigenen Gemeinde bei der monatlichen
Dorfversammlung. Videobild: Maren RoBler, 2004.

Abbildung 16: Bei der Tanzprobe vor dem Haus von Don Sebastiano. Video-
bild: Maren Ro8ler, 2004.

Abbildung 17: Dach und Pfosten der Unterkunft, die Herndn und Ester fur
ihre Besucher bauen. Foto: Maren RoBler, 2005.

Abbildung 18: Jahresversammlung der Mitglieder einer Foderation. Foto: Ma-
ren RoBler, 2005.

Abbildung 19: Ethnolinguistische Karte des peruanischen Amazonasgebietes.
Entwurf: Carsten Méller, 2007.

364

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Abbildung 20, 21 und 22: Schaubilder. Entwurf: Torsten Hartmann, 2006.
Literaturverzeichnis

AIDESEP (1982): Voz Indigena, Afio 1(1-4).

AIDESEP (1983): Voz Indigena, Afio 2(5-7).

AIDESEP (1984): Voz Indigena, Afio 3(8-11).

AIDESEP (1985): Voz Indigena, Afio 4(13-14).

AIDESEP (1989): Voz Indigena, Afio 8(21-24).

AIDESEP (1991): Voz Indigena, Afio 10(28-29).

AIDESEP (1992): Voz Indigena, Afio 11(30-31).

AIDESEP (1993): Voz Indigena, Afio 12(36-37).

AIDESEP (2002): Memoria Institucional. Consejo Directivo Nacional 1996-
2002. Lima.

AIDESEP (2003a): Voz Indigena, No. 25. Edicion Especial.

AIDESEP (2003b): Consolidado Marco de Plan de Vida de los Pueblos Indi-
genas de la Amazonia Peruana. Peru, 01.2003.

AIDESEP (2004a): Desafios para una Economia Indigena Integral para un
Desarrollo con Identidad. Propuesta del Congreso de la Asociacion Inte-
rétnica de Dearrollo de la Selva Peruana. Lima, 10.2004.

AIDESEP (2004b): Voz Indigena, No. 26.

AIDESEP (2005): Voz Indigena, No. 27. Edicion Especial de Aniversario.

Alvarez, Sonia E. (1990): Engendering Democracy in Brazil, Princeton.

Alvarez, Sonia E./Dagnino, Evelina/Escobar, Arturo (Hg.) (1998): Cultures of
Politics. Politics of Culture, Boulder.

American Anthropological Association (1947): »Statement on Human
Rights«. In: American Anthropologist 49(4), S. 539-43.

Anaya, James S. (1992): »Normas de Derechos Indigenas en la Ley Interna-

cional Contemporanea«. In: América Indigena 1-2, S. 1-62.

Anaya, James S. (1995): Indigenous Peoples in International Law, New York.

Anderson, Benedict (1998 [1983]): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere
eines folgenreichen Konzepts, Berlin.

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globa-
lization, Minneapolis.

ARPI (0.J.): Defendamos los Derechos de los Pueblos Indigenas Amazonicos.
Memoria de un Proceso de Interlocuciéon 2001.

Assies, Willem/Van der Haar, Gemma/Hoekema, André J. (Hg.) (2000):
Challenge of Diversity. Indigenous Peoples and the Reform of the State in
Latin America, Amsterdam.

Avila, Javier (2000): »Entre Archivos y Trabajo de Campo: La Etnohistoria
en el Pera«. In: No Hay Pais Mas Diverso. Compendio de Antropologia
Peruana, hg. v. Carlos Ivan Degregori, Lima, S. 180-203.

365

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Bailey, Frederick, G. (2002 [1969]): »Strategems and Spoils«. In: The An-
thropology of Politics. A Reader in Ethnography, Theory and Critique, hg.
v. Joan Vincent, Oxford, S. 91-95.

Barclay, Frederica (1991): »Protagonismo del Estado en el Proceso de Incor-
poracion de la Amaznia«. In: Amazonia 1940-1990: El Extravio de una
ilusion, hg. v. Frederica Barclay et. al., Roma, S. 43-100.

Barnard, Alan (2004): Kalahari Revisionism, Vienna, and the >Indigenous
Peoples< Debate, unverdffentlichter Beitrag im Rahmen des EASA Afri-
canist Network, Bi-Annual Conference of the European Association of
Social Anthropologists, Wien, 08-12.09.2004.

Barsh, Russel L. (1986): »Indigenous Peoples: An Emerging Object of Inter-
national Law«. In: American Journal of International Law 80, S. 369-385.

Barsh, Russel L. (1991): »Political Diversification of the International Indige-
nous Movement«. In: European Review of Native American Studies 5(1),
S. 7-10.

Barth, Frederik (1996 [1969]): »Ethnic Groups and Boundaries«. In: Ethnic-
ity, hg. v. John Hutchinson/Anthony D. Smith, Oxford, S. 75-82.

Béteille, André (1998): »The Idea of Indigenous People«. In: Current
Anthropology 39(2), S. 187-191.

Beteta, Christiam (1993): »Pueblos Indigenas de la Selva Peruana: El Desafio
Atn No Resuelto de Tierras y Territorios«. In : Reconocimiento y Demar-
cacion de Territorios Indigenas en la Amazonia Cardenas, hg. v. Martha
Correa/Hernan Dario Correa, Bogotd/Londres, S. 192-240.

Bierschenk, Thomas/Olivier de Sardan, Jean-Pierre (Hg.) (2000): Courtiers en
développement. Les villages africaines en quéte des projets, Paris.

Bierschenk, Thomas/Olivier de Sardan, Jean-Pierre/Chauveau, Jean-Pierre
(2001): Politische Makler und Entwicklungsmakler in der Sozialanthro-
pologie: Ein Literaturiiberblick. In: Arbeitspapiere zu afrikanischen Ge-
sellschaften, Nr. 49.

Blu, Karen (1980): The Lumbee Problem: The Making of an American In-
dian People, Cambridge.

Blum, Volkmar (1994a): »Ethnizitdt und Intervention: Indianerbewegungen
und kollektive Menschenrechte als Schwert der Finsternis«? In: Peripherie
55/56, S. 122-138.

Blum, Volkmar (1994b): »Indianerbewegungen in Stidamerika: Totengréber
der mestizischen Nation«? In: Ibero-Amerikanisches Archiv, Jg. 19 (3-4),
S.213-242.

Blum, Volkmar (1995): »Rezente Indianerbewegungen und neue Identititen
in Lateinamerika«. In: Die fundamentalistische Revolution. Partikularis-
tische Bewegungen der Gegenwart und ihr Umgang mit der Geschichte,
hg. v. Wolfgang Reinhard, Reihe Historiae, Bd. 7, Freiburg, S. 249-271.

366

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Blum, Volkmar (2001): Hybridisierung von unten: Nation und Gesellschaft
im mittleren Andenraum, Hamburg.

Boissevain, Jeremy (1974): Friends of Friends. Networks, Manipulators, Coa-
litions, Oxford.

Boris, Dieter (1998): Soziale Bewegungen in Lateinamerika, Hamburg.

Borofsky, Robert (2001): »WHEN: A Conversation about Culture«. In:
American Anthropologist 103(2), S. 432-446.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt/Main.

Bourdieu, Pierre (1985): Sozialer Raum und »Klassen«, Frankfurt/Main.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt/Main.

Bourdieu, Pierre (1991): Language and Symbolic Power, Cambridge.

Bourdieu, Pierre (1997): Die verborgenen Mechanismen der Macht, Ham-
burg.

Bourdieu, Pierre (2001): Das politische Feld. Zur Kritik der politischen Ver-
nunft, Konstanz.

Bowen, John R. (2000): »Should We Have a Universal Concept of »Indige-
nous Peoples< Rights? Ethnicity and Essentialism in the Twenty-First
Century«. In: Anthropology Today 16(4), S. 12-16.

Brown, John Childs/Delgado, Guillermo (1999): »On the Idea of the Indige-
nous«. In: Current Anthropology 40(2), S. 211- 212.

Brown, Michael F./ Fernandez, Eduardo (1991): Wars of Shadows: The Stru-
ggle for Utopia in the Peruvian Amazon, Berkeley.

Brown, Michael F. (1993): »Facing the State, Facing the World: Amazonia’s
Native Leaders and the New Politics of Identity«. In: L’Homme 33 (126-
128), S. 307-326.

Brown, Michael F. (1996): »On Resisting Resistance«. In: American Anthro-
pologist 98(4), S. 729-749.

Brysk, Allison (1995): »Turning Weakness into Strength. The Internationali-
zation of Indian Rights«. In: Latin American Perspectives 89, Vol. 23(2),
S. 38-57.

Brysk, Allison (2000): From Tribal Village to Global Village. Indian Rights
and International Relations in Latin America, Stanford.

Bueno de Mesquita, Mourik (2001): Evaluacion de la Gestion de la Organiza-
cién Indigena AIDESEP-ORAI, Iquitos. Periodo 1998-2001, Oxfam A-
mérica, Lima.

Casanto Shingari, Raul (1985): »25 Afios de Experiencia Organizativa en la
Sociedad Ashaninka del Perené«. In: Balances Amazoénicos: Enfoques
Antropoldgicos, hg. v. .M. Arroyo/Jiirg Gasché, Iquitos, S. 225-237.

Casanto Shingari, Raual (1986): Entrevistas: Material para la Historia del Mo-
vimiento Organizativo en el Pueblo Ashaninca, Manuskript, Iquitos.

Castells, Manuel (1997): The Rise of the Network Society, Malden, Mass.

367

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

CEREC und Gaia Fundation (1993) : Reconocimiento y Demarcacion de Ter-
ritorios Indigenas en la Amazonia, Bogota/Londres.

Chagnon, Napoleon (1992a): Yanomamo, 4. Auflage, Forth Worth.

Chagnon, Napoleon (1992b): Yanomamd: The Last Days of Eden, San Diego.

Chaumeil, Jean-Pierre (1990): »Les Nouveaux Chefs...Pratiques Politiques et
Organisations Indigénes en Amazonie Peruvienne«. In: Probléme d’Ame-
rique Latine 96(2), S. 93-113.

Chernela, Janet M. (2005): »The UN and Indigenous Peoples. A Process«. In:
Anthropology News, September 2005, S.12-14.

Chirif, Alberto (1969): »En Torno a la Primera Reuniéon de Lideres Amue-
sha«. In: Kiario. Boletin del Centro de Investigaciones de Selva (1), S. 7-
12.

Chirif, Alberto (1995): »Movimiento Indigena Amazénico en Peru y Cambios
Ocurridos en las Dos Ultimas Décadas«. In: Articulacion de la Diversi-
dad: Pluralidad Etnica, Autonomias y Democratizacion en América Lati-
na. Grupo de Barbados, hg. v. Georg Griinberg, Quito, S. 347-371.

Chirif, Alberto (1997): Pueblos Indigenas e Instituciones de Apoyo en la Re-
gion de Loreto, Unverdffentlichtes Dokument, Iquitos.

Chirif, Alberto (1998): Municipalidades y Movimiento Indigena. Consultoria
Realizada por la Oficina Regional de IBIS para Sudamérica, Iquitos.

Chirif, Alberto (2003): Proyecto de apoyo organizativo, Iquitos.

Chirif, Alberto (2005): A Casi 40 Afios de La Sal de los Cerros: Un Libro, un
Proceso. Prefacio para una Nueva Edicion de La Sal de los Cerros,
Manuskript, Iquitos.

Clastres, Pierre (1977): Society Against the State, New York.

Cohen, Jean (1985): »Strategy or Identity: New Theoretical Paradigms and
Contemporary Social Movements«. In: Social Research 52 (4), S. 663-
717.

CONAP (0.J.): Defensa de la Cultura y Biodiversidad de los Pueblos Indige-
nas, Faltblatt, Lima.

CONAP (2005): INDEPA: Un Proyecto de Institucionalidad Truncada. Pro-
nunciamiento de la Confederacion de Nacionalidades Amazdnicas del Pe-
ru, Lima, 31.10.2005.

Conferencia de Lideres Amuesha (1969): »Memorial Presentado al Gobierno
Peruano por la Tribu Amuesha «. In: Boletin del Centro de Investigacio-
nes de la Selva, No. 1, Septiembre 1969, S. 13-17.

Conklin, Beth A. (2002): »Shamans versus Pirates in the Amazonian Treasure
Chest «. In: American Anthropologist 104(4), S. 1050-1061.

Conklin, Beth A./Graham, Laura R. (1995): »The Shifting Middle Ground:
Amazonian Indians and Eco-Politics«. In: American Anthropologist 97
(4), S. 695-710.

368

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Corntassel, Jeff J. und Tomas Hopkins Primeau (1995): »Indigenous >Sove-
reignty< and International Law: Revised Strategies for Pursuing >Self-
Determination«. In: Human Rights Quarterly 17(2), S. 343-365.

Coronil, Fernando (2000): »Towards a Critique of Globalcentrims: Specula-
tions on Capitalism’s Nature«. In: Public Culture 12(12), S. 351-374.

Cortez Mondragon, Maria (2005): »ldentidad Cultural de los Pueblos
Indigenas de la Amazonia Peruana: Vision y Analisis desde la Educacion
Superior y la EIB«. In: Los Estudiantes Indigenas Amazénicos de la
UNMSM, hg. v. Luis Tejada Ripalda, Ciudad Universitaria, Lima, S. 23-
34.

Crawhall, Nigel (2004): »The Rise of Indigenous Peoples Civil Society in Af-
rica 1994-2004«. In: Indigenous Affairs 3/4, S. 40-46.

Cunha, Manuela Carneiro da (1997): Points of View on the Amazon Forest:
Shamanism and Translation. Robert Hertz Lecture. Association pour la
Recherche en Antropologie Sociale. Paris, 09.07.1997.

Daes, Erika-Irene (1989): On the Relations Between Indigenous Peoples and
States. In: Without Prejudice: The Eaford International Review of Racial
Discrimination, Bd.2.

Daes, Erika-Irene (1994): »Dilemmas posed by the UN Draft Declaration on
the Rights of Indigenous Peoples«. In: Nordic Journal of International
Law 63(1), S. 205-212.

Dahl, Jens (2004): The UN Decade on Indigenous Peoples. In: Indigenous
Affairs 3/4, S. 8-19.

Damonte, Gerardo (2000): »Apuntes sobre el Teniente Gobernador«. In:
Autoridad en Espacios Locales. Una Mirada desde la Antropologia, hg. v.
Juan Ansién/Alejandro Diez/Luis Mujica, Lima, S. 91-108.

Dandler, Jorge (Hg.) (1998): Pueblos Indigenas de la Amazonia Peruana y
Desarrollo Sostenible, Lima.

Dandler, Jorge, J.R./ Pulido, Hernandez/ Swepston, Lee (1994): Rechte
indigener Volker — zur Konvention 169 der OIT, (Reihe Entwicklungs-
perspektiven, ladok), Kassel.

Dean, Bartholomew (2002): »State Power and Indigenous Peoples in Peruvian
Amazonia: A Lost Decade, 1990-2000«. In: The Politics of Ethnicity: In-
digenous Peoples in Latin American States, hg. v. David Maybury-Lewis,
Cambridge, S. 199-238.

Degregori, Carlos Ivan (2000): »Panorama de la Antropologia en el Peru: Del
Estudio del otro a la Construccion de un Nosotros Diverso«. In: No Hay
Pais Mas Diverso. Compendio de Antropologia Peruana, hg. v. Carlos
Ivan Degregori, Lima, S. 20-73.

Descola, Philippe (1988): »La Chefferie Amérindienne dans la 1’Anthro-
pologie Politique«. In: Revue Francaise de Sciences Politiques 38(5), S.
818-826.

369

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Douglas, Mary (1989): How Institutions Think. Syracuse, NY.

Dreher, Katja (1995): Die Arbeitsgruppe Indigene Volker bei der UNO: Part-
nerschaft oder Konfrontation? Miinchen.

Drostal, Walter (Hg.) (1975): Die Situation der Indios in Siidamerika, (Bd.
1+3), Wuppertal.

Drostal, Walter (Hg.) (1976): Die Situation der Indios in Stidamerika, (Bd. 2),
Wuppertal.

Ebrecht, Jorg und Frank Hillebrandt (Hg.) (2004): Bourdieus Theorie der Pra-
xis. Erkldarungskraft, Anwendung, Perspektiven, Wiesbaden.

Eckstein, Susan (Hg.) (1989): Power and Popular Protest, Berkeley.

Edelman, Marc (2001): »Social Movements: Changing Paradigms and Forms
of Politics«. In: Annual Review of Anthropology 30, S. 285-318.

Eder, Klaus (1989): »Klassentheorie als Gesellschaftstheorie. Bourdieus drei-
fache kulturtheoretische Brechung der traditionellen Klassentheorie«. In:
Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis, hg. v. Klaus Eder, Frank-
furt/Main, S. 15-43.

Eisenstadt, Shmuel N. (1965): »Transformation of Social, Political, and Cul-
tural Orders in Modernization«. In: American Social Review 30(5), S.
659-673.

Eisenstadt, Shmuel N. (Hg.) (1970): Readings in Social Evolution and Devel-
opment, Oxford.

Eisinger, Peter K. (1973): »The Conditions of Protest Behavior in American
Cities«. In: American Political Science Review 67, S. 11-68.

Erazo-Heufelder, Jeanette (1994): Kultur und Ethnizitit. Eine Begriffsrevi-
sion am Beispiel andiner Verhiéltnisse: Salasaca, Ecuador, (Curupira, Bd.
1), Marburg.

Erikson, Philippe (1993): »Une Nébuleuse Compacte: Le Macro-Ensemble
Pano«. In: La Remontée de 1’Amazone: Anthropologie et Histoire des So-
ciétés Amazoniennes, hg. v. Philippe Descola/Anne-Christine Taylor, Pa-
ris, S. 45-58.

Erikson, Philippe (1996): »Alterity Among the Huni Kuin People in the Ama-
zon«. In: Homme 36(140), S. 144-148.

Escobar, Arturo (1995): Encountering Development: the Making and Un-
making of the Third World, Princeton.

Escobar, Arturo und Sonia E. Alvarez (Hg.) (1992): The Making of Social
Movements in Latin America. Identity, Strategy, and Democracy, Boul-
der.

Field, Les W. (1999): »Complicities and Collaborations. Anthropologists and
the »Unacknowledged Tribes< of California«. In: Current Anthropology
40(2), S. 193-209.

370

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Fischer, Edward F./Brown, McKenna R. (1996): »Introduction: Maya Cul-
tural Activism in Guatemala«. In: Maya Cultural Activism in Guatemala,
hg. v. Edward F.Fischer/McKenna R.Brown, Austin, S. 1-18.

Flowers, Nancy M. (1994a): »Campa«. In: Encyclopedia of World Cultures,
Vol. VII, South America, hg. v. Johannes Wilbert, Boston, MASS., S. 90-
92.

Flowers, Nancy M. (1994b): »Cocama«. In: Encyclopedia of World Cultures,
Vol. VII, South America, hg. v. Johannes Wilbert, Boston, MASS., S. 30-
31

Flowers, Nancy M. (1994c¢): »Witoto «. In: Encyclopedia of World Cultures,
Vol VII, South America, hg. v. Johannes Wilbert, Boston, MASS., S. 364-
366.

FORMABIAP-AIDESEP (2005): El Ojo Verde. Cosmovisiones Amazonicas,
Lima.

Foster, George (1965): »Peasant Society and the Image of the Limited Good«.
In: American Anthropologist 67(2), S. 293-315.

Foweraker, Joe (1995): Theorizing Social Movements, London.

Franco, Carlos (1990): »Impresiones del Indigenismo«. In: Hueso Humero 26,
S. 44-68.

Friedman, Jonathan (1993): »Will the Real Hawaiian Please Stand:
Anthropologists and Native in the Global Struggle for Identity«. In: Bij-
dragen tot de taal-, land- en volkenkunde, 149(4), S. 737-767.

Friedman, Jonathan (1999): »Indigenous Struggles and the Discreet Charm of
the Bourgeosie«. In: Australian Journal of Anthropology 10(1), S. 1-14.
Friedrich, Paul (1970): Agrarian Revolt in a Mexican Village, Englewood

Cliffs, New Jersey.

Frohlich, Gerhard (1994): »Kapital, Habitus, Feld, Symbol. Grundbegriffe der
Kulturtheorie bei Pierre Bourdieu«. In: Das symbolische Kapital der Le-
bensstile. Zur Kultursoziologie der Moderne nach Pierre Bourdieu, hg. v.
Ingo Morth/Gerhard Frohlich, Frankfurt/Main (u.a.), S. 31-54.

Gabbert, Wolfgang (1993): »Das demokratische Potential sozialer Bewegun-
gen in Lateinamerika«. In: Die Dritte Welt und wir, hg. v. Mohssen Mas-
sarat et. al., Freiburg, S. 427-434.

Garcia, Maria Elena/Lucero, José Antonio (2003): Un Pais sin Indigenas: Re-
pensando la Politica Indigena en Peru, unverdffentlichter Vortrag,
gehalten im Rahmen des internationalen Seminars >Movimientos
Indigenas en Amércia Latina¢, 22-24.05.2003, Cochabamba, Bolivien.

Garcia-Alix, Lola (1999): The Permanent Forum for Indigenous Peoples. The
Struggle for a New Partnership, (Document No. 91), Copenhagen.

Garcia-Alix, Lola (2003): The Permanent Forum on Indigenous Issues, Co-
penhagen.

371

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Garcia Hierro, Pedro (2003): »Pueblos y Territorios Indigenas de la
Amazonia Andina ante un Nuevo Milenio: Situacion y Perspectivas«. In:
A Tapestry Woven from the Vicissitudes of History, Place and Daily Life,
CD, hg. v. Richard Chase Smith, Lima.

Gareis, Sven Bernhard/Varwick, Johannes (2002): Die Vereinten Nationen.
Aufgaben, Instrumente, Reformen, Opladen.

Gasché, Jirg (1998): »Rapports interculturels entre les peuples indiens et la
société natinale: portée politique et pédagogique des variétés de discours«.
In: DiversCité Langues, En ligne, Vol. III, http://www.uquebec.ca/
diverscite, 03.04.2003.

Gasché, Jiirg (2001): L’intellectuel organique dans les rapports interculturels.
Relire Gramsci, unverdffentlichter Vortrag auf dem VIII. Congres interna-
tional de I’ Arc, Genf, 24-28.09.2001.

Gasché, Jorge (2004): »Una Concepcion Alternativa y Critica para Proyectos
de Desarrollo Rural en la Amazonia«. In: Critica de Proyectos y Proyectos
Criticos de Desarrollo. Una Reflexion Latinoamericana con Enfasis en la
Amazonia, hg. v. Jorge Gasché, Iquitos, S. 105-118.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultu-
reller Systeme, Frankfurt/Main.

Geertz, Clifford (1997): Spurenlesen: der Ethnologe und das Entgleiten der
Fakten, Miinchen.

GTZ (2005): Starkung demokratischer Regierungsfithrung und zivilgesell-
schaftlicher Teilhabe, Eschborn, http://www2.gtz.de/dokumente/bib/06-
0122b.pdf, 10.06.2006.

Gledhill, John (2000): Power and its Disguises: Anthropological Perspectives
on Politics, London.

Gleich, Utta von (1997): Indigene Volker in Lateinamerika: Konfliktfaktor
oder Entwicklungspotential? Frankfurt/Main.

Godelier, Maurice (1987): Die Produktion der groflen Minner, Frankfurt
/Main.

Gonzales, José Marin (1990) : »El Estado y el Problema Etnico en el Pert«.
In: Ethnicity in Latin America, hg. v. Jan-Ake Alvarsson/Hernan Horna,
Uppsala, S. 89-112.

Gow, Peter (1996): »River People: Shamanism and History in Western Ama-
zonia«. In: Shamanism, History and the State, hg. v. Nicholas Thomas/
Caroline Humphrey, Ann Arbor, S. 90-114.

Gow, Peter (2004): Authentic Autodenominations. An Ethnographic Account
from Peruvian Amazonia, unverdffentlichter Vortrag im Rahmen der Bi-
Annual Conference of the European Association of Social Anthropolo-
gists, Vienna, 8-12.09.2004.

Graham, Laura (2003): »How Should an Indian Speak? Amazonian Indians
and the Symbolic Politics of Language in the Global Public Sphere«. In:

372

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Indigenous Movements, Self-Representation and the State in Latin Amer-
ica, hg. v. Kay B.Warren/Jean Jackson, Austin, S. 181-228.

Greene, Shane (2004): Paths to a Visionary Politics: Customizing History and
Transforming Indigenous Authority in the Peruvian Selva, Dissertation,
Ann Arbor.

Grey Postero, Nancy (2006): Now We Are Citizens: Indigenous Politics in
Post-Multicultural Bolivia, Stanford.

Grey Postero, Nancy und Leon Zamosc (2004): The Struggle for Indigenous
Rights in Latin America, Sussex.

Gutiérrez Estévez, Manuel (2003): »Politica Democratica y Pueblos Indios en
un Tiempo Postcolonial«. In: Antropoldgica 21(21), S. 11-42.

Hall, Stuart (1997): »The Local and the Global: Globalization and Ethnicity«.
In: Dangerous Liaisons: Gender, Nation and Postcolonial Perspectives,
hg. v. Anne McClintock/Aamir Mufti/Ella Shohat, Minneapolis, S. 173-
187.

Hannerz, Ulf (1987): »The World in Creolisation«. In: Africa 57(4), S. 546-
557.

Hannerz, Ulf (1996): Transnational Connections: Cultures, Peoples, Places,
London.

Hauser-Schéublin, Britta und Ulrich Brautkdmper (Hg.) (2002): Ethnologie
der Globalisierung: Perspektiven kultureller Verflechtungen, Berlin.

Hausotter, Carola (2002): »Neue Heimat UN«. In: Vereinte Nationen 50(3),
S. 119.

Heidemann, Frank (2003): »Politikethnologie«. In: Ethnologie, hg. v. Hans
Fischer/Bettina Beer, Berlin, S. 157-178.

Hodgson, Dorothy (1999): »Critical Interventions: Dilemas of Accountability
in Contemporary Ethnographic Research«. In: Identities 6(2-3), S. 201-
224,

Hodgson, Dorothy (2002): »Introduction: Comparative Perspectives on the
Indigenous Rights Movement in Africa and the Americas«. In: American
Anthropologist 104(4), S. 1037-1049.

Hutchinson, Sharon (2000): »Nuer Ethnicity Militarized«. In: Anthropology
Today 16(3), S. 6-13.

INEI/UNICEF (1997) : Pert: La Poblacion de las Comunidades Indigenas de
la Amazonia, Lima.

Inda, Jonathan Xavier/Rosaldo, Renato (Hg.) (2002): The Anthropology of
Globalization. A Reader, Malden, MA.

IWGIA (2005): Mundo Indigena, Copenhagen.

Jackson, Jean (1976): »Vaupés Marriage: A Network System in the North-
west Amazon«. In: Regional Analysis. Social Systems, Bd. 2, hg. v. Carol
A. Smith, New York, S. 65-93.

373

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Jackson, Jean (2003): »Contested Discourses of Authority in Colombian Na-
tional Indigenous Politics: The 1996 Summer Takeovers«. In: Indigenous
Movements, Self-Representation, and the State in Latin America, hg. v.
Kay B. Warren/Jean Jackson, Austin, S. 8§1-122.

Janning, Frank (1991): Pierre Bourdieus Theorie der Praxis, Opladen.

Jaquette, Jane (1994): The Women’s Movement in Latin America, Boulder,
CO.

Javo, Aile (2004): »Cooperation and Partnership«. In: Indigenous Views on
Development and Cooperation, hg. v. AECI, Madrid, S. 181-199.

Jelin, Elizabeth (1998): »Toward a Culture of Participation and Citizenship:
Challenges for a More Equitable World«. In: Cultures of Politics. Politics
of Culture, hg. v. Alvarez, Sonia E. et al., Boulder, S. 405-421.

Karsten, Rafael (1935): The Head-Hunters of Western Amazonas: The Life
and Culture of the Jibaro Indians of Eastern Ecuador and Peru, Leipzig.
Kenrick, Justin und Jerome Lewis (2004): »Indigenous Peoples’ Rights and
the Politics of the Term >Indigenous<«. In: Anthropology Today 20(2), S.

4-9.

Kollewe, Carolin (2002): Die Neue Nation. Diskursstrategien der indiani-
schen Befreiungsbewegung EZLN in Mexiko, Miinster.

Kramer, Fritz (2000): »Korperschaft«. In: Worterbuch der Ethnologie, hg. v.
Bernhard Streck, Wuppertal, S. 126-129.

Kristal, Efrain (1991): Una Vision Urbana de los Andes. Génesis y Desarrollo
del Indigenismo en el Pert: 1848-1930, Lima.

Kuper, Adam (2003): »The Return of the Native«. In: Current Anthropology
44, S. 389-402.

Kurtz, Donald V. (2001): Paradigms and Power, Cambridge, MA.

Kymlicka, Will (1999): »Theorizing Indigenous Rights«. In: University of
Toronto Law Journal 49, S. 281-293.

Laufer, Anke (2000): Rassismus, ethnische Stereotype und nationale Identitit
in Peru, Ethnologische Studien Bd. 34, Miinster.

Lehm, Zulema (2003): »Avizorando los Retos para los Pueblos Indigenas de
Amércia Latina en el Nuevo Milenio: Economia Indigena y Mercado en la
Amazonia Andina: Avances, Limitaciones y Reto«. In: A Tapestry Woven
from the Vicissitudes of History, Place and Daily Life, CD, hg. v. Richard
Chase Smith, Lima.

Lévi-Strauss, Claude (1967): »The Social and Psychological Aspects of
Chieftainship in a Primitive Tribe : The Nambikuara of North Western
Mato Grosso«. In: Comparative Political Systems, hg. v. Ronald Cohen
/John Middleton, Garden City, S. 45-62.

Lévi-Strauss, Claude (1973 [1955]): Tristes Tropiques, Paris.

Lewis, Oscar (1966): La Vida. A Puerto Rican Family in the Culture of Pov-
erty, New York.

374

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Lindig, Wolfgang/Mark Miinzel (1978): Band 2: Mittel- und Stidamerika,
Minchen.

Linnekin, Jocelyn (1992): »On the Theory and Politics of Cultural
Construction in the Pacific«. In: Oceania 62 (3), S. 249-261.

Lipsky, Michael (1968): »Protest as Political Resource«. In: American Politi-
cal Science Review 62, S. 1144-58.

Lowenthal, Abraham (1983): »The Peruvian Experiment Reconsidered«. In:
The Peruvian Experiment Reconsidered, hg. v. Abraham Lowen-
thal/Cynthia MacClintock, Princeton, S. 415-430.

Lowie, Robert H. (1948): »Some Aspects of Political Organization among the
American Aborigines«. In: Journal of the Royal Anthropological Institute
78(1-2), S. 11-24.

Lozano Vallejo, Ruth (2000): Analisis de la Problematica de la Educacién Bi-
lingiie en la Amazonia Peruana, Lima.

Lunnebach, Silke (2004): Neuere Entwicklungen indigener Interessenvertre-
tungen in Ecuador anhand ausgewihlter Beispiele, unverdffentlichte Ma-
gisterarbeit, Institut fiir vergleichende Kulturwissenschaften, Marburg.

Mader, Elke/Sharup, Francisco (1993): »Strategien gegen Ausgrenzung und
Assimilierung. Die Foderation der Shuar und Achuar im ekuadorianischen
Amazonasgebiet«. In: Kultur, Identitdt und Macht. Ethnologische Beitra-
ge zu einem Dialog der Kulturen der Welt, hg. v. Thomas Fillitz et al.,
Frankfurt/Main, S. 109-122.

Mader, Elke (2001): »Kulturelle Verflechtungen. Hybridisierung und Identitét
in Lateinamerika«. In: Lateinamerika im Umbruch. Geistige Strémungen
im Globalisierungsstress, hg. v. Axel Borsdorf et al., Innsbruck, S. 77-86.

Maihold, Glinther (1986): Identititssuche in Lateinamerika: das indigenisti-
sche Denken in Mexiko, Saarbriicken, Fort Lauderdale.

Maihold, Giinther (1988): José Carlos Mariategui: nationales Projekt und In-
dio-Problem. Zur Entwicklung der indigenistischen Bewegung in Peru,
Frankfurt/Main.

Marcus, George (1995): »Ethnography in/of the World System: The Emer-
gence of Multi-Sited Ethnography«. In: Annual Review of Anthropology
24, S.95-117.

Markowitz, Fran (2004): »Talking about Culture«. In: Anthropological Theo-
ry 4(3), S. 329-352.

Martinez, Héctor/Samaniego, Carlos (1977): Politica Indigenista en el Peru:
1946-1969. Cuadernos CEPES, No. 4, Lima.

Massey, Doreen (1994): Space, Place and Gender, Cambridge.

Maybury-Lewis, David (1967): Akwe-Shavante Society, Oxford.

Maybury-Lewis, David (Hg.) (1979): Dialectical Societies: The Ge and
Bororo of Central Brazil, Cambridge.

375

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Maybury-Lewis, David (2002): The Politics of Ethnicity: Indigenous Peoples
in Latin American States, Cambridge.

McAdam, Doug/Snow, David A. (1997): »Introduction: Social Movements:
Conceptual and Theoretical Issues«. In: Social Movements. Readings on
their Emergence, Mobilization, and Dynamics, hg. v. Doug McAdam
/David A.Snow, Los Angeles, S. XVIII-XXVI.

McAdam, Doug/Tilly, Charles /Tarrow, Sidney (Hg.) (2001): Dynamics of
Contention, Cambridge.

Mencht, Rigoberta (1998): Rigoberta: La Nieta de los Mayas, México D.F.

Menget, Patrick (1993): »Les Fronti¢res de la Chefferie: Remarques sur le
Systeme Politique du Haut Xingu (Brésil)«. In: La Remontée de
I’ Amazone: Anthropologie et Histoire des Sociétés Amazoniennes, hg. v.
Philippe Descola/Anne-Christine Taylor, Paris, S. 59-76.

Merton, Robert (1957): Social Theory and Social Structure, Glencoe, Ill.

Michels, Robert (1949): Political Parties: A Sociological Study of the Oli-
garchical Tendencies of Modern Democracy. Glencoe, Il1.

Minde, Henry (2005 [1995]): The International Movement of Indigenous
Peoples: An Historical Perspective, http://www.uit.no/ssweb/dok/series
/m02/en/003minde.htm, 12.02.2005.

Mintz, Sidney (1985): Sweetness and Power, New York.

Montejo, Victor (1993): »In the Name of the Pot, the Sun, the Broken Spear,
the Rock, the Stick, the Idol, Ad Infinitum & Ad Nauseam: An Exposé of
Anglo-Anthropologists’ Obsessions with the Invention of Mayan Gods«.
In: Red Pencil Review: A Journal of Native American Studies 9(1), S. 12-
16.

Montejo, Victor/Akab’, Q’anil (1992): Brevisima Relacion Testimonial de la
Continua Destruccion del Mayab’ (Guatemala), Providence, R.1.

Montoya, Rodrigo/Burgos, Hernando/Paredes, Martin (2001): »En la Selva Si
Hay Estrellas: Una Entrevista con Stefano Varese«. In: Quehacer 128, S.
98-105.

Morin, Frangoise (1992): »Vers une Déclaration Universelle des Droits des
Peuples Autochtones«. In : Les Minorités en Europe: Droits Linguistiques
et Droits de I’Homme, hg. v. Henri Giordan , Paris, S. 493-507.

Morin, Frangoise/Saladin D’ Anglure, Bernard (1994): Le Développment Poli-
tique des Peuples Autochtones dans les Etats-Nations. In: La Réinvention
de la Démocratie: Ethnicité et Nationalismes en Europe et dans les Pays
du Sud, Gosselin, hg. v. Gabriel Van Haecht/Anne Van Vecht, Paris, S.
189-204.

Muehlebach, Andrea (2001): »Making Place« at the United Nations: Indige-
nous Cultural Politics at the UN Working Group on Indigenous Popula-
tions«. In: Cultural Anthropology 16(3), S. 415-448.

376

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Muehlebach, Andrea (2003): »What Self in Self-Determination? Notes from
the Frontiers of Transnational Indigenous Activism«. In: Identities: Global
Studies in Culture and Power 10, S. 241-268.

Miihlmann, Wilhelm E. (1961): Chiliasmus und Nativismus, Berlin.

Miinzel, Mark (1984): »Die vergessene Geschichte. Vom Anfang und vom
Ende indianischer Sonderwege«. In: Journal fiir Geschichte 5, S. 36-41.
Miinzel, Mark (1985): »Der vorldufige Sieg des indianischen Funktionirs
iber den indianischen Medizinmann in Lateinamerika. Anmerkungen zum
europdischen Diskurs {iber ethnische Minderheiten in der Dritten Welt«.
In: Peripherie. Zeitschrift fiir Politik und Okonomie in der Dritten Welt, S.

5-17.

Miinzel, Mark (1986): »Neue Formen der Opposition bei Indianern«. In: La-
teinamerika vor der Entscheidung. Ein Kontinent sucht seinen Weg, hg. v.
Theo Ginsburg/Monika Ostheider, Frankfurt/Main, S. 67-84.

Miinzel, Mark (1993): »Traditionsbruch als Tradition. Indianisches in der in-
dianischen ethnischen Bewegung in Brasilien«. In: Ibero-Amerikanisches
Archiv. Zeitschrift fiir Sozialwissenschaften und Geschichte, S. 243-270.

Miinzel, Mark (Hg.) (1978): Die indianische Verweigerung. Lateinamerikas
Indianer zwischen Ausrottung und Selbstbestimmung, Reinbek bei Ham-
burg.

Nash, June (1997): »The Fiesta of the World: The Zapatista Uprising and Ra-
dical Democracy in Mexico«. In: American Anthropologist 99, S. 261-
274.

Niezen, Ronald (2003): The Origins of Indigenism. Human Rights and the
Politics of Identity, Berkeley.

Oakdale, Suzanne (2004): »The Culture-Conscious Brazilian Indian: Repre-
senting and Reworking Indianess in Kayabi Political Discourse«. In: Am-
erican Ethnologist 31(1), S. 60-75.

Okumenischer Ausschuss fiir Indianerfragen (Hg.) (1982): Indianer-Reader :
Dokumente und Aufsitze zum Aufbruch indianischer Volker in Mittel-
und Siidamerika, red. v. Giinter Dulon, Mettingen.

Orlove, Benjamin (1993): »Putting Race in its Place: Order in Colonial and
Postcolonial Peruvian Geography«. In: Social Research 60(2), S. 301-336.

Ortner, Sherry (1984): »Theory in Anthropology since the Sixties«. In: Com-
parative Studies in Society and History 26 (1), S. 126-166.

Ortner, Sherry (1995): »Resistance and the Problem of Ethnographic Re-
fusal«. In: Comparative Studies in Society and History 37(1), S. 173-93.

Oliver-Smith, Anthony (2005): »Ethnographic Snapshot of the UN Permanent
Forum«. In: Anthropology News, September 2005, S.15-16.

Pacheco, Luis Calderon (2000): »Imagenes de Otredad y de Frontera : Antro-
pologia y Pueblos Amazonicos«. In: No Hay Pais Mas Diverso. Compe-

377

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

ndio de Antropologia Peruana, hg. v. Carlos Ivan Degregori, Lima, S.
235-277.

Paley, Julia (2001): Marketing Democracy: Power and Social Movements in
Post-Dictatorship Chile, Berkeley.

Peru Ministerio de Salud (2002): Analisis de la Situacion del Pueblo Shipibo
Konibo, Lima.

Petermann, Werner (2004): Geschichte der Ethnologie, Wuppertal.

Posey, Darrel A./Dutfield, Graham (1996): Beyond Intellectual Property: To-
ward Traditional Resource Rights for Indigenous Peoples and Local
Communities, Ottawa.

Pritchard, Sarah (2001): Der volkerrechtliche Minderheitenschutz. Historische
und neuere Entwicklungen, Berlin.

Rabineau, Phyllis (1975): »Artists and Leaders: The Social Context of Crea-
tivity in a Tropical Forest Culture«. In: The Cashinahua of Eastern Peru.
Studies in Anthropology and Material Culture, Vol. 1, hg. v. Kenneth M.
Kensinger/ Jane Powel Dwyer, Bristol, S. 87-109.

Ramos, Alcida Rita (1994): »The Hyperreal Indian«. In: Critique of Anthro-
pology 14(2), S. 153-171.

Ramos, Alcida (1998): Indigenism: Ethnic Politics in Brazil, Madison, WI.

Ramos, Alcida (2003a): »Cutting through State and Class: Sources and
Strategies of Self-Representation in Latin America«. In: Indigenous
Movements, Self-Representation and the State in Latin America, Kay B.
Warren/Jean Jackson, Austin, S. 251-279.

Ramos, Alcida (2003b): »The Return of the Native. Comments«. In: Current
Anthropology 44(3), S. 397-398.

Redfield, Robert (1941): The Folk Culture of Yucatan, Chicago.

Rehbein, Boike (2003): »Sozialer Raum« und Felder. Mit Bourdieu in Laos«.
In: Pierre Bourdieus Theorie des Sozialen. Probleme und Perspektiven,
hg. v. Boike Rehbein/Gernot Saalmann/Hermann Schwengel, Konstanz,
S. 77-93.

Renard-Casevitz, Marie-France (1993): »Guerriers du Sel, Sauniers de la
Paix«. In: La Remontée de I’Amazone: Anthropologie et Histoire des So-
ciétés Amazoniennes, hg. v. Philippe Descola/Anne-Christine Taylor, Pa-
ris. S. 25-43.

Riviére, Peter G. (1984): Individual and Society in Guiana: A Comparative
Study of Amerindian Social Organization, Cambridge.

RoBler, Maren (2004): Ringen um Vielfalt in der Einheit. Rigoberta Menchu
und das Movimiento Maya in Guatemala, Leipzig.

Rosa, Hartmut (2001): »Politisches Handeln und die Entstehung des Neuen in
der Politik«. In: Konzepte politischen Handelns, hg. v. Harald Bluhm
/Jurgen Gebhardt, Baden-Baden, S. 23-42.

378

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Roldan Ortega, Roque (2004): Territorios, Recursos Naturales y Convencio-
nes Internacionales, Quito.

Rosengren, Dan (1987): In the Eyes of the Beholder. Leadership and the So-
cial Construction of Power and Dominance among the Matsigenka of the
Peruvian Amazon, Géteborg.

Rottenburg, Richard (1995): »OPP. Geschichten zwischen Europa und Afri-
ka«. In: Kursbuch 120: Korruption, S. 90-106.

Rottenburg, Richard (2002): Weit hergeholte Fakten, Stuttgart.

Rummenbhdéller, Klaus (2005): Jager und Sammler unter Naturschutz stellen:
Kritische Uberlegungen zur Ausweisung des Nationalparks Alto Puris
(Peru), tberarbeiteter Vortrag gehalten auf der Tagung INDIEGEGEN-
WART, 04.2004, Berlin.

Sahlins, Marshall (1974): Stone Age Economy, New York.

Sahlins, Marshall (1993): »Goodbye to Tristes Tropes: Ethnography in the
Context of Modern World History«. In: Journal of Modern History 65, S.
1-25.

Saladin D’ Anglure, Bernard (1992): »La Conférence Inuit Circumpolaire et la
Protection des Droits Collectifs des Peuples«. In : Les Minorités en Eu-
rope. Droits Linguistiques et Droits de L’Homme, hg. v. Henri Giordan,
Paris, S. 523-536.

Sam Colop, Luis Enrique (1991): Jub'aqtun Omay Kuchum K'aslemal: Cinco
Siglos de Encubrimiento. Seminario Permanente de Estudios Mayas, Cua-
derno No. 1, Ciudad de Guatemala.

Sanchez, Ketty Judith (2005): »La Voz de los Jévenes«. In: Voz Indigena
(27), S. 23-24.

Sanders, Douglas (1980): The Formation of the World Council of Indigenous
Peoples,http://www.cwis.org/fwdp/International/wcipinfo.txt, 15.02.2005.

Santamaria, Angela (2006): »Indigenous Peoples and Legal Practices. Indige-
nous Jurisdiction in Colombia and the Production of International Law in
the United Nations«. In: The Artifices of Government. On the Appropria-
tion, the Use and the Formation of the State. Conference Reader, Halle
/Saale, S. 42-44.

Santos Granero, Fernando (1993): »From Prisoner of the Group to Darling of
the Gods«. In: L’Homme 126-128/33 (2-4), S. 213-230.

Santos Granero, Fernando (1996): »Introduccion. Hacia una Antropologia de
lo Contemporaneo en la Amazonia Indigena«. In: Globalizacién y Cambio
en la Amazonia Indigena, Vol. I, hg. v. Fernando Santos Granero, Quito,
S. 8-43.

Santos Granero, Fernando/Barclay, Frederica (1998): Selva Central. History,
Economy and Land Use in Peruvian Amazonia, Washington/London.

Santos, Granero, Fernando/Barclay, Frederica (2000): Tamed Frontiers:
Economy, Society, and Civil Rights in Upper Amazonia, Boulder.

379

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Saugestad, Sidsel (2001): »Contested Images: »First Peoples< or yMarginalis-
ed Minorities< in Southern Africa. In: Africa’s Indigenous Peoples: >First
Peoples¢< or »Marginalised Minorities<?, hg. v. Alan Barnard/Justin Ken-
rick, Edinburgh.

Saudestad, Sidsel (2004): »On the Return of the Native«. In: Current Anthro-
pology 45(2), S. 263-264.

Schlee, Giinther (1985): »Mobile Forschung bei mehreren Ethnien: Kamel-
nomaden Nordkenias«. In: Feldforschungen, hg. v. Hans Fischer, Berlin,
S.203-218.

Scott, James (1998): Seeing Like a State, New Haven.

Selznick, Philip (1948): »Foundations of the Theory of Bureaucracy«. In:
American Sociological Review 13, S. 25-35.

Siebert, Ute (1997a): Die Kategorie >indigen< im internationalen Kontext der
UNO, unveréffentlichte Magisterarbeit am Institut fiir Europdische Ethno-
logie, Philosophische Fakultét I, Humboldt-Universitét zu Berlin.

Siebert, Ute (1997b): »Die Bedeutung des Indigenenbegriffs im UNO-Sys-
tem«. In: Tsantsa 2, S. 76-91.

Siedler, Rachel (2002): Multiculturalism in Latin America: Indigenous
Rights, Diversity and Democracy.

Slater, David (Hg.) (1985): New Social Movements and the State in Latin
America, Amsterdam.

Smith, Richard Chase (1969): La Conferencia de Lideres Amuesha. In: Kiario
L.

Smith, Richard Chase (1983): »La Ideologia Liberal y las Comunidades
Indigenas en el Perti Republicano«. In: América Indigena 43(3), S. 585-
600.

Smith, Richard Chase (1996): »Las Politicas de la Diversidad. Coica y las Fe-
deraciones Etnicas de la Amazonia«. In: Pueblos Indios, Soberania y Glo-
balismo, hg. v. Stefano Varese, Quito, S. 81-125.

Smith, Richard Chase (2002a): »Los Indigenas Amazdnicos Suben al Escena-
rio Internacional: Reflexiones sobre el Accidentado Camino Recorrido,
Manuskript. [Veroffentlicht in: Frangoise Morin/Roberto Santana (Hg.):
Lo Transnacional: Instrumento y Desafio para los Pueblos Indigenas, Qui-
to.]

Smith, Richard Chase (2002b): »El Don que Hiere. Reciprocidad y Gestion de
Proyectos en la Amazonia Indigena«. In: El Ciudado de los Bienes
Comunes, hg. v. Richard Chase Smith, Lima, S. 155-179.

Smith, Richard Chase/Wray, Natalia (Hg.) (1995): Amazonia: Economia
Indigena y Mercado, Quito.

Soria, Carlos (2001): »Aportes para el Analisis de la Normatividad para el
Desarrollo Sostenible de la Amazonia en la Década Fujimori «. In: Desar-
rollo Sostenible y Descentralizado de la Amazonia Peruana. I Encuentro

380

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Macroregional de Organizaciones indigenas y Campesinas, hg. v.
COICAP/Foro Ecoldgico del Peri/Red Pert/Iniciativas de Concertacion
para el Desarrollo Local, Lima, 20-22.11.2001.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): In Other Worlds. Essays in Cultural
Politics, New York.

Stamatopoulou, Elsa (1994): »Indigenous Peoples and the United Nations:
Human Rights as a Developing Dynamic «. In: Human Rights Quarterly
16, S. 58-81.

Stocks, Anthony W. (1981): Los Nativos Invisibles, Lima.

Stokes, Susan (1995): Cultures in Conflict: Social Movements and the State in
Peru, Berkeley.

Stoll, David (1982): Fishers of Men or Founders of Empire? The Wycliffe Bi-
ble Translators in Latin America, London.

Streck, Bernhard (1995): »Geben und Nehmen«. In: Kursbuch 120: Korrup-
tion, 1-8.

Strobele-Gregor, Juliana (1992): »Vom indio zum mestizo...zum indio«. In:
Die Wilden und die Barbarei. Lateinamerika — Analysen und Berichte Bd.
16, hg. v. Dietmar Dirmoser et al., Miinster/Hamburg, S. 95-112.

Strobele-Gregor, Juliana (1994): »Politische Kultur der Aymara und Quechua
in Bolivien — Formen des eigenstindigen Umgangs mit der Moderne«. In:
Kosmos in den Anden, hg. v. Max Peter Baumann, Diisseldorf, S. 458-
488.

Strobele-Gregor, Juliana (Hg.) (2000): »Zukunft gestalten: Herausforderun-
gen an die indigenen Bewegungen in Lateinamerika«. In: Indiana 17/18,
S. 9-29.

Survival International (1986): Amazonian Indians Receive Alternative Nobel
Peace Price, Pressemitteilung, London, 10.10.1986.

Swartz, Marc J./Turner, Victor W./Tuden, Arthur (2002 [1966]): »Political
Anthropology«. In: The Anthropology of Politics. A Reader in Ethnogra-
phy, Theory, and Critique, hg. v. Joan Vincent, Oxford, S. 102-109.

Sylvain, Renée (2002): »Land, Water, and Truth<: San Identity and Global
Indigenism«. In: American Anthropologist 104(4), S. 1074-1085.

Taylor, Alan (1996): »Captain Hendrik Aupaumut: The Dilemmas of an In-
tercultural Broker«. In: Ethnohistory 43(3), S. 431-457.

Taylor, Charles (1985): »What is Human Agency«? In: Human Agency and
Language (Philosophical Papers Bd. 1), hg. v. Charles Taylor, Cambridge,
S. 15-16.

Taylor, Charles (1992): Multiculturalism and >the Politics of Recognition«.
An Essay, Princeton NJ.

Taylor, Charles (1994): »The Politics of Recognition«. In: Multiculturalism:
Examining the Politics of Recognition, hg. v. Amy Gutman, Princeton NJ,
S. 25-73.

381

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN AMAZONAS UND EAST RIVER

Taussig, Michael (1987): Shamanism, Colonialism, and the Wild Man: A
Study in Terror and Healing, Chicago.

Tejada Ripalda, Luis (Hg.) (2005): Los Estudiantes Indigenas Amazédnicos de
la UNMSM, Ciudad Universitaria, Lima.

Tessmann, Giinter (1930): Die Indianer Nord-Ost Perus: Grundlegende For-
schungen fiir eine systematische Kulturkunde, Hamburg.

Tonnies, Ferdinand (1887): Gemeinschaft und Gesellschaft, Leipzig.

Touraine, Alain (2000): Can We Live Together? Equality and Difference,
Stanford, CA.

Trauttmansdorf, Ferdinand (1999): »Die Organe der Vereinten Nationen«. In:
Die Vereinten Nationen. Recht und Praxis, hg. v. Franz Cede/Lilly Sucha-
ripa-Behrmann, Wien.

Turner, Terence (1979): »Kinship, Household and Community Structure
among the Kayapo«. In: Dialectical Societies, hg. v. David Maybury-Le-
wis, S. 179-217, Cambridge.

Turner, Terence (1980): »The Social Skin«. In: Not Work Alone: A Cross-
Cultural View of Activities Superfluous to Survival, hg. v. Jeremy Cher-
fas/Roger Lewin, London, S. 112-140.

Turner, Terence (1993): »Anthropology and Multiculturalism: What is An-
thropology that Multiculturalism should be Mindful of It«? In: Cultural
Anthropology 8(4), S. 411-429.

Turner, Terence (1997): »Human Rights, Human Difference: Anthropology’s
Contribution to a Emancipatory Cultural Politics«. In: Journal of Anthro-
pological Research 53, S. 273-291.

Turner, Terence (1999): »The Role of Indigenous Peoples in Environmental
Crisis: The Example of the Kayapo of the Brazilian Amazon«. In:
Perspectives in Biology and Medicine 36(3), S. 526-545.

Ullan de la Rosa, Francisco Javier (2004): »Los Limites de la Ingeneieria
Indigenista: La Reestructuracion del Autogobierno entre los Indios
Ticunas del Alto Amazonas«. In: Revista Espafiola de Antropologia Ame-
ricana, Vol. 34, S. 203-224.

United Nations (1994): Draft Declaration on the Rights of Indigenous Peo-
ples. Geneva, E/CN.4/Sub.2/1994/2/Add.1, 20.04.1994.

United Nations (1996): Review of Existing Mechanisms, Procedures and Pro-
grammes Within the United Nations Concerning Indigenous People. Re-
port of the Sectretary General, A/51/493, New York.

United Nations (2000): Working Paper on the Relationship and Distinction
Between the Rights of Persons Belonging to Minorities and Those of In-
digenous Peoples. Report of Erike-Irene Daes and Asbjorn Eide,
E/CN.4/Sub.2/2000/10, 19.07.2000.

United Nations (2002a): Report of the First Session of the Permanent Forum
on Indigenous Issues, E/2002/43, New York.

382

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

United Nations (2002b): In groBerer Freiheit: Auf dem Weg zu Entwicklung,
Sicherheit und Menschenrechte fiir alle. Bericht des Generalsekretérs,
A/59/2005, New York.

United Nations (2003): Report of the Second Session of the Permanent Forum
on Indigenous Issues, E/C.19/2003/22, New York.

United Nations (2004a): Report of the Third Session of the Permanent Forum
on Indigenous Issues, E/C.19/2004/23, New York.

United Nations (2004b): The Concept of Indigenous Peoples. Background
Paper Prepared by the Secretariat of the Permanent Forum on Indigenous
Issues. Workshop on Data Collection and Disagregation for Indigenous
Peoples, PFI1/2004/WS.1/3, New York, 19.-21.01.2004.

United Nations (2005): Report of the Fourth Session of the Permanent Forum
on Indigenous Issues. E/C.19/2005/9, New York.

United Nations (2006): Resolution Adopted by the General Assembly:
60/251, Human Rights Council, A/RES/60/251.

Unser, Giuinther (1997): Die UNO: Aufgaben und Strukturen der Vereinten
Nationen, Miinchen.

Urban, Greg/Sherzer, Joel (Hg.) (1991): Nation-States and Indians in Latin
America, Austin.

Urban, Greg (2001): Metaculture: How Culture Moves through the World,
Minneapolis.

Van Cott, Donna Lee (Hg.) (1994): Indigenous Peoples and Democracy in
Latin America, Houndmills/Basingstoke/Hampshire.

Van Cott, Donna Lee (2000): The Friendly Liquidation of the Past: The Poli-
tics of Diversity in Latin America, Pittsburgh.

Van Hasselt, Jutta (1998): »Kultur und nachhaltige Entwicklung: Das Kul-
turverstdndnis der UNESCO und der Aktionsplan von Stockholm«. In:
Kultur und Entwicklung. Zur Umsetzung des Stockholmer Aktionsplans,
hg. v. Roland Bernecker, Bonn, S. 61-76.

Varese, Stefano (1972): The Forest Indians in the Present Political Situation
of Peru, IWGIA Document, Copenhagen.

Varese, Stefano (1975) : »Etnologia de Urgencia, Conciencia Etnica y Par-
ticipacion Social en el Peru«. In : América Indigena 35(2), S. 251-263.
Varese, Stefano (1995): »Pueblos Indigenas y Globalizacion en el Umbral del
Tercer Milenio«. In: Articulacién de la Diversidad. Pluralidad Etnica, Au-
tonomias y Democratizacion en América Latina, hg. v. Georg Griinberg,

Quito, S. 123-159.

Vega Diaz, Ismael (2000): »Entre Guerreros y Concertadores: La Cultura Po-
litica de los Lideres Indigenas de la Amazonia«. In: Autoridad en Espa-
cios Locales. Una Mirada desde la Antropologia, hg. v. Juan Ansioén/
Alejandro Diez/Luis Mujica, Lima, S. 125-148.

383

- am 14.02.2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und soziale Praxis

Jonathan Everts

Konsum und Multikulturalitit
im Stadtteil

Eine sozialgeographische
Analyse migrantengefiihrter
Lebensmittelgeschéfte

Juni 2008, ca. 210 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,

ISBN: 978-3-89942-866-7

Serhat Karakayali

Blinde Passagen

Zur Genealogie illegaler
Migration in der
Bundesrepublik Deutschland
April 2008, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-895-7

Martin Sokefeld (Hg.)
Aleviten in Deutschland
Identitatsprozesse einer
Religionsgemeinschaft

in der Diaspora

April 2008, ca. 200 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-822-3

Martina Grimmig

Goldene Tropen

Zur Koproduktion natiirlicher
Ressourcen und kultureller
Differenz in Guayana

Maérz 2008, ca. 320 Seiten,

kart., ca. 34,80 €,

ISBN: 978-3-89942-751-6

Maren RoRler

Zwischen Amazonas

und East River

Indigene Bewegungen und
ihre Reprédsentation in Peru
und bei der UNO

Februar 2008, 394 Seiten,

kart., 36,80 €,

ISBN: 978-3-89942-857-5

Valentin Rauer

Die offentliche Dimension
der Integration
Migrationspolitische Diskurse
tirkischer Dachverbande in
Deutschland

2007, 266 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-801-8

Alexander Jungmann
Jiidisches Leben in Berlin
Der aktuelle Wandel

in einer metropolitanen
Diasporagemeinschaft

2007, 594 Seiten,

kart., 41,80 €,

ISBN: 978-3-89942-811-7

Tina Jerman (Hg.)

Kunst verbindet Menschen
Interkulturelle Konzepte fiir
eine Gesellschaft im Wandel
2007, 264 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 23,80 €,

ISBN: 978-3-89942-862-9

Antje Gunsenheimer (Hg.)
Grenzen. Differenzen.
Uberginge.
Spannungsfelder inter-
und transkultureller
Kommunikation

2007, 308 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-794-3

Birgit Glorius

Transnationale Perspektiven
Eine Studie zur Migration
zwischen Polen und
Deutschland

2007, 340 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-745-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02,2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und soziale Praxis

Christian Berndt,

Robert Piitz (Hg.)
Kulturelle Geographien
Zur Beschiaftigung

mit Raum und Ort nach
dem Cultural Turn

2007, 384 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-724-0

Karsten Kumoll

Kultur, Geschichte und die
Indigenisierung der Moderne
Eine Analyse des Gesamtwerks
von Marshall Sahlins

2007, 432 Seiten,

kart., 35,80 €,

ISBN: 978-3-89942-786-8

Constanze Pfeiffer

Die Erfolgskontrolle der
Entwicklungszusammenarbeit
und ihre Realititen

Eine organisationssoziologische
Studie zu Frauenrechts-
projekten in Afrika

2007, 230 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-771-4

Peter Kreuzer, Mirjam Weiberg
Zwischen Biirgerkrieg und
friedlicher Koexistenz
Interethnische Konfliktbearbei-
tung in den Philippinen,

Sri Lanka und Malaysia

2007, 602 Seiten,

kart., 40,80 €,

ISBN: 978-3-89942-758-5

Martin Baumann,
Jorg Stolz (Hg.)

Eine Schweiz -

viele Religionen
Risiken und Chancen
des Zusammenlebens
2007, 410 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-524-6

Katharina Zoll

Stabile Gemeinschaften
Transnationale Familien
in der Weltgesellschaft
2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-670-0

Daniel Miinster
Postkoloniale Traditionen
Eine Ethnografie liber Dorf,
Kaste und Ritual in Siidindien
2007, 250 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-538-3

Reinhard Johler, Ansgar Thiel,
Josef Schmid,

Rainer Treptow (Hg.)

Europa und seine Fremden
Die Gestaltung kultureller
Vielfalt als Herausforderung
2007, 216 Seiten,

kart., 21,80 €,

ISBN: 978-3-89942-368-6

Ulrike Joras

Companies in Peace
Processes

A Guatemalan Case Study
2007, 310 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-690-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02,2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und soziale Praxis

Magdalena Nowicka (Hg.)

Von Polen nach Deutschland
und zuriick

Die Arbeitsmigration und ihre
Herausforderungen fiir Europa
2007, 312 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-605-2

TRANSIT MIGRATION
Forschungsgruppe (Hg.)
Turbulente Riander
Neue Perspektiven auf
Migration an den Grenzen
Europas (2. Auflage)

2007, 252 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-781-3

Dieter Haller

Lone Star Texas
Ethnographische Notizen

aus einem unbekannten Land
2007, 224 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 22,80 €,

ISBN: 978-3-89942-696-0

Klaus Miiller-Richter,

Ramona Uritescu-Lombard (Hg.)
Imagindre Topografien
Migration und Verortung

2007, 244 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-594-9

Pascal Goeke

Transnationale Migrationen
Post-jugoslawische Biografien
in der Weltgesellschaft

2007, 394 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-665-6

Halit Oztiirk

Wege zur Integration
Lebenswelten muslimischer
Jugendlicher in Deutschland
2007, 282 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-669-4

Holger Michael

Kulturelles Erbe als
identitdtsstiftende Instanz?
Eine ethnographisch-verglei-
chende Studie dorflicher
Gemeinschaften an der
Atlantik- und Pazifikkiiste
Nicaraguas

2007, 230 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-602-1

Corinne Neudorfer

Meet the Akha -

help the Akha?
Minderheiten, Tourismus
und Entwicklung in Laos
2007, 300 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-639-7

Elias Jammal, Ulrike Schwegler
Interkulturelle Kompetenz
im Umgang mit arabischen
Geschiftspartnern

Ein Trainingsprogramm

2007, 210 Seiten,

kart., 21,80 €,

ISBN: 978-3-89942-644-1

Maria do Mar Castro Varela
UnzeitgemaRe Utopien
Migrantinnen zwischen
Selbsterfindung und
Gelehrter Hoffnung

2007, 304 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-496-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02,2026, 12:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839408575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Zwischen Amazonas und East River
	Inhalt
	Prolog: Das große dicke Schwein
	TEIL 1: ZWISCHEN ANPASSUNG UND WIDERSTAND: ›NEUE‹ FORMEN INDIGENER SELBSTORGANISATION
	Kapitel I. Schauplätze und zentrale Fragen der Forschung
	Kapitel II. Theoretische Grundlagen und Zielsetzungen einer ›Ethnologie indigener Bewegungen‹
	1. Indigene Bewegungen als soziale Bewegungen
	2. Das ›Prinzip Indigenität‹ als globale Mobilisierungskraft
	3. Indigene Bewegungen im Lichte bestehender Kategorien der Bewegungsforschung
	4. Die ›Ethnologie indigener Bewegungen‹
	5. Wille des Akteurs und Zwänge des Systems
	6. ›Kultur‹ – mehr als nur ein Kampf um handlungsrelevante Ressourcen


	TEIL 2: DIE UNO ALS POLITISCHER HANDLUNGSRAUM INDIGENER BEWEGUNGEN
	Kapitel III. Die Genese einer transnationalen panindigenen Bewegung
	1. Indigene im Feld der internationalen Beziehungen
	2. Geschichte indigener Bewegungen im Kontext von Völkerbund und Vereinten Nationen
	3. Die UNO-Instanzen für indigene Völker
	4. Definition ›indigene Völker‹: grundlegende Begriffe

	Kapitel IV. Kultur als Politikum
	1. Die ethnologische Debatte um den Begriff ›indigene Völker‹
	2. Kulturalismus und Metakultur

	Kapitel V. Das Ständige Forum für indigene Angelegenheiten als politisches Feld – ein globaler Raum zur Lösung lokaler Probleme?
	1. Die Gruppen im Feld
	2. Mai 2005: Ein Sitzungstag am Forum
	3. Die Kräfteverhältnisse am Forum
	4. Repräsentation, Authentizität und Autorität
	5. Motivationen zur Teilnahme am Forum
	6. Lokalpolitiker und Repräsentationsfachleute

	Kapitel VI. Politische Ermächtigung Marginalisierter oder Marginalisierung des Politischen – indigene Repräsentation im Feld der internationalen Beziehungen

	TEIL 3: DIE INDIGENE BEWEGUNG IM PERUANISCHEN AMAZONASGEBIET
	Kapitel VII. Leitmotive: Politische Integration und kulturelle Abgrenzung
	Kapitel VIII. Ein- und Ausschlussprozesse im kolonialen und nationalen Kontext
	1. Die Kolonialzeit
	2. Der junge Nationalstaat
	3. Peru in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
	4. Die Militärregierungen: 1968-1980
	5. Die Zeit nach 1980
	6. Von der politischen Atomisierung zum panethnischen Zusammenschluss
	7. Exkurs: peruanischer Indigenismus und Indianismus

	Kapitel IX. Entwicklung der ›neuen‹ indigenen Bewegung im Amazonasgebiet
	1. Erste Organisationsgründungen
	2. Entstehung des nationalen Zusammenschlusses AIDESEP
	3. Zukunftsvisionen von AIDESEP und CONAP: Autonomie versus Integration
	4. Die staatliche ›Indigenenpolitik‹ am Anfang des 21. Jahrhunderts
	5. Die COPPIP: Idee einer nationalen panindigenen Bewegung
	6. Schluss: Indigene Akteure auf den ›battlefields‹ um politische Macht, Wissen und Projekte

	Kapitel X. Die indigenen Organisationen im Tiefland als Vermittlungsinstanz: Funktionszuweisungen an die Zusammenschlüsse sowie ihre Vertreter
	1. Juli 2005: Besuch in einer comunidad nativa Huitoto
	2. Don Sebastiano und die Organisationsgründung
	3. Indianische Führungspersönlichkeiten im peruanischen Tiefland: Statusführer, Despoten, Amtsinhaber
	4. Die kategoriale Wahrnehmung der Repräsentanten als Spiegelung sozialer Differenzierungsprozesse
	5. Die instabile Vermittlerposition des Repräsentanten: Ordnungsprinzipien im entwicklungspolitischen Feld
	6. Schluss: Statuswechsel – vom ›Indianer‹ zum ›Indianisten‹

	Kapitel XI. Big Man oder Funktionär – Probleme indigener Selbstorganisation in nationalstaatlichen Zusammenhängen
	Schlußbetrachtungen: Politisches Engagement durch wissenschaftliche Objektivierung? Praxisrelevanz einer ›Ethnologie indigener Bewegungen‹
	1. Das Problem der Entfremdung: Kongruenz und Inkongruenz zwischen politischem Handeln und politischem Verhalten
	2. Praxisbezogene Überlegungen zur Unterstützung der ›neuen‹ indigenen Organisationsprozesse in Peru
	3. Das Ständige Forum für indigene Angelegenheiten – eine Empfehlungsfabrik?
	4. Ausblick


	Epilog: Manuel Ijuma und seine Organisation im Juli 2005 - »Ich denke, ich habe meine Pflicht als Präsident getan und Dinge in Bewegung gesetzt«

	ANHANG
	1. Abkürzungsverzeichnis
	2. Glossar spanischer und indigener Begriffe
	3. Spanische Originalversionen verwendeter Interviewund Gesprächspassagen
	4. Ethnolinguistische Karte des peruanischen Amazonasgebietes
	5. Schaubilder
	6. Chronologie: Indigene Repräsentation im UN-Kontext
	7. Chronologie: Genese nationalstaatlich geprägter Formen indigener Selbstorganisation im peruanischen Tiefland (1959-1987)
	8. Abbildungs- und Literaturverzeichnis


