9. Alternativen zur romantischen Liebe?
Ein Ausblick

Damit sind wir bei der Frage nach Future Love angekommen, nach der >Zu-
kunft der Liebe«. Dies ist generell und auch wissenschaftstheoretisch eine
schwierig zu beantwortende Frage. Sichere Prognosen iiber die Zukunft sind
per se nicht moglich (wenn sie nicht gerade Aussagen wie die Endlichkeit des
menschlichen Lebens oder Ahnliches betreffen). Noch wurde auch die Kris-
tallkugel mit zuverlissigen Vorhersagen nicht entdeckt, und das ist vielleicht
auch gut so. So schliefft das Buch, wie es begann: mit einigen Zukunftsszena-
rien. Im Méglichkeitsraum zwischen diesen bleibt auch ein zumindest kleiner
Raum fiir individuelle und gesellschaftliche Hoffnung, woméglich gar fir ein
wenig Utopie.

Ausgangspunkte waren erstens das gesellschaftlich verursachte, aber in-
dividuell erlebte Leid durch die Orientierung an der romantischen Liebes-
und Zweierbeziehung. Hiervon sind infolge der >Feminisierung« der Liebe
besonders, aber nicht nur Frauen betroffen. Sie sind es auch, die vielfiltige
Ungleichheiten im Namen der Liebe erfahren, durch welche die geschlechter-
differenzierende Arbeitsteilung kulturell-ideologisch abgesichert wird. In der
biirgerlichen Kleinfamilie wurden diese Ungleichheiten auch rechtlich insti-
tutionalisiert. Das hier im Zentrum stehende Co-Elternschafts-Modell ohne
romantische Liebe kann zwar einige dieser Ungleichheiten verringern, aber
andere nicht. Die Trennung von Liebe und Elternschaft und das hierauf ba-
sierende Co-Parenting fithrten bisher nicht zur Einlésung einer postgender-
postromantischen Egalititsutopie.

Damit stellt sich aus einer ungleichheits- und geschlechtersoziologischen
Perspektive die Frage: Was tun? Lassen sich andere Varianten von Familie
denken, in denen es keine liebesverdeckte geschlechterdifferenzierende Ar-
beitsteilung gibt — oder iberhaupt keine Ungleichheiten mehr zwischen den
Geschlechtern? Zum letzten Punkt haben sich schon zahlreiche Feminist*in-

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

nen Gedanken gemacht, etwa Nancy Fraser (u.a. 1994) in threm postindustri-
ellen Gedankenexperiment und dem dort entworfenen Modell der Gleichstel-
lung von Erwerbs- und Betreuungsarbeit. Jenseits dieser weiterhin aktuel-
len Forderung (dhnlich auch Wimbauer 2012; Wimbauer/Motakef 2020a) soll
es nun aber um Formen des Zusammenlebens, der Beziehungsausgestaltung
und der semantischen wie emotionalen Fundierung von (Eltern-)Beziehun-
gen gehen. Dabei kénnte man weiter in die Richtung einer Trennung von
Liebe/Elternbeziehung und Elternschaft denken oder an eine Veranderung
der Semantik von Liebe. Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit seien abschlie-
8end sieben Szenarien erwihnt.

9.1 Vom selbstbestimmten Ende der Menschheit:
Die antinatalistische Variante

In letzter Zeit verbreiten sich antinatalistische Argumente, die Familiengriin-
dungen und Fortpflanzung aus verschiedenen Griinden ablehnen. Dies ist aus
nachvollziehbaren Griinden eine sehr umstrittene Position. Die grundlegen-
de Idee ist hingegen schon recht alt, schon in der Antike lisst Aristophanes
in der Lysistrata die Frauen Athens und Spartas sich ihren kriegs- und zer-
storungswiltigen Gatten sexuell verweigern, um so — erfolgreich — Frieden
herbeizufithren. Auch Feminist*innen bringen von Zeit zu Zeit einen weib-
lichen >Gebirstreik« ins Spiel, um so politische Forderungen wie mehr Ge-
schlechtergerechtigkeit, weniger Ungleichheit und Unterdriickung oder we-
niger Gewalt und Krieg durchzusetzen. Was durchaus dafiir spricht, welche
kollektive Macht Frauen tatsichlich haben und wie bedrohlich die Idee fiir
minnliche Herrschaft sein konnte, ist die grofie minnliche Abwehr gegen-
iiber lesbischen Frauen und Miittern und bisweilen auch Alleinerziehenden —
all jene leben ihr Leben und ggf. ihre Familie ohne Minner. Bisher hat eine
kollektive Verweigerung aber, anders als in der antiken Schrift von Aristopha-
nes, offenbar nie dauerhaft oder auch nur ansatzweise geklappt (wozu sicher
die besagten Abhingigkeitsverhiltnisse einiges beitrugen).

Jenseits einer solchen Gebirverweigerung ist seit einigen Jahren eine an-
tinatalistische Bewegung im Entstehen (u.a. Haberkorn 2018). Die konkreten
Beweggriinde dafir mogen individuell unterschiedlich sein, ein grundle-
gendes Argument sind aber die Weltverhiltnisse, in die Kinder zu setzen
moralisch und politisch ausgeschlossen und auch den Kindern unzumutbar
sei. Diese Argumentation ist hochst umstritten, aber sie entbehrt nicht jegli-

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

cher Grundlage. Viele (potentielle) Eltern mogen iiber den einen oder anderen
Punkt auch schon einmal oder mehrmals nachgedacht haben: Gibt es nicht
schon viel zu viele Kinder auf dieser Erde, die zudem in Armut, Hunger,
Krieg und Leid aufwachsen, als Waisen oder auf der Strafe? Ist die Erde nicht
schon mafllos iiberbevolkert, warum noch ein Kind mehr in die Welt setzen?
Warum, wenn iberhaupt, nicht eines adoptieren oder eine Patenschaft
tibernehmen? Sind nicht die natiirlichen Ressourcen wie Energie, Nahrung,
Wasser, Luft durch jahrhundertelangen Raubbau erschéopft oder kurz davor?
Eine antinatalistische Fortpflanzungsverweigerung wiirde nicht nur das
(Uber-)Bevolkerungsproblem und das Ressourcenproblem (Stichworte etwa
Ol/Gas/Kohle/Energie, Landwirtschaft/Massentierhaltung/Antibiotikaresis-
tenzen/Brandrodung/Monokultur, Wasserknappheit/Diirre/Hungerkatastro-
phen) lésen. Sie wiirde auch einen Beitrag zur Verringerung der enormen
Umweltverschmutzung (in Luft, Wasser, Boden), des Klimaproblems und des
CO*-AusstofRes leisten, vielleicht auch zu diversen anderen Problemen des
Anthropozins.

Doch selbst wenn man nicht gesellschaftlich oder global argumentiert,
lassen sich aus individueller Sicht gewichtige Argumente anfiihren: Ist nicht
alles Leben Leiden, muss nicht unweigerlich jede*r irgendwann — manche
frith, manche erst spiter — die Wechselfille des Lebens in ihrer vollen Hirte
erleben, wie Alter, Krankheit und Tod? Ist es ein zulissiges >Vermichtnis< an
die Kinder, dass sie voraussichtlich leiden und sicher am Ende sterben miis-
sen? Wird die generelle Leidensproblematik angesichts der bestehenden oder
drohenden okologischen und/oder politischen Krisen, Konflikte und Kriege
nicht noch mehr verschirft? Kann man dies den Kindern zumuten, und will
man selbst beim Gedanken an eine womdglich entsetzliche Zukunft der Kin-
der daran leiden? Ist es schliefilich nicht eine Frage mangelnder Selbstbe-
stimmung, wenn Eltern ihren Kindern zumuten, dass sie geboren werden —
aus ihrem eigenen Wunsch nach Fortpflanzung und Familiengriindung her-
aus? Die Selbstbestimmungsfrage muss hier aufgrund ihrer Unlosbarkeit of-
fenbleiben — und mit ihr das darin begriindete Problem der Fremdbestim-
mungszumutung durch ungefragte Geburt. Die Thematik insgesamt auszu-
diskutieren, erforderte einige weitere Biicher.

Egal, ob man personlich den antinatalistischen Argumenten zustimmen
mag oder nicht, ob sie faktisch zutreffen mogen oder nicht: Es werden sich
auch zukiinftig — vielleicht sogar zunehmend - Menschen in Deutschland
und andernorts gegen Kinder entscheiden. Aber selbst trotz guter Gegenargu-
mente wird es hochstwahrscheinlich immer auch Menschen geben, die sich

- am12.02.2028, 22:27:06.

251


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

fur Kinder entscheiden. Die dennoch Kinder bekommen (méchten), egal wie
schlimm es um die Erde steht. Menschen, die nicht nur sich selbst das oben
besagte Elterngliick und ihren Kindern nicht nur das mitunter auch schéne
Leben schenken, was auch ein Akt des empowerments ist. Sondern ihnen dabei
eben auch all das Unbill, die Tragik und Endlichkeit des Lebens zumuten. Das
Leben ist eben immer lebensgefihrlich.

Insofern scheint es duflerst unwahrscheinlich, dass der Menschheit ein
selbst gewihltes Ende von sozialen Beziehungen bevorsteht.! Als grundlegend
soziale und aufeinander angewiesene Wesen werden die Menschen wohl im-
mer soziale Beziehungen haben und leben. Allerdings kann sich ihre Form
und Ausgestaltung im Zeitverlauf und je nach kulturellem Rahmen verin-
dern. Wie konnte dies sein? Es folgen zunichst drei ausgewihlte Varianten
(9.2 bis 9.4).

9.2 Polyamore oder konsensuell nichtmonogame Beziehungen

Eine weniger nihilistische Variante sind polyamore Beziehungen. Wenngleich
diese von der heterosexuell-romantischen Zweierbeziehung abweichen und
gesellschaftlich, sozial und rechtlich durchaus stigmatisiert sind, existieren
hierzu einige Studien (etwa Haritaworn/Klesse 2006; fiir einen Uberblick
Klesse 2018), sogar im deutschsprachigen Raum (etwa Mayer 2014a,b; Pie-
per/Bauer 2005, 2014; Raab 2019, 2020; Raab/Schadler 2020; Schadler/Villa
2016). Auch iiber Kinder in polyamordsen Familien gibt es einige Studien
(etwa Goldfeder/Sheff 2013; Raab 2020; Sheft 2010, 2011, 2014; Mayer 2020;
fiir einen Uberblick Klesse 2019). Daneben existiert auch eine Reihe an Ratge-
bern und anderen Biichern, so zuerst »The Ethical Slut« von Easton und Liszt
(Pseudonym) (1997), iibersetzt als »Schlampen mit Moral« (Easton/Hardy
2014) oder Karig (2017) und Schott (2015).

Eine Hoffnung oder ein utopisches Potential ist auch hier, dass Geschlech-
terungleichheiten weniger ausgepriagt sind. So untersuchten Schadler und
Villa (2016) Mehrfachpartnerschaften, denen die Autorinnen ein relatives Ega-
litdtspotential mit Blick auf Geschlechterrollen zuschreiben, zumindest auf
diskursiver Ebene. Sie schreiben: »Vordergriindig geben sich Polyviduen als

1 Ohne Verschworungstheorien Vorschub leisten zu wollen, ist hingegen ein Ende der
Menschheit infolge globaler Katastrophen nicht so deutlich ausgeschlossen, vom
Atomkrieg bis zur Kollision mit einem extraterrestrischen Objekt.

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

geschlechtslose Verhandlungspartner®innen« (Schadler/Villa 2016: 11). Elisa-
beth Sheft (2006) zeigte hingegen, dass auch polyamorés lebende Manner an
einer hegemonialen Minnlichkeit orientiert sein kénnen, die Sheff »polyhe-
gemonic masculinity« (ebd.) nennt und die ihnen eine Teilhabe an der »pa-
triarchalen Dividende« (Connell 1999) ermdglicht. Hier anschlieend unter-
sucht Raab (2019) »konsensuell-nichtmonogame Beziehungsnetzwerkex, ein
Begriff, den er dem der Polyamorie vorzieht. Raab (ebd.: 61) fragt, ob es hier
a) zu einer Emanzipation im Sinne einer Uberwindung von Geschlechterun-
gleichheiten und einer Realisierung egalitirer Geschlechtermodelle komme
oder b) zu einer neoliberalen Indienstnahme gerade von Menschen, die »jung,
wohlhabend und gesund« sind, also Menschen des individualisierten Milieus
mit finanziellen Ressourcen und ohne besondere Sorge-Bediirfnisse.”> Oder
lisst sich c) eine Persistenz von gender-Ungleichheiten bei der Sorge und der
Arbeitsteilung ausmachen, eine Wiederholung der bekannten Ungleichheiten
auch in grofleren Beziehungsgruppen jenseits der \Mono-Norm«

Raab (2019) arbeitet in seiner Studie, bei der er 105 Menschen online be-
fragt und mit 13 Personen davon narrative Interviews gefithrt hat, drei Kon-
stellationen heraus: Erstens den pragmatisch-kollektiven Typ,> zweitens den
individuell-ideellen Typ* und drittens den konventionell-kernzentrierten® Typ
(Raab 2019 u.a.: 128-149). Mit Blick auf die erste und dritte Frage schlief3t
er: »Typeniibergreifend und in fast allen Interviews zeigte sich die Persis-
tenz heteronormativer Geschlechterverhiltnisse« (Raab 2019: 176). Emanzi-

2 MitBlick hierauf wiirden, so Raab (2019: 33) auch Schadler und Villa die Méglichkeit se-
hen, dass »gerade neoliberal-gouvernementale Strukturen auch solche post-konven-
tionellen Beziehungsformen gut vereinnahmen kénnen« (Schadler/Villa 2016: 24).

3 Hier haben die Beziehungspartner*innen »pragmatische [..] Lésungen fiir die Proble-
me gefunden, vor denen konsensuell-nichtmonogam Lebende in einer mono-norma-
tiven, kapitalistischen Gesellschaft stehen« (Raab 2019: 139). Die Netzwerke sind zu-
dem groR, verbindlich und hoch integriert, es werden gemeinsame Haushalte gefiihrt
und man kitmmert sich intensiv umeinander (ebd.). Sorge und der Beziehung kommt
hier eine grofRere Bedeutung zu als Erwerbsarbeit; entsprechend sind hier auch die
Einkommen geringer als in anderen Typen.

4 Hier sind die Beziehungsnetzwerke kleiner, unverbindlicher und dynamischer als die
anderen und es wird kein gemeinsamer Haushalt gefiihrt (Raab 2019: 131f). »Materielle
Sorgepraxen [werden] meist individuell erledigt. Care wird als seelisches Kimmern
verstanden« (Raab 2019: 132).

5 Hier existieren neben einer verbindlichen und dauerhaften Kernbeziehung mit haufi-
ger Sorgepraxis weitere Verbindungen mit meist weniger Sorgeleistungen (Raab 2019:
132).

- am12.02.2028, 22:27:06.

253


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

patorische Potentiale, wenn denn vorhanden, scheinen am ehesten »da zu
liegen, wo die Normen von Geschlechtergerechtigkeit und Bediirfnisorientie-
rung ausfiihrlich und institutionalisiert zur Sprache kommen, ungleiche Aus-
gangsbedingungen der Beteiligten Beriicksichtigung finden und Mafinahmen
ergriffen werden, bewusst gegenzusteuern« (Raab 2019: 176). Im konventio-
nell-kernzentrierten Typ folge die »hiusliche Arbeitsteilung [...] einer hete-
ronormativen Geschlechterspezifik« (ebd.: 148). Im individuell-ideellen Typ
stelle sich die Frage nach der Arbeitsteilung weniger, da kein gemeinsamer
Haushalt gefithrt wird. Hingegen biete dieser Typ »Angehdrigen eines Mi-
lieus, an das hochgradig flexibilisierte Arbeitsbedingungen gestellt werden,
die Moglichkeit einer ebenso flexiblen Beziehungsfithrung« (Raab 2019: 148),
was theoretisch »fiir die These neoliberaler Vereinnahmung« (ebd.) spriche.
Allerdings lebte niemand der Befragten bewusst deswegen konsensuell-mo-
nogam, weil dies »besser zu Flexibilisierungstendenzen im Erwerbsleben pas-
se« (Raab 2019: 216). Viele wiirden sogar explizit Abstriche an ihrem berufli-
chen Engagement machen, um mehr Zeit fiir die Beziehungen zu gewinnen
(ebd.). Mit Blick auf die dritte Frage nach Emanzipation kommt Raab, je-
denfalls, was das gesamtgesellschaftliche Verinderungspotential anbelangt,
ebenfalls zu abschligigen Ergebnissen, wenngleich durchaus »emanzipatori-
sche Formen des Zusammenlebens praktiziert werden« (ebd.: S 217). Eman-
zipatorische Potentiale sieht Raab allenfalls im pragmatisch-kollektiven Typ,
entstiinden doch hier »am ehesten communities of care, die den Beteiligten
eine erweiterte Handlungsfihigkeit gewdhren« (Raab 2019: 148, Herv.i.O.).
Dort gelingt es teilweise, »Normen eines solidarischen und weniger durch Ge-
schlechterverhiltnisse geprigten Umgangs nicht nur programmatisch vorzu-
tragen, sondern umzusetzen« (Raab 2019: 217). Wenngleich Raab also durch-
aus ein Verinderungspotential in einem gesellschaftlichen Teilbereich, dem
der Nahbeziehungen, ausmacht, gelte dies nicht fiir einen tibergreifenden,
»radikalen gesellschaftlichen Wandel« (Raab 2019: 218f.).

Doch wie steht es um andere Probleme der romantischen Zweierbezie-
hung? Kénnen diese durch polyamore Beziehungen gelost werden, etwa die
Mortalitit der Dyade, die emotionale und finanzielle Abhangigkeit einer Per-
son von der anderen und ihre Uberforderung? Nach Raab »vermdgen« jene
immerhin »aufgrund der grofleren Anzahl an Beteiligten die Folgen der Krise
sozialer Reproduktion besser aufzufangen als Paare und Alleinlebende« (Raab
2019: 211) — ein recht gewichtiger Aspekt. Auch betrogen und hintergangen
zu werden, wegen einer jiingeren Frau oder einem attraktiveren Partner sit-
zengelassen zu werden, ist weniger wahrscheinlich, da verschiedene Gelieb-

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

te in der offenen Beziehung nebeneinander existieren konnen. Paarnorma-
tive Zwinge scheinen, anders als weiterhin aufzufindende heteronormative
Zwinge, eher nicht zu bestehen.

Allerdings kénnen in polyamoren Beziehungen ganz dhnliche Probleme
auftreten wie bei der Paarliebe, und dies sogar gesteigert — wie der Name
schon sagt: »poly-amor« statt sunromantisch« bedeutet auch potentiell viele
Liebesprobleme statt keine Liebesprobleme. Liebe kann auch hier enttiuscht
werden und Schmerzen verursachen, ein endgiiltiger Verlust grofites Leid
bereiten. Wenn doch besitzindividualistische Ideen, und sei es nur latent,
bedeutsam werden, kann Eifersucht entstehen. So etwa Pieper und Bauer
(2005): »In einer Poly-Beziehung zu leben, bedeutet keineswegs, die smono-
normativ< strukturierten Gefiihle abstreifen zu konnen. Vielmehr gilt es, We-
ge zu finden, um mit Verlustingsten, Konkurrenz- und Neidgefiihlen, Ei-
fersucht und Bedrohungen des Selbstwertgefiihls umzugehen« (Pieper/Bau-
er 2005: 64f.). Zudem ist auch polyamore Liebe fliichtig und genauso wenig
dauerhaft wie die dyadische Zweierliebe. Auch die Vereinbarkeit verschie-
dener Lebensbereiche wie Arbeit und Leben/Lieben ist bei mehr Geliebten
nicht einfacher als bei zweien, ganz im Gegenteil. Diese Problematik ist nicht
nur theoretisch einsichtig, sondern wird auch in Studien herausgearbeitet:
»Im >Zeitproblem« artikulieren sich mitunter Konkurrenzkonflikte der Poly-
Beziehungen, aber auch die Tatsache, dass sviele Beziehungen zu fiihren natiirlich
auch Zeit kostet« (Pieper/Bauer 2005: 65; Herv.i.0.) — sogar mitunter viel Zeit.

Zuletzt sei auf Familien eingegangen. Viele der Vorteile, etwa die der gro-
Reren Zahl und von Befreiungen, sind auch in konsensuell nichtmonogamen
Beziehungen mdéglich. Allerdings auch viele der Schwierigkeiten. Die Bezie-
hungen sind aufgrund mehr Beteiligter, die emotional, zeitlich und organisa-
torisch zusammenzubringen sind, in der Regel komplexer und anspruchsvol-
ler (3hnlich auch Raab 2019: 216). Dabei steigt die Moglichkeit fiir Streit und
Konflikte, Fliehkrifte und Verantwortungsdiffusion. Und auch solche Bezie-
hungen sind bisweilen besser fiir gute Zeiten geeignet als fiir schlechte. Wie
allerdings Raab (2019) zeigt, unterscheidet sich die Verbindlichkeit nach Kon-
stellationen. Sie ist am geringsten im individuell-ideellen Typus, wihrend in
den beiden anderen Typen die Verbindlichkeit, auch in Zeiten von Krankheit
und Schicksalsschligen, sehr hoch ist und sich nicht von ehelichen oder nicht-
ehelichen Zweierbeziehungen unterscheidet.

Auch die geschlechterdifferenzierende Arbeitsteilung ist in diesen Fami-
lien nicht wesentlich gleicher (Raab 2019) als in heterosexuellen Zwei-Eltern-

- am12.02.2028, 22:27:06.

255


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Familien. Die meiste Sorgearbeit wird,® dhnlich auch bei Schlender (2019),
von den leiblichen Eltern und vor allem den leiblichen Miittern erbracht (u.a.
Raab 2019: 176-188, 2020).”

Schliefilich werden auch polyamore Elternkonstellationen rechtlich be-
nachteiligt und sozial diskriminiert. Wie bei Mehrelternschaft sind alle tiber
die maximal zwei rechtlichen Eltern hinausgehenden Eltern rechtlich unge-
sichert. Egal, ob mit oder ohne Liebe zwischen den Eltern: Kinder kénnen
nur zwei rechtliche Eltern haben. Beziiglich rechtlicher und sozialer Diskri-
minierung kommt Raab (2019: 177-181) zu dem Ergebnis, dass beides von den
Befragten nicht als Problem benannt wird und auch kaum eines ist, wenn
die beiden leiblichen Eltern konsensuell nichtmonogam lebende Elternpaare
sind: Rechtlich kénnen sie alle Elternrechte in Anspruch nehmen und im so-
zialen Umfeld als Elternpaar auftreten — weder ist den Eltern anzusehen, ob
sie sich nicht lieben oder ob sie mehrere Erwachsene lieben. Auch verschie-
dene Normalisierungen sind hier leicht(er) méglich. Mit den weiteren Bezie-
hungspartner®innen als sozialen Eltern erscheinen sie eher als Patchwork-
familie denn als polyamorés lebende Vielelternfamilie. Wird hingegen offen
kollektive Elternschaft praktiziert, welche die Paar- wie die Heteronorm ver-
letzt, stoflen die Eltern deutlich auf all die benannten rechtlichen Ausschlie-
3ungen und Vorurteile, Zuschreibungen und Abwertungen (u.a. Raab 2019:
181-188, mit Verweis u.a. auf Pallotta-Chiarolli/Haydon/Hunter 2013: 123).

Viel-Liebe, Poly-Amorie, scheint also Vorteile zu bieten vor allem mit Blick
auf Zuverlissigkeit, Verantwortungsitbernahme und Sorge der Eltern bezie-
hungsweise Liebespartner*innen umeinander sowie der Eltern fir die Kin-
der - sehr gewichtige Punkte. Geschlechtergleichheit geht damit nicht not-
wendig einher, und neben praktischen Herausforderungen der grof3eren Zahl
stellen sich gegenwirtig zudem Probleme der rechtlichen Ungleichbehand-
lung, fehlenden Absicherung und sozialer Ausgrenzung. Die letztgenannten
Punkte sprechen allerdings nicht gegen die Beziehungsweise.

[3 Sowohl bei den konsensuell-nichtmonogam lebenden Elternpaaren (ebd.: 177-181) wie
auch bei kollektiver Elternschaft (u.a. ebd.: 185).

7 Wie Fall Lau-Mann/Noon-Ohm zeigt, muss dies nicht so sein: Wohl sind es regelmafiig
die Frauen, aber es kénnen auch die sozialen Co-Mitter sein, die die allermeiste Sorge
leisten.

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

9.3 Miitterliche Sorgeverbande im Matriarchat

Der Vorschlag, den Mariam Irene Tazi-Preve (2017) unter Verweis auf Hei-
de Gottner-Abendroth (u.a. 2008) fiir das familiale Zusammenleben und die
gesamte gesellschaftliche Organisation macht, ist das Matriarchat. Wie kann
man sich dies aber konkret vorstellen? Stark verkiirzt, ist das gemeinschaftli-
che Leben hiernach clanférmig strukturiert. Alle Frauen im Clan gelten als die
Miitter aller Kinder, wihrend die biologischen Viter der Kinder keine recht-
liche und alltagspraktische Rolle spielen, hingegen die Briider aller Miitter.
Ehe bedeutet hier nicht, von einem Ehemann emotional und wirtschaftlich
abhingig zu sein. So etwas wie >romantische Liebe« scheint es dabei nicht
zu geben, jedenfalls ist es keine Grundlage von Elternbeziehungen. Sexuelles
Begehren wird offenbar nur itber Nacht erfiillt, wenn die biologischen Kindes-
véter zu den Frauen kommen und am Morgen die Hiuser oder Schlafstitten
wieder verlassen.

Auch wenn >das Matriarchat< auf den ersten Blick als ein probates Ge-
genmittel gegen minnliche Herrschaft erscheinen mag, lassen sich doch bei
dem hier angedachten Konzept einige groflere feministische und anderweiti-
ge Fragezeichen anfithren. Zwar sind die Befreiung vom mannlichen Ernih-
rer und Ehemann und die kollektivierte Sorge durchaus zu begriiflen. Aber
wer mochte schon den immerhin selbst (wenn vielleicht auch liebesblind)
frei gewihlten oder gar nicht vorhandenen (Ehe-)Mann oder die (Ehe-)Frau
mit der Fremdbestimmung durch eine hineingeborene und unaustauschba-
re Herkunftsfamilie und einen ebensolchen Miitter-, Grofdmiitter-, Tanten-
und Onkelclan auswechseln? Ein solches Matriarchat und eine solche sip-
penhafte Vergemeinschaftung erscheinen nicht als sonderlich emanzipatives
Modell der Zukunft, egal wie gut es gemeint sein mag. Es scheint auch we-
der kompatibel mit queertheoretischem, antikategorialem Denken noch mit
dem gesamten Individualitits- und Selbstbestimmungsstreben der meisten
Gegenwartsgesellschaften. Ganz abgesehen davon, dass es maximal immo-
bil macht, kénnen doch die Geburtssippe und der Geburtsort nicht verlassen
werden. Ein geeignetes Modell fiir eine lokale Stammesgesellschaft, die zu-
dem okonomisch autark Subsistenzwirtschaft betreibt. Kein sonderlich pas-
sendes Modell fiir eine immer flexibler werdende, globalisierte und global ver-
netzte Welt, in der nicht nur die Okonomie und die beruflichen Anforderun-
gen, sondern auch die eigenen Welterkundungswiinsche einiges an Mobilitit
erfordern. Das heif’t keineswegs, dass eine kapitalistische, globalisierte und
individualistische, unbegrenzte Wachstumsgesellschaft das hier bevorzugte

- am12.02.2028, 22:27:06.

257


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Gesellschaftsmodell wire (dazu Wimbauer/Motakef 2020a). Ein clanférmi-
ges, subsistenzwirtschaftliches Matriarchat scheint aber die gegenwirtigen
Herausforderungen nicht wirklich 16sen zu konnen.

9.4 Wahlverwandtschaften, Sorgegemeinschaften
und freundschaftszentrierte Lebensweisen

Statt Fremdbestimmung durch die Sippe und Vergemeinschaftung qua Ge-
burt steht die eigene Auswahl im Zentrum von Wahlverwandtschaften und
freundschaftszentrierten Lebensweisen. Hierbei handelt es sich um Bezie-
hungen und Sorgegemeinschaften jenseits von Blutsverwandtschaft oder (he-
terosexueller) Ehe. Da hierzu bereits zahlreiche Biicher und Studien existie-
ren und auch einiges dazu ausgefithrt wurde, sei das Thema nur knapp an-
gerissen.

Bei Wahlverwandtschaften oder »families of choice« (zuerst Weston 1991,
siehe Kapitel 6.3) handelt es sich um freiwillig eingegangene, dauerhafte und
zuverlissige Gemeinschaften und Verantwortungsbeziehungen. Sie haben
den Anspruch auf Solidaritit, Sorge und Unterstittzung in guten wie in
schlechten Zeiten und fallen in die hier vertretene Definition von Familie.
Nach Judith Butler (und einigen anderen) zeichnet sich das menschliche
Leben durch grundlegendes Prekirsein aus. Das Grundproblem ist daher
die unumgehbare Abhingigkeit der Menschen von anderen, ihre Verletzlich-
keit und die nicht zu verhindernde Endlichkeit allen menschlichen Lebens.
Nun wurde in der biirgerlichen Moderne die romantische Liebe kulturell
serfundenc< und in der zweigeschlechtlichen Ehe gesellschaftlich verankert als
ein moglicher Bearbeitungsmodus dieser Problematik — allerdings mit den
aufgezeigten Schwierigkeiten und Grenzen. Eine andere soziale Problem-
16sung bieten ausgeweitete Konzepte von Verwandtschaft und Familie, also
groflere und selbst gewihlte Verantwortungsgemeinschaften. Diese miissen
romantische Liebe und Blutsverwandtschaft im Ubrigen nicht ausschliefien.
Uber Verwandtschaft schreibt Judith Butler:

»Wenn wir unter Verwandtschaft eine Reihe von Praktiken verstehen,
die verschiedenartige Beziehungen begriinden, welche die Reproduktion
des Lebens und die Erfordernisse des Todes bewidltigen, dann werden
verwandtschaftlich geprigte Praktiken solche sein, die sich auf die ele-
mentaren Formen menschlicher Abhidngigkeit richten, zu denen Geburt,

- am12.02.2028, 22:27:06.



https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

Kindererziehung, Beziehungen emotionaler Abhdngigkeit und Unterstiit-
zung, intergenerationelle Bindungen, Krankheit, Sterben und Tod gehéren,
um nur einige zu nennen.« (Butler 2009: 167f.)

Dabei ist — wie auch in vergleichbaren Beziehungen — eine entscheidende Fra-
ge, wie Zuverlissigkeit und Verantwortung auf Dauer gestellt werden kénnen
(vgl. Kapitel 6.3). Auch hierzu wurden schon Ausfithrungen gemacht, etwa
in Kapitel 8.5. Die Menschen méchten und kénnen durchaus wechselseitig
fiireinander einstehen, auch in Beziehungen jenseits des romantischen Lie-
bespaares und der biologischen Elternschaft. Sie tun dies auch. Ihnen feh-
len aber erstens die entsprechenden rechtlichen Moglichkeiten und Absiche-
rungen dazu. Zweitens fillt eine solche Verantwortungsiitbernahme vielfach
praktisch schwer, weil sie auf soziale Ausgrenzung, Hindernisse und inter-
nalisierte Paarnormativitit stofit. Fehlende gesellschaftliche Normalitit und
Institutionalisierung erschweren solche Verantwortungsiibernahmen.

Nun ist es zeitlich eher eine Frage des Stadiums von >Future-Future-Future
Loves, also einer dreifachen statt einer einfachen Zukunft der Liebe, kollektive
und gemeinschaftliche Sorge zum Dreh- und Angelpunkt der gesellschaft-
lichen Ordnung zu machen. Derzeit sind auf Subjektebene eher das singu-
lire Individuum und vielleicht noch dessen romantische Zweierbeziehung
beziehungsweise biologische Familie sowie auf gesellschaftlicher Ebene eher
die Okonomie Ausgangspunkte der Vergesellschaftung. Eine ginzlich uner-
reichbare Utopie ist eine Sorgeorientierung als gesellschaftliches Fundament
aber nicht. Es existieren dazu bereits Uberlegungen und immer wieder Um-
setzungsversuche. Manche fordern diesbeziiglich eine »Care Revolution« (et-
wa Winker 2015). Nicht zuletzt angesichts der gesellschaftlichen Care-Krise
(u.a. Aulenbacher/Dammayr/Décieux 2015; Winker 2015) ist ein grundlegen-
des Umdenken unabdingbar; kleine Schritte in diese Richtung sind es auch.
Einige wenige Ansitze werden hier erwihnt — ohne Anspruch auf Vollstin-
digkeit und von ganz unterschiedlicher Art (ausfihrlicher siehe zum Beispiel
Winker 2015; auch Wimbauer/Motakef 2020a).

Ein wichtiger Punkt sind andere Formen des Wohnens und Zusammenle-
bens. Seit einiger Zeit werden Mehrgenerationenhiuser gefordert und stofRen
auf grofle Resonanz. Gerade mit Blick auf Kinder ist auch an gemeinsame
Wohnprojekte zu denken, an kindzentrierte und sorgeorientierte Wohnge-
meinschaften oder, je nach Vorlieben fiir mehr oder nicht so viel beteiligte
Menschen, auch an gréfiere Kommunen und kollektive Wohnformen.

- am12.02.2028, 22:27:06.

259


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Klassische Wahlverwandtschaften sind auch gleichgeschlechtliche Le-
bensformen, die paarformig sowie einschliefdlich romantischer Liebe und
Sexualitit sein konnen, wie etwa Regenbogenfamilien. Sie konnen aber auch
nicht paarférmig und/oder ohne sexuelles Begehren sein. Ein Beispiel wiren
Lebensformen als Ménche oder Monchinnen, in denen Frauen oder Minner
in Klgstern nicht sexuell, nicht paarférmig und nicht freundschaftszentriert
zusammenleben. Frither gingig waren auch Beginenhiuser, in denen Frauen
dauerhaft zusammenlebten. Sie und heutige Frauenhiuser wiren vielleicht
Formen von Mikro-Matriarchat ohne die Nachteile der Sippe.

Schliefilich sind freundschaftszentrierte Lebensweisen (etwa Kruppa
2020; Linek in Kapitel 4) sehr bedeutend, aber heute gesellschaftlich duflerst
nachrangig (anders als etwa in der rémischen und griechischen Antike und zu
anderen Zeiten). So zeigt etwa Marquardsen (2012) bei seiner Untersuchung
von Arbeitslosen, wie der aktivierende Sozialstaat zwar soziale Beziehungen
und Freundschaften der Einzelnen in Anspruch nimmt, aber sie nicht ent-
sprechend beriicksichtigt oder mit positiven Rechten versieht. Ganz generell
sind Freundschaften fiir viele Menschen sehr wichtig und erfilllen fir sie
wie auch gesellschaftlich zahlreiche Aufgaben — in guten und in schlechten
Zeiten. Sie sind aber in keinster Weise rechtlich oder sozial abgesichert.
Nicht zuletzt aufgrund der gesellschaftlichen Paarnormativitit werden
Paarbeziehungen institutionell privilegiert und zudem wird den Einzelnen
nahegelegt, paarformig zu leben. Oft verlieren Freundschaften auch prak-
tisch an Bedeutung, wenn Menschen ein Paar werden oder gar eine Familie
griinden - nicht zuletzt als Folge verschiedener Vereinbarkeitsprobleme,
denen sehr oft als erstes Freundschaften und als zweites Selbstsorge geopfert
werden. Auf lingere Sicht ist dies, nicht zuletzt aufgrund der Fallstricke der
Romantischen Zweierbeziehung und der Mortalitit der Paardyade, nicht
sehr weise.

Als sehr knappes Fazit ist es also notwendig, alternative Formen der Ver-
gemeinschaftung denkbar und umfinglich lebbar zu machen. Dies umfasst
auch andere Wohnformen, zumal sich vor allem Familien in vielen grofstad-
tischen Regionen bald keinen Wohnraum mehr leisten konnen werden. Mit
einem erweiterten Verstindnis von Familie und Verwandtschaft und einer
Aufwertung alternativer Sorgegemeinschaften liefen sich auch einige wei-
tere Probleme von Gegenwartsgesellschaften 16sen, die manch Gegenwarts-
diagnostiker als »Gesellschaft der Singularititen« (Reckwitz 2017) beschreibrt,
wihrend die Geschlechterforschung seit Jahrzehnten vor den immensen Her-

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

ausforderungen der immer dramatischer werdenden gesellschaftlichen Care-
Krise warnt.

9.5 Und was macht man mit dem Sex?

Kaum thematisiert wurde bisher Sexualitit, sieht man von der sexuellen Ori-
entierung ab und von einigen Ausfithrungen in Kapitel 2 und 6.4 (u.a. Fufno-
te 14). Nun ist Sexualitit nach verbreiteter Ansicht ein menschliches Grundbe-
dirfnis. Fraglos ist sie jedenfalls ein sehr wichtiges, ja weltbewegendes The-
ma, und sie ist entsprechend umstritten. Spitestens seit der biirgerlichen
Moderne ist legitime Sexualitit an Liebe und beides an die Ehe gekoppelt,
jedenfalls fiir Frauen, wobei sich die Koppelung von Sexualitit und Ehe seit
den 1970er Jahren wieder aufldst. Das Verstindnis von Sexualitit ist ebenso
wie das von Liebe, Familie und aller anderen sozialen Phinomene Ergebnis
gesellschaftlicher Ubereinkunft. Nun mag es viele gute Griinde geben, Se-
xualitit und Liebe aneinander zu koppeln, etwa um so viterliche Verantwor-
tung dauerhaft sicherzustellen oder sexuell iibertragbare Krankheiten ein-
zudimmen. Andere moégen gute Griinde dagegen anfithren. Wie dem auch
sei: Gegenwdrtig sind Liebe und Elternschaft, Liebe und Sexualitit normativ
weitgehend verbunden, Sex soll also vorzugsweise im Liebespaar stattfinden
(faktisch tut er dies nicht immer). In Familien darf und soll man immerhin
noch zusammen kuscheln, aber schon in Freundschaften ist Kérperkontakt
nicht der Norm entsprechend (aufier vielleicht bei besten Freundinnen im
Kindheits- und Jugendalter) — geschweige denn Sexualitit. Wie wichtig und
begehrt aber allein Kuscheln ist, zeigen die zahlreichen Kuschelparties und
Forschungen tiber die Ausschiittung des sogenannten >Gliickshormons< Oxy-
toxin. Auch wurde 1986 der Weltknuddeltag® erfunden, der sich zunehmender
Beliebtheit erfreut.

Blick man nun auf das Thema des Buches, so stellt sich die Frage, was
macht man in liebesfreien Co-Eltern-Beziehungen mit dem Sex? An sich kon-
nen ja auch hier Liebe und Sex gekoppelt bleiben, sie finden dann eben bei-
de auflerhalb der Familie statt. Sie kénnen auch getrennt werden, da es ja
oft kein“e Liebespartner®in gibt. Beides geht allerdings nur, wenn dazu noch

8 Erwird jahrlich am 21. Januar begangen und heifst auf Englisch world hugging day oder
world hug day, z.B. https://weltknuddeltag.de/ (Zugriff 21. Januar 2020) (hier bezeichnet
als »National Hugging Day«).

- am12.02.2028, 22:27:06.

261


https://weltknuddeltag.de/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://weltknuddeltag.de/

262

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Zeit bleibt. Theoretisch kénnte Sexualitit auch grundlegend anders organi-
siert werden, man konnte komplett darauf verzichten oder vielleicht auf Sex-
roboter umsteigen. Dies aber erforderte ein weiteres Buch — oder vermutlich
eine ganze Buchreihe. SchlieRlich haben auch schon andere tiber die Zukunft
von Sexualitit geschrieben, oder iiber »Future Sex«, jiingst etwa Emily Witt
(2017). Bleiben wir daher besser bei Future Love, bei der Zukunft der Liebe.

9.6 Festhalten am romantischen Liebesideal

Ein weiteres denkbares Szenario ist, einfach an der romantischen Liebe und
an der damit verbundenen Leidenschaft festzuhalten, wie es etwa Eva Illouz
(2011) zu tun scheint. Sie schreibt, dass der von ihr herausgearbeitete »Ver-
lust der Leidenschaft und Gefiihlsintensitit ein kulturell gravierender Ver-
lust ist und daf die Abkithlung der Gefiihle uns zwar weniger verletzlich ma-
chen mag, es uns aber auch erschwert, uns mit anderen in leidenschaftlichem
Engagement zu verbinden« (Illouz 2011: 437). Ihrer Ansicht nach sei »leiden-
schaftliche Liebe ohne Schmerz nicht zu haben« (ebd.). Sie beruft sich dabei
auf Harry Frankfurt, der Schmerz als Ausweis von Lebendigkeit fasst: »Ohne
Schmerz durchs Leben zu kommen, heifdt, nicht gelebt zu haben« (Frank-
furt 2005, zitiert nach Illouz 2011: 438). Das mag wohl stimmen. Aber ob sich
hieraus eine so weitreichende Aussage ableiten lisst, wie es Illouz tut? Sie
schreibt: »Das Ziel der Geschlechtergleichheit besteht folglich nicht in glei-
cher Distanziertheit, sondern in der gleichen Fihigkeit, starke und leiden-
schaftliche Gefithle zu empfinden« (Illouz 2011: 438). Ihrer Ansicht nach be-
freie »leidenschaftliche Liebe von der Ungewif3heit [sic!] und Unsicherheit,
die den meisten Interaktionen eigen ist, und stellt [..] eine duferst wichtige
Quelle dar, um zu verstehen und zu verwirklichen, was uns wichtig ist« (ebd.).
Mehr noch: »Diese Art der Liebe hilft der Charakterbildung und ist letztlich
die einzige, die uns einen Kompass an die Hand geben kann, um unser Leben
zu leben.« (Illouz 2011: 439)

Nun ja. In wilder, leidenschaftlicher Liebe den einzig méglichen Lebens-
kompass zu sehen, mutet doch als etwas einseitige, vielleicht einfach mo-
derne und westliche Weltsicht an. Sicherlich ist, mit Frankfurt gesprochen,
ein schmerzfreies Leben nicht moglich. Wie oben ausgefiihrt, ist alles Le-
ben Leiden, nicht nur angesichts von Alter, Krankheit und Tod. Aus der Tat-
sache, dass Leben eben weh tut, folgt aber logisch keineswegs, dass man
ein leidenschaftliches Liebesleben fithren miisste. Man kann dies selbstver-

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

stindlich tun, wenn man denn will - wie schon geschrieben, moge jede*r
nach der eigenen Fasson gliicklich werden. Aus einer ungleichheits- und ge-
schlechtersoziologischen Perspektive kann man jedoch ein Festhalten an, ja
eine Verherrlichung und Ausschliefilichsetzung von leidenschaftlicher, paar-
formiger, romantischer Liebe nicht unbedingt empfehlen. Romantische Liebe
und traute Zweisambkeit haben diesbeziiglich doch einige gravierende Nach-
teile, fiir Frauen und fiir alle Geschlechter. Manch Geschlechterforscher®in
wiirde sich daher eher Douglas Adams denn Eva Illouz anschlieRen. Douglas
Adams’ Kultbuch und der Kultserie beziehungsweise dem Film »Per Anhal-
ter durch die Galaxis« wird zugeschrieben, einige geschlechteriibergreifende
Nachteile der Liebe pragnant herausgearbeitet zu haben, wenngleich die Ori-
ginalquelle nicht aufzufinden ist:

»Die Encyclopedia Galactica beschreibt Liebe als entkriftende, psychoso-
matische Krankheit, die bei der Produktion von verschiedenen Hormonen
im Korper des Opfers ausbrechen kann, das wiederum entweder nichts ahnt
oder unfihigist, die Kontrolle zu behalten.« (angeblich von Douglas Adams,
1981 [1979])°

Ganz sicher aber ziehen die »Encyclopedia Galactica« und der »Reisefiihrer
durch die Galaxis« im Film den folgenden Schluss:

»The Encyclopedia Galactica chapter on love states that it is far too com-
plicated to define. The Hitchhiker’s Guide to the Galaxy has this to say on
the subject of love: Avoid, if at all possible.« (Film »Per Anhalter durch die
Galaxis«, 2005)

Nun muss man die romantische Liebe weder verherrlichen noch sie nach
allen Moglichkeiten vermeiden. Man kann auch phasenweise abwechseln:
Mal lebt man in einer romantischen Zweierbeziehung, mal alleine und mehr
freundschaftszentriert, einige Jahre oder Jahrzehnte als Familie und spaiter
vielleicht im Mehrgenerationenhaus. Das ist aber nur moglich, wenn be-
stimmte Lebensformen nicht von vornherein erschwert oder ausgeschlossen
sind. Insofern kann man nicht einmal Prognosen zur Zukunft der roman-
tischen Liebe abgeben. Nicht nur Eva Illouz scheint an ihr festzuhalten,

9 Im gleichnamigen Buch ist das Zitat nicht enthalten und die tatséchliche Urheber-
schaft ist daher nicht sicher bekannt, es konnte aber durchaus von Douglas Adams
stammen (vielleicht tut es dies auch) — die aktuelle Quelle findet sich hier: https://scr
atchbook.ch///liebe/ (Zugriff 28.2.2020).

- am12.02.2028, 22:27:06.

263


https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/
https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/
https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/

264

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

sondern auch viele andere und nicht zuletzt die Konsumgiiterindustrie, wie
sich an einem Geschiftsgang um den Valentinstag herum besonders gut
ablesen lisst. Die Gesellschaft scheint mehr denn je auf Liebesromantik
programmiert und amatonormativ zu sein. Laut zu verkiinden, dass ro-
mantische Liebe gar nicht realisierbar ist, in der eigenen Beziehung fehlt
oder man selbst das Streben danach pragmatisch-realistisch oder verletzt-
enttduscht fallen gelassen hat, stofdt nicht unbedingt auf viel Begeiste-
rung oder Resonanz. Zudem scheint romantische Liebe in der neoliberal-
leistungsorientiert-besitzindividualistischen Gesellschaft ungebrochen zum
>Mein Haus — Mein Auto — Meine Frauc oder >Mein Haus — Mein Pferd —
Mein Mann« dazuzugehdren. Eine gutaussehende, reprasentative (mannlich:
gutverdienende, weiblich: gutaussehende) bessere Hilfte zu haben, ist ein
Statussymbol. Fraglos haben die Partner*innen auch bei bester Gesundheit
und ohne besondere Sorgebediirfnisse zu sein.

Gilt dies fir heterosexuelle Frauen angesichts spezifischer Schonheitsvor-
stellungen, fiir Mdnner mit Blick auf Bildung, Einkommen etc., so sind auch
nichtheterosexuelle Menschen nicht vor dem Anspruch nach Makellosigkeit
und Perfektion gefeit. Einige Menschen in unseren verschiedenen Studien er-
fuhren leidvoll, dass sie keine Liebespartner*innen finden kénnen, weil sie di-
versen Normen und Anspriichen der erwerbsarbeitszentrierten Leistungsge-
sellschaft nicht entsprechen (Wimbauer/Motakef 2020a, Kapitel 7). Und auch
einige nichtheterosexuell Lebende fanden keine Co-Eltern, um ihren Kinder-
wunsch zu realisieren — etwa, weil sie als Transmenschen oder als Menschen,
die den Schénheitsvorstellungen nicht entsprechen, offenbar auf dem im-
mer umkidmpfter werdenden Liebesmarkt (u.a. Illouz 2011 zur Entstehung
von >Heiratsmirkten<) nicht bestehen kénnen. Was also tun?

9.7 Liebesrealismus, postromantische Liebe
und eine umfassende Liebes-Utopie

Die siebte und letzte Variante ist gerade das Gegenteil von Illouz’ entflamm-
ter, zweisamer und zweigeschlechtlicher Leidenschaft — an der diejenigen lei-
den konnen, die von ihr ausgeschlossen werden, wie auch diejenigen, die in
ihren Genuss kommen.

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

Von der pragmatisch-realistischen oder postromantischen Liebe ...

Nun ist die Paarformigkeit von Beziehungen nicht nur schlecht, wie vielleicht
auf vielen vorhergehenden Seiten der Eindruck entstanden sein konnte. Sie
hat auch einiges Gutes: Die Beteiligten und die wechselseitigen Verpflichtun-
gen sind klar, die Verlasslichkeit ist — jedenfalls theoretisch — sehr hoch. Kom-
plexitit wird reduziert, weil Zeit und Aufmerksamkeit nur auf eine andere
Person zu richten sind und wichtige Fragen nur mit ihr ausgehandelt werden
miissen. Die erste Adresse fiir geteilte Freude und schéone Zeiten ist der*die
geliebte Andere. Die richtige Adresse fir Kuscheln und Sex ist damit auch
bekannt. Gleichermaflen ist die Antwort auf die Frage klar, wer sich kiim-
mert, wenn es einem schlecht geht — falls es die geliebte Person dann auch
tatsichlich tut. Problematisch sind aber, wie deutlich geworden sein sollte,
erstens das romantische, so leicht entflammbare wie vergingliche Liebesge-
fithl, und zweitens die Mortalitit der Dyade durch natiirlichen Tod oder ein
Beziehungsende.

Zum ersten Punkt, dem itberschwinglichen Liebesgefiihl: Bereits ein-
gangs wurde das Konzept der »verniinftigen Liebe« (Burkart 2018: 66) als
Kontrapunkt vorgestellt, die zu bestimmten fritheren Zeiten das Eheleben
orientierte. Wild lodernde Leidenschaft sind nicht ihr zentrales Kenn-
zeichen, hingegen Unaufgeregtheit, Zuverlissigkeit, Dauerhaftigkeit und
Gefiihlstiefe. Nun soll das Fazit ganz sicher nicht lauten: »Zuriick in die
Vorromantik!« und woméglich noch zur arrangierten Verbindung. Statt
um Priromantik handelt es sich um Postromantik, wobei >post< hier nicht
einfach ein zeitliches >Nach« meint, sondern zudem ein Reflexivwerden
der Romantik. Eine solche reflexive, postromantische Liebe ist, mit Blick
auf den zweiten Punkt der Mortalitit der Dyade, nicht auf zwei Menschen
begrenzt, sondern auch zwischen mehr Menschen méglich. Sie ist auch nicht
hinsichtlich der sexuellen Orientierung oder geschlechtlichen Identitit ein-
geschrinkt. Inhaltlich ist eine solche postromantische Liebe nun keineswegs
gefithlskalt oder lieblos, im Gegenteil. Sie zeichnet sich sogar durch eine gro-
Re Gefiihlstiefe aus, durch Zuneigung, Empathie und Verlasslichkeit. Statt
im Auflen nach immer besseren Partien zu suchen und im Innen wie Auflen
immer mehr und alles zugleich zu begehren, sind zudem Unaufgeregtheit,
Gelassenheit und innere Ruhe orientierend.® Nicht die unabschlieRbare

10 Ahnlich dem angesichts eines vereinseitigten Anerkennungsversprechens und meist
unerfiillbaren Anerkennungsstrebens in der Erwerbssphare prasentierten Gegenmit-

- am12.02.2028, 22:27:06.

265


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Steigerungslogik (Brockling 2007: 13) des Immer-Besser und Immer-Mehr,
dem kein*e andere*r Partner®in geniigen kann, und kein vielleicht dar-
aus resultierendes Leben in der ersten Person Singular kennzeichnet die
postromantische Liebe.

Vielmehr geht es bei Eltern um dauerhafte Verantwortung fir das
Kind, um Liebe zum Kind und um Orientierung am Wohl des Kindes
und damit zwischen den Eltern um eine kindzentrierte, postromantische,
freundschaftliche >Vernunftelternschaft« (Kapitel 8.1). Diese ist geeignet, um
Co-Parenting-Konstellationen zu verbinden, sie ist aber genauso geeignet
fur getrennte Eltern, die vormals ein romantisches Liebespaar waren. Auf die
Liebes-Partner*innen bezogen — diesseits wie jenseits von Co-Parenting —
und sozusagen als Nachfolgemodell der romantischen Liebe, geht es um
eine bestimmte Haltung, um die »emotionale Kompetenz« (The School of
Life 2018: 9) eines »Liebesrealismus« (ebd.), der eben nicht Unerfiillbares
von der Liebe erwartet und nicht nach dem Unméglichen strebt. Hierbei
wird Abschied genommen von festen Erwartungen und fixen Vorstellungen
iiber die einzig richtige Partnerschaft und Familie. Im Streben nach dem
perfekten Partner®, der perfekten Partnerin®, dem perfekten Muttersein und
Elternsein, den perfekten Kindern und dem perfekten Selbst, in einer solchen
sPerfektiopathie« scheint das Scheitern besiegelt. Ebenso in der uneinlos-
baren Idee der romantischen Liebe, wonach der*die geliebte Andere einem
die Welt und alles zu sein habe. Empfehlenswerter ist es, die iitberhohten
Anspriiche auf ein realistisches Maf zu reduzieren und sich fir verschiedene
Bediirfnisse verschiedene Gegeniiber anstatt den quadratischen Kreis zu
suchen. Wer wiirde auch nur mehr als zwei bis viereinhalb der in Kapitel 2.5
aufgezihlten vielfiltigen Rollen vom heifien Liebhaber tiber den Vertrauten,
der*die Pferdestehler*in, fiirsorgliche Mutter (Vater), EDV-Reparateur®in,
Redenschreiber®in, Psycho- und Physiotherapeut®in und anderes mehr
von seinen Freund*innen oder Kindern erwarten? Man miisste iiber iiber-
menschliche, gar magische Fihigkeiten verfiigen, um auch nur ansatzweise
all diese vielfiltigen Erwartungen erfiillen zu kénnen. Ein Grund, warum das
Warten auf den Traumprinzen mitsamt dem weiflen Schimmel respektive
auf die Prinzessin tblicherweise wie das Beckett'sche Warten auf Godot

tel der »beruflichen Nichtanerkennungsresistenz« (Wimbauer/Motakef 2020a). Mit
der hier vorgeschlagenen >postromantischen Liebe< kann zudem den unerreichbaren
Heilsversprechen in der Liebessphare begegnet werden.

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

ausgeht. Man braucht dabei aber die romantische Liebe auch nicht ginzlich
abzulehnen, wie etwa Brigitte Rudolph als befragte Expertin sagt:

»Als Praktikerin der romantischen Liebe sehe ich das nicht so negativ wie
die Soziologen. ABER: Liebe ist ein Prozess, der sich von der anfanglichen
Romantik zur Partnerschaft mit gegenseitiger Akzeptanz der Ecken und
Kanten transformieren muss. Sonst wird sie scheitern. Fazit: im Leben gibt
es kaum etwas geschenkt.«

Also: Leiden ist im Leben kaum vermeidbar. Es gibt dabei zudem selten etwas
geschenkt. Dariiber hinaus braucht man nicht grundsitzlich davon auszuge-
hen, man selbst oder das Gegeniiber seien Schuld am Scheitern der romanti-
schen Liebe (The School of Life 2018). Das liegt zum einen in der Struktur der
dyadischen Liebe, zum anderen in gegebenen Begrenzungen: Die mensch-
lichen Gedanken und Gefithle sind eben ambivalent und auch mal paradox
(die Verhiltnisse sind dies sowieso), der Mensch hat Untiefen, ist fehlbar und
bisweilen unzulinglich (vgl. auch Hornscheidt 2018a,b). Wegzaubern unmog-
lich. Die »Einsicht in die Unausstehlichkeit jedes Menschen ist allerdings kein
Grund, Beziehungen fiir immer zu meiden, sondern zeigt nur, dass wir dabei
sind, die Natur des Menschen kennenzulernen« (The School of Life 2018: 2.8).
Beziehungen fiir immer zu meiden, wire auch mit Blick auf die genuine Pre-
karitit allen Seins der falsche Losungsversuch: Die existenzielle Abhingigkeit
der Menschen voneinander lasst sich dadurch nicht auftheben.

... ZU einem erweiterten Konzept von umfassender
und ibergreifender Liebe

Mit Blick auf das zweite Problem der romantischen Liebe, die Mortalitit der
Dyade, konnte man nun sagen, man sucht sich, wie bei nichtmonogamen
Beziehungen, mehrere Liebes-Partner*innen, die man postromantisch liebt.
Also verniinftige Mehr-Liebe statt vielfacher Leidenschaft, die Leiden schafft.
Oder man lebt in Wahlverwandtschaften. Damit kann einigen Nachteilen der
Dyade begegnet werden. Doch von hier ist der Schritt zum letzten Teilsze-
nario nur noch ein kleiner: Szenario 7b ist gewissermaflen eine nicht-besitz-
individualistische Generalisierung der postromantischen Zweier- und Mehr-
Liebe. Es ist ein Konzept von umfassender und iibergreifender Liebe, die
gleichzeitig auch das dritte Problem - Geschlechter- und andere Ungleich-
heiten und Ausschliisse — transzendiert. Um es gleich zu sagen: Diese Idee

- am12.02.2028, 22:27:06.

267


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

ist nicht neu. Aber warum sollte man das Rad nicht mehrfach erfinden, wenn
es doch gut rollt?

Ausgangspunkte sind die Grenzen der romantischen Zweierliebe, aber
auch die Grenzen einer »Gesellschaft der Singularititen« (Reckwitz 2017). Ein
Leben im Singular wire weder mit der Annahme der intersubjektiven und so-
zialen Konstitution des Subjekts noch mit der Annahme der grundlegenden
Verletzbarkeit des (menschlichen) Lebens und der existenziellen Angewiesen-
heit auf andere vereinbar, und auch nicht mit der Idee der Verbundenheit aller
Wesen. Selbstliebe ist dabei durchaus eine grundlegende Voraussetzung fiir
umfassende Liebe. Selbstliebe ist aber nicht zu verwechseln mit der Egozen-
trik eines >Ego-Shooters«. Sie ist auch nicht zu verwechseln mit dem moder-
nen Konzept eines als autonom gedachten (minnlichen) Subjektes, das weder
der Selbstsorge noch der Sorge von anderen bedarf und das zu sich selbst zu
werden gedenkt, indem es sich eifrig und fréhlich um sich selbst dreht, dabei
aber letztlich doch nur einen Drehwurm bekommt." Selbstsorge und Selbst-
liebe sind eminent wichtig, aber reichen nicht alleine aus, sondern sind erst
die Voraussetzung fiir weitere Liebes- und Lebensformen: Ohne Selbstsorge
und Selbstliebe befindet man sich immer im Mangel — und aus Mangel kann
keine Fiille entstehen.

Wie kann man sich nun eine umfassende, iibergreifende Liebe vorstellen?
Man konnte es stufenweise beschreiben. Es handelt sich jedenfalls um wech-
selseitige und reflexive Sorgebeziehungen und um eine generelle Haltung.
Der grundlegenden Selbstliebe und Selbstsorge kénnen romantisch wie
auch postromantisch fundierte Sorgebeziehungen zwischen Erwachsenen
entwachsen sowie groflere Verantwortungsgemeinschaften und Verantwor-
tungsbeziehungen auch fir Kinder, Freund*innen und Wahlverwandte — in
guten wie in schlechten Zeiten, voll Zuneigung und Empathie. Um aber zu
umfassender und iibergreifender Liebe zu gelangen, sind weitere Schritte
vonnoten. Die Liebe zu den Partner*innen, Kindern, Wahlverwandten ist zu

1 Auch Lann Hornscheidt (2018a) schlagt Selbstliebe als Fluchtpunkt vor. Hornscheidts
Konzept ist dabei nicht mannlich-androzentrisch wie das klassisch moderne, autono-
me Subjekt, sondern zielt auf ein genderkompetenteres, queeres Subjekt. Das Kon-
zept scheint aber dennoch latent androzentrisch oder verkiirzt gedacht, da hier wohl
das menschliche Prekérsein nicht ausreichend berticksichtigt wird: Wer auf Hilfe an-
gewiesen und bediirftig ist, wer arm, alt, erkrankt und/oder einsam ist, kann sich viel-
leicht selbst lieben und das ist auch sehr wichtig. Man kann sich in diesem Fall aber
nicht selbst helfen und auch sich die Sorge- und Zuwendungsbediirfnisse nicht selbst
erfillen.

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

generalisieren. Kein leichtes Unterfangen, denkt man an die aktuell rund 7,7
Milliarden Menschen auf der Erde.

Wie sihe eine solche umfassende Liebe aus? Sie umfasst Zuneigung und
Sorge, Mitgefiihl, Anteilnahme und Empathie, Achtsamkeit und Wohlwollen,
Resonanz und schliefilich die (Ver-)Bindung aller Lebewesen. Allein die exis-
tentielle Angewiesenheit der Menschen auf andere verbindet die Menschen
miteinander. Wird diese prekire Existenzbedingung reflexiv, kann sich auch
eine alle Lebewesen verbindende Haltung und ein entsprechendes Gefithl um-
fassender Liebe ausbilden. Ahnlich wie Hornscheidts »Liebe als politisches
Handeln« »entzieht sich« umfassende Liebe gegenwirtigen »Konsumlogiken«
(Hornscheidt 2018b: 11) — und wire somit letzten Endes entprivatisiert, ent-
individualisiert, bedingungslos und generalisiert. Eine solche geschlechter-
iibergreifende Liebe, nicht legitimatorisch iiberformt und nicht feminisiert,
nicht trennend und nicht begrenzt, sondern unendlich und umfassend, wire
mit Sicherheit »sehr gefihrlich fir ein kapitalistisches System, welches [...]
stark darum bemiiht ist, Lieben als konsumierbar und verkapitalisiert zu be-
setzen« (Hornscheidt 2018a: 9) und das zudem auch die hochst fragile 6kono-
mische Abhingigkeit der Menschen voneinander verschleiert.” Gleichzeitig
wiirden aber keine 6konomisch prekiren Existenzen erzeugt — und es wire
bei einer solchen Liebe kein Kind vergessen, kein Mensch einsam und nie-
mand bliebe >ungesorgt.

Eine derart unbegrenzte, umfassende Liebe ist aber, wie angekiindigt,
nichts Neues. Viele alte und gegenwirtige Schriften beziehen sich auf sie.
Mit ihr schliefdt sich der Kreis zu den eingangs benannten Konzepten wie
Caritas als Nichstenliebe, Metta als Liebende Giite oder Allgiite, die alle fith-
lenden Wesen umfasst, oder Agape als transzendierte, iiberindividuelle, nicht

12 Diewihrend der Endphase des Schreibens an diesem Essay sich ausbreitende Corona-
Pandemie bringt sowohl erhebliche globale Verflechtungen als auch die extreme Fra-
gilitat der gegenwartigen globalen Wirtschaft, ihrer Produktionsketten und der ent-
sprechenden Lebensweise deutlich zum Vorschein. Allein der Ausfall von Automobil-
und Handyproduktion und die abstiirzenden Kurse zu Beginn zeigen, wie abhangig die
Weltwirtschaftist. Dass zum Beispiel die weltweite Antibiotikaproduktion bedrohtist,
weil sie aus Kostengriinden quasi kartellahnlich umorganisiert wurde, zeigt dies noch
mehr. Schliefilich zeichnet sich ab, was passiert, wenn Menschen in Quarantine von
niemandem Unterstiitzung und Solidaritat erfahren (wiirden). Dies ist Stand Januar,
Februar 2020. Wer weif3, was bis Erscheinen des Buches im Januar 2021 alles offenbar
werden wird.

- am12.02.2028, 22:27:06.

269


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

trennende, nicht dualistische, universelle, allumfassende und allverbundene
Liebe. Wahrlich eine Utopie.

Wer diese Liebe zu lieben vermag, ist entweder heilig oder erleuchtet oder
beides. Fiir die allermeisten Menschen ist das nicht schaffbar (jedenfalls nicht
in diesem und den nichsten Leben). Aber gibt es vielleicht wenigstens eine
weniger utopische Utopie? Zu allerletzt also zuriick zur Frage und dem En-
de von Kapitel 8.4. Die dort skizzierte irdische Utopie war ein postgender-
Zeitalter ohne Geschlechterungleichheiten. Eine weitere irdische Utopie zielt
zudem auf den konkreten Umgang der Menschen miteinander. Die entschei-
dende Frage lautet dann: Wird es fiir die Einzelnen und ihre gelebten Bezie-
hungen orientierend, einander sorgsam, achtsam und mit Respekt zu begeg-
nen — unabhingig von Differenzkategorien wie Geschlecht, Alter, Aussehen,
Verwandtschaft, Bildung, Einkommen, Status, Herkunft, Migration?

Wenn ja, wire vieles einerlei, was die Gesellschaften derzeit umtreibt. Es
wire auch einerlei, wie viele biologische oder soziale Eltern Kinder haben und
ob die Eltern sich nun romantisch lieben oder nicht. Ist eine solche Grundhal-
tung aber nicht oder nur eingeschrinkt gegeben, bestimmen Unachtsamkeit,
Nachlissigkeit, Unzuverldssigkeit, Ignoranz, Streit, Konflikte, Ungleichhei-
ten, Zwang und Abhingigkeiten und im schlimmsten Fall Machtmissbrauch,
psychische und/oder physische Gewalt die Beziehungen in den Familien und
in der Gesellschaft, wiirden wir uns einem dystopischen Szenario sehr be-
denklich nihern.

Solche abtriglichen Verhaltensweisen sind nicht an eine bestimmte Le-
bensform gebunden, sondern kénnen in simtlichen Beziehungsformen und
jenseits zu Tage treten. Die Gesellschaft und die Einzelnen wiren daher an-
gesichts pluraler Lebensformen gut beraten, nicht nur bestimmte Formen
des Zusammenlebens zu ermdglichen und zu férdern, wihrend andere abge-
wertet, ausgegrenzt und delegitimiert werden. Dem viel zitierten und auch
verfassungsrechtlich hoch bewerteten Kindeswohl wie auch dem Wohl aller
Menschen wire es dienlicher, Beziehungsqualititen wie Verlisslichkeit, dau-
erhafte Verantwortung, Sorge, Respekt und Achtsamkeit zu fordern und ab-
zusichern. Dies gilt keineswegs nur fiir Eltern-Kind-Beziehungen. Achtung,
Respekt, Toleranz und Gewaltlosigkeit sollten simtliche soziale Beziehungen
und Weltbeziehungen leiten. Ausgrenzung, Abwehr, Hass und Zerstérung ist
etwas entgegenzusetzten. Eine Utopie? Ja. Aber eine unbedingt erstrebens-
werte. Die Zukunft wird zeigen, in welche Richtung wir uns und unsere ge-
samten Beziehungen bewegen — es ist das Ergebnis unser aller Haltungen
und Handlungen. Dabei sind nicht nur Hass zu vermeiden und Liebe-volle

- am12.02.2028, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick

Beziehungen zu stirken, sondern auch die Lebensbedingungen auf unserem
Planeten zu erhalten. Das Ende der gegenwirtigen Wachstumsgesellschaften
ist absehbar, viele nicht erneuerbare Ressourcen neigen sich dem Ende, wes-
halb wir sie sparsam verwenden miissen. Anders die Liebe, denn »Liebe ist
das Einzige, was wichst, indem wir es verschwenden« (Ricarda Huch).”

13 https://-zitate.de//Liebe-ist-das-Einzige-was-waechst.html
(Zugriff 27.2.2020).

- am12.02.2028, 22:27:06.

2N


https://1000-zitate.de/5088/Liebe-ist-das-Einzige-was-waechst.html
https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://1000-zitate.de/5088/Liebe-ist-das-Einzige-was-waechst.html

- am 12.02.2026, 22:27:06.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

