
9. Alternativen zur romantischen Liebe?

Ein Ausblick

Damit sind wir bei der Frage nach Future Love angekommen, nach der ›Zu-

kunft der Liebe‹. Dies ist generell und auch wissenschaftstheoretisch eine

schwierig zu beantwortende Frage. Sichere Prognosen über die Zukunft sind

per se nicht möglich (wenn sie nicht gerade Aussagen wie die Endlichkeit des

menschlichen Lebens oder Ähnliches betreffen). Noch wurde auch die Kris-

tallkugel mit zuverlässigen Vorhersagen nicht entdeckt, und das ist vielleicht

auch gut so. So schließt das Buch, wie es begann: mit einigen Zukunftsszena-

rien. ImMöglichkeitsraum zwischen diesen bleibt auch ein zumindest kleiner

Raum für individuelle und gesellschaftliche Hoffnung, womöglich gar für ein

wenig Utopie.

Ausgangspunkte waren erstens das gesellschaftlich verursachte, aber in-

dividuell erlebte Leid durch die Orientierung an der romantischen Liebes-

und Zweierbeziehung. Hiervon sind infolge der ›Feminisierung‹ der Liebe

besonders, aber nicht nur Frauen betroffen. Sie sind es auch, die vielfältige

Ungleichheiten im Namen der Liebe erfahren, durch welche die geschlechter-

differenzierende Arbeitsteilung kulturell-ideologisch abgesichert wird. In der

bürgerlichen Kleinfamilie wurden diese Ungleichheiten auch rechtlich insti-

tutionalisiert. Das hier im Zentrum stehende Co-Elternschafts-Modell ohne

romantische Liebe kann zwar einige dieser Ungleichheiten verringern, aber

andere nicht. Die Trennung von Liebe und Elternschaft und das hierauf ba-

sierende Co-Parenting führten bisher nicht zur Einlösung einer postgender-

postromantischen Egalitätsutopie.

Damit stellt sich aus einer ungleichheits- und geschlechtersoziologischen

Perspektive die Frage: Was tun? Lassen sich andere Varianten von Familie

denken, in denen es keine liebesverdeckte geschlechterdifferenzierende Ar-

beitsteilung gibt – oder überhaupt keine Ungleichheiten mehr zwischen den

Geschlechtern? Zum letzten Punkt haben sich schon zahlreiche Feminist*in-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

nen Gedanken gemacht, etwa Nancy Fraser (u.a. 1994) in ihrem postindustri-

ellen Gedankenexperiment und dem dort entworfenen Modell der Gleichstel-

lung von Erwerbs- und Betreuungsarbeit. Jenseits dieser weiterhin aktuel-

len Forderung (ähnlich auch Wimbauer 2012; Wimbauer/Motakef 2020a) soll

es nun aber um Formen des Zusammenlebens, der Beziehungsausgestaltung

und der semantischen wie emotionalen Fundierung von (Eltern-)Beziehun-

gen gehen. Dabei könnte man weiter in die Richtung einer Trennung von

Liebe/Elternbeziehung und Elternschaft denken oder an eine Veränderung

der Semantik von Liebe. Ohne Anspruch auf Vollständigkeit seien abschlie-

ßend sieben Szenarien erwähnt.

9.1 Vom selbstbestimmten Ende der Menschheit:
Die antinatalistische Variante

In letzter Zeit verbreiten sich antinatalistische Argumente, die Familiengrün-

dungen und Fortpflanzung aus verschiedenen Gründen ablehnen.Dies ist aus

nachvollziehbaren Gründen eine sehr umstrittene Position. Die grundlegen-

de Idee ist hingegen schon recht alt, schon in der Antike lässt Aristophanes

in der Lysistrata die Frauen Athens und Spartas sich ihren kriegs- und zer-

störungswütigen Gatten sexuell verweigern, um so – erfolgreich – Frieden

herbeizuführen. Auch Feminist*innen bringen von Zeit zu Zeit einen weib-

lichen ›Gebärstreik‹ ins Spiel, um so politische Forderungen wie mehr Ge-

schlechtergerechtigkeit, weniger Ungleichheit und Unterdrückung oder we-

niger Gewalt und Krieg durchzusetzen. Was durchaus dafür spricht, welche

kollektive Macht Frauen tatsächlich haben und wie bedrohlich die Idee für

männliche Herrschaft sein könnte, ist die große männliche Abwehr gegen-

über lesbischen Frauen und Müttern und bisweilen auch Alleinerziehenden –

all jene leben ihr Leben und ggf. ihre Familie ohne Männer. Bisher hat eine

kollektive Verweigerung aber, anders als in der antiken Schrift von Aristopha-

nes, offenbar nie dauerhaft oder auch nur ansatzweise geklappt (wozu sicher

die besagten Abhängigkeitsverhältnisse einiges beitrugen).

Jenseits einer solchen Gebärverweigerung ist seit einigen Jahren eine an-

tinatalistische Bewegung im Entstehen (u.a. Haberkorn 2018). Die konkreten

Beweggründe dafür mögen individuell unterschiedlich sein, ein grundle-

gendes Argument sind aber die Weltverhältnisse, in die Kinder zu setzen

moralisch und politisch ausgeschlossen und auch den Kindern unzumutbar

sei. Diese Argumentation ist höchst umstritten, aber sie entbehrt nicht jegli-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 251

cher Grundlage. Viele (potentielle) Elternmögen über den einen oder anderen

Punkt auch schon einmal oder mehrmals nachgedacht haben: Gibt es nicht

schon viel zu viele Kinder auf dieser Erde, die zudem in Armut, Hunger,

Krieg und Leid aufwachsen, alsWaisen oder auf der Straße? Ist die Erde nicht

schon maßlos überbevölkert, warum noch ein Kind mehr in die Welt setzen?

Warum, wenn überhaupt, nicht eines adoptieren oder eine Patenschaft

übernehmen? Sind nicht die natürlichen Ressourcen wie Energie, Nahrung,

Wasser, Luft durch jahrhundertelangen Raubbau erschöpft oder kurz davor?

Eine antinatalistische Fortpflanzungsverweigerung würde nicht nur das

(Über-)Bevölkerungsproblem und das Ressourcenproblem (Stichworte etwa

Öl/Gas/Kohle/Energie, Landwirtschaft/Massentierhaltung/Antibiotikaresis-

tenzen/Brandrodung/Monokultur, Wasserknappheit/Dürre/Hungerkatastro-

phen) lösen. Sie würde auch einen Beitrag zur Verringerung der enormen

Umweltverschmutzung (in Luft, Wasser, Boden), des Klimaproblems und des

CO2-Ausstoßes leisten, vielleicht auch zu diversen anderen Problemen des

Anthropozäns.

Doch selbst wenn man nicht gesellschaftlich oder global argumentiert,

lassen sich aus individueller Sicht gewichtige Argumente anführen: Ist nicht

alles Leben Leiden, muss nicht unweigerlich jede*r irgendwann – manche

früh, manche erst später – die Wechselfälle des Lebens in ihrer vollen Härte

erleben, wie Alter, Krankheit und Tod? Ist es ein zulässiges ›Vermächtnis‹ an

die Kinder, dass sie voraussichtlich leiden und sicher am Ende sterben müs-

sen? Wird die generelle Leidensproblematik angesichts der bestehenden oder

drohenden ökologischen und/oder politischen Krisen, Konflikte und Kriege

nicht noch mehr verschärft? Kann man dies den Kindern zumuten, und will

man selbst beim Gedanken an eine womöglich entsetzliche Zukunft der Kin-

der daran leiden? Ist es schließlich nicht eine Frage mangelnder Selbstbe-

stimmung, wenn Eltern ihren Kindern zumuten, dass sie geboren werden –

aus ihrem eigenen Wunsch nach Fortpflanzung und Familiengründung her-

aus? Die Selbstbestimmungsfrage muss hier aufgrund ihrer Unlösbarkeit of-

fenbleiben – und mit ihr das darin begründete Problem der Fremdbestim-

mungszumutung durch ungefragte Geburt. Die Thematik insgesamt auszu-

diskutieren, erforderte einige weitere Bücher.

Egal, ob man persönlich den antinatalistischen Argumenten zustimmen

mag oder nicht, ob sie faktisch zutreffen mögen oder nicht: Es werden sich

auch zukünftig – vielleicht sogar zunehmend – Menschen in Deutschland

und andernorts gegen Kinder entscheiden. Aber selbst trotz guter Gegenargu-

mente wird es höchstwahrscheinlich immer auch Menschen geben, die sich

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

für Kinder entscheiden. Die dennoch Kinder bekommen (möchten), egal wie

schlimm es um die Erde steht. Menschen, die nicht nur sich selbst das oben

besagte Elternglück und ihren Kindern nicht nur das mitunter auch schöne

Leben schenken, was auch ein Akt des empowerments ist. Sondern ihnen dabei

eben auch all das Unbill, die Tragik und Endlichkeit des Lebens zumuten. Das

Leben ist eben immer lebensgefährlich.

Insofern scheint es äußerst unwahrscheinlich, dass der Menschheit ein

selbst gewähltes Ende von sozialen Beziehungen bevorsteht.1 Als grundlegend

soziale und aufeinander angewiesene Wesen werden die Menschen wohl im-

mer soziale Beziehungen haben und leben. Allerdings kann sich ihre Form

und Ausgestaltung im Zeitverlauf und je nach kulturellem Rahmen verän-

dern. Wie könnte dies sein? Es folgen zunächst drei ausgewählte Varianten

(9.2 bis 9.4).

9.2 Polyamore oder konsensuell nichtmonogame Beziehungen

Eine weniger nihilistische Variante sind polyamore Beziehungen.Wenngleich

diese von der heterosexuell-romantischen Zweierbeziehung abweichen und

gesellschaftlich, sozial und rechtlich durchaus stigmatisiert sind, existieren

hierzu einige Studien (etwa Haritaworn/Klesse 2006; für einen Überblick

Klesse 2018), sogar im deutschsprachigen Raum (etwa Mayer 2014a,b; Pie-

per/Bauer 2005, 2014; Raab 2019, 2020; Raab/Schadler 2020; Schadler/Villa

2016). Auch über Kinder in polyamorösen Familien gibt es einige Studien

(etwa Goldfeder/Sheff 2013; Raab 2020; Sheff 2010, 2011, 2014; Mayer 2020;

für einen Überblick Klesse 2019). Daneben existiert auch eine Reihe an Ratge-

bern und anderen Büchern, so zuerst »The Ethical Slut« von Easton und Liszt

(Pseudonym) (1997), übersetzt als »Schlampen mit Moral« (Easton/Hardy

2014) oder Karig (2017) und Schott (2015).

EineHoffnung oder ein utopisches Potential ist auch hier, dass Geschlech-

terungleichheiten weniger ausgeprägt sind. So untersuchten Schadler und

Villa (2016)Mehrfachpartnerschaften, denen die Autorinnen ein relatives Ega-

litätspotential mit Blick auf Geschlechterrollen zuschreiben, zumindest auf

diskursiver Ebene. Sie schreiben: »Vordergründig geben sich Polyviduen als

1 Ohne Verschwörungstheorien Vorschub leisten zu wollen, ist hingegen ein Ende der

Menschheit infolge globaler Katastrophen nicht so deutlich ausgeschlossen, vom

Atomkrieg bis zur Kollision mit einem extraterrestrischen Objekt.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 253

geschlechtslose Verhandlungspartner*innen« (Schadler/Villa 2016: 11). Elisa-

beth Sheff (2006) zeigte hingegen, dass auch polyamorös lebende Männer an

einer hegemonialen Männlichkeit orientiert sein können, die Sheff »polyhe-

gemonic masculinity« (ebd.) nennt und die ihnen eine Teilhabe an der »pa-

triarchalen Dividende« (Connell 1999) ermöglicht. Hier anschließend unter-

sucht Raab (2019) »konsensuell-nichtmonogame Beziehungsnetzwerke«, ein

Begriff, den er dem der Polyamorie vorzieht. Raab (ebd.: 61) fragt, ob es hier

a) zu einer Emanzipation im Sinne einer Überwindung von Geschlechterun-

gleichheiten und einer Realisierung egalitärer Geschlechtermodelle komme

oder b) zu einer neoliberalen Indienstnahme gerade vonMenschen, die »jung,

wohlhabend und gesund« sind, also Menschen des individualisierten Milieus

mit finanziellen Ressourcen und ohne besondere Sorge-Bedürfnisse.2 Oder

lässt sich c) eine Persistenz von gender-Ungleichheiten bei der Sorge und der

Arbeitsteilung ausmachen, eineWiederholung der bekannten Ungleichheiten

auch in größeren Beziehungsgruppen jenseits der ›Mono-Norm‹?

Raab (2019) arbeitet in seiner Studie, bei der er 105 Menschen online be-

fragt und mit 13 Personen davon narrative Interviews geführt hat, drei Kon-

stellationen heraus: Erstens den pragmatisch-kollektiven Typ,3 zweitens den

individuell-ideellen Typ4 und drittens den konventionell-kernzentrierten5 Typ

(Raab 2019 u.a.: 128-149). Mit Blick auf die erste und dritte Frage schließt

er: »Typenübergreifend und in fast allen Interviews zeigte sich die Persis-

tenz heteronormativer Geschlechterverhältnisse« (Raab 2019: 176). Emanzi-

2 Mit Blick hieraufwürden, so Raab (2019: 33) auch Schadler undVilla dieMöglichkeit se-

hen, dass »gerade neoliberal-gouvernementale Strukturen auch solche post-konven-

tionellen Beziehungsformen gut vereinnahmen können« (Schadler/Villa 2016: 24).

3 Hier haben die Beziehungspartner*innen »pragmatische […] Lösungen für die Proble-

me gefunden, vor denen konsensuell-nichtmonogam Lebende in einer mono-norma-

tiven, kapitalistischen Gesellschaft stehen« (Raab 2019: 139). Die Netzwerke sind zu-

dem groß, verbindlich und hoch integriert, es werden gemeinsame Haushalte geführt

und man kümmert sich intensiv umeinander (ebd.). Sorge und der Beziehung kommt

hier eine größere Bedeutung zu als Erwerbsarbeit; entsprechend sind hier auch die

Einkommen geringer als in anderen Typen.

4 Hier sind die Beziehungsnetzwerke kleiner, unverbindlicher und dynamischer als die

anderen und eswird kein gemeinsamerHaushalt geführt (Raab 2019: 131f). »Materielle

Sorgepraxen [werden] meist individuell erledigt. Care wird als seelisches Kümmern

verstanden« (Raab 2019: 132).

5 Hier existieren neben einer verbindlichen und dauerhaften Kernbeziehungmit häufi-

ger Sorgepraxis weitere Verbindungenmitmeist weniger Sorgeleistungen (Raab 2019:

132).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

patorische Potentiale, wenn denn vorhanden, scheinen am ehesten »da zu

liegen, wo die Normen von Geschlechtergerechtigkeit und Bedürfnisorientie-

rung ausführlich und institutionalisiert zur Sprache kommen, ungleiche Aus-

gangsbedingungen der Beteiligten Berücksichtigung finden undMaßnahmen

ergriffen werden, bewusst gegenzusteuern« (Raab 2019: 176). Im konventio-

nell-kernzentrierten Typ folge die »häusliche Arbeitsteilung […] einer hete-

ronormativen Geschlechterspezifik« (ebd.: 148). Im individuell-ideellen Typ

stelle sich die Frage nach der Arbeitsteilung weniger, da kein gemeinsamer

Haushalt geführt wird. Hingegen biete dieser Typ »Angehörigen eines Mi-

lieus, an das hochgradig flexibilisierte Arbeitsbedingungen gestellt werden,

die Möglichkeit einer ebenso flexiblen Beziehungsführung« (Raab 2019: 148),

was theoretisch »für die These neoliberaler Vereinnahmung« (ebd.) spräche.

Allerdings lebte niemand der Befragten bewusst deswegen konsensuell-mo-

nogam,weil dies »besser zu Flexibilisierungstendenzen imErwerbsleben pas-

se« (Raab 2019: 216). Viele würden sogar explizit Abstriche an ihrem berufli-

chen Engagement machen, um mehr Zeit für die Beziehungen zu gewinnen

(ebd.). Mit Blick auf die dritte Frage nach Emanzipation kommt Raab, je-

denfalls, was das gesamtgesellschaftliche Veränderungspotential anbelangt,

ebenfalls zu abschlägigen Ergebnissen, wenngleich durchaus »emanzipatori-

sche Formen des Zusammenlebens praktiziert werden« (ebd.: S 217). Eman-

zipatorische Potentiale sieht Raab allenfalls im pragmatisch-kollektiven Typ,

entstünden doch hier »am ehesten communities of care, die den Beteiligten

eine erweiterte Handlungsfähigkeit gewähren« (Raab 2019: 148, Herv.i.O.).

Dort gelingt es teilweise, »Normen eines solidarischen undweniger durch Ge-

schlechterverhältnisse geprägten Umgangs nicht nur programmatisch vorzu-

tragen, sondern umzusetzen« (Raab 2019: 217). Wenngleich Raab also durch-

aus ein Veränderungspotential in einem gesellschaftlichen Teilbereich, dem

der Nahbeziehungen, ausmacht, gelte dies nicht für einen übergreifenden,

»radikalen gesellschaftlichen Wandel« (Raab 2019: 218f.).

Doch wie steht es um andere Probleme der romantischen Zweierbezie-

hung? Können diese durch polyamore Beziehungen gelöst werden, etwa die

Mortalität der Dyade, die emotionale und finanzielle Abhängigkeit einer Per-

son von der anderen und ihre Überforderung? Nach Raab »vermögen« jene

immerhin »aufgrund der größeren Anzahl an Beteiligten die Folgen der Krise

sozialer Reproduktion besser aufzufangen als Paare und Alleinlebende« (Raab

2019: 211) – ein recht gewichtiger Aspekt. Auch betrogen und hintergangen

zu werden, wegen einer jüngeren Frau oder einem attraktiveren Partner sit-

zengelassen zu werden, ist weniger wahrscheinlich, da verschiedene Gelieb-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 255

te in der offenen Beziehung nebeneinander existieren können. Paarnorma-

tive Zwänge scheinen, anders als weiterhin aufzufindende heteronormative

Zwänge, eher nicht zu bestehen.

Allerdings können in polyamoren Beziehungen ganz ähnliche Probleme

auftreten wie bei der Paarliebe, und dies sogar gesteigert – wie der Name

schon sagt: ›poly-amor‹ statt ›unromantisch‹ bedeutet auch potentiell viele

Liebesprobleme statt keine Liebesprobleme. Liebe kann auch hier enttäuscht

werden und Schmerzen verursachen, ein endgültiger Verlust größtes Leid

bereiten. Wenn doch besitzindividualistische Ideen, und sei es nur latent,

bedeutsam werden, kann Eifersucht entstehen. So etwa Pieper und Bauer

(2005): »In einer Poly-Beziehung zu leben, bedeutet keineswegs, die ›mono-

normativ‹ strukturierten Gefühle abstreifen zu können. Vielmehr gilt es, We-

ge zu finden, um mit Verlustängsten, Konkurrenz- und Neidgefühlen, Ei-

fersucht und Bedrohungen des Selbstwertgefühls umzugehen« (Pieper/Bau-

er 2005: 64f.). Zudem ist auch polyamore Liebe flüchtig und genauso wenig

dauerhaft wie die dyadische Zweierliebe. Auch die Vereinbarkeit verschie-

dener Lebensbereiche wie Arbeit und Leben/Lieben ist bei mehr Geliebten

nicht einfacher als bei zweien, ganz im Gegenteil. Diese Problematik ist nicht

nur theoretisch einsichtig, sondern wird auch in Studien herausgearbeitet:

»Im ›Zeitproblem‹ artikulieren sich mitunter Konkurrenzkonflikte der Poly-

Beziehungen, aber auch die Tatsache, dass ›viele Beziehungen zu führen natürlich

auch Zeit kostet‹« (Pieper/Bauer 2005: 65; Herv.i.O.) – sogar mitunter viel Zeit.

Zuletzt sei auf Familien eingegangen. Viele der Vorteile, etwa die der grö-

ßeren Zahl und von Befreiungen, sind auch in konsensuell nichtmonogamen

Beziehungen möglich. Allerdings auch viele der Schwierigkeiten. Die Bezie-

hungen sind aufgrundmehr Beteiligter, die emotional, zeitlich und organisa-

torisch zusammenzubringen sind, in der Regel komplexer und anspruchsvol-

ler (ähnlich auch Raab 2019: 216). Dabei steigt die Möglichkeit für Streit und

Konflikte, Fliehkräfte und Verantwortungsdiffusion. Und auch solche Bezie-

hungen sind bisweilen besser für gute Zeiten geeignet als für schlechte. Wie

allerdings Raab (2019) zeigt, unterscheidet sich die Verbindlichkeit nach Kon-

stellationen. Sie ist am geringsten im individuell-ideellen Typus, während in

den beiden anderen Typen die Verbindlichkeit, auch in Zeiten von Krankheit

und Schicksalsschlägen, sehr hoch ist und sich nicht von ehelichen oder nicht-

ehelichen Zweierbeziehungen unterscheidet.

Auch die geschlechterdifferenzierende Arbeitsteilung ist in diesen Fami-

lien nicht wesentlich gleicher (Raab 2019) als in heterosexuellen Zwei-Eltern-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Familien. Die meiste Sorgearbeit wird,6 ähnlich auch bei Schlender (2019),

von den leiblichen Eltern und vor allem den leiblichen Müttern erbracht (u.a.

Raab 2019: 176-188, 2020).7

Schließlich werden auch polyamore Elternkonstellationen rechtlich be-

nachteiligt und sozial diskriminiert. Wie bei Mehrelternschaft sind alle über

die maximal zwei rechtlichen Eltern hinausgehenden Eltern rechtlich unge-

sichert. Egal, ob mit oder ohne Liebe zwischen den Eltern: Kinder können

nur zwei rechtliche Eltern haben. Bezüglich rechtlicher und sozialer Diskri-

minierung kommt Raab (2019: 177-181) zu dem Ergebnis, dass beides von den

Befragten nicht als Problem benannt wird und auch kaum eines ist, wenn

die beiden leiblichen Eltern konsensuell nichtmonogam lebende Elternpaare

sind: Rechtlich können sie alle Elternrechte in Anspruch nehmen und im so-

zialen Umfeld als Elternpaar auftreten – weder ist den Eltern anzusehen, ob

sie sich nicht lieben oder ob sie mehrere Erwachsene lieben. Auch verschie-

dene Normalisierungen sind hier leicht(er) möglich. Mit den weiteren Bezie-

hungspartner*innen als sozialen Eltern erscheinen sie eher als Patchwork-

familie denn als polyamorös lebende Vielelternfamilie. Wird hingegen offen

kollektive Elternschaft praktiziert, welche die Paar- wie die Heteronorm ver-

letzt, stoßen die Eltern deutlich auf all die benannten rechtlichen Ausschlie-

ßungen und Vorurteile, Zuschreibungen und Abwertungen (u.a. Raab 2019:

181-188, mit Verweis u.a. auf Pallotta-Chiarolli/Haydon/Hunter 2013: 123).

Viel-Liebe, Poly-Amorie, scheint also Vorteile zu bieten vor allemmit Blick

auf Zuverlässigkeit, Verantwortungsübernahme und Sorge der Eltern bezie-

hungsweise Liebespartner*innen umeinander sowie der Eltern für die Kin-

der – sehr gewichtige Punkte. Geschlechtergleichheit geht damit nicht not-

wendig einher, und neben praktischen Herausforderungen der größeren Zahl

stellen sich gegenwärtig zudem Probleme der rechtlichen Ungleichbehand-

lung, fehlenden Absicherung und sozialer Ausgrenzung. Die letztgenannten

Punkte sprechen allerdings nicht gegen die Beziehungsweise.

6 Sowohl bei den konsensuell-nichtmonogam lebenden Elternpaaren (ebd.: 177-181) wie

auch bei kollektiver Elternschaft (u.a. ebd.: 185).

7 Wie Fall Lau-Mann/Noon-Ohm zeigt, muss dies nicht so sein:Wohl sind es regelmäßig

die Frauen, aber es können auch die sozialen Co-Mütter sein, die die allermeiste Sorge

leisten.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 257

9.3 Mütterliche Sorgeverbände im Matriarchat

Der Vorschlag, den Mariam Irene Tazi-Preve (2017) unter Verweis auf Hei-

de Göttner-Abendroth (u.a. 2008) für das familiale Zusammenleben und die

gesamte gesellschaftliche Organisation macht, ist das Matriarchat. Wie kann

man sich dies aber konkret vorstellen? Stark verkürzt, ist das gemeinschaftli-

che Leben hiernach clanförmig strukturiert. Alle Frauen im Clan gelten als die

Mütter aller Kinder, während die biologischen Väter der Kinder keine recht-

liche und alltagspraktische Rolle spielen, hingegen die Brüder aller Mütter.

Ehe bedeutet hier nicht, von einem Ehemann emotional und wirtschaftlich

abhängig zu sein. So etwas wie ›romantische Liebe‹ scheint es dabei nicht

zu geben, jedenfalls ist es keine Grundlage von Elternbeziehungen. Sexuelles

Begehrenwird offenbar nur überNacht erfüllt,wenn die biologischen Kindes-

väter zu den Frauen kommen und am Morgen die Häuser oder Schlafstätten

wieder verlassen.

Auch wenn ›das Matriarchat‹ auf den ersten Blick als ein probates Ge-

genmittel gegen männliche Herrschaft erscheinen mag, lassen sich doch bei

dem hier angedachten Konzept einige größere feministische und anderweiti-

ge Fragezeichen anführen. Zwar sind die Befreiung vom männlichen Ernäh-

rer und Ehemann und die kollektivierte Sorge durchaus zu begrüßen. Aber

wer möchte schon den immerhin selbst (wenn vielleicht auch liebesblind)

frei gewählten oder gar nicht vorhandenen (Ehe-)Mann oder die (Ehe-)Frau

mit der Fremdbestimmung durch eine hineingeborene und unaustauschba-

re Herkunftsfamilie und einen ebensolchen Mütter-, Großmütter-, Tanten-

und Onkelclan auswechseln? Ein solches Matriarchat und eine solche sip-

penhafte Vergemeinschaftung erscheinen nicht als sonderlich emanzipatives

Modell der Zukunft, egal wie gut es gemeint sein mag. Es scheint auch we-

der kompatibel mit queertheoretischem, antikategorialem Denken noch mit

dem gesamten Individualitäts- und Selbstbestimmungsstreben der meisten

Gegenwartsgesellschaften. Ganz abgesehen davon, dass es maximal immo-

bil macht, können doch die Geburtssippe und der Geburtsort nicht verlassen

werden. Ein geeignetes Modell für eine lokale Stammesgesellschaft, die zu-

dem ökonomisch autark Subsistenzwirtschaft betreibt. Kein sonderlich pas-

sendesModell für eine immer flexibler werdende, globalisierte und global ver-

netzte Welt, in der nicht nur die Ökonomie und die beruflichen Anforderun-

gen, sondern auch die eigenenWelterkundungswünsche einiges an Mobilität

erfordern. Das heißt keineswegs, dass eine kapitalistische, globalisierte und

individualistische, unbegrenzte Wachstumsgesellschaft das hier bevorzugte

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Gesellschaftsmodell wäre (dazu Wimbauer/Motakef 2020a). Ein clanförmi-

ges, subsistenzwirtschaftliches Matriarchat scheint aber die gegenwärtigen

Herausforderungen nicht wirklich lösen zu können.

9.4 Wahlverwandtschaften, Sorgegemeinschaften
und freundschaftszentrierte Lebensweisen

Statt Fremdbestimmung durch die Sippe und Vergemeinschaftung qua Ge-

burt steht die eigene Auswahl im Zentrum von Wahlverwandtschaften und

freundschaftszentrierten Lebensweisen. Hierbei handelt es sich um Bezie-

hungen und Sorgegemeinschaften jenseits von Blutsverwandtschaft oder (he-

terosexueller) Ehe. Da hierzu bereits zahlreiche Bücher und Studien existie-

ren und auch einiges dazu ausgeführt wurde, sei das Thema nur knapp an-

gerissen.

Bei Wahlverwandtschaften oder »families of choice« (zuerst Weston 1991,

siehe Kapitel 6.3) handelt es sich um freiwillig eingegangene, dauerhafte und

zuverlässige Gemeinschaften und Verantwortungsbeziehungen. Sie haben

den Anspruch auf Solidarität, Sorge und Unterstützung in guten wie in

schlechten Zeiten und fallen in die hier vertretene Definition von Familie.

Nach Judith Butler (und einigen anderen) zeichnet sich das menschliche

Leben durch grundlegendes Prekärsein aus. Das Grundproblem ist daher

die unumgehbare Abhängigkeit der Menschen von anderen, ihre Verletzlich-

keit und die nicht zu verhindernde Endlichkeit allen menschlichen Lebens.

Nun wurde in der bürgerlichen Moderne die romantische Liebe kulturell

›erfunden‹ und in der zweigeschlechtlichen Ehe gesellschaftlich verankert als

ein möglicher Bearbeitungsmodus dieser Problematik – allerdings mit den

aufgezeigten Schwierigkeiten und Grenzen. Eine andere soziale Problem-

lösung bieten ausgeweitete Konzepte von Verwandtschaft und Familie, also

größere und selbst gewählte Verantwortungsgemeinschaften. Diese müssen

romantische Liebe und Blutsverwandtschaft im Übrigen nicht ausschließen.

Über Verwandtschaft schreibt Judith Butler:

»Wenn wir unter Verwandtschaft eine Reihe von Praktiken verstehen,

die verschiedenartige Beziehungen begründen, welche die Reproduktion

des Lebens und die Erfordernisse des Todes bewältigen, dann werden

verwandtschaftlich geprägte Praktiken solche sein, die sich auf die ele-

mentaren Formen menschlicher Abhängigkeit richten, zu denen Geburt,

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 259

Kindererziehung, Beziehungen emotionaler Abhängigkeit und Unterstüt-

zung, intergenerationelle Bindungen, Krankheit, Sterben und Tod gehören,

um nur einige zu nennen.« (Butler 2009: 167f.)

Dabei ist –wie auch in vergleichbaren Beziehungen–eine entscheidende Fra-

ge, wie Zuverlässigkeit und Verantwortung auf Dauer gestellt werden können

(vgl. Kapitel 6.3). Auch hierzu wurden schon Ausführungen gemacht, etwa

in Kapitel 8.5. Die Menschen möchten und können durchaus wechselseitig

füreinander einstehen, auch in Beziehungen jenseits des romantischen Lie-

bespaares und der biologischen Elternschaft. Sie tun dies auch. Ihnen feh-

len aber erstens die entsprechenden rechtlichen Möglichkeiten und Absiche-

rungen dazu. Zweitens fällt eine solche Verantwortungsübernahme vielfach

praktisch schwer, weil sie auf soziale Ausgrenzung, Hindernisse und inter-

nalisierte Paarnormativität stößt. Fehlende gesellschaftliche Normalität und

Institutionalisierung erschweren solche Verantwortungsübernahmen.

Nun ist es zeitlich eher eine Frage des Stadiums von ›Future-Future-Future

Love‹, also einer dreifachen statt einer einfachen Zukunft der Liebe, kollektive

und gemeinschaftliche Sorge zum Dreh- und Angelpunkt der gesellschaft-

lichen Ordnung zu machen. Derzeit sind auf Subjektebene eher das singu-

läre Individuum und vielleicht noch dessen romantische Zweierbeziehung

beziehungsweise biologische Familie sowie auf gesellschaftlicher Ebene eher

die Ökonomie Ausgangspunkte der Vergesellschaftung. Eine gänzlich uner-

reichbare Utopie ist eine Sorgeorientierung als gesellschaftliches Fundament

aber nicht. Es existieren dazu bereits Überlegungen und immer wieder Um-

setzungsversuche. Manche fordern diesbezüglich eine »Care Revolution« (et-

wa Winker 2015). Nicht zuletzt angesichts der gesellschaftlichen Care-Krise

(u.a. Aulenbacher/Dammayr/Décieux 2015; Winker 2015) ist ein grundlegen-

des Umdenken unabdingbar; kleine Schritte in diese Richtung sind es auch.

Einige wenige Ansätze werden hier erwähnt – ohne Anspruch auf Vollstän-

digkeit und von ganz unterschiedlicher Art (ausführlicher siehe zum Beispiel

Winker 2015; auch Wimbauer/Motakef 2020a).

Ein wichtiger Punkt sind andere Formen desWohnens und Zusammenle-

bens. Seit einiger Zeit werdenMehrgenerationenhäuser gefördert und stoßen

auf große Resonanz. Gerade mit Blick auf Kinder ist auch an gemeinsame

Wohnprojekte zu denken, an kindzentrierte und sorgeorientierte Wohnge-

meinschaften oder, je nach Vorlieben für mehr oder nicht so viel beteiligte

Menschen, auch an größere Kommunen und kollektive Wohnformen.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Klassische Wahlverwandtschaften sind auch gleichgeschlechtliche Le-

bensformen, die paarförmig sowie einschließlich romantischer Liebe und

Sexualität sein können, wie etwa Regenbogenfamilien. Sie können aber auch

nicht paarförmig und/oder ohne sexuelles Begehren sein. Ein Beispiel wären

Lebensformen als Mönche oder Mönchinnen, in denen Frauen oder Männer

in Klöstern nicht sexuell, nicht paarförmig und nicht freundschaftszentriert

zusammenleben. Früher gängig waren auch Beginenhäuser, in denen Frauen

dauerhaft zusammenlebten. Sie und heutige Frauenhäuser wären vielleicht

Formen von Mikro-Matriarchat ohne die Nachteile der Sippe.

Schließlich sind freundschaftszentrierte Lebensweisen (etwa Kruppa

2020; Linek in Kapitel 4) sehr bedeutend, aber heute gesellschaftlich äußerst

nachrangig (anders als etwa in der römischen und griechischen Antike und zu

anderen Zeiten). So zeigt etwa Marquardsen (2012) bei seiner Untersuchung

von Arbeitslosen, wie der aktivierende Sozialstaat zwar soziale Beziehungen

und Freundschaften der Einzelnen in Anspruch nimmt, aber sie nicht ent-

sprechend berücksichtigt oder mit positiven Rechten versieht. Ganz generell

sind Freundschaften für viele Menschen sehr wichtig und erfüllen für sie

wie auch gesellschaftlich zahlreiche Aufgaben – in guten und in schlechten

Zeiten. Sie sind aber in keinster Weise rechtlich oder sozial abgesichert.

Nicht zuletzt aufgrund der gesellschaftlichen Paarnormativität werden

Paarbeziehungen institutionell privilegiert und zudem wird den Einzelnen

nahegelegt, paarförmig zu leben. Oft verlieren Freundschaften auch prak-

tisch an Bedeutung, wenn Menschen ein Paar werden oder gar eine Familie

gründen – nicht zuletzt als Folge verschiedener Vereinbarkeitsprobleme,

denen sehr oft als erstes Freundschaften und als zweites Selbstsorge geopfert

werden. Auf längere Sicht ist dies, nicht zuletzt aufgrund der Fallstricke der

Romantischen Zweierbeziehung und der Mortalität der Paardyade, nicht

sehr weise.

Als sehr knappes Fazit ist es also notwendig, alternative Formen der Ver-

gemeinschaftung denkbar und umfänglich lebbar zu machen. Dies umfasst

auch andere Wohnformen, zumal sich vor allem Familien in vielen großstäd-

tischen Regionen bald keinen Wohnraum mehr leisten können werden. Mit

einem erweiterten Verständnis von Familie und Verwandtschaft und einer

Aufwertung alternativer Sorgegemeinschaften ließen sich auch einige wei-

tere Probleme von Gegenwartsgesellschaften lösen, die manch Gegenwarts-

diagnostiker als »Gesellschaft der Singularitäten« (Reckwitz 2017) beschreibt,

während die Geschlechterforschung seit Jahrzehnten vor den immensen Her-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 261

ausforderungen der immer dramatischer werdenden gesellschaftlichen Care-

Krise warnt.

9.5 Und was macht man mit dem Sex?

Kaum thematisiert wurde bisher Sexualität, sieht man von der sexuellen Ori-

entierung ab und von einigen Ausführungen in Kapitel 2 und 6.4 (u.a. Fußno-

te 14).Nun ist Sexualität nach verbreiteter Ansicht einmenschliches Grundbe-

dürfnis. Fraglos ist sie jedenfalls ein sehr wichtiges, ja weltbewegendes The-

ma, und sie ist entsprechend umstritten. Spätestens seit der bürgerlichen

Moderne ist legitime Sexualität an Liebe und beides an die Ehe gekoppelt,

jedenfalls für Frauen, wobei sich die Koppelung von Sexualität und Ehe seit

den 1970er Jahren wieder auflöst. Das Verständnis von Sexualität ist ebenso

wie das von Liebe, Familie und aller anderen sozialen Phänomene Ergebnis

gesellschaftlicher Übereinkunft. Nun mag es viele gute Gründe geben, Se-

xualität und Liebe aneinander zu koppeln, etwa um so väterliche Verantwor-

tung dauerhaft sicherzustellen oder sexuell übertragbare Krankheiten ein-

zudämmen. Andere mögen gute Gründe dagegen anführen. Wie dem auch

sei: Gegenwärtig sind Liebe und Elternschaft, Liebe und Sexualität normativ

weitgehend verbunden, Sex soll also vorzugsweise im Liebespaar stattfinden

(faktisch tut er dies nicht immer). In Familien darf und soll man immerhin

noch zusammen kuscheln, aber schon in Freundschaften ist Körperkontakt

nicht der Norm entsprechend (außer vielleicht bei besten Freundinnen im

Kindheits- und Jugendalter) – geschweige denn Sexualität. Wie wichtig und

begehrt aber allein Kuscheln ist, zeigen die zahlreichen Kuschelparties und

Forschungen über die Ausschüttung des sogenannten ›Glückshormons‹ Oxy-

toxin. Auchwurde 1986 derWeltknuddeltag8 erfunden, der sich zunehmender

Beliebtheit erfreut.

Blick man nun auf das Thema des Buches, so stellt sich die Frage, was

macht man in liebesfreien Co-Eltern-Beziehungenmit dem Sex? An sich kön-

nen ja auch hier Liebe und Sex gekoppelt bleiben, sie finden dann eben bei-

de außerhalb der Familie statt. Sie können auch getrennt werden, da es ja

oft kein*e Liebespartner*in gibt. Beides geht allerdings nur, wenn dazu noch

8 Er wird jährlich am 21. Januar begangen und heißt auf Englischworld hugging day oder

world hug day, z.B. https://weltknuddeltag.de/ (Zugriff 21. Januar 2020) (hier bezeichnet

als »National Hugging Day«).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://weltknuddeltag.de/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://weltknuddeltag.de/


262 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Zeit bleibt. Theoretisch könnte Sexualität auch grundlegend anders organi-

siert werden, man könnte komplett darauf verzichten oder vielleicht auf Sex-

roboter umsteigen. Dies aber erforderte ein weiteres Buch – oder vermutlich

eine ganze Buchreihe. Schließlich haben auch schon andere über die Zukunft

von Sexualität geschrieben, oder über »Future Sex«, jüngst etwa Emily Witt

(2017). Bleiben wir daher besser bei Future Love, bei der Zukunft der Liebe.

9.6 Festhalten am romantischen Liebesideal

Ein weiteres denkbares Szenario ist, einfach an der romantischen Liebe und

an der damit verbundenen Leidenschaft festzuhalten, wie es etwa Eva Illouz

(2011) zu tun scheint. Sie schreibt, dass der von ihr herausgearbeitete »Ver-

lust der Leidenschaft und Gefühlsintensität ein kulturell gravierender Ver-

lust ist und daß die Abkühlung der Gefühle uns zwar weniger verletzlich ma-

chenmag, es uns aber auch erschwert, unsmit anderen in leidenschaftlichem

Engagement zu verbinden« (Illouz 2011: 437). Ihrer Ansicht nach sei »leiden-

schaftliche Liebe ohne Schmerz nicht zu haben« (ebd.). Sie beruft sich dabei

auf Harry Frankfurt, der Schmerz als Ausweis von Lebendigkeit fasst: »Ohne

Schmerz durchs Leben zu kommen, heißt, nicht gelebt zu haben« (Frank-

furt 2005, zitiert nach Illouz 2011: 438). Das mag wohl stimmen. Aber ob sich

hieraus eine so weitreichende Aussage ableiten lässt, wie es Illouz tut? Sie

schreibt: »Das Ziel der Geschlechtergleichheit besteht folglich nicht in glei-

cher Distanziertheit, sondern in der gleichen Fähigkeit, starke und leiden-

schaftliche Gefühle zu empfinden« (Illouz 2011: 438). Ihrer Ansicht nach be-

freie »leidenschaftliche Liebe von der Ungewißheit [sic!] und Unsicherheit,

die den meisten Interaktionen eigen ist, und stellt […] eine äußerst wichtige

Quelle dar, um zu verstehen und zu verwirklichen,was uns wichtig ist« (ebd.).

Mehr noch: »Diese Art der Liebe hilft der Charakterbildung und ist letztlich

die einzige, die uns einen Kompass an die Hand geben kann, um unser Leben

zu leben.« (Illouz 2011: 439)

Nun ja. In wilder, leidenschaftlicher Liebe den einzig möglichen Lebens-

kompass zu sehen, mutet doch als etwas einseitige, vielleicht einfach mo-

derne und westliche Weltsicht an. Sicherlich ist, mit Frankfurt gesprochen,

ein schmerzfreies Leben nicht möglich. Wie oben ausgeführt, ist alles Le-

ben Leiden, nicht nur angesichts von Alter, Krankheit und Tod. Aus der Tat-

sache, dass Leben eben weh tut, folgt aber logisch keineswegs, dass man

ein leidenschaftliches Liebesleben führen müsste. Man kann dies selbstver-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 263

ständlich tun, wenn man denn will – wie schon geschrieben, möge jede*r

nach der eigenen Fasson glücklich werden. Aus einer ungleichheits- und ge-

schlechtersoziologischen Perspektive kann man jedoch ein Festhalten an, ja

eine Verherrlichung und Ausschließlichsetzung von leidenschaftlicher, paar-

förmiger, romantischer Liebe nicht unbedingt empfehlen. Romantische Liebe

und traute Zweisamkeit haben diesbezüglich doch einige gravierende Nach-

teile, für Frauen und für alle Geschlechter. Manch Geschlechterforscher*in

würde sich daher eher Douglas Adams denn Eva Illouz anschließen. Douglas

Adams’ Kultbuch und der Kultserie beziehungsweise dem Film »Per Anhal-

ter durch die Galaxis« wird zugeschrieben, einige geschlechterübergreifende

Nachteile der Liebe prägnant herausgearbeitet zu haben, wenngleich die Ori-

ginalquelle nicht aufzufinden ist:

»Die Encyclopedia Galactica beschreibt Liebe als entkräftende, psychoso-

matische Krankheit, die bei der Produktion von verschiedenen Hormonen

im Körper des Opfers ausbrechen kann, das wiederum entweder nichts ahnt

oder unfähig ist, die Kontrolle zu behalten.« (angeblich von Douglas Adams,

1981 [1979])9

Ganz sicher aber ziehen die »Encyclopedia Galactica« und der »Reiseführer

durch die Galaxis« im Film den folgenden Schluss:

»The Encyclopedia Galactica chapter on love states that it is far too com-

plicated to define. The Hitchhiker’s Guide to the Galaxy has this to say on

the subject of love: Avoid, if at all possible.« (Film »Per Anhalter durch die

Galaxis«, 2005)

Nun muss man die romantische Liebe weder verherrlichen noch sie nach

allen Möglichkeiten vermeiden. Man kann auch phasenweise abwechseln:

Mal lebt man in einer romantischen Zweierbeziehung, mal alleine und mehr

freundschaftszentriert, einige Jahre oder Jahrzehnte als Familie und später

vielleicht im Mehrgenerationenhaus. Das ist aber nur möglich, wenn be-

stimmte Lebensformen nicht von vornherein erschwert oder ausgeschlossen

sind. Insofern kann man nicht einmal Prognosen zur Zukunft der roman-

tischen Liebe abgeben. Nicht nur Eva Illouz scheint an ihr festzuhalten,

9 Im gleichnamigen Buch ist das Zitat nicht enthalten und die tatsächliche Urheber-

schaft ist daher nicht sicher bekannt, es könnte aber durchaus von Douglas Adams

stammen (vielleicht tut es dies auch) – die aktuelle Quelle findet sich hier: https://scr

atchbook.ch///liebe/ (Zugriff 28.2.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/
https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/
https://scratchbook.ch/2011/01/liebe/


264 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

sondern auch viele andere und nicht zuletzt die Konsumgüterindustrie, wie

sich an einem Geschäftsgang um den Valentinstag herum besonders gut

ablesen lässt. Die Gesellschaft scheint mehr denn je auf Liebesromantik

programmiert und amatonormativ zu sein. Laut zu verkünden, dass ro-

mantische Liebe gar nicht realisierbar ist, in der eigenen Beziehung fehlt

oder man selbst das Streben danach pragmatisch-realistisch oder verletzt-

enttäuscht fallen gelassen hat, stößt nicht unbedingt auf viel Begeiste-

rung oder Resonanz. Zudem scheint romantische Liebe in der neoliberal-

leistungsorientiert-besitzindividualistischen Gesellschaft ungebrochen zum

›Mein Haus – Mein Auto – Meine Frau‹ oder ›Mein Haus – Mein Pferd –

Mein Mann‹ dazuzugehören. Eine gutaussehende, repräsentative (männlich:

gutverdienende, weiblich: gutaussehende) bessere Hälfte zu haben, ist ein

Statussymbol. Fraglos haben die Partner*innen auch bei bester Gesundheit

und ohne besondere Sorgebedürfnisse zu sein.

Gilt dies für heterosexuelle Frauen angesichts spezifischer Schönheitsvor-

stellungen, für Männer mit Blick auf Bildung, Einkommen etc., so sind auch

nichtheterosexuelle Menschen nicht vor dem Anspruch nach Makellosigkeit

und Perfektion gefeit. EinigeMenschen in unseren verschiedenen Studien er-

fuhren leidvoll, dass sie keine Liebespartner*innen finden können,weil sie di-

versen Normen und Ansprüchen der erwerbsarbeitszentrierten Leistungsge-

sellschaft nicht entsprechen (Wimbauer/Motakef 2020a, Kapitel 7). Und auch

einige nichtheterosexuell Lebende fanden keine Co-Eltern, um ihren Kinder-

wunsch zu realisieren – etwa, weil sie als Transmenschen oder als Menschen,

die den Schönheitsvorstellungen nicht entsprechen, offenbar auf dem im-

mer umkämpfter werdenden Liebesmarkt (u.a. Illouz 2011 zur Entstehung

von ›Heiratsmärkten‹) nicht bestehen können. Was also tun?

9.7 Liebesrealismus, postromantische Liebe
und eine umfassende Liebes-Utopie

Die siebte und letzte Variante ist gerade das Gegenteil von Illouz’ entflamm-

ter, zweisamer und zweigeschlechtlicher Leidenschaft – an der diejenigen lei-

den können, die von ihr ausgeschlossen werden, wie auch diejenigen, die in

ihren Genuss kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 265

Von der pragmatisch-realistischen oder postromantischen Liebe …

Nun ist die Paarförmigkeit von Beziehungen nicht nur schlecht, wie vielleicht

auf vielen vorhergehenden Seiten der Eindruck entstanden sein könnte. Sie

hat auch einiges Gutes: Die Beteiligten und die wechselseitigen Verpflichtun-

gen sind klar, die Verlässlichkeit ist – jedenfalls theoretisch – sehr hoch. Kom-

plexität wird reduziert, weil Zeit und Aufmerksamkeit nur auf eine andere

Person zu richten sind und wichtige Fragen nur mit ihr ausgehandelt werden

müssen. Die erste Adresse für geteilte Freude und schöne Zeiten ist der*die

geliebte Andere. Die richtige Adresse für Kuscheln und Sex ist damit auch

bekannt. Gleichermaßen ist die Antwort auf die Frage klar, wer sich küm-

mert, wenn es einem schlecht geht – falls es die geliebte Person dann auch

tatsächlich tut. Problematisch sind aber, wie deutlich geworden sein sollte,

erstens das romantische, so leicht entflammbare wie vergängliche Liebesge-

fühl, und zweitens die Mortalität der Dyade durch natürlichen Tod oder ein

Beziehungsende.

Zum ersten Punkt, dem überschwänglichen Liebesgefühl: Bereits ein-

gangs wurde das Konzept der »vernünftigen Liebe« (Burkart 2018: 66) als

Kontrapunkt vorgestellt, die zu bestimmten früheren Zeiten das Eheleben

orientierte. Wild lodernde Leidenschaft sind nicht ihr zentrales Kenn-

zeichen, hingegen Unaufgeregtheit, Zuverlässigkeit, Dauerhaftigkeit und

Gefühlstiefe. Nun soll das Fazit ganz sicher nicht lauten: »Zurück in die

Vorromantik!« und womöglich noch zur arrangierten Verbindung. Statt

um Präromantik handelt es sich um Postromantik, wobei ›post‹ hier nicht

einfach ein zeitliches ›Nach‹ meint, sondern zudem ein Reflexivwerden

der Romantik. Eine solche reflexive, postromantische Liebe ist, mit Blick

auf den zweiten Punkt der Mortalität der Dyade, nicht auf zwei Menschen

begrenzt, sondern auch zwischen mehr Menschen möglich. Sie ist auch nicht

hinsichtlich der sexuellen Orientierung oder geschlechtlichen Identität ein-

geschränkt. Inhaltlich ist eine solche postromantische Liebe nun keineswegs

gefühlskalt oder lieblos, im Gegenteil. Sie zeichnet sich sogar durch eine gro-

ße Gefühlstiefe aus, durch Zuneigung, Empathie und Verlässlichkeit. Statt

im Außen nach immer besseren Partien zu suchen und im Innen wie Außen

immer mehr und alles zugleich zu begehren, sind zudem Unaufgeregtheit,

Gelassenheit und innere Ruhe orientierend.10 Nicht die unabschließbare

10 Ähnlich dem angesichts eines vereinseitigten Anerkennungsversprechens und meist

unerfüllbaren Anerkennungsstrebens in der Erwerbssphäre präsentierten Gegenmit-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Steigerungslogik (Bröckling 2007: 13) des Immer-Besser und Immer-Mehr,

dem kein*e andere*r Partner*in genügen kann, und kein vielleicht dar-

aus resultierendes Leben in der ersten Person Singular kennzeichnet die

postromantische Liebe.

Vielmehr geht es bei Eltern um dauerhafte Verantwortung für das

Kind, um Liebe zum Kind und um Orientierung am Wohl des Kindes

und damit zwischen den Eltern um eine kindzentrierte, postromantische,

freundschaftliche ›Vernunftelternschaft‹ (Kapitel 8.1). Diese ist geeignet, um

Co-Parenting-Konstellationen zu verbinden, sie ist aber genauso geeignet

für getrennte Eltern, die vormals ein romantisches Liebespaar waren. Auf die

Liebes-Partner*innen bezogen – diesseits wie jenseits von Co-Parenting –

und sozusagen als Nachfolgemodell der romantischen Liebe, geht es um

eine bestimmte Haltung, um die »emotionale Kompetenz« (The School of

Life 2018: 9) eines »Liebesrealismus« (ebd.), der eben nicht Unerfüllbares

von der Liebe erwartet und nicht nach dem Unmöglichen strebt. Hierbei

wird Abschied genommen von festen Erwartungen und fixen Vorstellungen

über die einzig richtige Partnerschaft und Familie. Im Streben nach dem

perfekten Partner*, der perfekten Partnerin*, dem perfekten Muttersein und

Elternsein, den perfekten Kindern und dem perfekten Selbst, in einer solchen

›Perfektiopathie‹ scheint das Scheitern besiegelt. Ebenso in der uneinlös-

baren Idee der romantischen Liebe, wonach der*die geliebte Andere einem

die Welt und alles zu sein habe. Empfehlenswerter ist es, die überhöhten

Ansprüche auf ein realistisches Maß zu reduzieren und sich für verschiedene

Bedürfnisse verschiedene Gegenüber anstatt den quadratischen Kreis zu

suchen. Wer würde auch nur mehr als zwei bis viereinhalb der in Kapitel 2.5

aufgezählten vielfältigen Rollen vom heißen Liebhaber über den Vertrauten,

der*die Pferdestehler*in, fürsorgliche Mutter (Vater), EDV-Reparateur*in,

Redenschreiber*in, Psycho- und Physiotherapeut*in und anderes mehr

von seinen Freund*innen oder Kindern erwarten? Man müsste über über-

menschliche, gar magische Fähigkeiten verfügen, um auch nur ansatzweise

all diese vielfältigen Erwartungen erfüllen zu können. Ein Grund, warum das

Warten auf den Traumprinzen mitsamt dem weißen Schimmel respektive

auf die Prinzessin üblicherweise wie das Beckett’sche Warten auf Godot

tel der »beruflichen Nichtanerkennungsresistenz« (Wimbauer/Motakef 2020a). Mit

der hier vorgeschlagenen ›postromantischen Liebe‹ kann zudem den unerreichbaren

Heilsversprechen in der Liebessphäre begegnet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 267

ausgeht. Man braucht dabei aber die romantische Liebe auch nicht gänzlich

abzulehnen, wie etwa Brigitte Rudolph als befragte Expertin sagt:

»Als Praktikerin der romantischen Liebe sehe ich das nicht so negativ wie

die Soziologen. ABER: Liebe ist ein Prozess, der sich von der anfänglichen

Romantik zur Partnerschaft mit gegenseitiger Akzeptanz der Ecken und

Kanten transformieren muss. Sonst wird sie scheitern. Fazit: im Leben gibt

es kaum etwas geschenkt.«

Also: Leiden ist im Leben kaum vermeidbar. Es gibt dabei zudem selten etwas

geschenkt. Darüber hinaus braucht man nicht grundsätzlich davon auszuge-

hen, man selbst oder das Gegenüber seien Schuld am Scheitern der romanti-

schen Liebe (The School of Life 2018). Das liegt zum einen in der Struktur der

dyadischen Liebe, zum anderen in gegebenen Begrenzungen: Die mensch-

lichen Gedanken und Gefühle sind eben ambivalent und auch mal paradox

(die Verhältnisse sind dies sowieso), der Mensch hat Untiefen, ist fehlbar und

bisweilen unzulänglich (vgl. auch Hornscheidt 2018a,b).Wegzaubern unmög-

lich. Die »Einsicht in die Unausstehlichkeit jedesMenschen ist allerdings kein

Grund, Beziehungen für immer zu meiden, sondern zeigt nur, dass wir dabei

sind, die Natur des Menschen kennenzulernen« (The School of Life 2018: 28).

Beziehungen für immer zu meiden, wäre auch mit Blick auf die genuine Pre-

karität allen Seins der falsche Lösungsversuch: Die existenzielle Abhängigkeit

der Menschen voneinander lässt sich dadurch nicht aufheben.

… zu einem erweiterten Konzept von umfassender

und übergreifender Liebe

Mit Blick auf das zweite Problem der romantischen Liebe, die Mortalität der

Dyade, könnte man nun sagen, man sucht sich, wie bei nichtmonogamen

Beziehungen, mehrere Liebes-Partner*innen, die man postromantisch liebt.

Also vernünftige Mehr-Liebe statt vielfacher Leidenschaft, die Leiden schafft.

Oder man lebt in Wahlverwandtschaften. Damit kann einigen Nachteilen der

Dyade begegnet werden. Doch von hier ist der Schritt zum letzten Teilsze-

nario nur noch ein kleiner: Szenario 7b ist gewissermaßen eine nicht-besitz-

individualistische Generalisierung der postromantischen Zweier- und Mehr-

Liebe. Es ist ein Konzept von umfassender und übergreifender Liebe, die

gleichzeitig auch das dritte Problem – Geschlechter- und andere Ungleich-

heiten und Ausschlüsse – transzendiert. Um es gleich zu sagen: Diese Idee

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

ist nicht neu. Aber warum sollte man das Rad nicht mehrfach erfinden, wenn

es doch gut rollt?

Ausgangspunkte sind die Grenzen der romantischen Zweierliebe, aber

auch die Grenzen einer »Gesellschaft der Singularitäten« (Reckwitz 2017). Ein

Leben im Singular wäre weder mit der Annahme der intersubjektiven und so-

zialen Konstitution des Subjekts noch mit der Annahme der grundlegenden

Verletzbarkeit des (menschlichen) Lebens und der existenziellen Angewiesen-

heit auf andere vereinbar, und auch nichtmit der Idee der Verbundenheit aller

Wesen. Selbstliebe ist dabei durchaus eine grundlegende Voraussetzung für

umfassende Liebe. Selbstliebe ist aber nicht zu verwechseln mit der Egozen-

trik eines ›Ego-Shooters‹. Sie ist auch nicht zu verwechseln mit dem moder-

nen Konzept eines als autonom gedachten (männlichen) Subjektes, das weder

der Selbstsorge noch der Sorge von anderen bedarf und das zu sich selbst zu

werden gedenkt, indem es sich eifrig und fröhlich um sich selbst dreht, dabei

aber letztlich doch nur einen Drehwurm bekommt.11 Selbstsorge und Selbst-

liebe sind eminent wichtig, aber reichen nicht alleine aus, sondern sind erst

die Voraussetzung für weitere Liebes- und Lebensformen: Ohne Selbstsorge

und Selbstliebe befindet man sich immer im Mangel – und aus Mangel kann

keine Fülle entstehen.

Wie kann man sich nun eine umfassende, übergreifende Liebe vorstellen?

Man könnte es stufenweise beschreiben. Es handelt sich jedenfalls um wech-

selseitige und reflexive Sorgebeziehungen und um eine generelle Haltung.

Der grundlegenden Selbstliebe und Selbstsorge können romantisch wie

auch postromantisch fundierte Sorgebeziehungen zwischen Erwachsenen

entwachsen sowie größere Verantwortungsgemeinschaften und Verantwor-

tungsbeziehungen auch für Kinder, Freund*innen und Wahlverwandte – in

guten wie in schlechten Zeiten, voll Zuneigung und Empathie. Um aber zu

umfassender und übergreifender Liebe zu gelangen, sind weitere Schritte

vonnöten. Die Liebe zu den Partner*innen, Kindern, Wahlverwandten ist zu

11 Auch Lann Hornscheidt (2018a) schlägt Selbstliebe als Fluchtpunkt vor. Hornscheidts

Konzept ist dabei nicht männlich-androzentrisch wie das klassisch moderne, autono-

me Subjekt, sondern zielt auf ein genderkompetenteres, queeres Subjekt. Das Kon-

zept scheint aber dennoch latent androzentrisch oder verkürzt gedacht, da hier wohl

das menschliche Prekärsein nicht ausreichend berücksichtigt wird: Wer auf Hilfe an-

gewiesen und bedürftig ist, wer arm, alt, erkrankt und/oder einsam ist, kann sich viel-

leicht selbst lieben und das ist auch sehr wichtig. Man kann sich in diesem Fall aber

nicht selbst helfen und auch sich die Sorge- und Zuwendungsbedürfnisse nicht selbst

erfüllen.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 269

generalisieren. Kein leichtes Unterfangen, denkt man an die aktuell rund 7,7

Milliarden Menschen auf der Erde.

Wie sähe eine solche umfassende Liebe aus? Sie umfasst Zuneigung und

Sorge, Mitgefühl, Anteilnahme und Empathie, Achtsamkeit und Wohlwollen,

Resonanz und schließlich die (Ver-)Bindung aller Lebewesen. Allein die exis-

tentielle Angewiesenheit der Menschen auf andere verbindet die Menschen

miteinander. Wird diese prekäre Existenzbedingung reflexiv, kann sich auch

eine alle Lebewesen verbindendeHaltung und ein entsprechendes Gefühl um-

fassender Liebe ausbilden. Ähnlich wie Hornscheidts »Liebe als politisches

Handeln« »entzieht sich« umfassende Liebe gegenwärtigen »Konsumlogiken«

(Hornscheidt 2018b: 11) – und wäre somit letzten Endes entprivatisiert, ent-

individualisiert, bedingungslos und generalisiert. Eine solche geschlechter-

übergreifende Liebe, nicht legitimatorisch überformt und nicht feminisiert,

nicht trennend und nicht begrenzt, sondern unendlich und umfassend, wäre

mit Sicherheit »sehr gefährlich für ein kapitalistisches System, welches […]

stark darum bemüht ist, Lieben als konsumierbar und verkapitalisiert zu be-

setzen« (Hornscheidt 2018a: 9) und das zudem auch die höchst fragile ökono-

mische Abhängigkeit der Menschen voneinander verschleiert.12 Gleichzeitig

würden aber keine ökonomisch prekären Existenzen erzeugt – und es wäre

bei einer solchen Liebe kein Kind vergessen, kein Mensch einsam und nie-

mand bliebe ›ungesorgt‹.

Eine derart unbegrenzte, umfassende Liebe ist aber, wie angekündigt,

nichts Neues. Viele alte und gegenwärtige Schriften beziehen sich auf sie.

Mit ihr schließt sich der Kreis zu den eingangs benannten Konzepten wie

Caritas als Nächstenliebe, Metta als Liebende Güte oder Allgüte, die alle füh-

lendenWesen umfasst, oder Agápe als transzendierte, überindividuelle, nicht

12 Die während der Endphase des Schreibens an diesem Essay sich ausbreitende Corona-

Pandemie bringt sowohl erhebliche globale Verflechtungen als auch die extreme Fra-

gilität der gegenwärtigen globalen Wirtschaft, ihrer Produktionsketten und der ent-

sprechenden Lebensweise deutlich zum Vorschein. Allein der Ausfall von Automobil-

undHandyproduktion unddie abstürzendenKurse zu Beginn zeigen,wie abhängig die

Weltwirtschaft ist. Dass zumBeispiel die weltweite Antibiotikaproduktion bedroht ist,

weil sie aus Kostengründen quasi kartellähnlich umorganisiert wurde, zeigt dies noch

mehr. Schließlich zeichnet sich ab, was passiert, wenn Menschen in Quarantäne von

niemandem Unterstützung und Solidarität erfahren (würden). Dies ist Stand Januar,

Februar 2020. Wer weiß, was bis Erscheinen des Buches im Januar 2021 alles offenbar

werden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

trennende, nicht dualistische, universelle, allumfassende und allverbundene

Liebe. Wahrlich eine Utopie.

Wer diese Liebe zu lieben vermag, ist entweder heilig oder erleuchtet oder

beides. Für die allermeistenMenschen ist das nicht schaffbar (jedenfalls nicht

in diesem und den nächsten Leben). Aber gibt es vielleicht wenigstens eine

weniger utopische Utopie? Zu allerletzt also zurück zur Frage und dem En-

de von Kapitel 8.4. Die dort skizzierte irdische Utopie war ein postgender-

Zeitalter ohne Geschlechterungleichheiten. Eine weitere irdische Utopie zielt

zudem auf den konkreten Umgang der Menschen miteinander. Die entschei-

dende Frage lautet dann: Wird es für die Einzelnen und ihre gelebten Bezie-

hungen orientierend, einander sorgsam, achtsam und mit Respekt zu begeg-

nen – unabhängig von Differenzkategorien wie Geschlecht, Alter, Aussehen,

Verwandtschaft, Bildung, Einkommen, Status, Herkunft, Migration?

Wenn ja, wäre vieles einerlei, was die Gesellschaften derzeit umtreibt. Es

wäre auch einerlei, wie viele biologische oder soziale Eltern Kinder haben und

ob die Eltern sich nun romantisch lieben oder nicht. Ist eine solche Grundhal-

tung aber nicht oder nur eingeschränkt gegeben, bestimmen Unachtsamkeit,

Nachlässigkeit, Unzuverlässigkeit, Ignoranz, Streit, Konflikte, Ungleichhei-

ten, Zwang und Abhängigkeiten und im schlimmsten Fall Machtmissbrauch,

psychische und/oder physische Gewalt die Beziehungen in den Familien und

in der Gesellschaft, würden wir uns einem dystopischen Szenario sehr be-

denklich nähern.

Solche abträglichen Verhaltensweisen sind nicht an eine bestimmte Le-

bensform gebunden, sondern können in sämtlichen Beziehungsformen und

jenseits zu Tage treten. Die Gesellschaft und die Einzelnen wären daher an-

gesichts pluraler Lebensformen gut beraten, nicht nur bestimmte Formen

des Zusammenlebens zu ermöglichen und zu fördern, während andere abge-

wertet, ausgegrenzt und delegitimiert werden. Dem viel zitierten und auch

verfassungsrechtlich hoch bewerteten Kindeswohl wie auch dem Wohl aller

Menschen wäre es dienlicher, Beziehungsqualitäten wie Verlässlichkeit, dau-

erhafte Verantwortung, Sorge, Respekt und Achtsamkeit zu fördern und ab-

zusichern. Dies gilt keineswegs nur für Eltern-Kind-Beziehungen. Achtung,

Respekt, Toleranz und Gewaltlosigkeit sollten sämtliche soziale Beziehungen

und Weltbeziehungen leiten. Ausgrenzung, Abwehr, Hass und Zerstörung ist

etwas entgegenzusetzten. Eine Utopie? Ja. Aber eine unbedingt erstrebens-

werte. Die Zukunft wird zeigen, in welche Richtung wir uns und unsere ge-

samten Beziehungen bewegen – es ist das Ergebnis unser aller Haltungen

und Handlungen. Dabei sind nicht nur Hass zu vermeiden und Liebe-volle

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Alternativen zur romantischen Liebe? Ein Ausblick 271

Beziehungen zu stärken, sondern auch die Lebensbedingungen auf unserem

Planeten zu erhalten. Das Ende der gegenwärtigen Wachstumsgesellschaften

ist absehbar, viele nicht erneuerbare Ressourcen neigen sich dem Ende, wes-

halb wir sie sparsam verwenden müssen. Anders die Liebe, denn »Liebe ist

das Einzige, was wächst, indem wir es verschwenden« (Ricarda Huch).13

13 https://-zitate.de//Liebe-ist-das-Einzige-was-waechst.html

(Zugriff 27.2.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://1000-zitate.de/5088/Liebe-ist-das-Einzige-was-waechst.html
https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://1000-zitate.de/5088/Liebe-ist-das-Einzige-was-waechst.html


https://doi.org/10.14361/9783839455036-010 - am 12.02.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

