Integration und Legitimation durch Konflikt?
Demokratietheorie und ihre Grundlegung im

Spannungsfeld von Dissens und Konsens

ANDREAS NIEDERBERGER

1. Demokratie und Konsens in der Demokratietheorie

Es ist ein géngiger Topos sogenannter Theorien radikaler Demokratie, dem ver-
meintlichen ,,Mainstream‘ der Demokratietheorie vorzuwerfen, dem demokrati-
schen Streit Konsens oder Konsensorientierung vorauszusetzen oder aber Kon-
sens oder Konsensorientierung als Kriterien fiir die ,,Richtigkeit* der Streitfor-
men zu gebrauchen (z.B. Fliigel/Heil/Hetzel 2004: 12). In der Tat scheint es ein
Gemeinplatz der Demokratietheorie nach Rousseau zu sein, als Existenzbedin-
gung fiir die Demokratie die Suche nach dem (hdufig zudem als verniinftig ver-
standenen) Gemeinwohl oder die Umsetzung desselben anzunehmen (vgl. Cohen
1997: 68). Mit dem Gemeinwohl sind Zwecke und Ziele, z.T. sogar bestimmte
Entscheidungen und Projekte gemeint, die entweder fiir das Kollektiv der demo-
kratischen Biirger den hochsten Wert besitzen (sollten) oder aber die wohlver-
standenen relevanten Interessen aller Individuen koordinieren, die von einer po-
litischen Ordnung betroffen sind. Rousseaus eigener Vorschlag eines personal
gedachten /égislateur, der mit seinem verniinftigen Blick auf das Ganze der Ge-
sellschaft dasjenige erkennt, was fiir alle gleichermallen gut ist (Rousseau 1977:
43-47), ist dabei jedoch nur selten unmittelbar aufgegriffen worden.' Denn selbst
wenn viele rousseauistische republikanische Theorien die Suche nach einem
mehr oder minder substantiell verstandenen Gemeinwohl als Zweck der politi-
schen Ordnung betrachten, so beanspruchen sie doch bei aller Problematisierung

1 Vgl zum problematischen Verhiltnis zwischen Rousseaus Uberlegungen und der
Demokratietheorie Goyard-Fabre 1998: 113-118.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | ANDREAS NIEDERBERGER

rein prozeduralistischer Ansédtze auch, dass der konkrete Durchgang durch die
Demokratie notwendig ist, da nur so tatsdchlich das Gemeinwohl oder die ge-
meinsame Wohlfahrt ,,gefunden werden koénne (z.B. Losch 2005: 183-190;
Gutman/Thompson 2004: 125-138). Eher kantianische republikanische Ansétze
operieren grundsétzlich anders, indem sie den Begriff des Gemeinwohls tiber die
Autonomie formalisieren oder prozeduralisieren und ihn solcherart als Struktur
der Demokratie selbst kennzeichnen, d.h. die Demokratie, so sie denn ein be-
stimmtes Verhiltnis der Biirger zueinander garantiert (das ihr bzw. ihnen damit
natiirlich in gewisser Weise entzogen ist), ist selbst der Ausdruck des Gemein-
wohls (Maus 1992: 203-226). Nicht-republikanische Varianten der Konsenstheo-
rie, etwa liberaler Art, schlieBlich fordern von den Beteiligten an der demokrati-
schen Auseinandersetzung, ihre Interessen so zu artikulieren und zu prisentieren,
dass sie in der Auseinandersetzung fiir die anderen nachvollziehbar sind und so-
mit zu Resultaten fithren (kénnen), von denen zumindest niemand glaubt, dass
sie blof} partikular sind und allein durch den Einsatz von Machtmitteln gegen die
entsprechenden Personen und Gruppen durchgesetzt werden konnten (z.B. Nino
1996: 187-207).

All diese verschiedenen géngigen Theorien betrachten folglich die Demokra-
tie nicht als eine politische Praxis, die ihren Grund in sich selbst hat, sondern sie
schreiben der Demokratie ein Ziel, eine Struktur, Verfahren oder Grenzen vor,
iiber die sie als konsensueller Ausgangspunkt oder als konsensuelle Perspektive
nicht disponieren kann. Darin sehen die Theorien radikaler Demokratie ein Pro-
blem, da auf diese Weise nicht alle Beitrige in der demokratischen Auseinander-
setzung — und insbesondere nicht solche Beitrige, die die Demokratie selbst mit
ihrer Verteilung von Rede- und Handlungspositionen und -optionen neu bestim-
men wollen — gleiche Legitimitit beanspruchen kénnen. Somit besteht die Ge-
fahr, dass die Demokratie letztlich nur den status quo mit all seinen Kontingen-
zen erhdlt und dementsprechend tatsdchlich, wie es vor allem die marxistische
Tradition lange Zeit unterstellt hat,” die ungerechten kapitalistischen Verhiltnisse
stabilisiert und kein Substitut fiir revolutiondre Umbriiche sein kann, die in poli-
tischer Hinsicht als wesentliches Moment neuer gesellschaftlicher ,,Selbstinsti-
tuierung® zu denken sind (Castoriadis 1984: 603-609) und auf diese Weise dem
Ubergang vom ,,Reich der Notwendigkeit“ ins ,,Reich der Freiheit* einen Aus-
druck verleihen.® Aus diesem Vorwurf folgt dann gewdhnlich zudem ein Vorbe-
halt gegentiber der ,,politischen Philosophie®, die so begriffen wird, dass sie sich
die Autoritit anmaft, die Bedingungen des moglichen Konsenses explizieren und
sich solcherart tiber das Urteil und das Handeln des demokratischen Souverdns

2 Vgl. zu einer detaillierten Untersuchung des Verhiltnisses des Marxismus zur De-
mokratie Demirovic 1997.

3 Vgl. zu einer generellen Problematisierung des Motivs der Selbstinstituierung Nie-
derberger/Schink 2004.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 269

erheben zu konnen.* Die Orientierung am Konsens beschrinkt also in der Kritik-
perspektive der Theorie radikaler Demokratie nicht nur das Handeln der demo-
kratischen Akteure, sondern sie fiihrt letzten Endes zur Uberfliissigkeit der De-
mokratie tiberhaupt, da der Konsens quasi apriorisch von Philosophen auslegbar
ist und somit die Notwendigkeit faktischen politischen Streits verschwindet.

Radikale Demokratietheorien reklamieren demgegeniiber fiir sich selbst ei-
nerseits ,,empirisch® bzw. der widerstreitenden Heterogenitét der faktischen In-
teressen angemessener zu sein und andererseits der Demokratie eine Kritik ent-
gegenhalten zu konnen, die es erlaubt, die Partikularitit der jeweiligen Verfesti-
gung von letzterer aufzuzeigen, und derart dazu beitragt, dass die demokratischen
Verhiltnisse sich immer wieder neu zur Alteritdt und Heterogenitét 6ffnen (kon-
nen). Die Demokratie wird als Perpetuierung des Dissenses und folglich als be-
standiges Streben um die Aneignung einer Machtposition dargestellt, die nie vol-
lends legitim besetzt werden kann und daher als ,leere Stelle” (Lefort/Gauchet
1990) im Zentrum der Politik verbleiben muss. Offensichtlich wirft dies jedoch
im Gegenzug den Vorbehalt der konsensorientierten Demokratietheorie auf, dass
die Theorie radikaler Demokratie die ,,Bindungskraft“ der Demokratie — sei sie
nun faktisch oder normativ konzipiert — nicht mehr erklaren kann. Denn die De-
mokratie ist ja nicht nur eine politische Praxis unter moglichen anderen, iiber die
je nach Situation strategisch zu verfligen ist, sondern sie muss fiir sich in An-
spruch nehmen, eine dauerhafte und nicht willkiirliche Form politischer Herr-
schaft zu sein, die aufgrund ihrer Inklusion aller Biirger besondere Legitimitit
und faktische Geltung beanspruchen kann (Pettit 1997: 80-109; vgl. dazu auch
Niederberger 2006). Dies setzt aber natiirlich voraus, dass alle Biirger auch wirk-
lich darauf vertrauen, in dieser Form der Herrschaft zum Zuge kommen zu kon-
nen, bzw. dass diese Form der Herrschaft die iiberzeugendste Alternative ist.
Kann es den Theorien radikaler Demokratie also gelingen, einen Modus der In-
klusion zu présentieren, der allein auf der Praxis des demokratischen Streitens
aufruht und der dennoch in der Lage ist, die legitime Geltung des politischen Ge-
fiiges und seines Wirkens zu begriinden, das sich immer wieder aus dem Streit
ergibt?

Zur Untersuchung dieser Frage — und d.h. natiirlich auch der Frage, ob der
Einwand der radikalen Demokratietheorie gegen die Ausrichtung der Demokratie
auf einen (negativ-liberalen, formalen oder substantiellen) Begriff des Gemein-

4, The philosopher [...] imagines a perfect meeting in an ,original position‘ or ,ideal
speech situation® [womit auch bereits die beiden Hauptopponenten John Rawls und
Jurgen Habermas genannt sind, A.N.] where the men and women in attendance are
liberated from their own ideologies or subjected to universalizing rules of discourse.
And then, he asks what principles, rules, constitutional arrangements these people
would choose if they set out to create an actual political order. They are, as it were,
the philosophical representatives of the rest of us, and they legislate on our behalf.
[No] other participants [are] required, even when the decision procedure of the ideal
commonwealth is conceived in terms of consensus or unanimity.” (Walzer 2003:
266)

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | ANDREAS NIEDERBERGER

wohls tiberhaupt sinnvoll vorgebracht werden kann — werden im Folgenden zwei
Argumentationsweisen der dissensorientierten Demokratietheorie diskutiert. Im
Anschluss daran wird skizzenartig erldutert, in welchem Verhéltnis Konsens und
Dissens in der Demokratie und natiirlich auch in der demokratietheoretischen Be-
trachtung stehen oder stehen sollten, wobei sich dann auch zeigt, ob es sich wirk-
lich um Alternativen oder komplementire Aspekte desselben Unternehmens
handelt.

2. Dissens als adaquatere Beschreibung
demokratischer Realitét
Viele der ,,poststruktulralistischen‘‘5 Ansitze im Feld der Sprach-, Kultur- und
Gesellschaftstheorie operieren mit Thesen zur Inkommensurabilitdt oder gar zum
Widerstreit von Sprachspielen, Identitdten, Weltwahrnehmungen etc. (Lyotard
1989; Koveker 2004). Dabei wird zundchst vor allem in ,,antifundamentalisti-
scher” Manier bestritten, dass es einen einheitlichen Grund, wie etwa die Welt,
die Sprache oder die Substanz, einer sozio-politischen Gemeinschaft gibt; statt-
dessen ist eine heterogene Pluralitit von Weltkonstruktionen und —rekonstruktio-
nen, von ,idiosynkratischen* Verstindigungs- und Artikulationsweisen bzw.
tiberhaupt des Gebrauchs symbolischer Medien anzunehmen. Mit historischem
Blick sind die kontingenten Ein- und Ausschliisse sowie die diskursiven Prakti-
ken zu erfassen, die zur Bildung der Gemeinschaften gefiihrt haben, die sich uns
in ihrer vermeintlichen Soliditét und Natiirlichkeit darbieten. Dieses Zuriickwei-
sen eines einheitlichen Grundes wird nicht notwendig selbstwiderspriichlich
(derart, dass die Zuriickweisung sich selbst nur als eine Betrachtungsweise unter
anderen moglichen verstehen konnte), da die These nicht ,,priasentistisch® so zu
verstehen ist, dass von einem point of nowhere die Inkommensurabilitit einer
tiberschaubaren Menge von Positionen konstatiert wird, wie es z.T. in der analy-
tischen, an Wittgenstein anschlieBenden Sprachspieltheorie klingt (etwa bei
Kripke 1987 oder Rorty 1989). Es wird vielmehr die alltdgliche und historische
Erfahrung formalisiert, dass bisher jede vermeintlich letztgiiltige Einsicht ir-
gendwann mit ,,guten Griinden® bestritten wurde, wobei die Revision hiufig eine
Form angenommen hat, die nicht in der Lage ist, den vorhergehenden Stand bzw.
die frithere Sichtweise addquat darzustellen. Diese Form des Fallibilismus, die
von Thomas S. Kuhn begriffsprigend als Paradigmenwechsel beschrieben wurde
(Kuhn 1976), kann nicht durch die Wahl eines alternativen Mediums oder einer
alternativen Argumentationsform behoben werden, so die These des Antifunda-
mentalismus in der Erkenntnis- und Wissenstheorie. Jede konkrete Artikulation
bleibt in wesentlichen Aspekten der historischen Kontingenz verhaftet und kann

5 Vgl. zur Schwierigkeit der damit suggerierten Einheit stark divergierender Ansétze
Frankfurter Arbeitskreis fiir politische Theorie & Philosophie 2004.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 271

erst im Laufe der Zeit durch die Emergenz neuer Artikulationen tiber diese kon-
textuelle Bedingtheit aufgeklért werden.

Seit der hegelschen Gegeniiberstellung von Gesellschaft und Staat wird die
Demokratie so verstanden, dass sie nicht ein neues umfassendes Ganzes des Le-
bens bildet, sondern an die gesellschaftliche Wirklichkeit anschlieft und diese
nie vollstindig zu ersetzen oder zu transformieren vermag. In der Folge des Anti-
fundamentalismus, der zuvor skizziert wurde, gibt es somit — nun natiirlich an-
ders als in Hegels verniinftigem Stdndestaat (Hegel 1970: 398-497) — keinen
Grund, davon iiberzeugt zu sein, dass die Demokratie auf einem geteilten Fun-
dament aufruht, das sie sich lediglich bemiithen muss, gegen die widerstreitenden
gesellschaftlichen Verhiltnisse zu heben und zu explizieren.® Die Demokratie
stiftet vielmehr in einer Wirklichkeit Ordnungsmomente, in der es fiir diese Ord-
nung nur kontingente Ansatzpunkte gibt, ndmlich Positionen, die fiir sich rekla-
mieren, fiir alle Menschen oder zumindest fiir alle Biirger des entsprechenden
Gemeinwesens ,,wahr* oder ,,richtig® zu sein,” und daher legitimerweise in eine
Ordnung oder in eine Festlegung von Handlungsweisen umgesetzt werden kon-
nen bzw. diirfen, die fiir alle giiltig sind. Dabei mogen die Ordnung oder die fest-
gelegte Handlungsweise zwar implizite Aspekte einzelner Positionen der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit aufnehmen, in ihrem Anspruch, das Ganze zu inkorpo-
rieren, und mit der damit einhergehenden Zwangsbewehrtheit, diesen Anspruch
auch durchzusetzen, fiihren sie aber strukturell etwas Neues in die Wirklichkeit
ein. Selbst wenn also Akteure von sich aus das Bestehen einer gemeinsamen
Ordnung fordern oder sogar in der Inanspruchnahme von Rechten gegentiber an-
deren unterstellen miissen, so ist der Ubergang zu einer wirklichen Ordnung doch
mehr als die Realisierung desjenigen, dessen Geltung immer schon angenommen
wurde. Der diskursive Universalititsanspruch und die partikulare, singulére
Machtappropriation fallen folglich immer auseinander (Laclau 2000: 141).

Eine addquatere Verstédndnisweise der demokratischen Auseinandersetzungen
und des Funktionierens der Institutionen, die durch sie etabliert und méglicher-
weise ,,programmiert” werden, beschreibt diese dementsprechend in ihrer Arbeit
an der gesellschaftlichen Heterogenitét. Dabei kann diese ,,Arbeit” sowohl eine
Transformation der Heterogenitét, wie auch eine partikulare oder hegemoniale
Formation zur Folge haben, in der die Heterogenitit einseitig aufgelost bzw. als
asymmetrische Herrschaftsstruktur perpetuiert wird.® Schon begrifflich ergibt
sich an dieser Stelle in einer poststrukturalistischen Theorie radikaler Demokratie
die Schwierigkeit, dem Begriff der ,,Partikularitit, aber in gewisser Weise auch

6 Vgl. zum Streit tiber die Bedeutung Hegels fiir die Demokratietheorie die Beitrage
in Butler/Laclau/Zizek 2000.

7 Vgl zu einer konkurrierenden Darstellung der Genese und Geltung sogenannter
,joint-intentions* die hegelianischen Uberlegungen bei Richardson 1997 und Ri-
chardson 2002: 162-176.

8 Vgl. zum Begriff der Hegemonie in systematisierendem Anschluss an Antonio
Gramsci Laclau/Mouffe 1985.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | ANDREAS NIEDERBERGER

demjenigen der ,,Hegemonie®, eine klare Bedeutung zu geben, denn ihr fehlt ein
Mafistab, an dem sich die Partikularitit bemessen ldsst, wenn es doch eigentlich
grundsitzlich keine Vorstellung vom Ganzen mehr geben kann. Als Ausweg aus
der Schwierigkeit bietet es sich an, die Partikularitét nur noch formal dadurch zu
kennzeichnen, dass sie ihre eigene Fallibilitéit leugnet und daraus die Berechti-
gung zur Durchsetzung gegen Alternatives ableitet.”

Bleibt die radikale Demokratietheorie primér analytisch, kann sie an diese
Diagnose eines komplexen Verhéltnisses zwischen diskursivem Universalitétsan-
spruch und faktischer Singularitit und Kontingenz von Herrschaftsstrukturen ge-
nauere Bestimmungen der Eigentiimlichkeiten ,,demokratischer Arbeit” an der
gesellschaftlichen Heterogenitit anschlieBen. Dazu muss sie dem Begriff der
,Demokratie“ allerdings eine doppelte Bedeutung geben, indem sie ihn einerseits
als Ausdruck fiir die Kontingenz des Prozesses begreift, durch den die Heteroge-
nitét zu einer tiberwolbenden Totalitét tibergeht, ihn aber andererseits auch dazu
nutzt, empirische Demokratien zu identifizieren, die als historische Erscheinun-
gen in ihren Besonderheiten betrachtet werden (vgl. zu beiden Dimensionen etwa
Nonhoff 2006). Den meisten Theorien radikaler Demokratie, wie etwa denjeni-
gen Ernesto Laclaus oder Jacques Ranciéres, reicht diese analytische Perspektive
jedoch nicht, so dass sie auch auf eine normativ — so denn diese Charakterisie-
rung mit Blick auf die fraglichen Theorien berechtigt ist (vgl. dazu Critchley
1998; Niederberger 2004) — ,,bessere” Konzeption der Demokratie oder der Poli-
tik abzielen. Die ,,bessere® Demokratie ist dann dadurch charakterisiert, dass sie
die Einsicht in die relative Kontingenz im Prozess der Formierung ihrer Ordnung
oder ihrer Regulierungen zu einem bestindigen Vorbehalt ihr selbst oder den
Ordnungen und Regulierungen gegeniiber instituiert und dartiber die Moglichkeit
zum Bestreiten derselben vorsicht'® — ohne dass sie dariiber allerdings schon ga-
rantieren wiirde, dass die Ordnungen und Regulierungen, die nach einem solchen
Bestreiten erzeugt werden, weniger kontingent wiren (vgl. etwa Lefort/Gauchet
1990: 92).

Es ist zweifelsohne iiberzeugend, dass die Demokratie nicht ohne eine be-
stindige Thematisierung ihrer eigenen Praxis und ihrer jeweiligen Leistungen
auskommen kann. Historisch muss die Demokratie mit Dewey als Prozess immer
neuer Inklusionen in immer neuen Hinsichten begriffen werden, weshalb sie sich
ihrem eigenen Anspruch nach nicht als abgeschlossen verstehen kann (Dewey

9 Dabei geht es tatsdchlich zumindest zunédchst wesentlich um ein begriffliches Pro-
blem und noch nicht um eine normative Schwierigkeit, denn wie sich zeigt, differie-
ren die verschiedenen Theorien radikaler Demokratie darin, ob sie die Partikularitit
als Mangel, der zu beheben ist (z.B. Hetzel 2004: 198-203), oder als Motor, der die
demokratischen Kédmpfe antreibt (z.B. Marchart 1998), betrachten. Vgl. dazu auch
den Versuch Laclaus, die Produktivitit der Inkommensurabilitidt von Partikularitit
und Universalitit zu beschreiben, in Laclau 2000: 140.

10 Vgl. zu einer solchen ,,selbstreflexiven Struktur der Demokratie auch die Idee der
démocratie a venir bei Jacques Derrida, etwa in Derrida 1996: 101 oder in Derrida
2000: 149-157; siche dazu auch Niederberger 2002 sowie Fliigel 2004.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 273

1927: 143-184; Young 2000: 33-36; Bohman 2005). Die entsprechenden Theo-
rien radikaler Demokratie machen also auf einen wichtigen Aspekt demokrati-
scher Verhiltnisse aufmerksam — leider kommen sie aber auch selten tiber diesen
Hinweis hinaus, da es ihnen mit ihrer eigenen normativen ,,Dissenstheorie” der
Demokratie kaum gelingt zu explizieren, warum die Neu- oder Wiederdffnungen
politischer Verhiltnisse tatsdchlich strukturell durch die Dissensorientierung der
demokratischen Praxis bedingt sein sollten und warum sie sich nicht doch eher
kontingenten ,,Anst6Ben* von Akteuren oder gar der Selbstkritik gemeinwohlori-
entierter Biirger an der begrenzten Inklusion Betroffener verdanken. Jacques
Ranciére etwa bietet allein eine Theorie der Moderne, nach der es fiir die gegen-
wirtige Epoche kennzeichnend ist, dass es zu einer zunehmenden Formalisierung
gemeinschaftsbezogener Argumente kommt (Ranciére 2002: 87-93), was einer-
seits zu einer Pluralisierung der Orte und Gelegenheiten des politischen Moments
fiihrt, andererseits aber auch die Gefahr mit sich bringt, dass die Politik in einer
polizeilichen Ordnung verschwindet. Warum jenseits der Stigmatisierung einer
»institutionalisierten™ Inklusion, die historisch sicherlich in gewissem Malle be-
rechtigt ist, aber auch dazu neigt, Institutionen und etablierte politische Verfah-
ren als zu rigide und statisch zu betrachten, der Dissens zur ,,wahren“ Inklusion
systematisch unverzichtbar ist, kann Ranci¢re nicht zeigen.

Wenn aber damit die Griindung der Demokratie auf den Dissens nicht garan-
tieren kann, dass es zu immer inklusiveren Verhéltnissen kommt, dann sind die
entsprechenden Ansétze einer dissensorientierten Demokratietheorie letztlich
nicht in der Lage, die ,,Bindungskraft” demokratischer Auseinandersetzungen zu
erkldaren. Sie konnen z.B. nicht angeben, warum der Streit um die bestindige
Konstitution und Rekonstitution gesellschaftlicher Wirklichkeit héufig auf den
Staat bzw. dessen demokratische Verfassung und Verfahren bezogen ist, wie es
sicherlich empirisch zu konstatieren ist. Hier mag es zwar einen Dissens iiber die
Funktion oder die Struktur des Staates geben, der Streit ist aber nicht per se als
Dissens zu beschreiben, in dem die Ausrichtung auf den Staat nur das Abzielen
auf Machtpotentiale bedeutet. Ein solcher ,,strategischer Streit um Macht wiirde
ndmlich ohne Zweifel nicht dazu fiihren, dass diejenigen, die im Streit unterlegen
sind, das Operieren des Staates als einer gemeinsamen Ordnung ohne Weiteres
hinnehmen wiirden, wenn dies fiir sie gravierende Konsequenzen hitte. Ein per-
petuierter Streit wiederum wiirde aber die Rede von einer (polizeilichen) Ord-
nung selbst unsinnig machen, so dass die Behauptung eines grundlegenden Dis-
senses nichts anderes als die Behauptung der Abwesenheit von Ordnung iiber-
haupt wire. Es bleibt also fiir die Theorie radikaler Demokratie zu erldutern, wie
es zum Ubergang vom Dissens zur Ordnung kommen kann.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | ANDREAS NIEDERBERGER

3. Dissens als Integration

Den Versuch einer Losung dieser Schwierigkeiten bieten im Anschluss an Clau-
de Lefort und Ernesto Laclau, aber auch an die systemtheoretische Weltge-
sellschaftstheorie Niklas Luhmanns einige Autoren, die behaupten, dass gerade
die Existenz und der Austrag oder die Austragbarkeit'' des Dissenses, selbst
wenn dies letzten Endes keine Vorteile fiir die Beteiligten mit sich bringt, als
Bindungs- und Integrationsmoment zu verstehen ist. Diese Position ist natiirlich
gerade dort attraktiv, wo die Suche nach geteilten Ausgangspunkten schwierig ist
und der Dissens als Moment der Integration folglich die Perspektive bietet, einen
vollkommen voraussetzungslosen Modus der Integration ausmachen zu konnen —
eine Integration, die weder begrifflich, noch inhaltlich auf Inklusion bezogen ist.
Besonders klar prisentiert die These dementsprechend ein Artikel von Thorsten
Bonacker und André Brodocz, der sich mit der globalen politisch-rechtlichen In-
tegration {iber Menschenrechte beschéftigt, in der — so die These der Autoren —
weder als Ausgangs-, noch als Zielpunkt ein geteiltes Verstindnis der Menschen-
rechte zur Anwendung kommen muss. Nach einer Zuriickweisung konsens- oder
vernunfttheoretischer normativer Interpretationen der Geltung der Menschen-
rechte, die eine Verbindlichkeit letzterer durch deren geteilten Gehalt konzipie-
ren, halten Bonacker und Brodocz allgemein fest, dass Normen dann eine Inte-
gration leisten konnen, wenn sie eine ,,Unterschiedslosigkeit gegeniiber unter-
schiedlichen Deutungen (Bonacker/Brodocz 2001: 182) erreichen, d.h. ,,wenn
sich alle auf etwas Identisches beziehen, ohne dass sie darunter etwas Identisches
verstehen™ (Bonacker/Brodocz 2001: 182). Da ja nicht der normative Gehalt die
Integration leistet, ist folglich auch von einer symbolischen anstelle einer norma-
tiven Integration zu reden, womit gemeint ist, dass sich die Integration durch ein
geteiltes Symbol vollzieht und nicht durch eine Norm, die alle in ihrer Geltung
einsehen. Im Durchgang durch verschiedene theoretische und politische Inter-
pretationen der Menschenrechte konstatieren die beiden Autoren, dass der ,,Sie-
geszug® der Menschenrechte mit seinen Konsequenzen beispielsweise fiir die
Einschrankung staatlicher Souverinitét nicht erkldrbar wire, wenn die betroffe-
nen Staaten im Schutz der Menschenrechte nicht eine wesentliche Bestimmung
ihrer Funktion und eine Rechtfertigung ihrer Existenz hitten sehen konnen, es fiir
sie also nicht offensichtlich war, dass sie damit ihre eigene Bedeutung relativie-
ren wiirden.'? Eine ,,internationale Gemeinschaft“ konstituiert sich durch deren

11 Wobei dies hier nicht im Sinne der ,transzendentalpragmatischen“ Rechtstheorie
von Habermas zu verstehen ist, die aus der Bedingung der Moglichkeit demokrati-
scher Vergesellschaftung ein System von Grundrechten ableitet, so dass selbst fiir
diejenigen, die in der konkreten politischen Auseinandersetzung unterliegen, immer
noch der Vorteil verbleibt, basale liberale Freiheitsrechte gesichert zu bekommen
(Habermas 1992: 109-165).

12 Da dieser Artikel wesentlich auf die Erorterung der demokratietheoretischen Frage
nach (den Bedingungen) der Bindungskraft demokratischer Auseinandersetzungen
abzielt, ist hier nicht der Ort, um die Rekonstruktion der Menschenrechte durch die

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 275

Symbolisierung in den Menschenrechten (Bonacker/Brodocz 2001: 191), die
aufgrund ihrer leeren Signifikanz und der Verbindung des Heterogenen mitein-
ander, die daraus resultiert, Koexistenz und sogar Interaktion ermdglichen. Bon-
acker und Brodocz gehen sogar so weit zu behaupten, dass diese Form der sym-
bolischen Integration wesentlich erfolgreicher im Vermeiden von Gewalt sei als
der Typus der normativen Integration, da dieser die ,,Unterwerfung unter eine
Norm oder die ,,Zurechnung® zu ihrem Geltungsbereich durch deren Verengung
unwahrscheinlicher mache. Die Konstitution einer internationalen Gemeinschaft
mit ihren ,,zivilisierenden Effekten ist dann moglich, wenn die widerstreitenden
Deutungen der Menschenrechte nicht zugleich vorgebracht oder erfahren werden,
sondern aufgrund ihrer Ausdehnung in der Zeit den offensichtlichen Widerspruch
umgehen (Bonacker/Brodocz 2001: 196f.). Der Kern der These besteht also dar-
in, dass sich Integration dann ergibt oder ergeben kann, wenn einer symbolischen
Entitét, in diesem Fall den Menschenrechten, eine Ausdehnung in der Zeit mit
der entsprechenden Zuschreibung von Relevanz zukommt und sie so deu-
tungsoffen bzw. bedeutungsleer ist, dass sie zu keinem Zeitpunkt vergangene und
zukiinftige grundsitzlich andere Deutungen ausschlief3t.

Es konnte sich fiir eine Theorie radikaler Demokratie anbieten, jede Form ei-
ner solchen symbolischen Integration iiber einen leeren Signifikanten als demo-
kratische Integration zu beschreiben, da in dieser Integration nichts als die unter-
schiedliche Bezogenheit auf dasselbe die Gemeinschaft bildet. Es liee sich ana-
log sogar die Demokratie selbst zu einem solchen leeren Signifikanten erkléren,
der eine Gemeinschaft derjenigen stiftet, die keine Gemeinschaft bilden und die
nichts Gemeinschaftliches verbindet."* Die Bindungskraft der Demokratie wiirde
sich damit aus ihrer Unverbindlichkeit ergeben, d.h. die Akteure wiirden immer
wieder Formen der politischen Auseinandersetzung, vor allem im Gegensatz zu
solchen der gewalttitigen Konfrontation, des bloBen Messens von Kriften, wih-
len, da sie mit der Demokratie oder der demokratischen Durchsetzung ihrer In-
teressen und Anspriiche jeweils etwas ganz anderes verbdnden, aber in der Tat
etwas damit verbénden. Die Demokratie wiirde in der jeweiligen diskursiven Or-
ganisation ihrer Interessen, Bediirfnisse und Anspriiche eine entscheidende Rolle
spielen, ohne in den verschiedenen diskursiven Organisationen dieselbe Rolle zu
spielen.

Diese Theorie einer Integration durch die Mdoglichkeit von Dissensualitét
verdankt sich — wie zuvor bereits kurz gesagt — vor allem der Hegemonietheorie
Ernesto Laclaus sowie der Weltgesellschaftstheorie Niklas Luhmanns. Laclau

beiden Autoren zu kritisieren. Es sei jedoch dennoch angemerkt, dass die Darstel-
lung der Genese und der Geltung der bestehenden Menschenrechtsregimes duferst
fragwiirdig ist, zumal etwa der rechtliche Charakter der Menschenrechtserklédrungen
und das Eigenleben rechtlicher Regulierungsmuster iiberhaupt nicht thematisiert
werden.

13 Vgl. zu einer Kritik des Voluntarismus, der in der These nahezu beliebiger ,,leerer
Signifikanten, die die Integration leisten konnen, steckt, Smith 1998: 231-236.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | ANDREAS NIEDERBERGER

bietet die — schon im vorangehenden Abschnitt in Grundziigen charakterisierte —
Option, Hegemoniebildung tiber die Auszeichnung und Einbindung eines Signi-
fikanten zu denken, der auch fiir die hegemonial ,,liberwolbten oder eingebun-
denen Positionen zentral ist (Butler/Laclau/Zizek 2000: 44-89; vgl. dazu auch
Hetzel 2004: 193f.). Aber erst Luhmann erlaubt es, diesen Prozess tatséchlich als
Konstitution eines Kooperationszusammenhangs zu denken, da sich in seiner
Theorie das Bestehen gemeinsamer gesellschaftlicher Verhiltnisse daran ablesen
lasst, dass es Auseinandersetzungen, also Kommunikation iiber sie gibt (Luh-
mann 1975: 55-58). Diese gesellschaftstheoretische These ist notwendig, um be-
haupten zu konnen, dass Integration ohne Inklusion {iberhaupt moglich ist (Bora
2002) — und nur dann kénnen systemtheoretisch argumentierende Autoren, wie
beispielsweise Rudolf Stichweh, sinnvollerweise die Auffassung vertreten, dass
die Existenz einer Weltgesellschaft bereits daran abzulesen ist, dass gegen die
vermeintliche Existenz eines solchen globalen Zusammenhangs protestiert wird,
wobei der Protest in dieser Perspektive letztlich ein Streit {iber die Form der
Ausdifferenzierung dieses Zusammenhangs ist und nicht iiber seine Existenz
(Stichweh 2000: 31-47). Analog kann unter diesen Pramissen auch eine system-
theoretisch informierte Theorie radikaler Demokratie formulieren, dass von De-
mokratie so lange zu reden ist, wie iiber ihr Bestehen gestritten wird.

4. Konsens oder Dissens als Grundlage der Demokratie

Aber vermag dieser Ansatz einer radikalen Demokratietheorie wirklich zu tiber-
zeugen? Einer primédr analytisch-deskriptiv verfahrenden Demokratietheorie er-
laubt er sicherlich wiederum, eine Erkldrung fur die faktische integrative Wir-
kung einer Demokratie anzubieten und auf diese Weise die Reproduktion eines
bestimmten politischen Kontextes zu erkldren. Diese Formulierung weist jedoch
schon auf das gravierende Problem dieser Theorie der Integration ohne Inklusion
hin: Sie vermag ndmlich keine Aussage dariiber zu treffen, welche Effekte die In-
tegration fiir die verschiedenen integrierten Positionen hat und d.h. auch, ob die
»zivilisierende® Wirkung der Integration sowie die Stabilitét, die daraus faktisch
resultiert, in der Perspektive der integrierten Positionen wirklich wiinschbar sind.
Denn diese Form der Integration kann nicht ausschlielen, dass es dauerhaft zur
Ausgrenzung und Beherrschung von Menschen, Gruppen und Positionen kommt,
da die Integration ja in keiner Weise garantiert, dass diese Menschen, Gruppen
oder Positionen in irgendeiner Art fiir die ,,Gemeinschaft®, die sich konstituiert,
von Bedeutung sind. Die konsensorientierten Integrationsmodelle erdffnen in
dieser Hinsicht immerhin die Moglichkeit einer Kritik, die zeigt, dass der ver-
meintliche Konsens tatsédchlich keiner ist, da er sich nur in selektivem Einschluss
oder signifikantem Ausschluss Aufrecht erhalten kann. Die Orientierung am
Konsensbegriff bietet solcherart also ein Kriterium, mit dem die Faktizitéit beur-
teilt und in ihrer Berechtigung bestritten werden kann, wihrend die Dissenstheo-

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 277

rie der Demokratie schon dann zufrieden sein muss, wenn es nur hinreichend oft
an hinreichend vielen Stellen Streit und Auseinandersetzung gibt — ein fast schon
hegelianisch-dialektischer Optimismus, der irritiert, wenn man bedenkt, dass ge-
rade die Theorie radikaler Demokratie dem ,,Mainstream™ ja haufig vorwirft, ei-
nen zu starken Vernunftbegriff zu verwenden. Wahrscheinlich ist die eigene
Skepsis gegentiber diesem Optimismus dann auch der Grund, warum in nahezu
allen radikalen Demokratietheorien doch tiber die Gleichheit ein (normativer)
Begriff ausgezeichnet wird, zu dem sich der demokratische Streit notwendig ver-
halten muss und der notfalls gegen eine Ordnung und ihre Bemessungsstandards
eingeklagt werden kann.

Wenn also der Begriff der Demokratie in einer Theorie radikaler Demokratie
nicht blof analytischen Charakter haben soll, dann kann die Demokratie nicht
schon deshalb als ,,besser” erachtet werden, weil sie faktisch eine Bindungswir-
kung erzeugt. Die Demokratic muss das Versprechen bieten, relevante Interes-
sen, Anspriiche und Bediirfnisse tatséchlich zu integrieren und zu deren Bertick-
sichtigung beizutragen — Integration ohne Inklusion ist also zumindest normativ
gesehen zu wenig. Ob eine solche Forderung allerdings im Rahmen einer strikten
Dissenstheorie der Demokratie artikuliert werden kann, ist du8erst fraglich, wes-
halb der Demokratie auch in vielen der entsprechenden Theorien entweder mit
der Gerechtigkeit (etwa bei Derrida) oder der Gleichheit ein formales oder gar
ein moralisches Ziel vorausgesetzt wird, das fiir alle Betroffenen verbindlich ist,
oder demokratische Verfahren ausgezeichnet werden, denen bei aller Bertick-
sichtigung des unterschiedlichen Auftretens in ihnen mit unterschiedlichen Ab-
sichten zuzumuten ist, dass sie die geforderte Integration und Inklusion leisten —
in diese Richtung weisen die interessanteren, vor allem feministischen Beitrége
zur Theorie der deliberativen Demokratie (Young 2000: 52-80). Den Theorien
radikaler Demokratie ist allerdings Recht darin zu geben, dass eine solche Auf-
nahme von Konsensmotiven natiirlich nicht bedeuten darf, dass empirischen
Demokratien die normative Leistung der Umsetzung von Gerechtigkeit, Gleich-
heit oder inklusiven Verfahren immer schon zugeschrieben wird. Von den Dis-
senstheorien bleibt somit fiir die Demokratietheorie insgesamt festzuhalten, dass
das Durchsetzen von Interessen und Anspriichen — und seien diese noch so gut
begrindet — haufig von Kédmpfen abhédngig ist, deren Erfolg sich nicht priméar
dem normativen Gehalt der Interessen und Anspriiche verdankt, sondern der Be-
harrlichkeit und dem Vermogen, Spannungen und Streit auszuhalten. Und das
heiflt natiirlich auch, dass die Demokratie dem Dissens Raum geben und lassen
muss — allerdings einem Dissens tiber das, was fiir alle gleichermafBen gelten soll-
te, und nicht einem Dissens schlechthin.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | ANDREAS NIEDERBERGER

Literatur

Bohman, James (2005): ,,The Democratic Minimum: Is Democracy a Means to
Global Justice?*. In: Ethics & International Affairs 19, S. 101-116.

Bonacker, Thorsten/Brodocz, André (2001): ,,Jm Namen der Menschenrechte®.
In: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 8, S. 179-208.

Bora, Alfons (2002): ,,,Wer gehort dazu?‘ Uberlegungen zur Theorie der Inklu-
sion“. In: Kai-Uwe Hellmann/Rainer Schmalz-Bruns (Hg.): Theorie der Poli-
tik. Niklas Luhmanns politische Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
60-84.

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj (2000): Contingency, Hegemony,
Universality. Contemporary Dialogues on the Left, London: Verso.

Castoriadis, Cornelius (1984): Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf ei-
ner politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Cohen, Joshua (1997): ,,Deliberation and Democratic Legitimacy*. In: James
Bohman/William Rehg (Hg.): Deliberative Democracy. Essays on Reason
and Politics, Cambridge/Mass.: MIT Press, S. 67-91.

Critchley, Simon (1998): ,,Dekonstruktion, Marxismus, Hegemonie. Zu Derrida
und Laclau®. In: Oliver Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur
Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, Wien: Turia & Kant, S. 193-208.

Demirovic, Alex (1997): Demokratie und Herrschaft. Aspekte kritischer Gesell-
schaftstheorie, Miinster: Verlag Westfilisches Dampfboot.

Derrida, Jacques (1996): Marx’ Gespenster, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag.

Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1927): The Public and Its Problems, New York: Holt.

Fliigel, Oliver (2004): ,,Démocratie a venir: Jacques Derrida“. In: Oliver Flii-
gel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. De-
mokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2004, S. 19-42.

Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (2004): ,,Die Riickkehr des Politi-
schen®. In: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr
des Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2004, S. 7-16.

Frankfurter Arbeitskreis fiir politische Theorie & Philosophie (2004): ,,Autono-
mie und Heteronomie der Politik. Politisches Denken zwischen Post-Marxis-
mus und Poststrukturalismus®. In: Frankfurter Arbeitskreis fiir politische
Theorie & Philosophie (Hg.): Autonomie und Heteronomie der Politik. Poli-
tisches Denken zwischen Post-Marxismus und Poststrukturalismus, Biele-
feld: Transcript Verlag, S. 1-31.

Goyard-Fabre, Simone (1998): Qu’est-ce que la démocratie? La généalogie phi-
losophique d’une grande aventure humaine, Paris: Armand Colin.

Gutman, Amy/Thompson, Dennis (2004): Why Deliberative Democracy?,
Princeton: Princeton University Press.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 279

Habermas, Jurgen (1992): Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transforma-
tion der Politischen Theorie®. In: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Het-
zel (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. Demokratietheorien heute, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 185-210.

Koveker, Dietmar (Hg.) (2004): Im Widerstreit der Diskurse. Jean-Frangois Lyo-
tard und die Idee der Verstindigung im Zeitalter globaler Kommunikation,
Berlin: Berlin Verlag.

Kripke, Saul (1987): Wittgenstein iiber Regeln und Privatsprache, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Kuhn, Thomas S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony & Socialist Strategy. To-
wards a Radical Democratic Politics, London: Verso.

Laclau, Ernesto (2000): ,,Power and Social Communication®. In: Ethical Per-
spectives 7, S. 139-145.

Lefort, Claude/Gauchet, Marcel (1990): ,,Uber die Demokratie: Das Politische
und die Instituierung des Gesellschaftlichen“. In: Ulrich Rédel (Hg.): Auto-
nome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
89-122.

Losch, Bettina (2005): Deliberative Politik. Moderne Konzeptionen von Offent-
lichkeit, Demokratie und politischer Partizipation, Miinster: Verlag Westfili-
sches Dampfboot.

Luhmann, Niklas (1975): ,,Die Weltgesellschaft“. In: Niklas Luhmann: Soziolo-
gische Aufkldrung 2. Aufsitze zur Theorie der Gesellschaft, Opladen: West-
deutscher Verlag, S. 51-71.

Lyotard, Jean-Francgois (1989): Der Widerstreit, Miinchen: Fink.

Marchart, Oliver (1998): ,,Gibt es eine Politik des Politischen? Démocratie a ve-
nir betrachtet von Clausewitz aus dem Kopfstand“. In: Oliver Marchart
(Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto La-
claus, Wien: Turia & Kant, S. 90-119.

Maus, Ingeborg (1992): Zur Aufkldarung der Demokratietheorie. Rechts- und de-
mokratietheoretische Uberlegungen im AnschluB an Kant, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Niederberger, Andreas (2002): ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine
politische Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?*. In: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie 27, S. 149-170.

Niederberger, Andreas (2004): ,,Aufteilung(en) unter Gleichen — Zur Theorie der
demokratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciére®. In: Oliver Flii-
gel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. De-

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | ANDREAS NIEDERBERGER

mokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
S. 129-145.

Niederberger, Andreas (2006): ,,Demokratic in der Weltgesellschaft? Einige
Uberlegungen zu normativen Grundlagen politischer Ordnung und ihrer glo-
balen Realisierung®. In: Jens Badura (Hg.): Mondialisierungen. ,Globalisie-
rung‘ im Lichte transdisziplindrer Reflexionen, Bielefeld: Transcript.

Niederberger, Andreas/Schink, Philipp (2004): ,,Im Bann der Souverénitit. Zur
Kritik eines Grundbegriffs moderner Politik“. In: Jorg Meyer/Raj Kollmor-
gen/Johannes Angermiiller/Dirk Wiemann (Hg.): Reflexive Reprisentatio-
nen. Diskurs, Macht und Praxis der Globalisierung, Miinster: LIT Verlag, S.
45-56.

Nino, Carlos Santiago (1996): The Constitution of Deliberative Democracy, New
Haven: Yale University Press.

Nonhoff, Martin (2006): Politischer Diskurs und Hegemonie. Das Projekt ,,So-
ziale Marktwirtschaft®, Bielefeld: transcript Verlag.

Pettit, Philip (1997): Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Ox-
ford: Oxford University Press.

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Richardson, Henry S. (1997): ,Democratic Intentions“. In: James Boh-
man/William Rehg (Hg.): Deliberative Democracy. Essays on Reason and
Politics, Cambridge/Mass.: MIT Press, S. 349-382.

Richardson, Henry S. (2002): Democratic Autonomy. Public Reasoning about
the Ends of Policy, Oxford: Oxford University Press.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritét, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Rousseau, Jean-Jacques (1977): Gesellschaftsvertrag, Stuttgart: Reclam Verlag.

Smith, Anna Marie (1998): ,,Das Unbehagen der Hegemonie. Die politischen
Theorien von Judith Butler, Ernesto Laclau und Chantal Mouffe®. In: Oliver
Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Erne-
sto Laclaus, Wien: Turia & Kant, S. 225-237.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Walzer, Michael (2003): ,,Philosophy and Democracy. In: Thomas Christiano
(Hg.): Philosophy & Democracy. An Anthology, Oxford: Oxford University
Press, S. 258-274.

Young, Iris (2000): Inclusion and Democracy, Oxford: Oxford University Press.

am 14.02.2026, 14:35:1 Ops


https://doi.org/10.14361/9783839403327-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

