
Der moralische Impuls im Geographieunterricht

Georg Gudat

Einleitung

Voller Vorfreude auf das auf das Wochenende in der Stadt steige ich im Münchner

Hauptbahnhof aus dem Zug. Auf dem Bahnsteig herrscht reges Treiben; unzäh-

lige Reisende eilen umher. Ich versuche mich zu orientieren, begebe mich zum

Ausgang. Im dichten Gedränge der Menschen verlasse ich das Bahnhofsgebäude.

Etwas abseits vom Ausgang fällt mir plötzlich etwas auf. Mir stockt der Atem. Ob-

gleich sich massenhaft Menschen dicht an dicht an mir vorbeidrängen, richtet sich

meine Aufmerksamkeit ganz auf eine kleine Gruppe Menschen im Eingangsbe-

reich des Bahnhofs. Bestürzt betrachte ich den Anblick dieser vier Gestalten. Die

Personen tragen abgetragene, zerschlissene, zumTeil verschmutze Kleidung. Einer

sitzt, die anderen liegen auf Pappkartons und alten Matratzen. Um sie drumher-

um liegen Plastikbeutel, Flaschen, Müll. Ein älterer Mann präsentiert exponiert

den Stumpf seines amputierten Beines. Der Mann schaut in meine Richtung. Ich

bin entsetzt. Meine Brust schnürt sich schmerzvoll zu, als würde sich wortwörtlich

mein Herz zusammenziehen. Die Situation stößt mich ab und zugleich überwäl-

tigt mich ein Gefühl des Mitleids mit diesen Menschen. Ich fasse mich, mir wird

klar, wie ich dastehe und glotze. Nun schäme ich mich, so aus der Menschenmen-

ge heraus zu gaffen. Das anfängliche Hinsehen-Müssen wird zu einem nicht mehr

Hinsehen-Können. Ich wendemich ab, gehe weiter. Ohne einen Blick zurück, lasse

ich mich im Strom der Menschen stadteinwärts treiben.

Diese Beschreibung eines (geographisch relevanten) Erlebnisses in der Stadt

möchte ich als Ausgangspunkt nehmen, um grundlegend auf die Bedeutung von

»Moral« und »Ethik« im Kontext der Geographiedidaktik zu reflektieren.1 Im Fol-

genden werde ich einen Zusammenhang entfalten, dem im Kontext eines irrita-

tionssensiblen sowie kritischen Geographieunterrichts eine besondere Relevanz

1 Moralmeint im Folgenden dieHandlungsorientierung anNormenbzw.Maximen. Ethik (oder

auch Moralphilosophie) meint hingegen die Rationalisierung der Moral, die theoretisch an-

geleitete Reflexion der Normen und Maximen.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Georg Gudat

zuzusprechen ist – dem Ineinanderspielen von leibbezogener-mimetischer Erfah-

rung, der Eigenwilligkeit unserer Reaktionen, einerseits sowie demAnspruch eines

theoretisch-reflexiven Begreifens andererseits im sogenannten »moralischen Im-

puls«.2

Mit dem Begriff »moralischer Impuls« (Schmid Noerr 1997) beziehe ich mich

auf die Auseinandersetzung um eine »kritische Theorie der Moral« (ebd.: 155) des

Philosophen Theodor W. Adorno. Mit Adorno lässt sich kritisch auf die grund-

legenden Bedingungen von Moralität reflektieren, wobei die »Leiblichkeit«, bzw.

die leibliche Empfindungsfähigkeit des Menschen, als zentrale Voraussetzung für

die Möglichkeit von Moral Anerkennung findet. Zwei Aspekte mögen vielleicht bei

dieser Bezugnahme überraschen: Zum einen hat Adorno den Begriff des Leibes

nie explizit ausgearbeitet, obgleich sich, wie u.a. Meyer-Drawe (2000) oder Grüny

(2012: 245) zeigen, »eine Vielzahl von phänomenologisch zu nennenden Motiven

und eine Reihe von Anknüpfungspunkten und Impulsen für eine von Leiblichkeit

ausgehende Philosophie« (ebd.) finden lassen. Zum anderen hat Adorno keinWerk

explizit der Moral bzw. Ethik gewidmet, obgleich er z.B. im Rahmen der Minima

Moralia (2018), der Dialektik der Aufklärung (2017) oder auch der Negativen Dialektik

(1966) verschiedene Überlegungen dazu vornimmt. Aus diesemGrund hat u.a. Ger-

hard Schweppenhäuser (2016) die zahlreichen moralphilosophischen Reflexionen

in Adornos Schriften zusammenzuführen und zu entfalten versucht. Schweppen-

häuser bezeichnet die dem Denken Adornos zugrundeliegende Moralphilosophie,

die explizit die unsagbaren Leidenserfahrungen des 20. Jahrhunderts in die Re-

flexion auf Moral mit einbezieht, als negative Moralphilosophie (Schweppenhäuser

2019). Die Erfahrungen der Schoah, zweier Weltkriege, der anhaltenden weltwei-

ten Armut sowie der umfänglichen Zerstörung der menschlichen Lebensgrund-

lage, haben für Adorno das Vertrauen in die Idee der Aufklärung, die menschli-

che Vernunft sowie die Möglichkeit von Ethik folgenschwer erschüttert und warfen

die grundlegende Frage auf, inwiefern »Moralität« überhaupt noch sinnvoll denk-

bar ist.

Vor diesem theoretischen Hintergrund möchte ich in diesem Beitrag folgende

Fragen aufwerfen: Wie lässt sich die eingangs geschilderte geographisch relevante

Alltagssituation theoretisch einholen? Inwiefern ist das, was mir in dieser Situati-

on widerfährt, moralisch relevant? Wie lässt sich diese Situation im Kontext einer

»kritischen« Moralphilosophie interpretieren? Und den Beitrag abschließend: Wie

2 Im Folgenden meint der Begriff »Impuls« nicht den didaktischen Impuls, im Sinne eines An-

reizes seitens des Lehrenden. Ebenso ist mit Impuls keine physikalische Größe gemeint. Mit

dem Begriff »Impuls« ist eine grundlegende abstrakte Idee verbunden, die sich u.a. auf Aris-

toteles Ursprungsdenken zurückführen lässt, wonach jede Bewegung bzw. jeder Prozess ei-

nes »Bewegers« (im Sinne von Ursprung bzw. Anstoß) bedarf (Janich 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 47

lässt sich daran eine lohnende Perspektive zur ethischen Orientierung im Geogra-

phieunterricht gewinnen?

Das Erleben von Stadt im Spannungsfeld von Ratio und Soma

Die Frage,wie wir Stadt wahrnehmen und erleben, ist ein zentralerThemenbereich

innerhalb der Geographie. Aus erfahrungstheoretischer Sicht lassen sich urbane

Räume, in denen wir uns unsere Lebenswelt aneignen, als Erfahrungsräume ver-

stehen. Wir »machen« Räume und zugleich machen Räume etwas mit uns (Hasse

1995). Im Erleben von Stadt haben wir die Möglichkeit, widerständige Erfahrun-

gen zu machen, die sich nicht in den gegebenen Welt- und Selbstentwurf eines

Subjekts einordnen lassen, sondern eine »Transformation grundlegender Figuren

desWelt- und Selbstverhältnisses« (Koller 2012) erfordern.Wennman beispielswei-

se – so wie ich in dem eingangs geschilderten Erlebnis – gelegentlich das gewohnte

Lebensumfeld einer Kleinstadt verlässt und Erfahrungen in einer Großstadtmacht,

dann bietet dies die Möglichkeit, die »Reflexivität und Komplexität des Welt- und

Selbstbezugs« (Koller 2016: 155) zu steigern. Erleben, und bedeutet dies, wie im Bei-

spiel angedeutet, auch die negativen, schmerzhaften und leidvollen Erfahrungen

im Kontakt mit dem Phänomen »Obdachlosigkeit«, ist immer Bildungsanlass.

Das »Erleben« von Stadt als Möglichkeitsraum für Erfahrung(en) ist dabei kei-

nesfalls als reiner Bewusstseinsakt zu verstehen, sondern als ein Prozess mit allen

Sinnen: Wir können Stadt sehen, riechen, schmecken und fühlen. »Erleben« ist der

Beweggrund unsererWahrnehmung und bedeutet »denkend und fühlend […] dabei

zu sein« (Junge/Suber/Gerber 2008: 16). Das Erleben weist über unsere Aufmerk-

samkeit einen intentionalen Bezug auf; Erleben ist stets auf Etwas bezogen: z.B. die

Berührung mit Obdachlosigkeit am Münchner Hauptbahnhof. Wenn »der Gegen-

stand des Erlebens als unangenehm erlebt wird«, dann lässt sich dieser Modus des

Erlebens als »Erleiden« bezeichnen (ebd.).

Unsere Welt ist immer eine erlebte Welt und »ohne Leib gäbe es diese Welt

nicht. Der Leib i. w. S. ist das Medium derWelt, der Ort ihres Erscheinens.« (Streu-

bel 2016: 261) »Der fühlende und bewegliche Leib ist das Medium, durch das wir

emotional auf die Welt bezogen sind.« (Fuchs 2014: 15) Im Kontext unseres per se

leiblichen Erlebens sind »Gefühle« von tragender Bedeutung. Gefühle sind Bedin-

gung und Resultat unserer Wahrnehmung von Welt, sie sind von fundamentaler

Relevanz für unser leibliches In-der-Welt-Sein bzw. Zur-Welt-Sein (Merleau-Pon-

ty). Gefühle »[…] ›ergreifen‹ uns; sie unterbrechen den augenblicklichen Gang un-

seres Lebens, um uns mitzuteilen, was bedeutsam ist und worauf wir reagieren

sollen.« (Ebd.) »Ohne Gefühle wäre die Welt ein Ort ohne Bedeutsamkeit, nichts

würde uns ansprechen, interessieren, anziehen undmotivieren.« (Ebd.: 18) Gefühle

sind daher für uns handlungsleitend, sie helfen, uns in der Welt zu orientieren.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Georg Gudat

Das Eingangsbeispiel zeigt auf, wie die »wahrgenommen affektiven Qualitä-

ten [einer] Situation« (ebd.) uns unversehens auf eine bestimmte Weise ergreifen

können: das Stocken des Atems, die Fassungslosigkeit angesichts der Obdachlosig-

keit. Die Art und Weise, wie uns eine Situation affiziert, weist jedoch eine gewisse

Offenheit auf. Beispielsweise kann uns die Begegnungmit Obdachlosigkeit auf un-

angenehme Weise berühren: »Muß dieser Mensch mir an diesem schönen Tag das

Elend derWelt so drastisch vor Augen führen?! Nicht hinsehen und schnell vorbei.«

(Schulz vonThun 2017: 41) Oder ich spende aus einemGefühl desMitleids ein wenig

Geld. Es ist aber auch denkbar, sich in Form eines zynischen Abwärtsvergleiches

zu erfreuen, dass es jemandem noch schlechter geht als einem selbst.Wir erlernen

ein Gespür für unsere Gefühle in spezifischen Situationen. Dies kann in Handlun-

gen resultieren, um uns beispielsweise vor Situationen zu schützen, die wir nicht

erleben möchten, weil wir schon ganz genau wissen, was wir fühlen würden (z.B.

Kränkung, Eifersucht, Scham). Aber dennoch: Was wir in einer Situation wirklich

fühlen werden, können wir niemals sicher antizipieren.

Das, was wir als »Gefühl« verstehen, äußert sich in konkreten körperlich

spürbaren Gefühlszuständen. Solche »verkörperten Gefühle« (Fuchs 2014) sind

beispielsweise der wortwörtliche »Kloß im Hals«, wenn uns eine Situation über-

wältigt; das diffuse Gefühl von Unwohlsein, wenn wir Situation als unangenehm

empfinden; das Gefühl der Scham, die uns in peinlichen Situationen als Röte

zu Gesicht steigt oder auch das rauschhafte Gefühl der Freude, das gelegentlich

unseren gesamten Körper erfassen kann. Grundsätzlich zeigt sich daran, dass der

Begriff des »Gefühls« konzeptionell nicht von der körperlichen Verfasstheit des

Menschen zu trennen ist, die sich mit dem griechischen Begriff Soma bezeichnen

lässt.

Es stellt sich nun die Frage, welche Bedeutung die Gefühlszustände im Erlebnis

(das schockhafte Erstarren, das Mitleid mit den Menschen, die Scham einfach nur

zu Glotzen) für die Moral der Situation hat: Warum bin ich bloß einfach weiterge-

gangen? Wäre es nicht besser gewesen etwas Geld zu spenden, um das offenkun-

dige Leid der Menschen zu verringern? Habe ich mich schlecht verhalten?

Die im Beispielerlebnis angedeuteten häufig spontan auftretenden und als

»vorreflexiv« (miss)verstandenen Gefühlslagen3 sind wesentlich für das, was wir

als Moralität verstehen, obgleich sie allerdings in der geschichtlichen Auseinan-

dersetzung innerhalb der Moralphilosophie zu Recht problematisiert wurden. So

wurde in der abendländischen Philosophie von Platon bis Kant zwar ein prinzi-

pieller Zusammenhang von Rationalität und Gefühl nie ernsthaft abgestritten,

das Verhältnis beider jedoch meist zugunsten der »Vernunft«, bzw. der Ratio,

3 Im Folgenden verwende ich Gefühl und Emotion synonym. Gefühlslage meint das Bewusst-

sein hinsichtlich der Gefühle.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 49

hierarchisiert (Arenhövel 2019). Die Frage, wie Ratio4 und Soma (darin inbegriffen

Neigungen, Gefühle) zusammenhängen, ist ein zentrales Thema der Philosophie

und hat die Diskussion um Moral bzw. Ethik seit jeher maßgeblich geprägt.5

Um dem nachzugehen, welchen moralischen Gehalt die eingangs beschriebe-

ne Situation aufweist, ist es in einem nächsten Schritt zunächst erforderlich, die

Begriffe Moral und Ethik in kritischer Weise zu spezifizieren.

Die Grenzen der Ethik

Unsere heutige Vorstellung von Ethik ist vor allem durch Immanuel Kant geprägt,

der mit der Grundlegung zurMetaphysik der Sitten (1785) das Ziel verfolgte, eine erfah-

rungsunabhängige, allein durch ein allgemeines Vernunftprinzip begründete Mo-

ralphilosophie zu entwerfen. Kant hat hierzu »den Bereich des moralischen Sollens

strikt von dem des natürlichen Seins getrennt und damit der Moral eine autono-

me, erfahrungsunabhängige Begründung durch Vernunftprinzipien [ermöglicht]«

(Schmid Noerr 1997: 159). Mit dem höchsten Vernunftprinzip – dem Kategorischen

Imperativ – ist die Idee eines Prüfverfahrens verbunden, das Moralische allein aus

einem allgemeinen formalen Rationalitätsmaßstab zu deduzieren. Damit ist ge-

meint, dass wir die Maximen unseres Handelns (z.B. »Wenn jemand in Not ist,

helfe ich«) auf den Anspruch der allgemeinen Gesetzmäßigkeit hin reflektieren.

Für Adorno stellt die Kantsche Moralphilosophie den zentralen Ausgangspunkt

seiner Auseinandersetzung um Moral dar, die er als bedeutsames Korrektiv für

die bestehenden moralischen Lebensverhältnisse begreift (Schweppenhäuser 2016:

77–122). Adornos Auseinandersetzung mit Kant ist daher als Würdigung und

scharfe Kritik zugleich zu verstehen. Im Folgenden werden drei Voraussetzung

4 Der lateinische Begriff Ratio ist sinnverwandt mit den Begriffen der Vernunft, des Denkver-

mögens oder auch dem schlussfolgernden, logischen Verstand. Nach Schopenhauer unter-

scheidet sich »Verstand« als die »Orientierung von Ursache nach Wirkung« während Ver-

nunft »die Abstraktion von Begriffen aus sinnlichen Vorstellungen« umfasst (Schmid Noerr

1997:157). In seiner allgemeinenmodernen Verwendung lässt sich unter Ratio das durchDen-

ken und Reflexion bestimmte geistige Vermögen des Menschen zur Erkenntnis verstehen.

5 So lässt sich die Idee der Teilung bzw. Gegensätzlichkeit von Körper und Geist bereits bei

Platons Vorstellung einer zweigeteiltenWirklichkeit in eine ewige immaterielle »Ideenwelt«

und eine körperliche vergängliche »Sinneswelt«. Während Aristoteles argumentiert, dass es

kein Denken ohne Körper und keine Erkenntnis ohne Erfahrung gibt, glaubt Descartes, dass

dies durchaus möglich sei, »weil dieWelt in zwei voneinander unabhängige Substanzen zer-

falle: Die Seele als immaterielle Innenwelt freien Denkens (»res cogitans«) sowie das Körperli-

che (»res extensa«), das als reineMaterie Naturgesetzen folgt.« (Reuter 2018: o.S.) DerMensch

zeichne sich in der Folge daraus aus, dass er als Vernunftwesen in beiden Welten beheima-

tet ist.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Georg Gudat

für Moralität thematisiert, die Adorno im Kontext moralphilosophischer Überle-

gungen problematisiert: die Idee der Freiheit, die Idee der Vernunft sowie Mitleid

als Fundament der Moral. Es ist darauf hinzuweisen, dass die Darstellung der

kritisierten Positionen zum Teil sehr zugespitzt und vereinfacht ist und als Pro-

blemaufriss der anschließenden Diskussion von Adornos Versuch einer »Rettung

der Moral« im Kontext des »moralischen Impulses« dient.

Freiheit als Voraussetzung der Moral

Die KantscheMoralphilosophie gründet auf demGedanken, dass als Bedingung für

Moralität, »Freiheit […] als Eigenschaft des Willens aller vernünftigen Wesen vor-

ausgesetzt werden [muss]« (Kant, GMS, AA 04, 447). Diese Voraussetzung ist von

besonderer Relevanz, denn aus gesellschafts- sowie subjektkritischer Perspektive

ist eben jene Freiheit, ist der »freie Wille« nicht realisiert, da der moderne Mensch

umfänglich, d.h. in seinem Denken und Wollen, als durch die gesellschaftlichen

Verhältnisse bestimmt verstanden wird.

»Was […] bei Kant […] als die Naturverflochtenheit des Menschen erscheint, das

ist zugleich auch ihre gesellschaftliche Verflochtenheit. Denn in zweiter Natur, in

der universalen Abhängigkeit, in der wir stehen, gibt es keine Freiheit; und es gibt

darum in der verwalteten Welt6 auch keine Ethik; und deshalb ist die Vorausset-

zung der Ethik die Kritik an der verwalteten Welt.« (Adorno 2015: 261)

IndemFreiheit als die Voraussetzung fürMoral gesetzt werdenmuss, ist folglich je-

de Moralphilosophie auf eine Reflexion der Bedingungen von Freiheit, d.h. Gesell-

schaftskritik, verwiesen.Was wir als Moral ansehen, kann unter den gegeben hete-

ronomen Verhältnissen als »internalisierte Form sozialer Herrschaft und als Kom-

pensation der destruktiven Folgen der gesellschaftlich sanktionierten Eigeninter-

essen« (Schmid Noerr 1997: 160) verstanden werden. Indem die gesellschaftlichen

Verhältnisse das prägen, was uns als moralisch »gut« bzw. was uns als »schlecht«

erscheint, lässt sich folglich nicht mehr ohneWeiteres im emphatischen Sinne vom

moralisch Richtigen oder Guten sprechen.

Vernunft als Fundament der Moral

Die Annahme des Menschen, als ein durch die Gesellschaft bestimmtes Wesen,

führt zu einem weiteren zentralen Kritikpunkt Adornos an der Kantschen Moral-

philosophie: die Idee der menschlichen Vernunft als verlässliches Fundament für

6 Mit demBegriff »verwalteteWelt« lässt sich die zunehmendeOrganisation und Ausdehnung

der Arbeitswelt sowie des Verwaltungs- und Bürokratieapparates verstehen, was sich für das

Subjekt in neuen gesellschaftlichen Zwängen äußert.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 51

Moral. Damit ist stark vereinfacht die Annahme verbunden, dass wir schon das

»Richtige« tun, wenn wir nur gewissenhaft und gründlich genug über die Grün-

de unseres Handelns nachdenken. Angesichts der Schreckenserfahrungen des 20.

Jahrhunderts wurde das Vertrauen in die Idee der Aufklärung sowie das Vertrauen

in die menschliche Vernunft folgenschwer erschüttert. So zeugt die Arbeit in den

NS-Vernichtungslagern von einer technisch-instrumentell verkürzten Vernunft,

die zwar die Mittel reflektiert, also das industrielle Töten von Menschen, jedoch

nicht die Zwecke des eigenen Handelns zu reflektieren vermag (Horkheimer 2007).

Mit dem offenkundig sichtbaren Scheitern der Realisierung objektiver Vernunft,

geht für Adorno das Scheitern der Kantschen Moralphilosophie einher (Schmid

Noerr 1997: 157). Es stellte sich die Frage, wie der aufgeklärte, vernünftige und nach

kantscher Vorstellung zugleich moralische Mensch zu solch entsetzlichen Taten fä-

hig ist. In der Dialektik der Aufklärung (2017) zeigen Adorno und Horkheimer auf,

dass die Gräuel nicht trotz Aufklärung und Vernunft geschahen, sondern geradezu

deren Konsequenz darstellt. Das, was in Kantschem Sinne als »vernunftgemäß«

erachtet wird, sei angesichts der Gesellschaft als Totalität7 wesentlich von ökono-

mischen, historischen und sozialen Gegebenheiten bestimmt. Kurzgefasst: Moral

ist nicht vernünftig, da die gesellschaftlichen Verhältnisse als Bedingung für die

Möglichkeit von Moral nicht vernünftig sind. Die gesellschaftlich verkürzte instru-

mentelle Vernunft stelle für Moral demnach kein geeignetes Fundament bereit, da

sie gleichermaßen Moral, wie auch Unmoral zulasse.8

Für die Idee des Kantschen kategorischen Imperativs lässt sich daraus die

grundlegende Problematik folgernd, dass wir uns der tatsächlichen Moralität ei-

nes jeden abstrakten Moralprinzips – erscheint es uns auch noch so »vernünftig«

(z.B. »Wenn jemand in Not ist, helfe ich«) – durch die gesellschaftliche Bedingtheit

unseres Denkens, niemals abschließend sicher sein können. So ist es denkbar,

dass ein Prinzip, welches wir für moralisch halten, aber in Wahrheit unmoralisch

ist, durch andauernde Ableitung unendlich und unüberwindbar seine Gültigkeit

behält. In Anbetracht der Möglichkeiten und Grenzen unseres Denkens sind für

Adorno alle Prinzipien bloß aporetische Setzungen (Schmid Noerr 1997: 180). Auf

Prinzipien allein sei kein Verlass, da wir sie niemals zweifelsfrei im Kantschen

Sinne »vernunftgemäß« begründen können. Für Adorno ist die Kantsche Prinzi-

pienethik problematisch, weil sie durch die geforderte Handlungsorientierung an

7 Mit Totalität ist ein grundlegender struktureller Zusammenhang gemeint, der das Denken

und die Identität jeden Individuums durchdringt.

8 Inmoralphilosophischer Hinsicht gehenHorkheimer/Adorno (2017) in der Dialektik der Auf-

klärung der Frage nach, inwiefern gelebteMoral unmoralisch sowie inwiefern gelebteUnmo-

ral moralisch sein kann. Zu diesem Problem gibt das Kapitel »Juliette oder Aufklärung und

Moral« Aufschluss, indem unmoralisches Handeln, im Sinne der gesellschaftlich deformier-

ten instrumentellen Vernunft, als durchaus »vernünftig« verstanden werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Georg Gudat

als »vernünftig« erachteten Prinzipien suggeriert, dass es »[…] doch ein »richtiges

Leben im Falschen« geben könne« (Schweppenhäuser 2016: 242).

Schmid Noerr (1997: 179) weist darauf hin, dass Adornos Kritik an Kant aller-

dings keinesfalls als generelle Absage an die Idee der Moral zu verstehen ist. Ador-

no hält Moral nur unter den gegeben Umständen für nicht verwirklichbar, da die

Voraussetzung nicht gegeben ist, die diese erst ermöglicht: die vernünftige Ein-

richtung der Gesellschaft. Die Idee der Moral weist für Adorno daher ein »kriti-

sches Potential« (ebd.) bzw. einen utopischen Überschuss auf, indem Moral impli-

zit auf die Bedingung ihrer eigenen Möglichkeit – die richtige Einrichtung der Ge-

sellschaft – verweist: eine Gesellschaft, in der tatsächliche Freiheit, Vernunft und

moralisches Handeln Realität werden.Moral verweist also auf die unüberwindbare

Notwendigkeit der Veränderung der Gesellschaft als »Ganzes«. Von dieser Gesell-

schaft lässt sich jedoch aus der kritischenTheorie heraus kein positives Bild gewin-

nen, sondern bestimmt sich in Abgrenzung zu dem Zustand, den wir als »falsch«

erkennen können. Die Möglichkeit von Moral ist auf die Kritik des Falschen bzw.

Unmoralischen verwiesen. Folglich stellt sich die Frage, nach welchem Maßstab

etwas als das »Falsche« oder »Unmoralische« zu beurteilen wäre. Im Sinne Kriti-

scher Theorie muss ein Zustand immer dann als »falsch« erachtet werden, wenn

er menschliches »Leiden« erzeugt. Das »Maß der Vernünftigkeit ist die Abschaf-

fung des Leidens; [… die vernünftige Einrichtung der Gesellschaft ist erst erreicht,]

wenn es kein Leiden mehr gibt« (Sommer 2019: 312).

Indem allein die Vernunft für Adorno kein verlässliches Fundament für Moral

zu bieten vermag, stellt sich nun die Frage, wie sich Moralität noch begründen

lässt, ohne defätistisch einem Amoralismus das Wort zu reden.

Mitleid als Fundament der Moral

Angesichts dieser Frage ist bedeutsam, dass das Denken Adornos, wie Schmid No-

err (1997) zeigt, implizite Bezüge zu Schopenhauers Mitleidsethik aufweist. Im Un-

terschied zumPrimat der Rationalität bei Kant, bildet für Schopenhauer das Gefühl

des Mitleids das »Fundament der Moral« bzw. »die handlungsumsetzende »Trieb-

feder« des Moralischen« (ebd.: 161). Mitleid ist für Schopenhauer »[…] die zu Ver-

nunftgründen hinzutretende Gefühlsursache, die eine moralische Handlung erst

in Gang setzt und insofern als deren Fundament zu gelten hat« (ebd.: 164). Dabei

meint Mitleid »keine bloß subjektive Anwandlung von Herzensgüte, sondern in-

tuitives Wissen vom Empfinden anderer und vom unaufhebbaren Leiden« (ebd.).

Mitleid meint in Schopenhauers Worten die »ganz unmittelbare […] Teilnahme […]

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 53

am Leiden eines anderen, [wobei] das Leiden eines anderen unmittelbar mein Mo-

tiv [wird]«9 (Schopenhauer in Schmid Noerr 1997:162).

Adorno folgt zwar der Annahme Schopenhauers, »daß Moral nicht aus bloßer

Rationalität begründet werden könne« (SchmidNoerr 1997: 162), verwirft allerdings

»die ausschließliche Berufung auf das Gefühl des Mitleids als moralisches »Fun-

dament« (ebd.). Das Gefühl des Mitleids allein, weist für Adorno keine Erkennt-

nisqualität auf. Denn die Situationen, in denen wir Mitleid empfinden sowie mit

wem oder was wir Mitleid empfinden, sind willkürlich. So kann uns das Leid ei-

nes Obdachlosen kalt lassen, währenddessen uns der Anblick eines hungernden

Tieres zutiefst berührt. Wann und warum wir Mitleid empfinden, ist häufig nicht

ganz klar.Mitleid wird dann zum Problem, wenn es uns zu »falschen« Handlungen

verführt. Gefühle wie das Mitleid können zwar prinzipiell mit rationalen Beweg-

gründen zusammenfallen, allerdings auch der Rationalität zuwiderlaufen, wenn

wir z.B. einem Mörder aus Mitleid zur Flucht verhelfen. Das Beispiel der Massen-

morde in Heil – und Pflegeanstalten im Nationalsozialismus, verübt durch Men-

schen, die sich als »mitleidige Erlöser« sahen, führt die Problematik einesHandelns

aus vermeintlichem »Mitleid« im Zusammenhang einer perfiden Form »rationaler«

Begründung vor Augen (Schmidt 2010).

Dennoch lässt sich dem Mitleid ein gewisses gesellschaftskritisches Potenzi-

al zusprechen, gerade indem es ein Gefühl darstellt, dass der gesellschaftlichen

Rationalität zuwiderlaufen kann (Schmid Noerr 1997: 153). Beispielsweise sind im

Diskurs um Obdachlosigkeit Begründungen denkbar, die den Zustand legitimie-

ren und als »normal« verfestigen. So ist es möglich – wenn auch nur in zynischer

Weise – Obdachlosigkeit als »selbstverschuldet« anzusehen, da die Ursache in per-

sönlichen Verfehlungen zu suchen sei oder es Hilfsangebote für Betroffene gibt,

die jedoch nicht in Anspruch genommen werden. Man kann die Menschen nicht

zwingen und wem nicht zu raten ist, dem sei auch nicht zu helfen. Oder eine an-

dere Argumentation, dass Obdachlosen gerade keine Unterstützung zuteilwerden

soll, um den problematischen Zustand nicht weiter zu perpetuieren. Es ist ein kal-

tes Verständnis vonHilfe nach der Ratio: wer nichts zur Gesellschaft beitrage könne

auch nichts von ihr erwarten. Im Resultat dieser Argumentationen gibt es keinen

weiteren Handlungsbedarf, den Zustand abzuändern. Die obdachlosen Menschen

säßen dort eigenverschuldet, oder gar, weil sie es verdienten.

9 Auch für Schopenhauers Mitleidsethik ist Mitleid nicht die Basis des Moralischen schlecht-

hin, sondern »die Seite der Empfindung in einem komplexen Vorgang der Identifizierung«

(Schmid Noerr 1997: 164) innerhalb dessen »Mitleid die zu Vernunftgründen hinzutretende

Gefühlsursache [ist], die eine moralische Handlung erst in Gang setzt und insofern als deren

Fundament zu gelten hat« (Schmid Noerr 1997: 164). Mitleid lässt sich demnach als »Folge

und Ausdruck einer Erkenntnis« (ebd.: 163) verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Georg Gudat

Das kritische Potenzial von Mitleid kann nun darin bestehen, dass es der

scheinbaren »Vernünftigkeit« des Bestehenden, unserer erlebten Normalität,

widerspricht, bzw. unser Verständnis von dieser irritiert: Warum habe ich jetzt

gerade Mitleid? Was erregt daran mein Mitleid? Mitleid wirft immer die Frage

nach dem Zustand einer Gesellschaft auf, die Mitleid Erregendes (z.B. Obdachlo-

sigkeit) erst hervorbringt und zulässt (ebd.: 171) und dient in dieser Hinsicht als

zentraler Reflexionsanlass für den Zustand einer Gesellschaft.

In dem eingangs beschriebenen Erlebnis zeigt sich jedoch nicht bloß die Affek-

tion von Mitleid, sondern geradezu dessen Gegenteil: die Anteilnahmslosigkeit der

vorbeigehenden Menschen. In der Dialektik der Aufklärung wird die sogenann-

te »bürgerliche Kälte«, als eine Form »stoischer Apathie«, als das »Widerspiel des

Mitleids« benannt (Horkheimer/Adorno 2017: 176). Aus Gründen der Selbsterhal-

tung, der ökonomischen Existenzsicherung, sind die Menschen gezwungen, sich

den bestehenden gesellschaftlichen Verhältnissen zu unterwerfen. »Um die Kälte

der gesellschaftlichen Verhältnisse ertragen zu können [den auf den Individuen

lastenden Druck von Angst und Verantwortlichkeit, GG], müssen die Menschen

selbst kalt werden.« (Stückler 2014: 281) Das eingangs beschriebene rege aber an-

teilnahmslose Treiben vor dem Bahnhof lässt sich als ein Ausdruck dieser bürger-

lichen Kälte begreifen, ebenso wie mein eigenes Weitergehen, meine Verdrängung

der Situation. Die Diagnose der »bürgerlichen Kälte«, die uns als vergesellschaf-

tete Subjekte ergreift, ist für die Idee einer »Alltagsmoral« von problematischer

Relevanz. »[U]nter Bedingung bürgerlicher Kälte [kann] das Subjekt seine ›bösen‹

Handlungen wie […] Mitleidlosigkeit gar nicht mehr als seine eigene moralische

Deformation erfahren.« (Schweppenhäuser 2016: 238) Indem wir nicht (mehr) spü-

ren und reflektieren können, dass unsere Handlungen falsch sind, sind wir in der

Lage aus vermeintlich »guten« Gründen, unsägliche Verbrechen zu begehen. So

findet sich bei Adorno der Gedanke, dass ohne die »Kälte, [als das] Grundprinzips

der bürgerlichen Subjektivität, […] Auschwitz nicht möglich gewesen wäre« (Ador-

no 1966: 354). Die durch die Verhältnisse aufgezwungene bzw. angeeignete Kälte

bedeutet immer zugleich eine leidvolle Entbehrung menschlicher Wärme. Dieser

abstrakte Leidensdruck, der jedem Subjekt anhaftet, bietet Anlass, das Ganze der

Gesellschaft zu hinterfragen: »Denn Leiden ist Objektivität, die auf dem Subjekt

lastet; was es als sein Subjektivstes erfährt, sein Ausdruck, ist objektiv vermittelt.«

(Ebd.: 27)

Aus der Diagnose, dass die Menschen aufgrund der gesellschaftlichen Verhält-

nisse nicht genügend mitleidsfähig sind, fordert Adorno keinesfalls eine bloße Zu-

nahme von Mitleid. Zum einen ist die einfache Aufforderung mehr Mitleid zu

haben, problematisch, da das Vermögen des Mitleids immer gesellschaftlich ge-

prägt ist. Mitleid steht immer im Zusammenhang mit dem, was gesellschaftlich

als »mitleidswürdig« zu erachten ist. Beispielsweise haben wir Mitleid mit einer

geschlagenen Katze, während dessen uns das Schlagen der Pferde im Reitsport

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 55

eher unproblematisch erscheint. Zum anderen lässt sich Mitleid gar als eine Kom-

pensationsleistung angesichts der falschen, d.h. leiden erzeugenden Verhältnis-

se, verstehen (Horkheimer/Adorno 2017: 110–111). Damit ist die These verbunden,

dass wir durch mitleidsvolle Handlungen eigentlich und primär aus egoistischen

Motiv unseren eigenen Leidensdruck abzubauen versuchen. Allein durch Mitleid

ändern sich zwar nicht die Bedingungen, die das Leiden erzeugen, es lässt sich

aber besser damit leben. In Bezug auf das Ausgangsbeispiel, kann beispielswei-

se eine Geldspende immer auch als eigene Entlastung verstanden werden. An den

Leiden erzeugenden strukturellen Bedingungen der Obdachlosigkeit, ändert sich

dadurch jedoch nichts. Aus diesem Grund lehnt Adorno einen ethisches Persona-

lismus strikt ab, der die Verantwortung allein beim für ihn »beschädigten« Sub-

jekt sieht, da dies »[…] sowohl die gesellschaftliche Bedingtheit des moralischen

Subjekts als auch dessen Selbstverhältnis als unfreie Einheit der Person [verfehlt]«

(Schmid Noerr 1997: 177). Das heißt, dass die moralische Verantwortung des Ein-

zelnen nur im Kontext einer kritischen Analyse der gesellschaftlichen Verhältnisse

und dem – zugestanden sehr begrenzten–moralischen Vermögen des »beschädig-

ten« Subjekts eingefordert werden kann.

Zusammenfassend hält Adorno also Kants Vertrauen in die menschliche Ver-

nunft wie auch Schopenhauers Gefühl des Mitleids als Grundlage der Moral für

inakzeptabel. Und dennoch ist Adorno nicht bereit die Idee der Moral zu opfern,

sondern unternimmt mit der sogenannten moralischen Impuls den Versuch einer

Rettung der Moral.

Der moralische Impuls und das »Hinzutretende«

»Hitler hat den Menschen im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategorischen

Imperativ aufgezwungen: ihr Denken und Handeln so einzurichten, dass Ausch-

witz nicht sich wiederhole, nichts Ähnliches geschehe. Dieser Imperativ ist so wi-

derspenstig gegen seine Begründung wie einst die Gegebenheit des Kantischen.

Ihn diskursiv zu behandeln, wäre Frevel: an ihm lässt leibhaft das Moment des

Hinzutretenden am Sittlichen sich fühlen. Leibhaft, weil es der praktisch gewor-

dene Abscheu vor dem unerträglichen physischen Schmerz ist, dem die Individu-

en ausgesetzt sind, auch nachdem Individualität, als geistige Reflexionsform, zu

verschwinden sich anschickt. Nur im ungeschminktmaterialistischenMotiv über-

lebt Moral.« (Adorno 1966: 356)

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Georg Gudat

Wie schon gesagt ist aus Perspektive kritischerTheorie ein gesichertes moralisches

Verhalten aufgrund des gesellschaftlichen Verblendungszusammenhangs10 nicht

denkbar. Daher ist die Möglichkeit vonMoral prinzipiell auf Gesellschaftskritik an-

gewiesen. Das von Adorno geforderte Zusammenspiel von Moralphilosophie und

Gesellschaftskritik wird nicht als ein rein rationales Unterfangen verstanden, son-

dern ist zentral auf etwas verwiesen, dass bei Adorno mit der »Kategorie des zur

eigentlichen Rationalität »Hinzutretenden« (Schmid Noerr 1997: 178) umschrieben

wird.

Mit dem »Hinzutretenden« zur Rationalität, ist die impulsive Gefühlsursache

des Moralischen gemeint. Diese impulsive Gefühlsursache steht »im Kontext ei-

ner materialistischenTheorie der Erfahrung von Leiden, welches sich spontan um-

setzt und reflektiert« (ebd.). Damit wird die leibliche Kategorie des Leidens zum

Maßstab der Kritik gesellschaftlicher Praxis erhoben. Denn das Leiden in der Ge-

sellschaft steht im Gegensatz zu einer »richtigen« Einrichtung der Gesellschaft,

einer Gesellschaft ohne Leiden. Die normative Zielrichtung kritischer Theorie be-

steht also grundlegend in der »Abschaffung gesellschaftlich bedingten Leidens«

(ebd.: 160).

Dem Motiv des Körpers (Grüny 2019) bzw. des leiblich-mimetischen Impulses

wird bei Adorno eine besondere moralische Relevanz zugesprochen. Erfahrung ist

von der Idee des Körperlichen her konzeptualisiert, wobei insbesondere der kör-

perliche Schmerz, der von sich aus, immanent seine eigene Aufhebung fordert,

eine zentrale Rolle einnimmt: »Schmerz [ist] die einzige Erfahrung, die einen nor-

mativen Index trägt, der eine eindeutige Aufforderung zum Handeln beinhaltet,

über die nicht hinweggegangen werden kann. Schmerz ist die unwillkürliche kör-

perliche Reaktion auf einen Zustand, der nicht sein soll.« (Ebd.: 439)

Das »Hinzutretende« lässt sich als eine Art »Intuition [verstehen], die auf un-

verzügliche Abschaffung unmoralischer Zustände dringt« (Schweppenhäuser 2016:

140). Im leiblich spürbaren »Moment des Hinzutretenden am Sittlichen« spüren

und erkennen wir, dass etwas moralisch falsch ist (Schweppenhäuser 2016: 213).

Der spontane, unmittelbare Impuls in Reaktion auf eine Situation ist von beson-

derer Bedeutung für Kritik, da dieser als unvermittelte Regung ein Moment von

tatsächlicher Autonomie behalten habe (Schmid Noerr 1997: 180).

Das zur Rationalität »Hinzutretende« versteht Adorno zwar als gefühlsmäßig-

körperlich, aber auch als bewusst undmit Vernunftgründen vermittelt. »Der leibli-

che Impuls überwältigt unmittelbar: Er ist nicht an eine abwägende Einschätzung

der Situation gebunden. Insofern bildet er zwar das Andere der Vernunft. Zugleich

aber setzt er diese voraus: Ohne die (moralische) Einsicht in das Barbarische des

Geschehens ist die impulsive Reaktion kaum vorstellbar. Die affektive Reaktion

10 Damit ist der Schleier gemeint, der sich über das tatsächlich »Richtige« legt und uns über das

täuscht, was wir als (moralische) Wirklichkeit betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 57

setzt das Begreifen dessen, was da passiert, voraus« (Schäfer 2017: 31). Das Hin-

zutretende ist »Gefühlsausdruck einer intuitiven Erkenntnis« (Schmid Noerr 1997:

179), die per se nicht unabhängig von Rationalität gedacht werden kann. Beides zu-

sammen, umfasst der Begriff »moralischer Impuls« (Schweppenhäuser 2016: 211).

Der moralische Impuls ist damit ein »Schwellenbegriff zwischen Bewusstsein und

Körper« (Grüny 2019: 438). Leiblich-somatischer Impuls und theoretisch-reflexives

Begreifen laufen allein für sich ins Leere. Sie sind notwendigerweise im morali-

schen Impuls aufeinander bezogen. Konkret bedeutet dies, dass wir immer bereits

eine Idee, eine Vorstellung beispielsweise von einemmenschenwürdigen Leben ha-

ben, was Voraussetzung dafür ist, etwas empfinden zu können, wenn dieses nicht

gegeben ist. Wir sind aufgrund unserer Leiblichkeit prinzipiell in der Lage, auch

als nicht betroffene, durchmimetische Identifikation das Leiden bzw. den Schmerz

anderer zu erspüren. Und das geschieht nicht willentlich, »sondern es gleicht ei-

nem somatischen Imperativ, demman sich nicht entziehen kann« (ebd.: 440). Bei-

des beeinflusst gleichermaßen unsere impulsive Reaktion im Kontext einer beson-

deren Situation: ein Gefühl, das sich einstellt; eine Frage, die sich eröffnet oder

auch ein Gedanke, der mir plötzlich kommt. All dem haftet etwas Impulsives an

und ist von moralischer Relevanz.

Der moralische Impuls vermag ein Stück weit, unsere gesellschaftliche Wirk-

lichkeit zu transzendieren und auf das zu verweisen, »was nicht bloß ist« (Adorno

1966: 202), sondern sein sollte. Für das, was sein soll, bietet der moralische Im-

puls nur einen negativen, jedoch keinen positiven Bezugspunkt. Da der moralische

Impuls beispielsweise im Sinne einer Empfindung erst als Reflexionsbestimmung

im Bewusstsein auftaucht, ist auch dieser immer mit Begrifflichkeit vermittelt,

d.h. gesellschaftlich geprägt (Grüny 2019: 438). Die ethische Frage nach dem, was

sein soll, lässt sich mit Adorno nicht positiv fassen. Die negative Moralphilosophie

Adornos kann keine Aussage darüber treffen, »was sein soll, sondern nur noch, was

nicht sein darf« (Schweppenhäuser 2016: 214). Es geht Adorno daher nicht darum,

dieWelt umfänglichmoralisch zumachen. Dieser Anspruch sei Utopie. Sondern es

geht ihm primär um die Abwendung von Leiden, der nächsten gesellschaftlichen

Katastrophe: So gelte es das »Denken und Handeln der Menschen so einzurichten,

daß Auschwitz nicht sich wiederhole, nichts Ähnliches geschehe« (Adorno 1966:

156)11. Mit Adorno ist ein Verständnis von Moralität verbunden, die nur situativ als

Widerstand gegen das Gegebene gelingen kann. Die Bedingung dieser Möglichkeit

von Widerstand, liegt im moralischen Impuls.

11 Adorno stellt damit keinweiteresMoralprinzip auf, sondern eswird nur gesagt,was nicht sein

soll. Es geht ihm im die Abwendung eines erneut drohenden Zivilisationsbruches. Dazuwird

jedoch auch nichts »positiv gesagt, wie das Nichtseinsollende zu verhindern ist« (Schwep-

penhäuser 2016: 218).

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Georg Gudat

»[Die] Grundlage situationsrelevanter Normativität, die im widersprüchlichen

Ineinander von Impuls und Reflexion zum Zuge kommen soll, kann nur das Inter-

esse an der Abschaffung des Leidens sein.« (Schweppenhäuser 2016: 212) Leiden

wird bei Adorno als eine leibliche Kategorie verstanden, weshalb Meyer-Drawe

(2000: 52) eine »bemerkenswerte Nähe« zu Merleau-Pontys Phänomenologie der

Leiblichkeit herausstellt. Die Idee der Leiblichkeit ermöglicht eine Rationalitätskri-

tik, die darauf zielt, die Vernunfts- bzw. die Erkenntnismöglichkeiten des Subjekts

zu erweitern. Leiblichkeit meint damit also einen »Modus des Weltzugangs und

keine Sache« (Grüny 2019: 442). Die Triebbasis der Moral sieht Schmid Noerr (1997:

185) bei Adorno in der menschlichen Fähigkeit zur »Mimesis, als Sich-Identifizie-

ren mit dem anderen« bzw. das »Sich-ähnlich-machen«, ein »sich Anschmiegen«

(Grüny 2019: 441). Die in der Mimesis begründete Möglichkeit der Perspektivüber-

nahme geht in Form von Empathie in die moralische Reflexion ein (Schmid Noerr

1997: 185).

Letztlich ist Moral also auch bei Adorno auf die Möglichkeit von Reflexion ver-

wiesen. Die Reflexion findet allerdings ihren Ausgangspunkt nicht im Abgleich auf

abstrakte Prinzipien, sondern in der Artikulation individueller moralischer Erfah-

rung (Schweppenhäuser 2016: 239). In der konkreten individuellen moralischen Er-

fahrung lassen sich systematische Motive aufdecken, »in der sich geschichtlich-ge-

sellschaftliche Objektivität kristallisiert« (ebd.: 242). Selbst das individuellste Emp-

finden und Denken trägt eine Allgemeinheit in sich, die auf das gesellschaftliche

Ganze verweist.

Doch die Artikulation moralischer Erfahrung stellt uns vor ein Problem. Es ist

der Versuch, etwas inWorte zu fassen,was sich nicht inWorte fassen lässt (Adorno/

Schröder 2015: 18). In sprachlicher Hinsicht gibt es Formen, die die Artikulation

moralischer Erfahrungen, anstelle eines methodisch-formalen Erkenntnisideals,

besser ermöglichen: z.B. als Essay (siehe Dialektik der Aufklärung) oder in Form von

Aphorismen (sieheMinimaMoralia). Dennoch stößt die Sprache in der Artikulation

von Erfahrung an ihre Grenze, weshalb Adorno v.a. in der Kunst »den eigentlichen

Ort des Ausdrucks von Leiden« (Grüny 2019: 441) und damit Ort der Möglichkeit

von Erfahrung sieht.

Welchen Gewinn können wir nun aus der kritischenMoralphilosophie Adornos

für eine ethische Orientierung in der Geographiedidaktik ziehen?

Didaktische Implikationen: Ethische Orientierung
für die Geographiedidaktik

Die Auseinandersetzung um eine kritische Moralphilosophie in Bezug auf Adorno

hat gezeigt, dass die geläufige Vorstellung der Möglichkeit einer rationalen Be-

gründbarkeit von Moral, angesichts des beschädigten Subjekts, der Illusion von

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 59

Autonomie (Meyer-Drawe 2000) sowie instrumentell verkürzten Vernunft (Hork-

heimer 2007), nicht haltbar ist. Entgegen einer Ethik, die sich allein auf Prinzipien

verlässt, wird dem leiblichen Empfindungsvermögen des Menschen eine morali-

sche Relevanz zugesprochen. Sinnliches und Reflexives werden hierbei nicht als

konzeptuell Getrenntes, sondern als ineinander vermittelt verstanden. Die darin

eingebettete Idee des moralischen Impulses lässt sich somit als eine kritische Ein-

schränkung des ethischen Rationalismus verstehen, der nach wie vor die didakti-

sche Diskussion um Urteilsbildung im Allgemeinen bzw. ethische Urteilsbildung

im Besonderen dominiert (John/Ziegler/Dickel/May/Muth/Volkmann 2020).

Mit der Idee des moralischen Impulses ist eine prozesshafte und situations-

gebundene Vorstellung von Moralität verbunden, die auch dem Gefühlsmäßigen

ihren Platz einräumt. Egal, ob wir unsere Gefühle bewusst wahrnehmen oder sie

uns unbewusst leiten, Gefühle begleiten uns zu jeder Situation unseres Lebens und

sind moralisch bedeutsam. Gefühle leiten unsere Handlungen und haben Einfluss

darauf, wie wir über dieWelt denken und urteilen. Der moralischer Impuls darf je-

doch nicht als Gefühl missverstanden werden, sondern verweist darauf, dass nicht

alles durch die Gesellschaft als Totale bestimmt ist. Es ist der Rest am Menschen,

der nicht in seiner Vergesellschaftung aufzugehen vermag. Ohnehin können Ge-

fühle auch nicht als geeigneter Kompass für moralisches Handeln betrachtet wer-

den, sondern es braucht vielmehr eine reflexive Distanz zu unserer Gefühlslage,

damit sie uns nicht fehlleitet.

Mit demmoralischen Impuls lässt sich über eine vereinseitigte Perspektive auf

das Rationale sowie das Gefühlte hinausgehen, indem der Impuls das nicht zu

trennende Zusammenspiel von leibbezogener-mimetischer Erfahrung und theore-

tisch-reflexiven Begreifens umfasst. Der moralischen Impuls ist »das Moment des

Hinzutretenden am Sittlichen« (Adorno in Schweppenhäuser 2016: 216), ein Mo-

ment, das jenseits des begrifflich Fassbaren und Gesellschaftlichen verortet wird.

Es wurde gezeigt, dass dem moralische Impuls ein irritierendes Moment imma-

nent ist, das die Möglichkeit zum Perspektivwechsel bereithält, d.h. die Dinge et-

was anders zu sehen als zuvor. Mit dem moralischen Impuls ist die abstrakte Idee

verbunden, dass in jeder Reaktion, in jeder Emotion in jedem Gedanken oder auch

in jeder Frage, die sich in Auseinandersetzungmit einem konkretenWeltausschnitt

stellt, ein moralisches Moment, ein nicht sprachlich zu fassender Sinnüberschuss,

vorhanden ist. Ein widerständiges Moment, dass auf die Bedingung der Möglich-

keit von Moral verweist: auf Autonomie, Freiheit und Vernunft, ohne deren Ort

jedoch positiv bestimmen zu können. Moral lässt sich daher nur in Abgrenzung

zu ihrem Gegenteil verstehen, indem sie der gesellschaftlich bedingten Unmoral,

dem Grauen und Leiden in der Welt, entgegensteht.

Im Kontext des unterrichtlichen Vermittlungsprozesses lässt sich der morali-

sche Impuls als die abstrakte Idee eines Ursprungs für den Zusammenhang von

Erkenntnis und Vermittlung verstehen, wie ihn Vielhaber (1999) aufzeigt: Er dient

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Georg Gudat

als Ausgangspunkt, Anlass von »Fragen, die die Erfassung bzw. Übereinstimmung

zwischen Welt und unserem Bild von Welt betreffen.«. Im Unterricht geht es nicht

um Vermittlung im Sinne einer Übermittlung, sondern um die angeleitete Mög-

lichkeit zur Erkenntnis, »als ein Prozeß im Spannungsfeld vonWahrnehmung und

Wirklichkeit« (ebd.: 10). Das, was wir als unsere Wirklichkeit bzw. Normalität an-

sehen, unterliegt einer bestimmten Interpretation von Welt, die immer einem be-

sonderen (gesellschaftlich bestimmten) Interesse, einer besonderen Blickrichtung,

unterliegt. Erst angesichts dieses Interesses, konstituieren sich Erkenntnisnormen

und Gegenstände im Unterricht.

Wenn innerhalb der Didaktik der Geographie über ethische Urteilsbildung ge-

sprochen wird, dann liegt dem eine Bildungsambition zugrunde, die mit Vielhaber

einem »praktischen Vermittlungsinteresse« entspricht:

»[…] alles Handeln, Diskutieren und Reflektieren, das Aufzeigen aller möglichen

Perspektiven einer Fragestellung […] spielen sich in einemquasi abgesteckten, ge-

sellschaftlich akzeptierten Rahmen ab. Die Ethik, die eingemahnt wird, ist immer

eine christlich abendländische sowie eine pluralistisch demokratische; was au-

ßerhalb dieser Perspektiven liegt, erscheint den Beteiligten am Lernprozess ganz

einfach als nicht existent. […] Es werden Lebenssituationen entworfen, die sich an

einer fortgeschrittenenModerne orientieren, und für die gilt es, für die SchülerIn-

nen Bewährungs- und Bewältigungsszenarien zu entwerfen.« (Ebd.: 15)

Der »spezifische Lernprozess nimmt seinen Ausgang bei Problemstellungen, die

in einem direkten Zusammenhangmit lebensweltlichen Erfahrungshorizonten der

SchülerInnen stehen« (ebd.) (z.B. soll ich den obdachlosen Menschen am Bahnhof

Geld spenden? Soll ich die herkömmliche oder die fair-gehandelte Schokolade kau-

fen? etc.). Für den Einbezug im Unterricht lässt sich eine lebensweltliche Orientie-

rung jedoch nicht deduzieren, sondern »bedarf der Orientierung auf die eigenen

Fragestellungen der SchülerInnen, bedarf des Bezugs zur eigenen Person sowie

zu Handlungssituationen und Verwertungszusammenhängen, um Lernen sinnvoll

erlebbar zu machen« (ebd.: 16).

Schülerinnen und Schülern soll anschließend die Möglichkeit gegeben werden,

»[…] sich reflektierend über ihre Lebenswelt, die bisher unreflektierte Erfahrungs-

basis war, zu erheben« (ebd.). Dieser Anspruch einer Distanzierung von der Erfah-

rungsbasis wird bei Vielhaber als eine kritisch-emanzipatorische Bildungsambi-

tion verstanden. Es besteht das Anliegen, anhand verständlicher Zugänge »über

Zusammenhänge, die Wirklichkeit konstruieren, auf[zu]klären« (ebd.: 17) sowie

»Sachverhalte […] nach möglichen Alternativen und Widersprüchen unter dem lei-

tenden Interesse an Mündigkeit und Selbstbestimmung [zu befragen]« (ebd.).

Der moralische Impuls lässt sich als zentrale Voraussetzung und Bewegungs-

moment für das von Vielhaber geforderte »Denken in Widersprüchen« (ebd.: 17)

verstehen. Der Impuls ist Anstoß ins Offene, etwas das uns aufmerken lässt, im

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 61

Anfang eines kritischen Denkprozesses steht und ihn begleitet. Kritisches Denken

ist somit keine bloße Sache der gesellschaftlich bedingten Rationalität, sondern

schöpft immer auch aus dem am Menschen, was nicht im Gesellschaftlichen auf-

geht. Im Vermittlungsprozess lässt sich kritisches Denken als eine Bewegung des

Fragens verstehen. Fragen lassen sich nur sinnvoll stellen, wenn sie an etwas Kon-

kretes, z.B. an das eigene Erleben, andocken. Prinzipiell sollte daher die thema-

tische Auseinandersetzung im Vermittlungsprozess so exemplarisch und konkret

wie möglich sein, um darin für Schülerinnen und Schüler Erfahrungsräume zu

eröffnen. Eine Möglichkeit der Artikulation der eigenen Erfahrung besteht in der

Formulierung sogenannter »Vignetten« als »Idee der poetischen Verdichtung von

Erfahrungen« (Pettig 2019: 121). Im Unterricht gilt es die Fragen aufzugreifen, die

im Kontext lebensweltlicher Erfahrungen von Lernenden als bedeutsam erkannt

werden. Die persönlichen Befindlichkeiten bzw. Betroffenheiten der Schülerinnen

und Schüler zum Gegenstand der unterrichtlichen Auseinandersetzung sind gera-

de nicht auszugrenzen, sondern in den Fokus des Erkenntnisinteresses zu setzen.

Der moralische Impuls lässt sich als Ursprung verstehen, eine Frage zu stellen.

Mit dem Impuls entscheidet sich, was uns fragwürdig erscheint. Er lässt uns auf-

horchen: Was ist denn da los? Wieso liegen dort Menschen auf dem kalten Boden?

Warum habe ich bloß so ein komisches Gefühl, wenn ich das sehe? Der Denkpro-

zess wird begleitet durch gegenstandsbezogene Empfindungen, die letztlich auf

die eigene Positionalität und Situiertheit verweisen (z.B. Mitleid mit etwas, Neid

auf etwas, Unbehagen gegenüber etwas). Der moralische Impuls ist Anlass für ei-

ne sich vertiefende Reflexion: Warum sind diese Menschen überhaupt obdachlos

und sollte nicht jeder Mensch ein Dach über dem Kopf haben? Warum spüre ich

»Mitleid« mit Obdachlosen? Ist vielleicht sogar schon mein Mitleid eine moralisch

problematische Abwertung dieser Lebensform? Was sagt das über mich? Warum

nehme ich Obdachlosigkeit, wenn ich einige Zeit in der Stadt unterwegs bin, als

etwas quasi Natürliches im Stadtbild wahr? Was sind also die Bedingungen, dass

ich überhaupt etwas spüre? Und so weiter.

Im Sinne eines kritischen Geographieunterrichts begründet der moralische

Impuls die Relevanz »von einer bestimmten Problemstellung auszugehen und ein

wichtiges Segment persönlicher Betroffenheit diskutierbar zu machen« (ebd.: 23).

Dabei ist zu zeigen, dass die Betroffenheit gerade nicht isoliert auf das Subjekt

bezogen ist, sondern auf das gesellschaftliche Ganze verweist. »Das aufklärerische

Moment erfährt das Lernkontinuum, wenn es, ausgehend von der Reflexion der

subjektiven Betroffenheiten, den Hintergründen gesellschaftlich produzierter Wi-

dersprüche auf die Spur kommt.« (Ebd.)

Im unterrichtlichen Vermittlungsprozess werden Entscheidungen und Urteile

von Schülerinnen und Schülern häufig in unmittelbaren Regungen gefällt. Diese

Regungen sind im Sinne des moralischen Impulses gerade nicht etwa als unver-

nünftiges »Vorurteil« zu disqualifizieren, sondern bieten die Möglichkeit zur Er-

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Georg Gudat

kenntnis: über mich (Subjekt), über das andere (Objekt) und dessen Verhältnis.

Immoralischen Impuls können Empfinden und argumentatives Denken inWider-

spruch geraten. Der moralische Impuls lässt uns aufhorchen, er zeigt uns als Spur

an, dass hier etwas nicht stimmt, dass hier etwas falsch ist. Im Bestreben, den ge-

sellschaftlichen Rahmen unseres Erlebens in moralischen Fragen aufzudecken und

neue alternative Denkmöglichkeiten zu eröffnen steht Geographieunterricht in ei-

nem Bildungsverständnis, dass einem kritisch-emanzipatorischen Vermittlungs-

interesse folgt. Damit diese gelingt, ist im Geographieunterricht ein Maximum an

»reflektierter leiblicher Sensibilität« (Grüny 2019: 442) anzustreben, die einerseits

einen mimetischen Nachvollzug des Dargestellten ermöglicht (Seite der Empfin-

dung), und andererseits auch so viel Reflexion in sich aufgenommen hat, den ei-

genen Zugang zum Dargestellten (und damit auch die eigene Empfindung bzw.

Empfindsamkeit) kritisch zu hinterfragen.

Die einzufordernde Reflexion der eigenen Erfahrung bedeutet immer zugleich

moralische Erfahrung zu machen. Vor dem theoretischen Hintergrund des mora-

lischen Impulses stellt sich die didaktische Frage nach Bedingung und Möglichkeit

der Ausbildung einer Unterrichtskultur, in der sich der einzelne Schüler, die einzel-

ne Schülerin, darauf einlässt, seine eigene Lebenswelt, Vorstellung von Normalität

und damit immer auch sich selbst, immer wieder in (die) Frage zu stellen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (2018): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten

Leben (= Bibliothek Suhrkamp, Bd. 236), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W./Schröder, Thomas (Hg.) (2015): Probleme der Moralphiloso-

phie. (1963) (= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, Band 1983), Berlin: Suhr-

kamp.

Arenhövel, Mark (2019): »Die Schule der Empfindsamkeit. Für und wider eine

Politik des Mitgefühls«, in: Anja Besand/Bernd Overwien/Peter Zorn (Hg.),

Politische Bildung mit Gefühl, Bonn: Bundeszentrale für Politische Bildung,

S. 62–77.

Fuchs, Thomas (2014): »Verkörperte Emotionen. Wie Gefühl und Leib zusammen-

hängen«, in: Psychologische Medizin, S. 13–20.

Grüny, Christian (2012): »Theodor W. Adorno – Soma und Sensorium«, in: Em-

manuel Alloa/Thomas Bedorf/Christian Grüny et al. (Hg.), Leiblichkeit. Ge-

schichte und Aktualität eines Konzepts, Stuttgart, Tübingen: UTBGmbH;Mohr

Siebeck, S. 245–259.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der moralische Impuls im Geographieunterricht 63

Grüny, Christian (2019): »Körper«, in: Richard Klein/Johann Kreuzer/Stefan Mül-

ler-Doohm (Hg.), Adorno-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: J.B.

Metzler, S. 437–443.

Hasse, Jürgen (Hg.) (1995): Gefühle als Erkenntnisquelle (= Frankfurter Beiträge

zur Didaktik der Geographie, Band 15), Frankfurt a.M.: Selbstverl. des Inst. für

Didaktik der Geographie Johann-Wolfgang-Goethe-Univ.

Horkheimer, Max (2007): Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (= Fischer-Ta-

schenbücher, Band 17820), Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (2017): Dialektik der Aufklärung. Philo-

sophische Fragmente (= Fischer-Taschenbücher Fischer Wissenschaft, Band

7404), Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Janich, Peter (2017): »Impuls«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer/Gottfried Ga-

briel (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie online, Basel: Schwabe

Verlag.

John, Anke/Ziegler,Mario/Dickel,Mirka et al. (Hg.) (2020): Urteilspraxis undWert-

maßstäbe im Unterricht. Ethik, Englisch, Geographie, Geschichte, politische

Bildung, Religion (= Wochenschau Wissenschaft), Frankfurt: Wochenschau

Verlag.

Junge, Kay/Suber, Daniel/Gerber, Gerold (Hg.) (2008): Erleben, Erleiden, Erfahren.

Die Konstitution sozialen Sinns jenseits instrumenteller Vernunft (= Sozial-

theorie), s.l.: transcript-Verlag.

Kant, Immanuel (2022): Gesammelte Schriften. Abtheilung I: Werke; Band 4: Kritik

der reinen Vernunft (1. Aufl.). Prolegomena. Grundlegung zur Metaphysik der

Sitten. Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft (= Gesammelte

Schriften), Berlin, Boston: De Gruyter.

Koller, Hans-Christoph (2012): Bildung anders denken. Einführung in die Theorie

transformatorischer Bildungsprozesse (= Pädagogik), Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, Hans-Christoph (2016): »Ist jede Transformation als Bildungsprozess zu be-

greifen?«, in: Dan Verständig/Jens Holze/Ralf Biermann (Hg.), Von der Bildung

zur Medienbildung. Festschrift für Winfried Marotzki, Wiesbaden: Springer

VS, S. 149–161.

Meyer-Drawe,Käte (2000): Illusionen vonAutonomie.Diesseits vonOhnmacht und

Allmacht des Ich, München: Kirchheim.

Schäfer, Alfred (2017): Theodor W. Adorno. Ein pädagogisches Porträt, Weinheim,

Basel: Beltz Juventa.

Schmid Noerr, Gunzelin (1997): Gesten aus Begriffen. Konstellationen der kriti-

schen Theorie (=/Fischer-Taschenbücher] Fischer Wissenschaft, Band 13632),

Frankfurt a.M.: Fischer-Taschenbuch-Verl.

Schmidt, Klaus (2010): »Ich habe ausMitleid gehandelt«.Der KölnerWaisenhausdi-

rektor und NS-»Euthanasie«-Beauftragte Friedrich Tillmann (1903 – 1964), Ber-

lin: Metropol.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 Georg Gudat

Schulz von Thun, Friedemann (2017): Das »Innere Team« und situationsgerech-

te Kommunikation. Kommunikation, Person, Situation (= Miteinander reden,

Band 3), Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Schweppenhäuser, Gerhard (2016): Ethik nach Auschwitz. Adornos negative Moral-

philosophie, Wiesbaden: Springer VS.

Schweppenhäuser, Gerhard (2019): »Negative Moralphilosophie«, in: Richard

Klein/Johann Kreuzer/Stefan Müller-Doohm (Hg.), Adorno-Handbuch. Le-

ben – Werk – Wirkung, Stuttgart: J.B. Metzler, S. 496–504.

Sommer, Marc N. (2019): »Kritische Theorie als Phänomenologie des Absoluten.

Adornos Negative Dialektik«, in: Marc N. Sommer/Mario Schärli (Hg.), Das

Ärgernis der Philosophie. Metaphysik in Adornos »Negativer Dialektik«, Tü-

bingen: Mohr Siebeck, S. 279–313.

Streubel,Thorsten (2016): Kritik der philosophischen Vernunft. Die Frage nach dem

Menschen und die Methode der Philosophie. Versuch einer methodologischen

Grundlegung, Wiesbaden: Springer VS.

Stückler, Andreas (2014): »Gesellschaftskritik und bürgerliche Kälte«, in: Soziologie

43, S. 278–299.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003 - am 13.02.2026, 10:57:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

