2. Technik denken

2.1 Technik
2.1.1  Methodisch-begriffliches Vorspiel

Die Alltagssprache ist vielfach ungenau und vage; sie weist Ambiguititen und Unschir-
fen auf. Die Intension wie auch die Extension von Worten ist nicht klar umrissen, min-
destens an den Rindern wird es verschwommen. Wann sprechen wir nicht mehr von
»rot, sondern bereits von »orange«? Wie lange ist ein Boot ein »Boot« und ab wann
sollte es eher »Schiff« genannt werden? Einmal bezeichnen wir eine Sitzgelegenheit als
»Bankg, ein andermal ein Geldinstitut. Und erst das Verb »seing; es spielt in den folgen-
den drei Beispielen eine ganz unterschiedliche Rolle: Ich bin. Cicero ist Tullius. Cicero
ist Philosoph." Allerdings sind es gerade diese Vagheiten und Doppeldeutigkeiten, die
bestimmte Vorteile mit sich bringen. Nur indem Worte je nach Kontext und Verwen-
dungsweise abweichende Bedeutungen annehmen kénnen, kann ihre Anzahl in einem
handhabbaren Umfang bleiben. Und nur indem Worte sich graduell in ihren Bedeutun-
genwandeln kénnen, kann Sprache sich der sich verindernden Welt anpassen (Deemter,
2012).

Fir bestimmte Kontexte wird die Vagheit allerdings zum Problem. Sollen etwa in ei-
ner psychologischen Studie die Auswirkung roter Gegenstinde im Gegensatz zu anders-
farbigen auf die Proband*innen untersucht werden, muss genau spezifiziert werden,
was in diesem Fall unter »rot« verstanden wird. Und noch mehr spitzt sich die Situation
fiir die Philosophie zu. Denn - in den Worten Hegels — »[d]ie Philosophie entbehrt des
Vorteils, der den anderen Wissenschaften zugute kommyt, ihre Gegenstinde als unmittel-
barvon der Vorstellung zugegeben sowie die Methode des Erkennens fiir Anfang und Fort-
gang als bereits angenommen voraussetzen zu konnen« (Hegel, 1830/2019, S. 41). Wenn
also Philosophie keinen speziellen Gegenstandsbereich hat und auch keine spezifische

1 Dieses Beispiel ist leicht abgewandelt ibernommen von Rapp (2016, S. 23). Im ersten Fall geht es
um Sein im Sinne von Existenz; in Fall zwei und drei fungiert das »ist« als Kopula, in Fall zwei steht
nach dem »ist« ein singuldrer Ausdruck, in Fall drei ein generelles Pradikat.

https://dolorg/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

30

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Methode - zumindest keine naturwissenschaftliche —, bleibt die Frage, wie die Philoso-
phievorgeht. Da es ihr nicht um gewisse Gegenstinde, sondern in erster Linie um unsere
Bezugnahme auf Gegenstinde geht, gewinnt auch die Weise dieser Bezugnahme selbst
an Bedeutung: die Sprache. Philosophie als Wissenschaft hingt damit zentral an einer
moglichst exakten und reflektierten Sprache. Die Agenda einer rigorosen Sprachanalyse
weckte in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts die Hoffnung, eine ganze Reihe tradi-
tioneller philosophischer Probleme dadurch zu lésen, indem sie als Scheinprobleme zum
Verschwinden gebracht werden; programmatisch: »Uberwindung der Metaphysik durch
logische Analyse der Sprache« (Carnap, 1931). Nach dem Vorbild der Mathematik und be-
stimmter axiomatisch vorgehender Naturwissenschaften sollten die Nicht-Idealititen
der realen Sprache beseitigt und eine ideale Wissenschaftssprache entworfen werden.

Dabei zeigte sich jedoch, dass diese Idealsprachen selbst wiederum nur durch die All-
tagssprache einzufithren und zu erliutern waren. Zudem wiesen sie nicht haltbare Ver-
einfachungen und Verkiirzungen auf — nicht zuletzt, was das metasprachliche Konzept
des Zusammenhangs von Sprache und Welt angeht. Eine einfache Abbildtheorie, wie sie
hiufig unterstellt wurde, erwies sich als ungeniigend. Denn die Dinge der Welt sind nun
einmal nicht mit Namensschildern versehen. Eine Bedeutung lisst sich daher nur im
Umfeld einer Vielzahl weiterer sprachlicher Bedeutungen verstindlich machen. Sprache
bildet eine in ihrer Binnenstruktur stark vernetzte Ganzheit, die sich nie komplett von
ihrer Lebenspraxis ablosen lisst. Es erfolgte deshalb in der ordinary language philosophy
eine Hinwendung zur Alltagssprache. Nach dieser Position fithrt kein Weg am alltigli-
chen Sprachgebrauch vorbei. Es bliebe zu untersuchen, wie Worte in der realen Sprach-
praxis verwendet werden, wie die »Sprachspiele«verschiedener Begriffe zu spielen sind.
Und erst vor diesem Hintergrund sei — so die ordinary language philosophy — Sprachkritik
moglich. Dies ist die Position, die auch heute noch vielfach eingenommen wird.

Mir kommt es darauf an, das Wichtigste beider Position im Blick zu behalten.
Eine ideale Sprache ist vermutlich nicht erreichbar. Trotzdem ist auch die Philosophie
nicht sklavisch an die Alltagssprache gebunden. Es ist durchaus méglich, sich von
alltagssprachlichen Wortbedeutungen zu entfernen. Dies ist zwar immer nur selek-
tiv durchfiithrbar; im Hintergrund steht dabei stets die viel breitere und nie ginzlich
adressierbare faktische Sprachpraxis. Es ist jedoch durchaus sinnvoll, um die kontext-
bezogene Unterscheidungskraft bzw. Differenziertheit zu steigern. In diesem Sinn
kommentiert Lambert Wiesing (2015b, S. 78) Kants Kritik der Urteilskraft. Kant wolle

darauf hinweisen, dass mit dem Begriff der Schonheit eine Lust an Dingen beschreib-
barist, die sich kategorial strikt von der sinnlichen Lustam Angenehmen unterscheidet
— obwohl auch er weif}, dass dieser sprachliche Unterschied im Alltag kaum gemacht
wird. Dort wird ausgesprochen oft etwas als schon bezeichnet, was ihm zufolge ange-
nehm genannt werden sollte. Doch Kant will in seiner Schrift nicht beschreiben, wie
der Begriff des Schonen tatsdchlich verwendet wird, sondern ihm geht es darum, wie
der Begriff sinnvollerweise verwendet werden sollte, damit das mit ihm gegebene Dif-
ferenzierungspotential nicht vergeudet wird.

Und genau darum wird es methodisch auch im Folgenden wiederholt gehen: Begrifte wie
»Technike«, »Kunst«, »Modell« und »Fiktion« so einzufithren, dass die fiir diese Untersu-

https://dolorg/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Technik denken

chung relevanten Unterscheidungen méglichst klar hervortreten kénnen.> Dabei kon-
nen diese Verwendungen durchaus von anderen fachlichen oder alltiglichen Diskursen
abweichen. Trotzdem sollten Abweichungen natiirlich méglichst gering und tiberschau-
bar gehalten werden, da jede Deviation von den Ublichkeiten erklirt werden muss und
damit den Zugang erschwert.

Entscheidend scheint mir aber: Dies ist eine zeit- und aufwandsékonomische Frage;
moglich ist auch die Erklirung von stark abweichenden Begriffsverwendungen. So mei-
nen verschiedene Autor*innen recht unterschiedliche Dinge, wenn sie »Wahrheit« sa-
gen. Frege verwendet »Sinn« und »Bedeutung« abweichend von den heute iiblichen Kon-
ventionen.? Habermas versteht »Moral« und »Ethik« anders als viele Denkerinnen und
Denker (Hiibner, 2018, S. 20-21). Und Foucaults Gebrauch von »Diskurs« weicht deut-
lich ab von Habermas’. Ahnlich — um gleich auf das nichste Kapitel vorzugreifen — wird
auch der Fiktionsbegriff sehr unterschiedlich ausgelegt. Trotzdem — und das ist hier ent-
scheidend — kénnen wir uns sinnvoll dariiber austauschen, was bestimmte Autorinnen
und Autoren unter »Wahrheit«, »Sinn«, »Bedeutung«, »Moral«, »Ethik«, »Diskurs« und
»Fiktion« verstehen. Die Sprachpraxis im Ganzen steht dabei immer im Hintergrund,;
sie zwingt uns jedoch nicht, einzelne Worte nur in einer bestimmten Art und Weise zu
verwenden. Sie erlaubt es auch, besondere oder uniibliche Verwendungsweisen zu ver-
stehen und auch selbst von den Ublichkeiten abzuweichen.* Wie gesagt: Eine zentrale
Aufgabe der Philosophie ist das saubere Herausarbeiten von Unterschieden. Dies macht
es hiufig notig, von der Alltagssprache abzuweichen. Dies ist nie umfassend moglich,
kann aber selektiv sinnvoll sein, um Unterschiede in der Sache deutlicher hervortreten
zu lassen. Es gilt daher eine Balance zu finden zwischen dem erforderlichen Unterschei-
dungspotential und einer Okonomie der Verstindlichkeit.

Der skizzierte Gedankengang lisst sich auch noch einmal unter Riickgriff auf die
Geschichte einer Metapher illustrieren: die der Schiffsreparatur (Blumenberg, 1979,
S. 72—74). Otto Neurath und nach ihm Paul Lorenzen wenden sich damit gegen Carnaps
Unternehmen der Konstruktion einer idealen Sprache. Eine solche Konstruktion wire
demnach vergleichbar mit dem Neubau eines Schiffs im Trockendock. Dieser Zustand
ist uns jedoch im Falle der Sprache nicht zuginglich. Wir kénnen sie nie komplett
neu aus klar definierten Teilen zusammensetzen; Modifikationen sind nur selektiv im
fortlaufenden Prozess der Sprachverwendung moglich. Oder im Schiffsbild gesprochen:
Reparaturen und Umbauten des Wasserfahrzeuges sind nur auf hoher See und wihrend
der Fahrt durchfithrbar. Neurath: »Wie Schiffer sind wir, die ihr Schiff auf offener See

2 Methodisch dhnlich positioniert sich auch Gabriel (2015, S. 47): »Relevante Definitionen sind nicht
bloR sprachliche Abkiirzungen, sondern rekonstruieren Eingriffe in den Sprachgebrauch, die eine
Neustrukturierung bestehender Inhalte vornehmen.«

3 Weshalb Bertram (2011, S. 81-87) sich des Index’ »F« bedient, wenn er Freges Terminologie ver-
wendet, z.B. »Sinng«.

4 Die Position, dass es nicht auf die konkrete Wortwahl ankomme, sondern auf die Sache, geht pa-
radigmatisch auf Platon zurick. Im Charmides (163d) legt er Sokrates in den Mund: »Ich jedenfalls
liberlasse es dir, jeden Ausdruck nach deinem Gutdiinken festzulegen. Mache dabei nur deutlich,
worauf sich jeweils dein Wortgebrauch bezieht. Bestimme also nun noch einmal deutlicher von
Anfang an.« (Hier wiedergegeben nach der Ubersetzung von Ekkehard Martens.) Eine dhnliche
Position vertrat emphatisch auch Karl Popper noch im 20. Jahrhundert.

https://dolorg/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. /dele - [

31


https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

32

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

umbauen miissen, ohne es jemals in einem Dock zerlegen und aus besten Bestandtei-
len neu errichten zu konnen. [..] Die unprizisen >Ballungen« sind immer irgendwie
Bestandteil des Schiffes.« (Zit. nach Blumenberg, 1979, S. 73)

2.1.2  Sortierung der Phanomene und Vorschlag eines engen Technikbegriffs

Eine erste Anniherung an den Technikbegriff soll begriffsgeschichtlich erfolgen. Hier-
fiir bietet es sich an, auf Aristoteles zuriickzugehen, dessen sprachliche Sortierungen
bis heute prigend sind. Das deutsche Wort »Technik« geht aus dem griechischen Sub-
stantiv techne hervor, welches hiufig mit »Kunst« oder »Kunstfertigkeit« ibersetzt wird.
Es ist zudem mit dem Adjektiv technikos (technisch) verbunden. Techne ist bei Aristoteles
eng mit poiesis verkniipft (NE, 1140a).” Poiesis bezeichnet die Titigkeit der Hervorbrin-
gung bzw. Herstellung selbst; dagegen umfasst techne lediglich das systematische, regel-
hafte Wissen zur poiesis. Kiinstler bzw. Technikerinnen, sind die Personen, welche zur
poiesis fihig sind, dabei jedoch auch iiber die zugehérige techne verfiigen. Sie sind damit
nach Aristoteles als »weiser« anzusehen als die »Handwerker«, welche — qua Erfahrung
— nur das »Dafl«, jedoch nicht das »Warum« ihrer Titigkeiten im Blick hitten (Metaph.,
981b).° In diesem Zusammenhang ist auch daran zu erinnern, dass im griechischen Be-
deutungsfeld von poiesis und techne Kunst und Technik im modernen Verstindnis noch
nicht begrifflich unterschieden wurden (Metaph., 980b-981b).” Poiesis ist damit ebenfalls
der sprachliche Ursprung von »Poetik« und Dichtkunst als poietike techne.® Daneben wird
techne und episteme, als wissenschaftliches Wissen bzw. wahres, nicht nur niitzliches Wis-
sen, differenziert (NE, 1094a). Episteme ist allgemeiner als die techne angesiedelt; in ihr
geht es um die generellen Begriffe einer Sache (logos). Jedoch sind sowohl die techne als
auch die episteme lehrbar, wihrend die reine poiesis der Handwerkerin allein durch Ge-
wohnung (ethos) erworben wird (Metaph., 981b). Praxis verwendet Aristoteles nur fiir T4-
tigkeiten, die ihr Ziel (telos) in sich selbst haben, fiir »Handlungen«. Sie ist damit vom
Hervorbringen der poiesis unterschieden, bei dem das Ziel im Hervorgebrachten, dem
Produkt (ergon), liegt (NE, 1094a, 11122-1112b).° Wobei es sowohl die praxis wie auch die
poiesis auszeichnet, dass ihre Gegenstinde auch »anders sein« konnen, also kontingent
sind (NE, 1140a).

Auf dieser Basis will ich nun einen Technikbegriff fiir diese Arbeit erschlieRen. Es
werden, bereits etwas von Aristoteles losgelost, Erkennen und Beeinflussen (1), die Ob-
jekte der Erkenntnis (2) und die Objekte der Beeinflussung bzw. Gestaltung (3) unter-
schieden. (1) Erkennen entspricht dabei der wissenschaftlichen Tendenz, also der episte-
me. Beeinflussung fillt dem technischen Pol zu, wobei Technik hier noch im weiten Sinne
des Bedeutungsfeldes von techne und poiesis verstanden wird. Dabei stellt sich die Frage,

Die NE wird hier und im Folgenden zitiert nach der Ubersetzung von Ursula Wolf.
Hier und im Weiteren nach der Ubersetzung von Hermann Bonitz.
Woran zentral Heidegger wieder ankniipfen wird; vgl. dazu auch Abschnitt 4.3.10 unten.

0 N o wn

Diese wird von Aristoteles in der Poetik thematisiert; ich folge in dieser Arbeit der Ubersetzung
von Manfred Fuhrmann.

9 Vgl. dazuauch Corcilius (2011, bes. S. 246). Die poiesis- praxis- Unterscheidung wurde vielfach aufge-
griffen. Sie ist zentral fiir Hannah Arendt (1958/1998) und auch Gernot Bohme (2008a) sieht darin
Ressourcen zur Kritik gegenwdrtiger Verhiltnisse.

https://dolorg/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

