
2. Technik denken

2.1 Technik

2.1.1 Methodisch-begriffliches Vorspiel

Die Alltagssprache ist vielfach ungenau und vage; sie weist Ambiguitäten und Unschär-

fen auf. Die Intension wie auch die Extension vonWorten ist nicht klar umrissen, min-

destens an den Rändern wird es verschwommen. Wann sprechen wir nicht mehr von

»rot«, sondern bereits von »orange«? Wie lange ist ein Boot ein »Boot« und ab wann

sollte es eher »Schiff« genannt werden? Einmal bezeichnen wir eine Sitzgelegenheit als

»Bank«, ein andermal ein Geldinstitut. Und erst das Verb »sein«; es spielt in den folgen-

den drei Beispielen eine ganz unterschiedliche Rolle: Ich bin. Cicero ist Tullius. Cicero

ist Philosoph.1 Allerdings sind es gerade diese Vagheiten und Doppeldeutigkeiten, die

bestimmte Vorteile mit sich bringen. Nur indem Worte je nach Kontext und Verwen-

dungsweise abweichende Bedeutungen annehmen können, kann ihre Anzahl in einem

handhabbaren Umfang bleiben. Und nur indemWorte sich graduell in ihren Bedeutun-

genwandeln können,kannSprache sichder sich veränderndenWelt anpassen (Deemter,

2012).

Für bestimmte Kontexte wird die Vagheit allerdings zumProblem. Sollen etwa in ei-

ner psychologischen Studie die Auswirkung roterGegenstände imGegensatz zu anders-

farbigen auf die Proband*innen untersucht werden, muss genau spezifiziert werden,

was in diesem Fall unter »rot« verstanden wird. Und nochmehr spitzt sich die Situation

für die Philosophie zu. Denn – in den Worten Hegels – »[d]ie Philosophie entbehrt des

Vorteils, der den anderenWissenschaften zugute kommt, ihre Gegenstände als unmittel-

bar vonderVorstellungzugegeben sowiedieMethodedesErkennens fürAnfangundFort-

gang als bereits angenommen voraussetzen zu können« (Hegel, 1830/2019, S. 41). Wenn

also Philosophie keinen speziellen Gegenstandsbereich hat und auch keine spezifische

1 Dieses Beispiel ist leicht abgewandelt übernommen von Rapp (2016, S. 23). Im ersten Fall geht es

um Sein im Sinne von Existenz; in Fall zwei und drei fungiert das »ist« als Kopula, in Fall zwei steht

nach dem »ist« ein singulärer Ausdruck, in Fall drei ein generelles Prädikat.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


30 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Methode – zumindest keine naturwissenschaftliche –, bleibt die Frage, wie die Philoso-

phie vorgeht.Da es ihrnicht umgewisseGegenstände, sondern in erster Linieumunsere

Bezugnahme auf Gegenstände geht, gewinnt auch die Weise dieser Bezugnahme selbst

an Bedeutung: die Sprache. Philosophie als Wissenschaft hängt damit zentral an einer

möglichst exakten und reflektierten Sprache.Die Agenda einer rigorosen Sprachanalyse

weckte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts die Hoffnung, eine ganze Reihe tradi-

tioneller philosophischerProblemedadurchzu lösen, indemsie als Scheinproblemezum

Verschwinden gebrachtwerden; programmatisch: »ÜberwindungderMetaphysik durch

logische Analyse der Sprache« (Carnap, 1931).Nach demVorbild derMathematik und be-

stimmter axiomatisch vorgehender Naturwissenschaften sollten die Nicht-Idealitäten

der realen Sprache beseitigt und eine idealeWissenschaftssprache entworfen werden.

Dabei zeigte sich jedoch,dassdiese IdealsprachenselbstwiederumnurdurchdieAll-

tagssprache einzuführen und zu erläutern waren. Zudemwiesen sie nicht haltbare Ver-

einfachungen und Verkürzungen auf – nicht zuletzt, was das metasprachliche Konzept

des Zusammenhangs von Sprache undWelt angeht. Eine einfache Abbildtheorie,wie sie

häufig unterstellt wurde, erwies sich als ungenügend.Denn dieDinge derWelt sind nun

einmal nicht mit Namensschildern versehen. Eine Bedeutung lässt sich daher nur im

Umfeld einer Vielzahlweiterer sprachlicher Bedeutungen verständlichmachen.Sprache

bildet eine in ihrer Binnenstruktur stark vernetzte Ganzheit, die sich nie komplett von

ihrer Lebenspraxis ablösen lässt. Es erfolgte deshalb in der ordinary language philosophy

eine Hinwendung zur Alltagssprache. Nach dieser Position führt kein Weg am alltägli-

chen Sprachgebrauch vorbei. Es bliebe zu untersuchen, wieWorte in der realen Sprach-

praxis verwendetwerden,wie die »Sprachspiele« verschiedener Begriffe zu spielen sind.

Und erst vor diesemHintergrund sei – so die ordinary language philosophy–Sprachkritik

möglich. Dies ist die Position, die auch heute noch vielfach eingenommen wird.

Mir kommt es darauf an, das Wichtigste beider Position im Blick zu behalten.

Eine ideale Sprache ist vermutlich nicht erreichbar. Trotzdem ist auch die Philosophie

nicht sklavisch an die Alltagssprache gebunden. Es ist durchaus möglich, sich von

alltagssprachlichen Wortbedeutungen zu entfernen. Dies ist zwar immer nur selek-

tiv durchführbar; im Hintergrund steht dabei stets die viel breitere und nie gänzlich

adressierbare faktische Sprachpraxis. Es ist jedoch durchaus sinnvoll, um die kontext-

bezogene Unterscheidungskraft bzw. Differenziertheit zu steigern. In diesem Sinn

kommentiert LambertWiesing (2015b, S. 78) Kants Kritik der Urteilskraft. Kant wolle

darauf hinweisen, dass mit dem Begriff der Schönheit eine Lust an Dingen beschreib-

bar ist, die sich kategorial strikt von der sinnlichen Lust amAngenehmenunterscheidet

– obwohl auch er weiß, dass dieser sprachliche Unterschied im Alltag kaum gemacht

wird. Dort wird ausgesprochen oft etwas als schön bezeichnet, was ihm zufolge ange-

nehm genannt werden sollte. Doch Kant will in seiner Schrift nicht beschreiben, wie

der Begriff des Schönen tatsächlich verwendet wird, sondern ihm geht es darum, wie

der Begriff sinnvollerweise verwendet werden sollte, damit das mit ihm gegebene Dif-

ferenzierungspotential nicht vergeudet wird.

Undgenaudarumwird esmethodisch auch imFolgendenwiederholt gehen:Begriffewie

»Technik«, »Kunst«, »Modell« und »Fiktion« so einzuführen, dass die für diese Untersu-

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Technik denken 31

chung relevanten Unterscheidungen möglichst klar hervortreten können.2 Dabei kön-

nen diese Verwendungen durchaus von anderen fachlichen oder alltäglichen Diskursen

abweichen. Trotzdem sollten Abweichungen natürlichmöglichst gering und überschau-

bar gehalten werden, da jede Deviation von den Üblichkeiten erklärt werden muss und

damit den Zugang erschwert.

Entscheidend scheint mir aber: Dies ist eine zeit-und aufwandsökonomische Frage;

möglich ist auch die Erklärung von stark abweichenden Begriffsverwendungen. Somei-

nen verschiedene Autor*innen recht unterschiedliche Dinge, wenn sie »Wahrheit« sa-

gen.Frege verwendet »Sinn« und »Bedeutung« abweichend vondenheute üblichenKon-

ventionen.3 Habermas versteht »Moral« und »Ethik« anders als viele Denkerinnen und

Denker (Hübner, 2018, S. 20–21). Und Foucaults Gebrauch von »Diskurs« weicht deut-

lich ab von Habermas’. Ähnlich – um gleich auf das nächste Kapitel vorzugreifen –wird

auchder Fiktionsbegriff sehr unterschiedlich ausgelegt.Trotzdem–unddas ist hier ent-

scheidend – können wir uns sinnvoll darüber austauschen, was bestimmte Autorinnen

und Autoren unter »Wahrheit«, »Sinn«, »Bedeutung«, »Moral«, »Ethik«, »Diskurs« und

»Fiktion« verstehen. Die Sprachpraxis im Ganzen steht dabei immer im Hintergrund;

sie zwingt uns jedoch nicht, einzelne Worte nur in einer bestimmten Art und Weise zu

verwenden. Sie erlaubt es auch, besondere oder unübliche Verwendungsweisen zu ver-

stehen und auch selbst von den Üblichkeiten abzuweichen.4 Wie gesagt: Eine zentrale

Aufgabe der Philosophie ist das saubereHerausarbeiten vonUnterschieden.Diesmacht

es häufig nötig, von der Alltagssprache abzuweichen. Dies ist nie umfassend möglich,

kann aber selektiv sinnvoll sein, um Unterschiede in der Sache deutlicher hervortreten

zu lassen. Es gilt daher eine Balance zu finden zwischen dem erforderlichenUnterschei-

dungspotential und einer Ökonomie der Verständlichkeit.

Der skizzierte Gedankengang lässt sich auch noch einmal unter Rückgriff auf die

Geschichte einer Metapher illustrieren: die der Schiffsreparatur (Blumenberg, 1979,

S. 72–74). Otto Neurath und nach ihm Paul Lorenzen wenden sich damit gegen Carnaps

Unternehmen der Konstruktion einer idealen Sprache. Eine solche Konstruktion wäre

demnach vergleichbar mit dem Neubau eines Schiffs im Trockendock. Dieser Zustand

ist uns jedoch im Falle der Sprache nicht zugänglich. Wir können sie nie komplett

neu aus klar definierten Teilen zusammensetzen; Modifikationen sind nur selektiv im

fortlaufenden Prozess der Sprachverwendungmöglich.Oder imSchiffsbild gesprochen:

Reparaturen undUmbauten desWasserfahrzeuges sind nur auf hoher See undwährend

der Fahrt durchführbar. Neurath: »Wie Schiffer sind wir, die ihr Schiff auf offener See

2 Methodisch ähnlich positioniert sich auch Gabriel (2015, S. 47): »Relevante Definitionen sind nicht

bloß sprachliche Abkürzungen, sondern rekonstruieren Eingriffe in den Sprachgebrauch, die eine

Neustrukturierung bestehender Inhalte vornehmen.«

3 Weshalb Bertram (2011, S. 81–87) sich des Index’  »F« bedient, wenn er Freges Terminologie ver-

wendet, z.B. »SinnF «.

4 Die Position, dass es nicht auf die konkrete Wortwahl ankomme, sondern auf die Sache, geht pa-

radigmatisch auf Platon zurück. Im Charmides (163d) legt er Sokrates in den Mund: »Ich jedenfalls

überlasse es dir, jeden Ausdruck nach deinem Gutdünken festzulegen. Mache dabei nur deutlich,

worauf sich jeweils dein Wortgebrauch bezieht. Bestimme also nun noch einmal deutlicher von

Anfang an.« (Hier wiedergegeben nach der Übersetzung von Ekkehard Martens.) Eine ähnliche

Position vertrat emphatisch auch Karl Popper noch im 20. Jahrhundert.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


32 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

umbauen müssen, ohne es jemals in einem Dock zerlegen und aus besten Bestandtei-

len neu errichten zu können. […] Die unpräzisen ›Ballungen‹ sind immer irgendwie

Bestandteil des Schiffes.« (Zit. nach Blumenberg, 1979, S. 73)

2.1.2 Sortierung der Phänomene und Vorschlag eines engen Technikbegriffs

Eine erste Annäherung an den Technikbegriff soll begriffsgeschichtlich erfolgen. Hier-

für bietet es sich an, auf Aristoteles zurückzugehen, dessen sprachliche Sortierungen

bis heute prägend sind. Das deutsche Wort »Technik« geht aus dem griechischen Sub-

stantiv techne hervor, welches häufigmit »Kunst« oder »Kunstfertigkeit« übersetzt wird.

Es ist zudemmit dem Adjektiv technikos (technisch) verbunden. Techne ist bei Aristoteles

eng mit poiesis verknüpft (NE, 1140a).5 Poiesis bezeichnet die Tätigkeit der Hervorbrin-

gung bzw.Herstellung selbst; dagegen umfasst techne lediglich das systematische, regel-

hafte Wissen zur poiesis. Künstler bzw. Technikerinnen, sind die Personen, welche zur

poiesis fähig sind, dabei jedoch auch über die zugehörige techne verfügen. Sie sind damit

nach Aristoteles als »weiser« anzusehen als die »Handwerker«, welche – qua Erfahrung

– nur das »Daß«, jedoch nicht das »Warum« ihrer Tätigkeiten im Blick hätten (Metaph.,

981b).6 In diesem Zusammenhang ist auch daran zu erinnern, dass im griechischen Be-

deutungsfeld von poiesis und techne Kunst und Technik im modernen Verständnis noch

nicht begrifflich unterschiedenwurden (Metaph., 980b-981b).7 Poiesis ist damit ebenfalls

der sprachlicheUrsprung von »Poetik« undDichtkunst als poietike techne.8 Danebenwird

techneund episteme, alswissenschaftlichesWissenbzw.wahres,nicht nurnützlichesWis-

sen, differenziert (NE, 1094a). Episteme ist allgemeiner als die techne angesiedelt; in ihr

geht es um die generellen Begriffe einer Sache (logos). Jedoch sind sowohl die techne als

auch die episteme lehrbar, während die reine poiesis der Handwerkerin allein durch Ge-

wöhnung (ethos) erworbenwird (Metaph., 981b).Praxis verwendet Aristoteles nur für Tä-

tigkeiten, die ihr Ziel (telos) in sich selbst haben, für »Handlungen«. Sie ist damit vom

Hervorbringen der poiesis unterschieden, bei dem das Ziel im Hervorgebrachten, dem

Produkt (ergon), liegt (NE, 1094a, 1112a-1112b).9 Wobei es sowohl die praxis wie auch die

poiesis auszeichnet, dass ihre Gegenstände auch »anders sein« können, also kontingent

sind (NE, 1140a).

Auf dieser Basis will ich nun einen Technikbegriff für diese Arbeit erschließen. Es

werden, bereits etwas von Aristoteles losgelöst, Erkennen und Beeinflussen (1), die Ob-

jekte der Erkenntnis (2) und die Objekte der Beeinflussung bzw. Gestaltung (3) unter-

schieden. (1) Erkennen entspricht dabei der wissenschaftlichen Tendenz, also der episte-

me.Beeinflussung fällt demtechnischenPol zu,wobei Technikhier noch imweitenSinne

des Bedeutungsfeldes von techne und poiesis verstanden wird. Dabei stellt sich die Frage,

5 Die NE wird hier und im Folgenden zitiert nach der Übersetzung von Ursula Wolf.

6 Hier und imWeiteren nach der Übersetzung von Hermann Bonitz.

7 Woran zentral Heidegger wieder anknüpfen wird; vgl. dazu auch Abschnitt 4.3.10 unten.

8 Diese wird von Aristoteles in der Poetik thematisiert; ich folge in dieser Arbeit der Übersetzung

von Manfred Fuhrmann.

9 Vgl. dazu auch Corcilius (2011, bes. S. 246). Die poiesis-praxis-Unterscheidungwurde vielfach aufge-

griffen. Sie ist zentral für Hannah Arendt (1958/1998) und auch Gernot Böhme (2008a) sieht darin

Ressourcen zur Kritik gegenwärtiger Verhältnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007 - am 14.02.2026, 11:54:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

