
3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  77

 
 
 
 
 
 
 
 

3 Technomorphe Philosophie,

technomorphe Technikphilosophie

und mögliche Alternativen
 
 
 
 
Blicken wir auf die bisher dargelegte Problemgeschichte zurück, so fin-
den wir, ungeachtet der Unterschiedlichkeit der verschiedenen Strö-
mungen und Ansätze, dass »Technik« auf zwei verschiedenen Ebenen
verhandelt wird: Das Weltganze als Thema der Metaphysik wird unter
einer Idee der Technik modelliert, der sich die Vorstellungen vom Zu-
standekommen und der Verfasstheit der Welt verdanken. Abgeleitete
Vorstellungen vom Schöpfer, vom Weltplan, vom Prozess seiner Reali-
sierung mit seinen internen Prozessen der Verwirklichung von Zustän-
den und Werken in einem wie auch immer gearteten Medium der Her-
stellung sind diesem Grundmodell geschuldet. Dieses Grundmodell gilt
als so selbstverständlich, dass diese implizite Technikphilosophie als
prima philosophia selbst nicht zum Gegenstand der Reflexion wird,
sondern sich die kritischen Fragen und Auseinandersetzungen um den
Status des Schöpfers als Urgrund (seine Vernunft und seine Freiheit in
ihrer internen Bindung), den Status dessen, womit er (als Werkstoff)
umgeht und den Status seiner Werke (abgeschlossen oder unabgeschlos-
sen, vollkommen oder noch unvollkommen etc.) drehen. Parallel dazu
wird das menschliche Handeln als technisches Handeln dahingehend
analysiert, wie unter dem Einsatz bestimmter Werkzeuge/Instrumente
Produkte oder Zustände realisiert werden können, unter der Frage nach
den theoretischen Gründen für den Mitteleinsatz und den praktischen
Gründen für die Zwecksetzung. Wir finden hier generalisierte Theorien
technischen Handelns, welches als instrumentelles Handeln begriffen
wird. Auf dieser doppelten Basis wird dann untersucht, in welchem
Bezug das menschliche technische Handeln zur (technischen) Verfasst-
heit der Welt steht, wie es möglich ist (nachahmend in Orientierung an

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78  |  Die Kunst des Möglichen  I

den Wirkmechanismen der Natur, auf der Basis verliehener oder erwor-
bener Fähigkeiten, auf Ziele ausgerichtet, die als richtige und gültige
vorfindbar oder im Rahmen der bescheidenden menschlichen Kompe-
tenzen setzbar sind etc.). Ein solches Philosophieren über Technik ist in
einem doppelten Sinne technomorph: Es nimmt das technische Han-
deln, wie es ist, in seinen Grundelementen (Plan, Mitteleinsatz, Realisie-
rung eines Werkes etc.) als Topik (also als Katalog von Gesichtspunkten
und methodischen Strategien) zur Erschließung der Welt insgesamt.
Diese Welt erscheint mithin als technisch verfertigte Welt, wobei dann –
zweitens – das technische Handeln und seine Werke validiert werden
unter Bezugnahme auf jenes Weltganze: die menschliche Verfasstheit
als technisch lösbares Problem. Dieses Weltganze schließt die Natur des
Menschen selbst mit ein. Die Rückbesinnung auf den Menschen als
Instanz technischen Handelns in einer antimetaphysischen Einstellung
weist jedoch – wie wir sehen werden – diesen doppelten Technomor-
phismus ebenfalls auf. Es überrascht kaum, dass er sich auch in den
Sozialphilosophien findet, die die Bedingungen individuellen Mensch-
seins zu eruieren suchen und den Staat bzw. die Institutionen überhaupt
als System von Werkzeugen (Organen) begreifen, das als Organismus
oder (Mega-)Maschine gedacht wird (Mumford 1934).

3.1 Von den Metaphysiken zur philosophischen
Anthropologie

In seiner Studie »Erkenntnis und Illusion. Grundstrukturen unserer
Weltauffassung« hat Ernst Topitsch (1979) unter Rückgriff auf Hans
Leisegang (1951, 450ff.) die Technomorphizität der metaphysischen
Weltauffassung, der Auffassungen von Staat und Gesellschaft sowie von
der Seele und dem Erkennen in aller Ausführlichkeit dargelegt, so dass
dies im einzelnen nicht an dieser Stelle zu wiederholen ist. Als »Illu-
sion« wird diese technomorphe Sicht bei ihm zum Gegenstand einer
Ideologiekritik, sofern und weil sie als Metaphysik auftritt. In einer ähn-
lichen Stoßrichtung hat Hans Lenk in einem grundlegenden und viel
zitierten Aufsatz (1973, 205ff.) Versuche einer ontologischen Bestim-
mung der Technik kritisiert, die in eine derartige Weltsicht eingebettet
ist. Er hat aufgewiesen, dass die prominenten umfassenden Wesensbe-
stimmungen der Technik auf Vereinseitigungen beruhen, die den jewei-
ligen metaphysischen Ansätzen geschuldet sind, unter deren kategoria-
len Apparaten das Phänomen Technik realdefinitorisch in unterschiedli-
cher Weise als Feld oder System spezifischer Mittel oder des Einsatzes
spezifischer Mittel beschrieben und seine konstitutive Bedeutung für
unsere Weltbezüge herausgehoben wird. »Die essentialistischen monoli-
thisch-dogmatischen Globaldeutungen der traditionellen Philosophie der

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  79

Technik werden der Komplexität dieses so vielschichtigen Problembe-
reichs nicht gerecht« (ebd., 205). »Kraft ›contextual implication‹ oder
durch das Verfahren freier Assoziation alle […] Wesensaussagen über die
technischen Phänomene zu deduzieren« (1973, 201), so sein Spott, führe
zu jenem unbefriedigenden Pluralismus der technikphilosophischen
Ansätze. Topitsch verweist freilich auf einen ernst zu nehmenden Kern
jener metaphysischen Anstrengungen, mit dem sich auseinander zu
setzen lohnt, weil eine Suche nach möglichen Alternativen die Problem-
stellung ernst nehmen muss, die die Metaphysiker trieb: ein Ideal von
Vollkommenheit, das nach dem Ideal technischer Vollkommenheit
modelliert ist. Der (ästhetische) Eindruck eines wie auch immer gearte-
ten Gelingens, den uns die Schöpfung vermittelt, generierte sowohl das
Leitbild systematischer Welterklärung (Anspruch auf Vollständigkeit und
Notwendigkeit) als auch das Leitbild für die Ausrichtung menschlichen
Handelns, bis hin zur Philosophie der Gewährleistung seiner Bedingun-
gen, der Sozialphilosophie.
      In gleicher radikal-kritischer Einstellung gegenüber metaphysischen
Bestimmungen der Technik hat sich Martin Heidegger (1962, 20f.) mit
der klassischen Metaphysik und ihrer Verwurzelung in einer techni-
schen Einstellung zur Welt auseinander gesetzt, wobei er versucht, deren
Gründe frei zu legen. Wie sein Lehrer Edmund Husserl stellte er heraus,
dass der Grundzug der abendländischen Metaphysik, das Ideal vorstel-
lenden Denkens, bereits unter den Direktiven seines technischen Zu-
griffs auf die Welt besteht. Husserl hatte an diesem kritisiert, »für wah-
res Sein zu nehmen, was nur Methode ist«, eine »theoretische Umstel-
lung«, welche die »Selbstverständlichkeit« des Seins in »Verständlich-
keit« transformiert. Als »Praxis, die Theorie heißt«, unter Methoden als
»nützlichen Maschinen« ist sie eine »ursprungsverdeckende Leistung«
auf der Basis von Idealisierungen (Hua VI, 184, 377, 449). Beispiel für
eine solche Idealisierung ist der Übergang von der Geometrisierung über
die Arithmetisierung zur Algebraisierung, unter dem Hergestelltes als
Gegebenes, Verfertigtes als Fertiges erscheint. Diese »theoretische Um-
stellung« sei »inkonsequent«, da Technik als Anwendung einer Wissen-
schaft erscheint, technische Rationalität nur noch eine »Auslöserfunk-
tion« hat und in dieser Verkürzung der technische Ursprung der Wis-
senschaft in Vergessenheit gerät, ein Ursprung, der doch der Direktive
der Vernunft auf »erfüllte Intention« folgen wollte. Warum aber hat sich
dieser Irrweg, die Intention zu »erfüllen«, etabliert? Für Heidegger
wurzelt der »metaphysische Rang der unbedingten Vergegenständli-
chung alles Anwesenden« (1954, 68) in der Arbeit. Diese denkt die »Sei-
endheit des Seienden als die Anwesenheit für das sicherstellende Vorstel-
len« (ebd. 71). Sicherstellen, Absicherung, Wiederholbarkeit ist ja – nach
der archaischen Epoche der »Zufallstechnik« (Ortega y Gasset 1939,
40ff.), die den Namen »Technik« nicht verdient – die Grundintention

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80  |  Die Kunst des Möglichen  I

technischen Handelns jenseits bloßen rationalen Mitteleinsatzes, wie er
den weiten Technikbegriff Max Webers (1921, 32) prägte. Die Frage nach
der Erkennbarkeit werde gleichgesetzt der Frage »nach Möglichkeit des
Entgegenstehens« (nämlich dem sichernden, rechnenden Vorstellen)
(Heidegger 1954, 71).
      Eine Vor-stellung, die sich in »naiver Einstellung« (Husserl) auf
Vorhandenes richtet und hier einen unmittelbaren Anfang sucht, hat
sich nicht darüber vergewissert, dass vorgestellte Gegen-stände bereits
genetisch sekundäre Größen sind: Solche, die aus der »Bewandtnisganz-
heit« unserer selbstverständlichen Lebenswelt (Husserl), unseres »In-
der-Welt-Seins« (Heidegger) gleichsam herausgefallen sind. Vor-gestellt
werden sie aufgrund ihrer »Auffälligkeit«, »Aufdringlichkeit« und »Auf-
sässigkeit«, also ihrer Widerständigkeit gegenüber einem selbstverständ-
lichen Um-zu der Dinge als »Zeug« (Heidegger 1967, 74 u. 84). Ent-
täuschtes technisches Handeln, welches sich auf Sicherheit verließ, geht
nun mit den vorgestellten Gegenständen im Modus der Bezeichnung,
analytischer Klassifizierung und Suche nach Kausalität um, zwecks
planbarem Zugriff und Absicherung des technischen Erfolgs des Han-
delns. Widerständigkeit der Realtechnik beim unmittelbaren Agieren in
der Welt evoziert eine elementare Intellektualtechnik bis hinaus in die
Höhen der Metaphysik, die letztlich auch der »Sicherung« verpflichtet
ist. Insofern liegt das Instrumentale dem Kausalen voraus, »die instru-
mentale Bestimmung der Technik ist sogar […] unheimlich richtig« (Hei-
degger 1962, 6 [hervor. C.H.]), unheimlich deswegen, weil sie auf die-
sem Wege gerade ihr »Wesen« verfehlt, »inkonsequent« (Husserl) ist.
      Aber hatte sich nicht die antike theoria bewusst von diesem Zugriffs-
ideal distanziert, in dem sie nicht das Veränderliche, sondern das Be-
ständige, Ewige zu erfassen suchte? »Selbsttäuschung« lautet Heideg-
gers Verdikt. Denn genau diese Idee orientiert sich gerade an einer Idee
der Vollkommenheit (s. Topitsch), die das Wechselhafte und Widerstän-
dige, das Kontingent-Störende überwinden will. Dessen negative Erfah-
rung verdankt sich dem Ideal eines Zustandes, der als solcher eben nicht
gestört werden kann (und will). Die sich selbst genügende Lebensform
des Theoretikers findet ihr Glück in der Gewissheit des »Feststehenden,
der Einheit des Ständigen« (1954, 70). Die ethische Vollkommenheit der
theoretischen Haltung mit ihrem Glück und die Abwälzung der Herstel-
lung auf die Handwerker und der Arbeit auf die Sklaven (Aristoteles)
haben somit eine gemeinsame Wurzel: die Flucht aus der Technik
wegen der dort erfahrenen Widerständigkeit und die Vorstellung von
einem in sich ruhenden Gleichbleibenden, welches man im In-der-
Welt-Sein gerne hätte. In diesem sind wir aber doch im Modus der Sorge
um uns befangen, ohne dass die im »Man« stabilisierten Gewohnheiten
eines Handelns im System uns hier Ersatz bieten könnten. Denn sie
verfehlen das Grundproblem unseres Selbst-Seins, unsere Endlichkeit.

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  81

Theoria im klassisch-metaphysischen Sinne steht somit unter dem Ideal
des selbst unbewegten, von Bewegung nicht tangierten Bewegens, das
sein telos in sich selbst hat, gedacht als intellektuale Teilhabe an Gott als
dem vollkommenen Techniker, der sich nichts mehr vorstellen muss,
keine Gegen-stände hat, sondern dessen Schöpfung vielmehr Teil seiner
selbst ist. In den Gründungsschriften der abendländischen Metaphysik
wird dieses Ideal in Bildern der Technik anschaulich entfaltet: Bei Par-
menides in seinem Lehrgedicht, das den Erkenntnisprozess als Wagen-
fahrt zur Einsicht in die Wahrheit des Seins beschreibt, ex negativo in
den Konnotationen widerständiger Technik – »Kreischton der Achse vor
Hitze […]« (Parmenides 1969, 11) oder umgekehrt bei Heraklit als Ideal
harmonisch stabilisierter Prozessualität in Metaphern vollkommener
Technik – »gegenstrebige Vereinigung der Kräfte wie des Bogens und
der Lyra« (1971, 162). Erinnert sei an Platos Vorstellung einer vollkom-
menen Realisierung des Kosmos unter der Ordnung der Ideen oder
Aristoteles’ Vorstellung gelingender Technik als Vervollkommnung der
Natur für den Menschen, den eben diese Natur hierfür hinreichend
ausgestattet hat, zu ihr in durchgehender Analogie zu operieren (vgl.
Bartels 1965, 276f.), bis hin zu denjenigen Vorstellungen vom Menschen
als »zweiten Gott«, der prästabilierte Lösungsgestalten in reales Sein
bringt (Dessauer 1956). Welt und ihr innerweltlich Technisches werden
unter dem Denkmuster vollkommener Technik qualifiziert. (Wenn
Aristoteles »Praxis« als gelingenden Gesamtlebensvollzug zwischen der
»Poiesis« und dem Ideal der »theoria« ansiedelt, so erreicht der Versuch
tätigen Lebens, dieses Ideal einzulösen, die Vollkommenheit allenfalls a
limine, da er dabei ohne die poietischen »Reste« nicht auskommt, wel-
che von einer noch unvollkommenen Technik geprägt sind.)
      Entsprechend stehen die Wissenschaften mit ihrer Ambition, das
Gleichbleibende zu erfassen (sei es als immerwährend Statisches qua
Metaphysik und Mathematik, sei es als Gleichbleibendes der Prinzipien
der Bewegung qua Physik) letztlich unter dem Ideal vollkommener
Technik. Abgeleitete Ideale wie das der Gültigkeit der Beobachtung qua
Wiederholbarkeit sowie ihrer wiederholbaren Bezeichnung in der Ideal-
technik des Vorstellens, welche durch das Medium der Schrift i.w.S.
ermöglicht ist, stehen unter diesem Ideal. Es gewährleistet die Dauerhaf-
tigkeit eines sich selbst genügenden praktischen Vollzugs des Lebens als
dessen inclusive end (jenseits der praxis-verunmöglichenden Extreme
des Mangels und Überflusses), sofern die Poiesis als wiederholbar gelin-
gende Herstellung deren Basis garantiert. Der Zustand der Freiheit von
Störung, der sich selbst genügenden Ruhe, ist Leitbild entsprechender
Technikkonzepte, als »Anstrengung […], Anstrengung zu ersparen«
(Ortega y Gasset 1978, 24) bis hin zur Vision vollkommener Automati-
sierung, die letztlich darauf angelegt ist, technisches Handeln mit sei-
nem Risiko des Scheiterns überflüssig werden zu lassen von Hegel

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82  |  Die Kunst des Möglichen  I

(1955, 74) bis Arnold Gehlen (1957, 20ff.) in einer Welt, deren Vision die
einer vollständigen und selbstständigen Dienstbarkeit ist (vgl. hierzu
Hubig 2003). Was soll aber nun eigentlich das Missliche oder gar Ver-
werfliche an einem Zugriff auf die Welt sein, der auf Vollkommenheit
aus ist? Es ist – um dies noch einmal hervorzuheben – der Pluralismus
von Vollkommenheitsidealen mit ihrem ärgerlichen, desorientierenden
Alleinvertretungsanspruch. Dieser Pluralismus resultiert daraus, dass bei
näherer Betrachtung das Vollkommenheitsideal ex negativo aus Störun-
gen und Irritationen entwickelt wird, deren Erfahrung aber kontingent
ist. Diese »Nichterfülltheit« einer Vernunft (Husserl) bleibt solange kon-
tingent, wie sich die Vernunft nicht selbst über einen Modus der Aner-
kennung ihrer selbst als allgemeiner Vernunft vergewissert hat. Beson-
ders deutlich wird dies im Pluralismus derjenigen Bestrebungen, unter
denen eine »Verwissenschaftlichung« der Metaphysik als Beschäftigung
mit dem »Seienden, inwiefern es ist« (Aristoteles Met. 1003 a 20-33) und
den daraus resultierenden Wesensbestimmungen »der« Technik vollzo-
gen werden sollte – den philosophischen Anthropologien.

3.2 Philosophische Anthropologien der Technik

Wenn wir nach einem »Wesen der Technik« suchen, das jenseits des
Technomorphismus unserer Weltbezüge liegt und diesen ggf. begrün-
det, darf – so jedenfalls Heidegger – dieses Wesen nicht mit dem Tech-
nischen gleichgesetzt werden. »Das Wesen der Technik ist […] nichts
Technisches« (Heidegger 1962, 5). Genauso wenig wie das Wesen eines
Baumes etwas Baumhaftes ist, genauso wenig ist das Wesen der Technik
etwas Technisches. Aber wer behauptet derartiges? Heideggers Antwort:
die Anthropologie. Denn sie modelliert die Technik als notwendiges
Element menschlichen Problemlösens überhaupt, und modelliert den
Menschen bereits als jemanden, dessen Probleme technische Probleme
sind, die er mittels Technik zu lösen hat. Seine Probleme erscheinen als
solche, die einer technischen Lösung übereignet werden konnten (und
können) – sonst gebe es ihn als Lebewesen nicht mehr oder nicht in der
gegenwärtigen Form. Das Problem, dem sich unter dieser Modellierung
der Mensch gegenüber sieht, ist seine unzureichende Ausstattung mit
Mitteln für die Gestaltung seiner theoretischen und praktischen Weltbe-
züge. Eben dieses Problem, das bereits technisch gedacht ist, soll die
Technik lösen. Es wird also eine Modellierung des Menschen unter dem
Mittel-Zweck-Schema vorausgesetzt, aus der dann sein technisches
Handeln als für ihn notwendig abgeleitet wird. Das »Unzureichende«
seiner Ausstattung mit Mitteln kann im Fehlen oder im Überschuss
bestimmter Mittel unterstellt werden. Entsprechend divergieren die phi-
losophischen Anthropologien in ihrer Charakterisierung des Menschen

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  83

als »Mängelwesen« oder »Überschusswesen«, wie wir es in der Problem-
tradition bereits angetroffen haben. Eine dritte Fraktion modelliert ihn
als Wesen im Prozess der Entwicklung vom Mängel- zum Überschuss-
wesen. Alle gründen in einer Auffassung vom Wesen des Menschen als
technischem Wesen, dem »absolut gesetzten menschlichen Handeln«
(Heidegger 1954, 95), einer Globaleinschätzung einer »Natur« des Men-
schen, in der seine Verwiesenheit auf bzw. Kompetenz zur Technik
angelegt ist. Aber auch biomorphe Anthropologien, die die Technik des
Menschen als Element und/oder Stufe der allgemeinen Evolution begrei-
fen, erweisen sich bei näherer Betrachtung als technomorph. Denn Evo-
lution wird in der Regel insgesamt als Problemlöseprozess modelliert, in
dem ökonomisch effektiv und effizient – »die Natur tut nichts umsonst«
– die Lebewesen bestimmte Mittel (mit oder ohne Erfolg) einsetzen,
wobei der intentionale Einsatz dieser Mittel als menschliche Kultur ihre
evolutionäre Bewährungsprobe entweder bestanden oder noch zu beste-
hen habe. Fitness, operationalisiert in einer möglichst hohen Nachkom-
menschaft, erweist sich als technomorpher Begriff, weil diese Nach-
kommenschaft ihrerseits funktionalisiert ist als Instrument des Überle-
bens der Art. Hier wird als »absolut gesetztes Handeln« dasjenige der
Natur oder der Arten unterstellt. Wird der Mensch als Avantgarde einer
Evolution von einer »ursprünglichen« Natur zur technischen Kultur
begriffen, kann dies wieder (kulturoptimistisch) erachtet werden als
seiner eigentlichen Natur entsprechend oder als seine uneigentliche
»sekundäre« Natur ausmachend (kulturpessimistisch). Entsprechend
kann behauptet werden, dass diese Evolution entweder mit dem Men-
schen »als Subjekt« der Natur (Moscovici 1982, 58) und »höchstem
Experimentator« (ebd. 532) ihre Krönung, oder dass sie ihre »Tragödie«
(vgl. hierzu Hubig 2000b) bzw. gar ihre »Katastrophe«, ihre »Naturka-
tastrophe Mensch« (Wuketits 1998) fände. Die sich hier anschließenden
»evolutionären Ethiken« und »evolutionären Erkenntnistheorien« werten
ethische Orientierungen und Erkenntnisstrategien funktional als Mittel
in ihrem technomorphen Evolutionsmodell. Naturalistische Anthropolo-
gien vergewissern sich nicht oder nur unzureichend ihrer eigenen Vor-
aussetzungen und sind in ihrer Technomorphizität naiv.
      Die prominenteste Anthropologie, die auf der These vom Menschen
als Mängelwesen basiert, ist diejenige Arnold Gehlens. Mängelwesen ist
der Mensch sowohl bezüglich seiner Ausstattung mit Organen als auch
bezüglich seines verlustig gegangenen Instinkts als Orientierungsinstanz
für das Überleben (Gehlen 1957, 8). Technik vermag diese Mängel zu
kompensieren, indem sie Leistungen der Organe verstärkt (Hammer,
Mikroskop, Telefon, Waffen), Organe entlastet und ihre Leistung ein-
spart (Rad, Verkehrsmittel) oder spezifisch-defiziente, aber notwendige
Organe ersetzt (z.B. durch Einsatz von Feuer, Bekleidung etc.). Über ihre
Leistungen einer besseren Bewerkstelligung des Notwendigen hinaus bis

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84  |  Die Kunst des Möglichen  I

hin zur Arbeitsersparnis überhaupt sei Technik auch und gerade auf
Sicherung angelegt und kompensiere diese Leistung des (verlustigen)
Instinkts durch intellektuelle Organisation einer »künstlichen Natur«:
im Zuge des Ersatzes des Organischen durch das Anorganische, von Na-
turkräften der Ist-Natur (Holz, Tiere) durch solche anorganischer
Gestalt. Dies habe seinen Grund in der leichteren Erkennbarkeit und
besseren Kontrollierbarkeit der Welt des Anorganischen sowie der da-
durch erzielten Unabhängigkeit von Fährnissen der lebendigen Natur,
einer Natur, die sich in der »Irrationalität« sowohl des biologischen Le-
bens als auch der menschlichen Psyche spiegele (ebd. 10f.). (Mit »orga-
nisch« kann nicht der Fachterminus der Chemie gemeint sein, wie auch
Erträge der Biosystemtechnik sich kaum diesem Wortgebrauch fügen
dürften; gemeint ist wohl die in ihrer ursprünglichen Verfasstheit leben-
de Natur.) Die »Entlastungsleistung« (ebd. 17, 105) betrifft also nicht bloß
den Mitteleinsatz, sondern besteht letztendlich darin, dass in der »Su-
perstruktur« Technik-Wissenschaft-Wirtschaft und den diese verkör-
pernden Institutionen ein »gesellschaftlicher Außenhalt« geschaffen
wird, der die verlorenen Instinktleistungen übernimmt. Im Zuge der
Technikentwicklung ließen sich zwei Tendenzen einer qualitativen Um-
strukturierung feststellen: Erstens die unter dem Problemdruck der
Technik stattfindende Wandlung der Naturwissenschaften von der Zu-
fallsbeobachtung und Spekulation hin zum Experiment als kontrollier-
tem, wiederholbaren Auslösen isolierter Naturprozesse (ebd. 12, 27ff.)
unter dem Vorbild des Maschineneinsatzes (nicht umgekehrt also Tech-
nik als Realisierung naturwissenschaftlichen Denkstils), und zweitens
die Forderung nach Optimierung beider unter den Rahmenbedingungen
kapitalistischer Produktionsweise (kleinster Aufwand, Sparsamkeitsprin-
zip etc.). Dies folge dem Urbedürfnis nach Herstellung von Umweltstabi-
lität, welches bereits die magische Grundeinstellung zur Natur orientie-
re. Die Entwicklungstendenz des »menschlichen Handlungskreises«
von einem Steuern, das sich abhängig von Erfolg oder Misserfolg bestän-
dig korrigiert, hin zu einem stabilen Automatismus, der von weiteren
Entscheidungen entlastet. Die Institutionalisierung von Handlungsrou-
tinen, der bewährte Lösungen favorisierende Denkstil und die Ignoranz
gegenüber Neuinformationen (ebd. 20ff.) entspricht diesem Bedürfnis,
dem aber letztlich durch sich selbst regulierende Automaten besser ent-
sprochen wird. Die Gehlensche Diagnose dieses Technikverständnisses
folgt bis zu diesem Punkt den Erträgen der Diskussion, die auf der VDI
Sondertagung »Die Wandlung des Menschen durch die Technik« 1953
(VDI-Z Bd. 96, Nr. 5) geführt wurde. Technik insgesamt wird als »Organ-
projektion« begriffen, als Auslagerung der Leistungen der (defizienten)
Sinnesorgane, der Bewegungsorgane und letztlich des organischen In-
stinkts als Orientierungsinstanz. Dies gibt jedoch Anlass zur Problemati-
sierung: Wie sind fehlende Leistungen fehlender Organe in die Technik

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  85

zu projizieren? Wie kann etwas »ersetzt« werden, das gar nicht existiert?
Wie kann unter jenem Projektionsmodell erfasst werden, dass eine
»Verstärkung« als Leistungserhöhung (etwa der Bewegungsorgane
durch Maschinen) den Herstellungsprozess und seine Produkte qualita-
tiv grundlegend verändert? (Die Nähmaschine ist nicht als bloße Ver-
stärkung des Nähens mit der Hand zu interpretieren.) Inwiefern ist un-
ter dem Topos »Entlastung« zwar erfasst, dass sich bestimmte techni-
sche Handlungen eines individuellen Subjekts erübrigen, dafür aber an
anderer Stelle neue Belastungen entstehen, die entweder von demselben
Subjekt oder von anderen Subjekten im arbeitsteiligen Prozesse bewäl-
tigt werden müssen (Beispiel: Nutzung von Verkehrsmitteln)? Ist hier
nicht eher von Umstrukturierung zu reden, bei im Wesentlichen gleich-
bleibender Inanspruchnahme menschlicher Leistung, wobei allenfalls zu
konzedieren wäre, dass der Zeitaufwand für Arbeiten eines bestimmten
Typs (im realtechnischen Bereich) tendenziell sinkt? Und wäre nicht in
Rechnung zu stellen, dass manche Entlastungsleistungen insofern zu
neuen Belastungen führen, als Handlungsoptionen entstehen, deren
Wahrnehmung oder Vermeidung erneuten Aufwand bedeuten, indem
ein neuer Bedarf an Typen sozialen Handelns wie Koordination, Steue-
rung und Regelung im Bereich der Sozialtechniken entsteht und neue
Erfordernisse an Orientierung gezeitigt werden, denen durch Bildungs-
und Reflexionsprozesse zu entsprechen ist?
      Die These von der Organprojektion wurde von Gehlen im Verweis
auf Ernst Kapp entwickelt, für dessen anthropologische Technikphiloso-
phie dieser Terminus zentral ist, wobei sowohl Gehlen als auch manche
Interpreten (beider) übersehen, dass die aufgeworfenen Fragen zur
Modellierung der Organprojektion nur vermeidbar sind, wenn der
Mensch gerade nicht als Mängelwesen erachtet wird, sondern als »star-
kes« und »leistungsfähiges Tier«, das auf der Basis seiner Triebstruktur
jene Projektionen vornimmt und sein angestammtes Milieu verlassen
kann. Sonst, so Kapp, hätte es den evolutionärem Druck bis zur Entwick-
lung von Technik gar nicht standhalten können (Kapp 1978, 35). Die von
Gehlen als mangelhaft empfundene Ausstattung des Menschen wird von
Kapp als Resultat eines Schwindens des »Raubtierähnlichen« begriffen,
welches dadurch ermöglicht wurde, dass die bisher notwendigen Eigen-
schaften der Körperbildung in ein dem Menschen Äußeres verlegt wor-
den sei, in die Technik (ebd. 36). Dadurch wurde das Entwicklungspoten-
tial von Mund/Gebiss als Organ differenzierter Sprache, der Hand als
Organ des Werkzeugsgebrauchs sowie, im Zuge des aufrechten Ganges,
des Gehirns als Steuerungsorgan freigesetzt (ebd.; vgl. auch Leroi-
Gourhan 1988). Durch die zunächst unbewusst vollzogene Verlegung
von Funktionen und von Funktionserfüllung in äußere Gegenstände
entstand eine Repräsentation derselben, die nun dem Subjekt Bestim-
mungsversuche der Struktur der Funktionserfüllung in seinen eigenen

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86  |  Die Kunst des Möglichen  I

Organen ermöglichte. Dass Technik nunmehr als Projektion menschli-
cher Organe erscheint, setzt voraus, dass nach einem unbewussten,
»unmittelbaren« (Hegel) Anfang eine Rückprojektion des Resultats der
unbewussten Projektion auf das Subjekt möglich wird, die dann in
einem dritten Schritt Technik erst als Projektion begreifbar macht. Der
Hegelianer Kapp nimmt also nicht in naturalistischer Perspektive einen
anthropologischen Befund zum Ausgangspunkt, sondern rekonstruiert
reflexiv, wie wir auf die Idee kommen können, uns solchermaßen zu
begreifen. Er reflektiert gewissermaßen auf die Möglichkeit, so zu argu-
mentieren wie Gehlen, und zeigt, wie im Horizont dieser Möglichkeit die
basale Charakterisierung des Menschen als Mängelwesen eine vorschnel-
le und dogmatische Bestimmung ist, die sich ihrer eigenen Vorausset-
zungen nicht vergewissert hat: Das »Spiegel- und Nachbild seines In-
nern, […] (der) Theil von sich, (den er) vor seine Augen gestellt erblickt
[…] dient seinerseits wieder nach rückwärts als Vorbild zur Erklärung
und zum Verständnis des Organismus, dem es seinen Ursprung ver-
dankt« (ebd. 26). »Kommt es ja doch auf die Einsicht an, dass es die
Bestimmung aller organischen Gebilde […] ist, auf die eine oder andere
Art in den menschlichen Machwerken […] sich nach außen zu projiciren,
um als wissenschaftlicher Forschungsapparat retrospektiv zur Selbster-
kenntnis und zur Erkenntnis überhaupt vollendet zu werden« (ebd. 96).
Die Selbstbestimmung basiert also auf einer Rückprojektion des unbe-
wusst Projizierten, wodurch Bewusstsein entsteht, das aus dem mit dem
Tier gemeinsamen »Thun« bewusstes Tun, nämlich »Arbeit« mache.
Allerdings findet sich bei Kapp noch ein »anthropologischer Rest« da-
hingehend, dass er diesen Trieb, Funktionen in die Außenwelt zu proji-
zieren, naturgeschichtlich zu plausibilisieren sucht. Hegel war an dieser
Stelle, wie wir sehen werden, konsequenter: Er ließ selbst diesen Trieb
der Vernunft gänzlich unbestimmt und verwies darauf, dass eine wie
immer geartete Bestimmung dieses Triebs selbst nur und immer im
Bannkreis der Resultate, Exemplifikationen und Instantiierungen seines
Tuns verbleibt, so wie die Tätigkeit eines Maulwurfs nur an ihren Hü-
geln zu erkennen sei, nicht aber als Tätigkeit als solche. Wenn Kapp
schreibt: »Nur auf diesem Umwege der selbstthätigen Erschaffung ihrer
Cultur feiert die Menschheit ihre Selbsterlösung aus dem gemeinen
Empfindungsbewusstsein zum höheren Denk- und Selbstbewußtsein«,
begreift er diesen zutreffenden Befund nicht radikal genug. Er hätte
»Selbstbewußtsein« als hergestelltes Bewusstsein auch auf dasjenige von
der »Selbstthätigkeit« als Projekt überhaupt beziehen müssen. Stattdes-
sen sucht er mit Blick auf Darwin nach einer evolutionistischen Erklä-
rung des Auftretens und der Folgen der Projektion (ebd. 26). Seine Re-
flexion ist zwar umfassender als die spätere Argumentationslinie, die
Gehlen entwickelt und in deren Folge die Denkfigur, die Technik als
»Umweg« erachtet, instrumentalistisch verkürzt bleibt (Sachsse 1978),

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  87

die also das Umweghafte der Technik, das darin liegt, erst aufwändige
Mittel zu entwickeln, um auf diesem Wege das Ziel zu erreichen, mit
Ortega y Gasset unter das Prinzip stellt, durch »Anstrengung […] An-
strengung zu ersparen« (s.o.). Der simple Technomorphismus der philo-
sophischen Anthropologie der Gehlen-Tradition war bei Kapp also be-
reits überwunden, mündete jedoch in den Technomorphismus einer
naturhistorischen Betrachtung, deren Modellierung Hegel selbst im
Kapitel »Die beobachtende Vernunft« seiner »Phänomenologie des Geis-
tes« bezüglich ihrer dogmatischen Setzungen und der Beliebigkeit der
Weisen, Natur als handelndes Subjekt zu unterstellen, kritisiert hat.
Dieser (höherstufig) technomorphe Kern der Evolutionstheorien liegt
darin, dass das Naturgeschehen selbst als Problemlöseprozess interpre-
tiert wird. Natürliche Problemlösestrategien zu unterstellen setzt aber die
Beantwortung der Frage voraus, welches Problem »die Natur« habe.
Kapp selbst kommt der Einsicht in diese Problemlage sehr nahe, wenn er
davon spricht, dass die innere Konzeption technischen Herstellens
durchaus »unbewusst« sein könne, ein äußerer Zweck jedoch als solcher
immer bewusst sein müsse (Kapp 1978, 26). Wenn dem aber so ist, wie
wäre dann eine sinnvolle Rede von einem »Zweck« der Natur möglich,
wie er etwa als (sich perfektionierte) Selbsterhaltung o.Ä. unterstellt wird
(und nicht, wie bei Kant, als heuristisch sinnvolle Fiktion)? Eine derartige
Unterstellung wäre aber die Voraussetzung dafür, wie Kapp und die
Evolutionisten von einer »Stufenreihe« zu sprechen, deren höchsten
Punkt der Mensch einnimmt. (Für Kant ist die Selbstsetzung des Men-
schen als höchste Stufe ein Akt der Autonomie, nicht der einer objekti-
ven Erkenntnis.) In der Formulierung zur »Erschaffung von Mitteln,
berechnet auf Schutz und Sicherheit« (ebd. 36) findet sich bei Kapp der
Verweis auf einen Naturzweck, den der Mensch als »Idealthier« am bes-
ten erfülle. Er bleibt aber unentschieden bzw. als Folge dieser Unent-
schiedenheit inkonsequent, was die Einschätzung des Standpunkts be-
trifft, von dem aus diese These entwickelt wird. Zwar weist er darauf hin,
dass dieser Standpunkt »anthropozentrisch« ist und sucht die Einnahme
dieses Standpunkts zu rechtfertigen im Blick auf die ungelösten »Strei-
tigkeiten der Materialisten« unter den Evolutionstheoretikern, die von
ihrer Basis aus nicht hinreichende Argumente entwickeln können, ob die
Evolution über den Menschen hinausgehe oder »mit Menschen von
unserem Schlage halt macht« (Rokitanzky zit. bei Kapp 1978, 17).
Gleichwohl sucht er immer wieder das »Instinkthafte« und »Unbewuss-
te« des Projizierens in einen naturgeschichtlichen Zusammenhang zu
stellen, ohne sich darüber zu vergewissern, dass das Bild von diesem
Zusammenhang eine Rückprojektion im Großen ist, eine Selbstbestim-
mung der Vernunft und nicht etwa eine der Natur. Der Gedanke, dass
wir – abgesehen von empirischen Befunden zum Evolutionsgeschehen –
Globalaussagen zur Evolution, zum evolutionären Fortschritt, seinen

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88  |  Die Kunst des Möglichen  I

Kriterien und seinem Ziel nicht begründen können, schien unerträglich.
Und die Technikphilosophie musste dazu herhalten, ein technomorphes
Konzept der Evolution zu modellieren, in dem Technik selbst verortbar
wird. So, wie der Ansatz Arnold Gehlens gegenüber demjenigen Kapps
als Rückfall oder Schwundstufe einer Reflexion zum Konzept von Tech-
nik als Inbegriff der Mittel des Problemlösens erscheint, so trifft dies auf
Kapps Ansatz zu im Blick auf die Einbettung der Technik in ein Evolu-
tionsgeschehen, der sich nicht radikal genug seines Standpunktes ver-
gewissert hat, von dem aus dieses Geschehen begriffen wird. In seiner
Abrechnung mit Modellierungen der Naturgeschichte hat Hegel genau
diese Reflexion unternommen und dabei freigelegt, wie die Vernunft
ihre Vorstellung vom Bestimmen und Begreifen gewinnt auf der Basis
einer Reflexion technischen Handelns. Darauf werden wir im vierten
Kapitel näher eingehen.
      Ein weiterer Rückfall des Reflexionsniveaus relativ zu Ernst Kapp
findet sich in den anthropologischen Technikphilosophien, die sich
selbst eher als »biomorph« charakterisieren würden, weil sie die Tech-
nikentwicklung in einem naturalistisch begriffenen Evolutionsprozess zu
verorten suchen. Unter diesem Ansatz, dessen Wortführer im Wesentli-
chen in der französischen Tradition der Technikphilosophie zu finden
sind, treffen wir die Denkfiguren an, die Hegel bereits (PhG, 185-221)
kritisch reflektiert hat: Auf der Suche nach einem Prinzip der Systembil-
dung beobachtet die Vernunft in der Natur ihr Naturverhältnis: dass sie
darin auf ein »Gleichbleibendes« aus ist, das eine »Wiederkehr des
Tuns« garantiert, und diese »Wiederkehr« nichts anderes ist als die
Umsetzung der Selbsterhaltung. Hierbei bemerkt sie, dass in Ansehung
der höheren Arten der Natur zunehmend individuellere und komplexere
Merkmale von Mitteln der Selbsterhaltung zu berücksichtigen, also ein-
fache Bestimmungen nicht durchzuhalten sind, wenn sie die Gegen-
stände ihres Bestimmens nicht verlieren will. Eine Wesensbestimmung
der Natur als sich entwickelnder Organismus bei Unterstellung von des-
sen Zweckmäßigkeit unter dem Prinzip der Selbsterhaltung ist freilich
nicht »aus der Sache« zu gewinnen, denn organische Lebewesen bekun-
den nicht per se einen Zusammenhang zwischen gelingender Selbster-
haltung und Entwicklung zu höheren, komplexeren Formen der Indivi-
duierung von Arten.
      Im Zuge der Versuche, Technik in einem Evolutionsgeschehen als
auf den jeweiligen Stufen notwendig zu integrieren, wird hingegen eine
strikte Reflexion auf die Tatsache, dass wir hier Naturverhältnisse beob-
achten, und nicht Ausschnitte der sich entwickelnden Natur, nicht hin-
reichend radikal vollzogen. Entsprechend schwanken die Ansätze zwi-
schen der Darstellung von Sachverhalten, der Darstellung von Verhält-
nissen unsererseits zu diesen Sachverhalten und Appellen, wie man sich
zu diesen Sachverhalten zu verhalten habe, hin und her: Henri Bergson

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  89

sieht im »Elan vital« das Lebensprinzip, welches schöpferisch den Reich-
tum an Formen hervorbringt. Technik ist zunächst »Werkzeug« des
Instinkts im Rahmen bloßer Bedürfnisbefriedigung in geschlossenen
Kleingesellschaften, deren Religiosität eine Abgrenzungs- und Defensiv-
funktion erfüllt. Mit der Ausbildung des Intellekts wird die Technik zum
Werkzeug eines variablen Umgangs mit Körpern und ermöglicht eine
»Aktivität höherer Ordnung« (1964, 425), die die Gesellschaften öffnet
und durch eine »Religion der Offenheit« geleitet werde (ebd. 481f.).
Durch das ungeheure System unterschiedlicher Maschinen werde die
Menschheit entfaltet, es entsteht eine »garbenförmige« Entfaltung der
technischen Zivilisation mit zunehmender Dichotomisierung und Aus-
einanderentwicklung sozialer Tendenzen bis hin zur »Raserei« der
Steigerung dieser Entwicklungen zum Extrem ihres Umschlagens in
Chaos und Not (ebd., 470ff.). Das technische Potential, die Bedürfnisse
aller zu befriedigen als »wahre« Bestimmung der Technik könne jetzt
allerdings dadurch wieder verwirklicht werden, dass aus diesen zwang-
haften Entwicklungen der Zivilisation die Konsequenz gezogen und ein
Denken in »geschlossenen« Nützlichkeitszusammenhängen aufgegeben
werde zugunsten einer Gesellschaftsform, in der qua Abkehr von der
Luxusproduktion eine »Rückkehr zur Einfachheit der Lebensstile« statt-
findet (ebd. 425ff.). Die Evolution provoziert also sozusagen ein Sich-
Verhalten zu ihr, welches sich veranlasst sieht, im Rahmen einer neuen
»Mystik« sittliche Reserven zu mobilisieren, um Auswüchsen der evolu-
tionären Tendenz (Technik als natürliche Selbstentfaltung) zu begegnen.
Um einen naturalistischen Fehlschluss zu vermeiden, der diese normati-
ve Einstellung aus einer Sachgesetzlichkeit herzuleiten sucht, überant-
wortet Bergson der Religion als neuer Mystik die Aufgabe, der Technik
zu ihrem vollkommenen Sinn zu verhelfen.
      Ähnlich wie Bergson erachtete Gilbert Simondon ein auf bloße Nütz-
lichkeit verkürztes Konzept von Technik als anthropozentrische Ideolo-
gie. Vielmehr sei die technische Evolution das »hervorgebrachte Natürli-
che«, und es gelte, die »Natur der Maschine« sowie die »Werte, die in
den Beziehungen zwischen den Maschinen und den Menschen impli-
ziert sind, wieder in eine Kultur einzuführen« (1958, 13; 256). Wenn
Technik das »hervorgebracht Natürliche« ist, sei die Annahme eines
Gegensatzes zwischen menschlicher Natur und einer »Natur der Ma-
schine« bloße Ideologie. Unter dem Druck eines kontinuierlichen Fort-
schritts in der Erbringung von Leistungen habe die Evolution der Tech-
nik selbst ihren Ausgang von isolierten Einzelwerkzeugen genommen,
abgelöst von deren Integration in Maschinen, deren eigentümlicher
Wirkungsmodus zu misslichen kulturpessimistischen Interpretationen
Anlass gab, schließlich hin zu flexiblen Systemen einer »von der Technik
ausgedrückten und bestimmten Wirklichkeit« (ebd. 16). Das »technische
Funktionieren« zeuge vom »Funktionieren der Natur«; das »technische

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90  |  Die Kunst des Möglichen  I

Objekt« in seiner jeweiligen Perfektion begründe ein technisches Han-
deln als »operation pure«, welche »infra-individuell« als elementarer
Bestandteil der Ganzheit der Evolution aufgefasst werden müsste. Ihre
entwicklungsmäßige Ausdifferenzierung sei – entsprechend der Aus-
richtung der Evolution auf Stabilität der Organismen mit ihren Teilorga-
nen – dadurch zur »Reife« zu bringen, dass der Mensch unter dem
Idealbild des Ingenieurs nicht wie ein Lehrling, sondern wie ein Dirigent
diese Werkzeuge zu einem »innerlich völlig kohärenten und gänzlich
vereinheitlichten System« mache (ebd. 23ff.). Am Beispiel der Kraftma-
schinen wird die Technikentwicklung als Steigerung der Kohärenz auf-
gewiesen; die Technik werde zur »Grundlage für die Kultur, der sie die
Kraft zur Einheit und Stabilität verleiht, indem sie die Kultur in Überein-
stimmung mit der Wirklichkeit bringt« (ebd. 16). Fehlentwicklungen der
Technik werden also zurückgeführt auf ein ideologisches Kulturkonzept,
welches die Evolution der Technik als Kulturträger ignoriert.
      Der bereits erwähnte José Ortega y Gasset stützt seine Technikdeu-
tung auf ein Konzept »vitaler Vernunft«, in dem die Technik als »Ein-
wirken auf Natur oder Umwelt« begriffen wird, »das den Menschen dazu
bringt, zwischen ihr und sich eine neue, ihr übergeordnete Natur zu
schaffen« (1978, 14). Dabei diene Technik nicht der Bedürfnisbefriedi-
gung eines Sich-Befindens (wie in der Tierwelt), sondern der »Erzeu-
gung des Überflüssigen« als »Wohlbefinden« jenseits der Überlebens-
notwendigkeit als »Grundnotwendigkeit des Menschen«. Solcherlei
äußere sich im Unterschied des Wohnens im Gegensatz zur Behausung.
Dieses »objektiv Überflüssige« als »Notwendigkeit« sei klar von Luxus
und Mode abzugrenzen: Denn Technik als »Anstrengung, Anstrengung
zu sparen« sei Voraussetzung eines menschlichen Lebens (ebd. 24), das
von der Zufalls-Technik über die Handwerks-Technik zur »Technik des
Technikers« (ebd. 64) dem Menschen die Unbegrenztheit seiner Mög-
lichkeiten eröffne. Eine Hinnahme technischer Welt als Übernatur (und
nicht als dem Menschen eigene Natur) berge die Gefahr einer »Ermat-
tung seiner Wunschfähigkeit« (ebd. 36), mithin einen evolutionären
Mangel als Mangel der globalen »vitalen« Vernunft.
      Ähnlich begreift auch Serge Moscovici Technik in ihrem »biomor-
phen Charakter« (1982, 498) als eine, die im evolutionären Prozess die
Herausbildung neuer Fertigkeiten zur Sicherung unserer Existenz
gewährleiste. Dies reiche bis zu einer »wissenschaftlich begründeten
politischen Technik« (ebd.). So füge sich »der Mensch in die kosmische
Umwelt als einer ihrer Faktoren, als Agens, ein« (ebd. 43). Menschliche
Technik sei nicht bloßes Mittel der Produktion, erst recht produziere sie
keine »Gegennatur«. Daher verwirft Moscovici die Rousseausche Kultur-
kritik. Vielmehr tritt lediglich eine anders geartete Organisation an die
Stelle der ursprünglichen – wie in der Evolution überhaupt –, und die
Menschheit durchläuft eine Reihe unterschiedlicher »Naturzustände«

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  91

(ebd. 55). Gesellschaften als Formen der Natur sollten ihr Selbstver-
ständnis darin gewinnen, dass sich die menschliche Gattung als »höchs-
ter Experimentator« Realität zu geben vermag (ebd. 58; 532) und die
Sorgfalt des Experimentierens nicht an politischen Dogmatismen orien-
tiert. Die Evolution durch Technik laufe – wie jegliche Evolution – auf
eine solche Gestaltung der Bedingungen der Mensch-Umwelt-Bezie-
hungen hinaus, die eine Koordination der Vermögen vollzieht unter dem
Ziel, die Vermögen selbst, die Mensch-Umwelt-Beziehungen zu gestal-
ten, zu sichern: Kultur ist dann die Gesamtheit der »Mechanismen« der
Sicherung des Fortbestandes der Organismen, hier der Möglichkeit der
Gewährleistung des Weiterbestandes der Menschheit als höchstem Expe-
rimentator. Technisch bedingte Misslichkeiten und Entfremdungen – so
sehen es Simondon und Moscovici – sind Resultat einer defizitären
Organisation der Arbeit, die sich der Einsicht in den »biomorphen«
Charakter der Technik versperrt. Als Experimentator verwirklicht die
Menschheit die Mechanismen der Präadaptation, wie sie die Evolution
auf niederen Stufen in ihrem Mutationsgeschehen anlegte. Die radikale
Konsequenz aus diesem naturalistischen Ansatz findet sich bei Jacques
Ellul, der Technik quasi als übermächtiges evolutionäres Subjekt kraft
einer eigenen »souveränen technischen Moralität« (1954, 97) in derjeni-
gen Herrschaftsform objektiviert sieht, die alles zielgerichtete Tun unter
die methodischen Prinzipien der Effizienz, Effektivität und Perfektabili-
tät stellt. Die These von der Technik als autonomen Subjekt wurzelt in
jenem naturalistischen Evolutionismus und eröffnete die sogenannte
Technokratie-Debatte, auf die wir im zweiten Band im Kontext der
»Sachzwangproblematik« weiter eingehen werden. Ellul zufolge vermag
der Mensch am Gang der technischen Evolution selbst nichts zu ändern,
einer Evolution, welche den Kreislauf von Produktion und Konsumtion
immer integraler und perfekter fortschreibt. Dieser Kreislauf erstrecke
sich auch höherstufig auf unseren Umgang mit Repräsentationen, mit
Symbolen, auf unsere Vorstellungen von Individualität, unsere kom-
pensatorischen Freizeitaktivitäten bis hin zu unseren Wissenstypologien
und Ideologien (1980, 11). Dass freilich die profane Technik als etwas
übermächtig Heiliges erscheint, liege darin begründet, dass die Men-
schen ihre Vorstellungen von einer heiligen Subjekt-Instanz, ohne die
sie nicht leben können, auf die moderne Technik übertragen (1954,
142ff.). Um einen adäquaten Umgang mit der Technik zu erreichen,
müsse der Charakter ihrer Autonomie erkannt werden: Technik als alles
integrierende Instanz, die die regulativen Kriterien des Entscheidens,
nämlich Effizienz, Effektivität und Perfektabilität vorgibt. Würden diese
Kriterien verletzt, entständen die Havarien, welche uns bedrohen, und
welche auch nicht durch einen Rückzug aus dieser Technikentwicklung
– als partielles Aussteigertum – vermieden werden können. Die »Auto-
nomie« der Technik ist eine der Macht, nicht der Determination des

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92  |  Die Kunst des Möglichen  I

Wirklichen, sondern des real Möglichen. (Die Frage, wie ein Umgang
mit diesen Möglichkeiten seinerseits möglich ist, und wie eine Moral
beschaffen sein müsste, die diesen Umgang orientiert, wird im zweiten
Band dieser Abhandlung zu diskutieren sein, nachdem unterschiedliche
Konzepte der Ermöglichung und des Möglichen, die mit dem Tech-
nischen in Verbindung gebracht werden, genauer analysiert sind – s.
Kap. 5)
      André Leroi-Gourhan steht mit seinen Überlegungen zur Technikge-
nese ebenfalls in diesem Paradigma, wenn er Technik insgesamt als
»zoologisches Phänomen« (1988, 139) charakterisiert. Über die Werk-
zeuge als zweite Organe entwickle sich Technik als eigener Organismus
(ebd., Kap. V). Als ein solcher »künstlicher« Organismus als »veräußer-
lichter Körper« (ebd., 319; vgl. oben Kapp, Gehlen) »planetarischen
Ausmaßes« ist Technik ein Dispositiv, eine Struktur von Dispositionen,
wie Michel Foucault ausführen wird; Erträge dieser Überlegungen kön-
nen fruchtbar gemacht werden zur Erhellung des Verhältnisses von
Technik und Kultur (s. Kap. 7). Freilich gelingt es Leroi-Gourhan nicht,
den Umschlag von der »Veräußerlichung des Körpers« zur »Anatomie
der Technik« als Monstrum mit seinem theoretischen Ansatz zu be-
gründen. Dies gilt auch für die These von einer technischen Evolution als
Fortsetzung der Bioevolution, wie sie von Gilbert Hottois vertreten wird.
Der Mensch, von Natur zu Kultur bestimmt, lebe in der Technik als sei-
nem Entwicklungs-Milieu (Milieu ist eines der Vorgänger- bzw. Parallel-
konzepte zu »Medium«, wie wir sehen werden). Dieses Milieu lege den
Möglichkeitsrahmen für seine Reproduktion, die von ihm vornehmbaren
Manipulationen sowie die Transformierbarkeit von Entitäten in diesem
Handlungsfeld fest (1984, 60f.), deren bloß unbewusster Agent (ebd.
104; 126) der Mensch sei (und Hottois selbst ihr Seismograph). Insbe-
sondere bleibt das Verhältnis einer ermöglichenden (und restringieren-
den) zu einer determinierenden Technik ungeklärt. Denn die von Hot-
tois angeführten Determinanten sind »Normen der Tauglichkeit« (ebd.
145).
      Ungeachtet des problematischen Begründungsansatzes finden sich
in den evolutionistischen technomorphen Technikkonzepten zahlreiche
Einzelbefunde und Modellierungen, die Problembewusstsein und unser
Verständnis der Technik und des Technischen voranbringen. Sie können
den Ausgangspunkt abgeben für eine Reflexion, die diese Befunde als
Spuren deutet, von denen aus wir uns über bestimmte Typen unseres
Weltbezugs vergewissern können. Problematisch wird jedoch diese An-
näherung an das Problem dann, wenn diese Befunde metaphysisch
überhöht werden, wenn sie als Plausibilisierungen einer Globaldeutung
verstanden werden, die so tut, als könne man Technik und das Techni-
sche auf der Basis jener Befunde zum Gegenstand einer Theorie, einer
globalen Anschauung machen. Die Vielfalt der philosophisch-anthropo-

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  93

logischen Technikdeutungen samt ihrer evolutionistischen Ausprägun-
gen indiziert die Unsicherheit der Extrapolationen sowie eine gewisse
Unbescheidenheit, die sich nicht über die Grenzen der Möglichkeit ihrer
Einsichtnahme vergewissert. Insofern gilt vorläufig: »Die nur instrumen-
tale, anthropologische Bestimmung der Technik wird im Prinzip hinfäl-
lig, sie lässt sich nicht durch eine nur dahinter gestaltete metaphysische
[…] Erklärung ergänzen« (Heidegger 1962, 20f.).

3.3 Weitere technomorphe Typen
von Technikphilosophie

Wir finden über die philosophisch-anthropologischen Ansätze hinaus
mannigfache Varianten weiterer teils schwächerer, teils noch radikalerer
Technomorphizität in der Technikphilosophie. Zum einen finden sich in
der Tradition von Johann Beckmann (s.o.) Technikphilosophien, die als
abstrakte und generalisierte Theorien Typisierungen und Klassifikatio-
nen technischer Phänomene vornehmen (als Artefakte, Handlungen,
Kompetenzen etc.). Es handelt sich dabei um allgemeine Technikwissen-
schaft oder Technologie, deren Wert – ohne eigentlich Philosophie zu
sein – darin liegt, dass Modellierungen und Repräsentationen von Tech-
nik vorgestellt werden, Systematisierungen von Mittel-Zweck-Schemata
je nach Art des technischen Mittels, die dann freilich einer Reflexion
zugeführt werden müssten. Philosophen betätigen sich hier als »Spezia-
listen fürs Allgemeine« (Odo Marquard), und misslich ist hier, dass wir
eine Vielfalt von alternativen und komplementären Abstraktionen antref-
fen je nach Kriterium, unter dem die Abstraktion vollzogen wird, je nach
Gesichtspunkt (Topos), unter dem der Weg der Abstraktion gerechtfer-
tigt wird. Ausgangspunkt dieser Abstraktionen ist in der Regel die Rolle
der Technik in der Erwerbsarbeit. Die Frage nach dieser Rolle hat bereits
August Kölle in seinem »System der Technik« (1822) gestellt, einer
kaum beachteten »Philosophischen Grundlegung« der Technik, zu der
er sich mit Blick auf die Versammlung technischen Wissens in der Tra-
dition Beckmanns veranlasst sah. »Ursprung« der Technik sei die Er-
werbsarbeit als Faktor, mit dem der Stoff als »Naturfaktor« im Produkt
verbunden ist. Stufen der Technik ergeben sich im Blick auf die unter-
schiedliche Gewichtung dieser Faktoren auf den jeweiligen Gewerbestu-
fen (von der Erzeugung und Enthaltung von Naturprodukten über deren
Verarbeitung bis hin zur Veredelung). Danach werde die Technik nun-
mehr selbst Gegenstand der Technik, »es geht um Vereinfachung der
Prozesse« mit dem Ziel, Produktion als gesetzmäßiges Ganzes in mög-
lichst großer Unabhängigkeit von der Natur zu bilden. Nicht mehr Mate-
rial, Werkzeug und Arbeitsweise sind dann wesentliche Charakteristika
jeweiliger Technik, sondern die Art des Produkts und dessen Stellung im

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94  |  Die Kunst des Möglichen  I

»allgemeinen Leben«. Endstufe ist die Herstellung von Luxus, das Sich-
Selbst-Genießen der Technik in ihrer Vollkommenheit, nach dem die
Stufen der Naturerschließung und Bedürfnisbefriedigung überwunden
sind. Die gestaltete »Wohnung« (im Unterschied zur Behausung) »als
vermenschlichter Ort« ist Zeugnis eines solchen Luxus, der von »Mode«
streng zu trennen ist. Im Zuge der Technikentwicklung versuche der
Mensch immerfort, »seine eigene schaffende Kraft zu prüfen« (ebd. 27).
Aus einer derartigen Abstraktion resultiert dann die Abgrenzung zwi-
schen Technik, Kultur und Religion: Während das Gleichgewicht zwi-
schen »Erde« und »physischem Dasein« durch die Entwicklung der
Technik hergestellt wird, könne das Gleichgewicht zwischen physischem
und geistigem Dasein in der Kulturgeschichte realisiert und endlich
dasjenige zwischen geistigem Dasein und »Himmel« in der Religion
verwirklicht werden. In diesem Geviert falle der Technik die Rolle zu,
»den Menschen mit der Natur zu befreunden« (ebd., 25). Basis dieser
Abstraktion sind die vormals sogenannten mechanischen Künste, wäh-
rend die schönen Künste im Bereich der »Kultur« liegen. Technik hat die
»Amalgation mit der Wissenschaft« zu vollenden (ebd. 18).
      Im 20. Jahrhundert finden wir diesen Typ der Technikphilosophie in
verschiedenen Ausprägungen, deren Gemeinsamkeit darin liegt, über
Globaldeutungen das Wesen »wahrer Technik« zu eruieren und ange-
sichts gewisser Abweichungen und Deformationen Forderungen nach
einer vernünftigen Technikgestaltung zu begründen. Die Abstraktionen
lassen hierbei eine rein instrumentalistische Deutung von Technik hin-
ter sich genauso wie den Common Sense, Technik sei angewandte Na-
turwissenschaft. Sie betonen die Funktion der Technik, neben der ge-
brauchsorientierten Herstellung von Produkten Sicherungsleistungen
für die Existenz und ein Unabhängigwerden von der Natur zu gewähr-
leisten. Max Scheler zufolge hat Technik mit der Wirtschaft und der
Wissenschaft den Willen zu »grenzenlosem Erwerben« auf »Vorrat«, im
Spannungsverhältnis (»Konkurrenz«) zum resultativ orientierten »Eigen-
tum« gemeinsam (Scheler 1980, Bd. 8, 127ff.). Er sieht Technik durch
Idealfaktoren bezüglich der Möglichkeit ihres Soseins und Realfaktoren
bezüglich ihres Daseins bestimmt (ebd. 11). Die Motivationsbasis der
Technik liege im Experimentiertrieb und im dadurch ausgelösten Lern-
verhalten, das sich der Natur bemächtigt. Technik habe die gleiche
»Wertbasis« wie die positive Wissenschaft: Wissenserwerb zwecks Len-
kung von Prozessen. Insofern sei sie nicht angewandte theoretische
Wissenschaft. Neben der »äußeren« Technik konzentriere sich die »in-
nere« Technik auf die Lenkung seelischer Prozesse. Diese Argumenta-
tionslinie variieren die Zeitgenossen: Die Ausrichtung auf eine »Idee der
materiellen Freiheit« ziele letztlich auf eine Befreiung von Technik durch
Technik (Zschimmer 1914/1933), eine »Emanzipation von den Schran-
ken der lebendigen Natur« durch »Versachlichung aller […] Beziehun-

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  95

gen« unter dem »erwerbenden« Unternehmergeist und dem »ordnen-
den« Bürgergeist (1916, Bd. 1, 329; 1917, Bd. 2, 20; 1927, Bd. 3, 97).
Gottl-Ottlilienfeld differiert zwischen Technik »im subjektiven Sinne« als
»vom Wissen getragenen Können« und einer Technik »im objektiven
Sinne« als dem »abgeklärten Ganzen der Verfahren« (1923, 8f.) und
unterscheidet Individualtechnik als Eingriff in die seelisch-körperliche
Verfassung, Sozialtechnik als Eingriff in die Sozialbeziehungen, Intellek-
tualtechnik als Eingriff in die intellektuellen Problemlagen und Real-
technik als Eingriff in die natürliche Außenwelt. Letztere sei um der
Wirtschaft willen da, die ihrerseits nur durch Technik vollziehbar ist. Das
Taylor-System als »letzte Konsequenz moderner Technik« wird von ihm
als »hellste Inkonsequenz« kritisiert, da es »lernunfähig« mache (ebd.
155). Technik schafft Zivilisation, die aber »ebenso viel nimmt, wie sie
gibt« (Giese 1932, 282); in ihrer »Sehnsucht nach Selbsterlösung« müsse
sie »den Größenwahn des homo factivus« verabschieden zu Gunsten
einer Rückkehr zum christlichen Erlösungsglauben (Brinkmann 1946,
143f.). Indem das technische Handeln einen aufwändigen Umweg zur
leichteren Zielerreichung wähle (Sachsse 1978), laufe es Gefahr, in
einem Technizismus zu enden, der seine Ausgangsproblemlage aus den
Augen verliert und daher nur durch einen die Technik integrierenden
Sozialismus »zu überwinden« sei; analog fordert Huning, das »Schaffen
des Ingenieurs« so zu gestalten, dass die »verlorene Einheit des Men-
schen« wieder gewonnen wird, die Einheit aus »Subjektivität – Kritikfä-
higkeit und Steuerungskraft« und »seiner Objektseite unter Einschluss
seiner instrumentellen Zugriffsfähigkeit« (1974, 152). Hermann Lübbe
sieht in der Technik den Garant von Lebensvollzügen der Industriege-
sellschaft, deren abnehmender Grenznutzen einer »praktischen Validie-
rung durch moralische Urteilskraft bedarf« (1990, 223). Wir sehen hier
deutlich die unterschiedlich gefasste Komplementarität von abstrak-
tionsbasierten Globaldeutungen und moralischen Appellen zur Wieder-
erlangung eines ggf. verlorenen »Wesens« der Technik. Die Generalisie-
rung Carl Mitchams orientiert sich an Aristoteles’ Konzeption der vier
Ursachen und versteht Technik entsprechend in vier Modi ihrer »le-
bensweltlichen Manifestationen« als Objekt (Stoff), Wissen (Form),
Handlung/Handlungsschema (Wirkursache) und Willensausübung
(Zweckursache) (1994, Kap. 7-10). Und so wird in der Technik die »Wir-
kungsspur« des Kosmos »ewig schöpferischer Arbeit« gesehen (Schröter
1934, 6; 66) als »Elementarvorgang«, der »zwischen Wissen und Willen«
die Idee des zu Schaffenden setzt (ebd. 24) und deshalb weder »ange-
wandte Naturwissenschaft noch Anwendungsgebiet der Wirtschaft sei«
(ebd. 24). Sie erscheint schließlich als Verschmelzung von »Natur«
und »Geist« zur Einheit von Kosmos, Natur und Menschheit (Beck 1979,
127f.). Ersichtlich wird, dass die Grenzen der Abstraktion beliebig »nach
oben« verschiebbar sind.

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96  |  Die Kunst des Möglichen  I

      Ein anderer Typ des Nachdenkens über Technik findet sich in denje-
nigen Technikphilosophien – bahnbrechend hier Günter Ropohls All-
gemeine Systemtheorie der Technik (1979) –, die unter neuen Katego-
rien als (höherstufigen Regeln der Prädikation) technische Artefakte und
den Umgang mit diesen untersuchen. (M.E. ist der Titel der zweiten
überarbeiteten Auflage »Allgemeine Technologie« [1999] weniger spezi-
fisch und könnte zu Verwechslungen mit dem oben kritisierten Typ von
Technikphilosophie führen.) Ropohl modelliert Technik und technisches
Handeln unter dem komplexen begrifflichen Apparat der Systemtheorie.
Das eröffnet einerseits den Blick für bestimmte sozio-technische Ent-
wicklungen, insbesondere für die Ersetzbarkeit äquivalenter Funktionen
untereinander, so zwischen menschlichem und technischem Agieren bis
hin zu den Funktionen sozialer Systeme (»Kultur als Informationsspei-
cher«). Andererseits ist der zentrale Begriff der Funktion freilich techni-
scher Provenienz. Der Ansatz verbleibt also höherstufig im Rahmen der
Technomorphizität des Denkens, erlaubt aber genau diejenige Selbstver-
gewisserung, der die oben erwähnten Ansätze ermangelten. Zwar über-
nimmt Ropohl (1999, 93) zunächst das Handlungsmodell Jürgen von
Kempskis (1964, 297ff.), der Handeln als technischen Transformations-
prozess modelliert, und somit Ausgangs-, Mittel- und Zielsysteme ent-
sprechend systemtheoretisch zu prädizieren erlaubt. Dadurch hat sich
der Ansatz eine ganze Reihe von Vorwürfen eingehandelt: Ein Reduktio-
nismus läge vor, da Mensch und menschliches Agieren bloß unter Funk-
tionalitätsgesichtspunkten betrachtet würden (u.a. Charbonnier 2003,
124), die Begriffe System-Subsystem würden zirkulär eingeführt (Grun-
wald 1998, 189), Philosophie würde zur Technikwissenschaft (Fischer
2004, 20). Ropohls Hinweis, dass jedes System Ergebnis einer Modellie-
rung ist, reicht nicht aus, den Verdacht einer Ontologisierung auszu-
räumen. Vielmehr ist der vernünftige Zweck der Modellierung von
Technik als System explizit anzugeben (und mit diesem Zweck natürlich,
wie bei allen Zwecksetzungen, die mit ihm verbundene Einschränkung).
Sieht man den Ansatz im Kontext des Ropohlschen Programms techno-
logischer Aufklärung (Ropohl 1991), so wird deutlicher, dass diese Mo-
dellierung nicht in eine Reihe zu stellen ist mit den technomorphen
Modellierungen der Metaphysik, wie sie Heidegger kritisiert hatte. Sie
folgt der Absicht, Funktionsbestimmungen klarzulegen zum Zwecke der
Ermöglichung einer neuen Entkopplung von systemisch verhärteten
Mittel-Zweck-Beziehungen nach Maßgabe der Intention handelnder
Subjekte. Die Rekonstruktion legt ein Problemfeld frei, welches dann
einem Zugriff auf der Basis aufgeklärten pragmatischen Philosophierens
offen ist. Dessen Fragestellungen allerdings, etwa nach Entwicklung,
Fortschreibung oder Verfall von Kompetenzen der handelnden Subjekte,
ihrem Sich-Verhalten zu Bedürfnissen und Emotionen, dem Umgang
mit Enttäuschungen, der moralischen Bewertung der Zielerreichung

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  97

u.v.a. mehr lassen sich freilich nicht systemtheoretisch modellieren, ge-
nauso wenig wie ihr kommunikativ vermitteltes Sinnverstehen. Wird der
Zweck der Modellierung im Rahmen dieses systemtheoretischen Zu-
griffs deutlicher, so wird eine Reflexionsfigur ersichtlich, die eine gewis-
se Nähe einer derartigen Systemtheorie zur Dialektik (vgl. Ropohl 1997,
151) zeigt: die Gemeinsamkeit in der Absicht, Vereinseitigungen aufzu-
heben und (ex negativo) auf die Darstellung von Totalität abzuheben.
Dabei wäre freilich zu erfahren, dass dieser Prozess nie abschließbar ist.
Und es würde klar, dass auch die systemtheoretische Darstellung einem
Medium verhaftet ist, das den Möglichkeitsraum der Untersuchung der
Realtechnik durch bestimmte realtechnisch induzierte Intellektualtech-
niken (eben der systemtheoretischen Modellierung) begrenzt. Analoges
gälte übrigens auch für jede der sogenannten kulturalistischen Technik-
philosophien (Janich 1986, 1998), die, wenn sie naiv betrieben, das Mit-
tel-Zweck-Schema des Handelns einzig am Einsatz von Werkzeugen
orientierten (als einzig Instrumentalem, das dem Kausalen vorausliegt).
Sie müssten dann all das ausblenden, was Kulturpessimisten unbeholfen
als »Eigendynamik der Mittel« charakterisieren, was aber einer Modal-
analyse der Medialität des Technischen durchaus zugänglich ist, wie wir
sie im Kapitel 5 vornehmen werden. Denn Vorstellungen vom Möglichen
lassen sich nicht über Operationen gewinnen, sondern nur solche des
gegenwärtig Unmöglichen, wollte man nicht – megarisch – Möglichkeit
auf Wirklichkeit reduzieren. Ernst Cassirer bemerkte jedoch zutreffend,
dass ein Grundzug des Technischen sei, »das innere Wachstum (des
Geistes) zu befördern, welches verlangt, dass wir ständig vom ›Wirkli-
chen‹ in ein Reich des ›Möglichen‹ zurückgehen und das Wirkliche
selbst unter dem Bild des Möglichen erblicken. Die Gewinnung dieses
Blick- und Richtpunktes bedeutet, in rein theoretischer Hinsicht, viel-
leicht die größte und denkwürdigste Leistung der Technik« (Cassirer
1985, 81). Eine entsprechende Theorie wäre aber erst auszuarbeiten.
Wenn das Wirkliche unter dem Bild des Möglichen erblickt werden soll-
te, bedürfte es wohl einer Strukturierung und Gewichtung des Raums
der Möglichkeiten dahingehend, dass bestimmte Möglichkeiten als für
uns »relevant« ausgezeichnet werden. Dies verwiese uns auf den Punkt,
dass eine unter diesem Gesichtspunkt vorgenommene »Wesensbestim-
mung« des Technischen auf einer pragmatischen Grundlage aufruhen
müsste, allgemeiner: Es verwiese uns auf einen sich hier noch unklar ab-
zeichnenden Primat praktischen Philosophierens, der genauer zu erhel-
len sein wird.
      Die radikalste Form technomorphen Philosophierens, übersteigert in
einen Technizismus der Philosophie überhaupt, der aus der von Heideg-
ger kritisierten Not der Metaphysik eine Tugend macht, findet sich in der
kürzlich ins Deutsche übersetzen prominenten »Einführung in die Phi-
losophie« von Simon Blackburn. Dieser möchte sich selbst lieber als

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98  |  Die Kunst des Möglichen  I

»Ideeningenieur« denn als Philosoph bezeichnen: »Denn so wie ein
Ingenieur die Spuren von materiellen Gegenständen studiert, so ergrün-
det ein Philosoph die Strukturen des Denkens«. Dies bedeute »nachzu-
forschen, wie die Teile des Ganzen funktionieren, wie sie voneinander
abhängen und was passiert, wenn ein Element geändert wird«. Es gehe
dem Philosophieren um »Strukturen […], die unser Weltbild formen«
(Blackburn 2001, 11). Jene Formung und das Funktionieren sowie die
Konsequenzen möglicher Änderung des Funktionierens ist Thema des
Ideeningenieurs. In absehbarer Zeit könnte sie wohl von intelligenten
Analysesystemen übernommen werden, die uns als Expertensysteme
philosophisch beraten.
      Im Überblick stellen sich die Technomorphismen aus den Kap. 3.1,
3.2 und 3.3 somit folgendermaßen dar:

1. Technomorphismus der Genese von Vorstellungen: Technik wird
erst durch scheiternden Technikeinsatz eine vorgestellte Technik.

2. Technomorphizität wissenschaftlicher Systematisierung: Wissen-
schaft ist auf Wiederholbarkeit fixiert; ihre Grundinstanzen Experi-
ment und Theorie zielen auf die Wiederholbarkeit der Erzeugung
und begrifflichen Erfassung von Effekten im stabilen systemischen
Zusammenhang.

3. Technomorphismus der Metaphysik: Gott wird dogmatisch als Tech-
niker, die Schöpfung wird als technischer Prozess und die Welt als
technisches Produkt gedacht, menschliche Technik als Teilhabe hier-
an.

4. Organorientierter Technomorphismus der philosophischen Anthro-
pologie: Die menschliche Verfasstheit wird als technisches Problem
gedacht und zirkulär die menschliche Technik als Lösung dieses
Problems.

5. Evolutionsorientierter Technomorphismus der philosophischen An-
thropologie: Natur wird als technisches Subjekt, Evolution wird als
technischer Prozess gedacht und Technik selbst zirkulär hierin veror-
tet.

6. Technomorphismus generalisierender, globaldeutender Technikphi-
losophie: Technikphilosophie wird als allgemeine Theorie der Tech-
nik begriffen und verallgemeinert unzulässig deren Prädikate zu
Kategorien oder gar Ideen der Weltdeutung.

7. Technomorphismus ontologisierender Systemtheorien oder reduk-
tionistisch-kulturalistischer Theorien: Systemfunktionen als techni-
sche Funktionen oder der elementare Werkzeugeinsatz bilden eine
Reduktionsbasis für die Analyse von Handlungsprozessen, sozialen
Prozessen und Kulturentwicklung überhaupt.

8. Absoluter Technomorphismus: Eine realtechnomorph gefasste Intel-
lektualtechnik soll die Gesamtidee des Philosophierens ausmachen.

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  99

Das Problem eines naiven Technomorphismus liegt darin, dass in unter-
schiedlicher Weise Vorstellungen von Technik oder des Technischen
unvermerkt zu Kategorien stilisiert werden, also höherstufigen Regeln,
unter denen die Welt, in denen die Technik verortet werden soll, zu iden-
tifizieren ist, oder dass sie gar zu Ideen geadelt werden, unter denen die
Welt und wir in ihr insgesamt ontologisch fundiert werden: Zwar bleiben
Begriffe der Technik als Könnerschaft begründeten Mitteleinsatzes/
Fähigkeit/dynamis (techné, ars, technique) als Inbegriff spezieller Ein-
richtungen/Mittel (technica im Singular oder Plural), als Verfahren oder
Gebrauch dieser Mittel als wiederholbares Erwirken (Technik i.e.S.) ein-
schließlich der Fassung von »Technologie« als Wissenschaft von der
oder einer jeweils spezifischen Technik selbstverständlicher Ausgangs-
punkt eines Nachdenkens über Technik. Wenn diese Vorstellungen von
Technik aber nun als technische Vorstellungen alte Begriffshorizonte
unterwandern oder technische Begriffe auf außertechnische Gegen-
standsbereiche bezogen werden, so dass Begrifflichkeiten insgesamt
unter solchen Vorstellungen analysiert, kritisiert, »präzisiert«, operabel
gemacht werden, dann werden die technischen Vorstellungen zu Regeln
der objektstufigen Prädikation, mithin zu Kategorien. Kriterien techni-
scher Vollkommenheit (Effizienz, Effektivität etc.) werden zu Kriterien
der Begrifflichkeit. Darüber hinaus können diese Kriterien die Bedeu-
tung von orientierenden Konzepten prägen, unter denen wir uns über
unsere theoretischen und praktischen Weltverhältnisse vergewissern:
Die Kategorien werden zu Ideen, wenn unter ihrer Maßgabe Vorstellun-
gen vom Handeln (als Herstellen), vom Können (als Schöpfungskompe-
tenz), vom Menschen (als selbst hervorgebrachten technischen Artfakt),
von Kultur (als Organisation), von Fortschritt (als Vervollkommnung der
Organisation) und von Philosophie überhaupt (als Technik) konstituiert
werden.

3.4 Martin Heideggers radikale Alternative

Martin Heidegger stellt die Frage nach der Technik neu, indem er sie
von der Frage nach einem Vorgestellten wegbringen will. Für Heidegger
darf die neu zu stellende Wesensfrage nach dem Sein des Seienden nicht
mehr diejenige nach einem in der Vorstellung Gleichbleibenden sein,
sondern nach einem Etwas (wie bei Haus-Wesen, Staatswesen), das nicht
das »Allgemeine einer Gattung« (ist), sondern »waltet«, »sich verwaltet«,
»sich entfaltet«, »verfällt« – kurz: »west« (Heidegger 1962, 30) und in
dessen Vollzug als »Geschick« wir stehen. In einem neuen Blick auf die
aristotelische Lehre von der Poiesis sucht er hier einen Anknüpfungs-
punkt für ein alternatives Technikkonzept, in dem die Technik als etwas
zu erweisen wäre, was sich im Prozess der Herstellung zeigt oder »ent-

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100  |  Die Kunst des Möglichen  I

birgt« und nicht zum Gegenstand einer Vorstellung gemacht wird. Auf
der Folie der Lehre von den vier Ursachen (Stoff, Form, Wirk- und
Zweckursache) sucht er vier Weisen des »Verschuldens« dessen, was
sich im technisch Erzeugten als anwesend zeigt, als vier Weisen der
Veranlassung der Entbergung zu eruieren. Als solches »Entbergen«
übersetzt er die griechische aletheia, die er mithin als Geschehen inter-
pretiert, welches sich im Prozess technischer Herstellung zeigt. Derarti-
ges liegt jedoch Aristoteles ganz fern, der (in Metaphysik 6.1) Wahrheit
als Bejahung des Verbundenen und als Verneinung des Getrennten
charakterisiert, also als nicht in den Dingen liegend, nicht einen Status
des Seienden ausmachend. Deshalb lässt Aristoteles Wahrheit als mögli-
ches Thema der Metaphysik auch explizit beiseite als etwas, was nicht
eine Wesenheit des Seienden zeigt, sondern unser Denken darüber prä-
diziert.
      Im nächsten Schritt nun privilegiert und vereinseitigt Heidegger (im
Unterschied zur aristotelischen Wirkursache als Ursprung der Bewe-
gung mit eigener energeia) die Wirkursache dahingehend, dass hier die
drei anderen Ursachen in einem Logos – einer Überlegung – versammelt
seien, als deren bloßer Träger der technites erscheint. Dem technites
wird die Urheberschaft für die Überlegung explizit abgesprochen. Für
Heidegger ist es das solchermaßen im Logos Versammelte offenbar
selbst, welches »veranlasst«. Es ist ein Logos, der in Gestalt des technites
tätig wird und ein Stück Welt entbirgt. Erfindung, Fertigkeit/Geübtheit,
Aktion treten als Themen der aristotelischen Überlegungen zur techné
zurück. Heidegger interessiert sich für dasjenige, was sich »versammelt
hat« als Logos und in dem Werk entbirgt. Was hier versammelt – zu-
sammen gestellt – ist, ist in gewisser Hinsicht und in elementarem
Sinne ein System, dessen Elemente aber noch ursprüngliche Verfassthei-
ten des Seienden sind, die durch die Poiesis entborgen werden, z.B. die
aktiven und passiven dynameis der Natur. Von hier aus ergibt sich nun
eine eigentümliche Ex-negativo-Verbindung zu Heideggers Charakteri-
sierung der modernen Technik, zu deren Charakterisierung er den Zen-
tralbegriff »Gestell« einführt, was nichts anderes ist als eine deutsche
Übersetzung von System, dem Zusammen-Gestellten. Die moderne
Technik entbirgt nicht mehr etwas, dem sie »anheim gegeben« ist, was
sie »hegt und pflegt«. Vielmehr entbirgt sie ein »Herausfordern«, ein
»Stellen« der Natur, auch der unsrigen. Wir sind nicht das autonome
Subjekt dieser Herausforderung; Natur wird allenfalls fälschlicherweise
als etwas begriffen, was uns »gegenüber steht«. Sie wird einerseits als
Bestellbares, als Bestand aufgefasst, sie wird »gesteuert« und diese
Steuerung wird ihrerseits »gesichert«, also höherstufig gesteuert oder –
wie Ingenieure sagen – geregelt. Steuerung und Regelung sind die bei-
den technischen Grundoperationen moderner Technik, das hat Heideg-
ger richtig gesehen. Was sich hier aber – andererseits – »entbirgt«, ist,

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  101

dass der »Bestand« uns herausfordert und sich durch uns weiter verwirk-
licht. »Was im Sinne des Bestandes steht, steht uns nicht mehr als Ge-
genstand gegenüber« (Heidegger 1962, 16). Der Mensch gehört – eben
auf Grund der Sicherung – mit zu diesem Bestand, auch er wird heraus-
gefordert im Sinne der Regelung als notwendiger Sicherung – sofern er
nicht auf Kosten seiner physischen Selbstaufgabe auf den Bestand ver-
zichten will. Der Bestand erhebt »Anspruch« auf »Bestellung«. Was sich
also als Herausforderung entbirgt, ist etwas Aktivisches, das »Versam-
melnde« des Stellens, eben die Art des Gestells moderner Technik. Mo-
derne Technik ist demnach als Versammelndes insofern von der »alten«
Technik unterschieden, als die Subjektposition verändert ist: War vor-
mals der technites, z.B. der Silberschmied derjenige, der einen versam-
melnden Logos bestimmter Washeiten des Seienden instantiiert hat, so
ist jetzt die Technik selbst das Subjekt des Versammelnden, ihre Wahr-
heit ist »kein menschliches Gemächte« mehr. Hier »west« etwas so wie
ein Haus-Verweser: Es »schaltet und waltet«. Mithin wird in diesem
Sinne das Wesen des Seienden neu gefasst: Es »meldet« sich der Be-
stand und fordert uns zu einem beständig neuen »rechnenden und si-
chernden« Naturbezug heraus, gerade weil wir eine ursprüngliche Natur
nicht mehr – aristotelisch – entborgen haben, zur Wahrheit werden
ließen, sondern weil sie »gestellt«, »herausgefordert« ist. Der technites,
der den veranlassenden »Logos« gewähren ließ, ist abgelöst von dem
Galileischen Wissenschaftler/Techniker, der die Natur herauszufordern
meinte. Dies entbirgt sich in der modernen Technik. »Weil das Wesen
der modernen Technik im Gestell beruht, deshalb muss diese die exakte
Naturwissenschaft verwenden. Daher entsteht der trügerische Schein, als
sei die moderne Technik angewandte Naturwissenschaft« (1962, 23). Die
Operationen der Steuerung und Sicherung (Regelung) sind ja gerade
auch die Grundoperationen des Experimentierens. Sicherung als Gestal-
tung der Bedingungen (Ausgrenzung, Elimination oder Neutralisierung
der Störparameter der Umwelt) der Steuerung. Heideggers Vorwurf also:
Gerade dort, wo das experimentierende Subjekt sich als Herrscher der
Natur (Bacon, Descartes) aufspielt, ist es nurmehr ein Element des Be-
stands, dessen Herausforderung immer weiter fortzuschreibender
Steuerung und Regelung dieses Subjekt selbst unterliegt.
      Man kann versuchen, Heideggers Intention dadurch gerecht zu
werden, dass man, wie es Pirmin Stekeler-Weithofer sieht, im »Gestell«
die Charakterisierung von Technik als Institution findet (Stekeler-Weit-
hofer 2004, 51, vgl. Fischer 2004, 63-80). Selbst Günter Ropohl könnte
sich durchaus der systemtheoretischen Charakterisierung von Gestell
anschließen. Allerdings blieben diese Ansätze zurecht auf einer pragma-
tischen Grundlage, dass die Grenze unserer Erkenntnis in der Grenze
unserer Intentionalität liegt, die Interpretationskonstrukte im Lichte
unserer Intentionalität erstellt sind. Heidegger hingegen will einen ande-

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102  |  Die Kunst des Möglichen  I

ren Weg gehen: Angesichts der Entbergung dieses Prozesses fordert er,
im Modus der Gelassenheit (keineswegs in einer kulturpessimistisch-
technikkritischen Haltung, die oftmals fälschlich Heidegger zugeschrie-
ben wird), dieser Situation zu begegnen. Dann könne die »Gefahr«, die
diesem Prozess eignet, ein »Rettendes« bergen. Die in Bacon-Des-
cartes’scher Manier unterstellte Subjektposition einer Naturbemächti-
gung, die das heile Bild einer ursprünglich naturverbundenen aristoteli-
schen Technik zerstörte, würde sich dann selbst relativieren. Wenn wir
nicht mehr »dem Möglichen das Unmögliche aufzwingen wollen« mit
der Folge des »ungeheuren Leides«, das unser »Wille zum Willen« her-
vorruft, sondern das Sein »gewähren lassen« und als Schicksal in den
Grenzen seiner Möglichkeit »hüten«, ihm eben nicht mehr jenes »Un-
mögliche« aufzwingen, dann sei dies ein Weg, der Gefahr zu begegnen.
Eine solche Haltung der Gelassenheit würde uns aber wohl doch nur ex
negativo vor der Widerfahrnis des »Unmöglichen« bewahren, nicht aber
eine Anschauung der »Möglichkeit« geben, einen Einblick in das »un-
scheinbare Gesetz des Möglichen«, indem die Erde »geborgen« ist und
»das sie ist« (Heidegger 1954, 94f.). Wie sollten wir eine solche Möglich-
keit »hüten«, wenn sie uns nicht gegeben ist? Wenn der »Wille zum
Willen« abgestellt und durch einen »Willen zum Gewährlassen ersetzt«
ist, so wird – wäre zu vermuten – die Operation des Sicherns in den
Vordergrund gestellt, also die Regelung zum Gleichgewichtserhalt. Das
ist wohl das Leitbild einer ökologischen Bewegung, die sich in der dich-
terischen Rede Heideggers ankündigen mag. Dem Gestell zu entkom-
men, der Verkürzung der Möglichkeiten des Handelns auf die berech-
nende Manipulation, soll durch eine Abkehr von der Technisierung des
Vorstellens erreicht werden, durch die »schlichte Erfahrung des Eignens,
worin Mensch und Sein einander ge-eignet sind« (1957, 24f.). In seiner
Schrift »Vom Ereignis« (1989) skizziert Heidegger eine Geschichte des
Experimentes in vier Stufen hin zum neuzeitlichen Konzept des Experi-
ments: von der Begegnung und bloßen Beobachtung über den Eingriff
mit Hilfe von Instrumenten bis zur Verkürzung alles Stofflichen auf
Messbarkeit, was dazu führe, dass die Wissenschaft im eigentlichen
Sinne »nicht experimentell« sei (ebd. 163). Im Zuge des Gewährenlas-
sens hingegen »lichtet« sich ein Sein jenseits des menschlichen Zugriffs,
entbirgt sich eine Technik, sofern wir sie nicht ihrerseits mittels Technik
beherrschen wollen im Banne unseres immer weiter zu perfektionieren-
den »Willens zum Willen«. Aber ist diese Gelassenheit (das Unmögliche
zu lassen) nicht zu schwach für ein Leben, welches doch immerfort das
Unmögliche versuchen muss, um das Mögliche zu erreichen? Sind wir
nicht zum »Willen zum Willen«, mithin zu einer unhintergehbaren
Technomorphizität verurteilt, die freilich reflektiert sein müsste? Zu
erfahren oder zu erleben, was Technik ist, indem wir sie sich ereignen
lassen und uns den Herausforderungen des Gestells fügen, würde ggf.

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  103

eine Einsicht, nicht aber ein Tun ermöglichen, das ja dann irgendwie
ohne rechnen, sichern, vorstellen, bewirken auskommen müsste. Es
wäre eine sich selbst genügende Praxis ohne Poiesis, die aber leer wäre.
Eine solche hatte selbst Aristoteles nicht im Auge, selbst wenn er Praxis
als höhere Vollzugsform des Lebens gegenüber Poiesis erachtete. Zu
selbstverständlich war die Angewiesenheit von Praxis auf Poiesis und
somit die Notwendigkeit einer Einbindung der poiesisermöglichenden
Technik in den Gesamtvollzug gelingenden Lebens.
      Betrachten wir Heideggers Technikkonzept im Vergleich zu demje-
nigen des Aristoteles, auf den er sich bezieht, ergibt sich ein komplexes
Bild:
      Heidegger kontrastiert einige triftige Befunde zur modernen Technik
nicht mit der alten Technik, sondern einer alten Konzeption von Technik,
also einem Konzept des Hervorbringens, welches bei Aristoteles einer
Handlungstypologie entstammt. Technik selbst ist jedoch – seit der
neolithischen Revolution – immer Gestell, immer System, immer He-
rausforderung der Natur zum Zweck des Unabhängigwerdens der Men-
schen von deren Widerfahrnissen. Als Systemtechnik der Infrastruktu-
ren von Bewässerung, Verkehr, Städtebau, Nachrichtenübermittlung
wurde Technik in diesem Sinne von den alten Denkern nicht bedacht,
obwohl bereits bei Aristoteles (in der Politik) Anzeichen hierfür ersicht-
lich sind. Eine »Sicherung« des Lebens sollte bei den Alten durch eine –
freilich als theoria gefasste – episteme gegeben sein, auf der die Hoff-
nung auf Wiederholbarkeit des technischen Tuns gründete. Ferner sollte
diese Sicherung durch die »Bevorratung ablegbarer Werkzeuge« (s.o.
Kap. 2) zum Zweck der Anpassung an die wechselnd zu lösenden Prob-
lemlagen gewährleistet werden. Auch hierdurch wird Sicherung erzielt.
Gerade diese operative Seite des Technischen verfehlt Heidegger in sei-
nem Blick auf Aristoteles.
      Eine operative, instrumentale Seite der episteme, die Heidegger zu
recht betont, war wiederum für Aristoteles noch nicht denkbar, weil
diese – indem sie etwas erfasst, was nicht physei, mithin naturwidrig ist
– die Basis zerstört hätte, von der sich Aristoteles gerade eine Sicherung
gelingender Technik erhoffte, gewährleistet eben durch die »unbeding-
ten« Wirkmechanismen der Natur, die sich in dieser Unbedingtheit der
theoria erschließen. Aus diesem Grund stand Technik für Aristoteles
zwischen der Sophia (Weisheit) als Einsicht in das Gleichbleibende und
der phronesis (Klugheit), die den Umgang mit Veränderlichem leitet.
Sicherheit ist für Aristoteles dem Wissenden gegeben, sie ist eben gerade
nicht ein Produkt von Sicherung. Hingegen sehen wir uns im nach-gali-
leischen Paradigma, das von Heidegger durchaus zutreffend charakteri-
siert ist. Allerdings konfrontiert Heidegger des weiteren ein neues Na-
turverständnis einer alten – sozusagen authentischen – angeblichen Ver-
fasstheit jener in Gestalt des Logos gegebenen Naturbeziehung der alten

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104  |  Die Kunst des Möglichen  I

Technik. Er vollzieht also den Kategorienfehler seiner Technikanalyse
umgekehrt bei seiner Thematisierung von Natur: Eine Natur habe sich
früher als solche gemeldet und trete jetzt nur noch als Herausgeforderte
in Erscheinung. In seiner Forderung nach betrachtender Gelassenheit
und Vollzug des Gegebenen einer modernen Technik als Gestell wiede-
rum nimmt Heidegger eine quasi aristotelische Theoria-Position ein, wie
er sie den Alten unterstellt und im Zuge seiner Metaphysik-Kritik gerade
zum Vorwurf gemacht hat. Er ist ja keineswegs Kulturpessimist, sondern
hat die Vorstellung, dass sich eben jetzt etwas anderes entbirgt als die
ursprüngliche Natur. Ein Sich-Einlassen auf Technik mag auf einer hier-
zu förderlichen Gelassenheit beruhen. Aus dieser sollte aber – so meine
ich – die Kraft erwachsen, nicht nur der Herausforderung zu entspre-
chen, sondern sie auch in Frage zu stellen. Denn hier entbirgt sich eben
nicht, wie Heidegger meint, die Wahrheit selbst, denn diese ist Sache des
Denkens. Es entbergen sich Zusammenhänge, die wir bedenken müs-
sen, und die Wahrheitszuweisung an unser Denken im modernen Sinne
kann nicht anders als unter praktischen Grundsätzen stehen. Dass aus
diesen eine neue Herausforderung der Natur resultieren müsste, ist
keineswegs zwingend. Der »Wille zum Willen« muss keineswegs ein
Wille zur Bemächtigung sein. Wenn wir davon ausgehen, dass wir die
praktischen Grundsätze nicht im Wesen, Walten und Schalten der Tech-
nik finden, mithin uns nicht einem naturalistischen Fehlschluss überlas-
sen wollen oder die Evolution hin zur Technik naturalistisch interpretie-
ren, so dass ein Gegebensein praktischer Grundsätze als Resultat eines
evolutionären Geschehens unterstellt wird, dann sind wir zu einer kon-
trafaktischen subjektiven Freiheit verurteilt. Die aus ihr resultierenden
Rechtfertigungshypotheken können wir weder an eine aristotelisch
konzeptualisierte Natur noch an eine heideggerianische Technik als
Gestell delegieren. Die Anerkennung dieser Freiheit, mag sie als »Wille
zur Freiheit« etikettiert werden, schließt Selbstbeschränkung und si-
cherndes Gewährenlassen keineswegs aus, sondern lässt eine Erkenntnis
dieser als Grundbedingung der Realisierung von Freiheit durchaus of-
fen.
      Haben wir – angesichts des Heideggerschen Ausstiegsversuchs mit
seinen Problemen – überhaupt Alternativen? Muss nicht wieder einmal
Vicos Diktum »verum et factum convertuntur« – jetzt höherstufig – als
erwiesen gelten, »factum« zu begreifen als »factum des facere«? Gilt
nicht Kants Rede, dass »wir nur begreifen, was wir selber machen kön-
nen« (1975, AA XVI, 354)? Gilt nicht, wie Peter Janich formuliert, dass
die zweckorientierte Kompetenz der Ingenieure, ungestörte von gestör-
ten Funktionen zu unterscheiden, die Basis ausmacht, überhaupt kausa-
les Wissen zu produzieren, höherstufig auch für eine Philosophie, deren
Zweck es sein sollte, die Handlungsaspekte unserer Weltverhältnisse zu
klären, um die Herstellung solcher Verhältnisse überhaupt zu ermögli-

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3  Technomorphe Philosophie, Technikphilosophie und Alternativen  |  105

chen und sich nicht wie der Hamster im Rad vorfindlicher begrifflicher
Zirkel zu bewegen (Janich 2004, 170ff.)? Wissenschaft und Philosophie
also als (zu unterschiedlichen Zwecken) angewandte Technik?
      Stattdessen wäre eine pragmatische Technikphilosophie, die eine
Wesensbestimmung der Technik verabschiedet, zu fordern. Charles
Sander Peirce hatte als pragmatische Maxime formuliert, »zu überlegen,
welche Wirkungen, die denkbarer Weise praktische Relevanz haben
könnten, wir dem Gegenstand unseres Begriffs in unserer Vorstellung
vorschreiben. Dann ist unser Begriff dieser Wirkungen das Ganze unse-
res Begriffs des Gegenstandes« (1998, 5.402, 8.191). Mithin wären
bestimmte Entwicklungslinien des Hervorbringens von und des Um-
gangs mit Technik in praktischer Absicht zu reflektieren, d.h. Charakter-
züge des Technischen nach Maßgabe unterschiedlicher Verortung und
Relevanz in Handlungsvollzügen zu analysieren und unter technikethi-
schen und sozialphilosophischen Gesichtspunkten zu untersuchen.
Denn »Wirkungen« haben, wenn wir sie in der Vorstellung »vorschrei-
ben« (modern: konstruieren), sowohl eine deskriptive als auch eine nor-
mative Dimension. (Mit Ersterer werden wir uns im Zuge der Reflexion
der Medialität befassen, Letztere wird Thema der Untersuchungen zur
Normativität im zweiten Band sein.)
      Die angedeutete pragmatische Alternative ermöglicht eine Verlage-
rung der Problematik in zweierlei, nicht divergierender Hinsicht. Ers-
tens: Reflexion der Technomorphizität »in sich« (Hegel). Dies bedeutet,
dass die pragmatisch motivierte Ausrichtung auf die »Relevanz« von
Wirkungen (s.o.) erlaubt, die nicht vermeidbare Einseitigkeit und
Zweckgebundenheit von »Relevanz« zu relativieren und damit verstellte
Möglichkeiten wieder bewusst zu machen, insbesondere diejenigen
Aspekte der Lebenswelt, die sich dem technischen Zugriff widersetzen
und nicht »vorgestellt«, sondern erlebt werden. Das war das Anliegen der
klassischen Phänomenologie, das von Heidegger mythisiert und von
Hermann Schmitz verabsolutiert wurde (Schmitz zuletzt 2004, 147-154).
Darüber hinaus lässt sich zweitens die »Relevanz« unter normativ-ethi-
schen Gesichtspunkten diskutieren. Ethische Begründungsversuche
gleich welcher Art sind jedoch auf Konzepte von »Handeln« verwiesen,
die aber nicht per se – wenngleich alle strategisch zweckgerichtet – einer
Verkürzung der Technik i.S. von Herstellen oder Vorstellen im Dienste
des Herstellens verpflichtet sein müssen. Inclusive-end-Theorien des Le-
bensvollzugs (u.a. den Uyl 1991), seien sie an der kantischen Formel der
Selbstzweckhaftigkeit der Menschheit d.i. ihrer Autonomie oder an der
aristotelischen Formel von dem sich selbst genügenden, vollkommenen
Gesamtlebensvollzug orientiert, eröffnen ein neues Argumentationsfeld,
erst recht, wenn gezeigt werden kann, dass sie keine Alternative zum
angeblich konkurrierenden herstellenden Handeln darstellen, sondern
letztlich dessen Rechtfertigungsbasis. Warum handeln wir überhaupt in

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106  |  Die Kunst des Möglichen  I

subjektiver Freiheit? – Diese Frage kann nicht über technomorphe
Metaphysiken, sondern nur über Anerkennungsakte praktisch beantwor-
tet werden.
      Für die Technikphilosophie bedeutet dies, dass, wenn ihre techno-
morphe Ausführung verhindert und ihr Pluralismus als Pluralismus des
Herstellens und seiner Konzepte vermieden werden sollte, der Primat
der praktischen Vernunft geltend gemacht werden muss für das Nach-
denken über Technik: Die Herausforderung richtet sich an die Technik-
ethik, der Reflexion der Medialität des Technischen ihre Defizite, neue
Aufgaben und Probleme sowie zu erschließende Orientierungen (Orien-
tierungsbedarfe) aufzuweisen und entsprechend den vielgestaltigen Ent-
wicklungslinien der Technologien anzupassen. Insofern wird Technik-
ethik immer provisorisch sein, und die Lösungen, die sie anbietet, wer-
den immer aufs Neue von neuen Techniken, neuen technomorphen
Technikkonzepten und unvermeidbar technomorphen Bestimmungen
des Mensch-Welt-Verhältnisses herausgefordert werden (Hubig 2001).
Das Subjekt der Reflexion aber in seiner Freiheit des Anerkennens zu
erhalten, ist die bleibende Wurzel jeder ethischen Bemühung: Nicht »das
Seyn« (Heidegger), sondern »unser Sein« zu hüten.

2006-08-25 13-42-03 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S.  77-106) T01_03 kapitel 3.p 124490235642

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002 - am 14.02.2026, 18:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

