lll. Zu ldee und Theorie des kommunikativen
Handelns bei Jiirgen Habermas

1. Einleitung

Die Hinwendung zur Theorie des kommunikativen Handelns, wie sie
in den Schriften von Jiirgen Habermas entwickelt vorliegt, ist sinn-
voll, da die Kritik der praktischen Vernunft vermittels der >Kontin-
genz des Handlungswissens¢, wie sie zuvor problematisierend einge-
fithrt wurde, innerhalb des habermasschen Werkes und dort vor
allem im Begriff des kommunikativen Handelns handlungstheo-
retisch und vernunftkritisch wesentlich vertieft und ausgearbeitet
wird. Es verbietet sich demnach, das Handeln als blolen Anwen-
dungsfall allgemeiner (praktischer) Vernunft bzw. Verniinftigkeit zu
begreifen oder die Kontingenz als blofS empirisches Problem bei-
spielsweise kognitionswissenschaftlich zu behandeln. Um diese Er-
neuerung der Handlungstheorie zu rekonstruieren, werden in der
Folge zunichst zwei Dimensionen des Begriffs der Moderne unter-
sucht, da dieser von Habermas so verwendet wird, dass einerseits
eine Kontingenz des Handlungswissens sowie Probleme im Umgang
mit ihr erkennbar sind und andererseits fiir Grund- und Grenz-
bestimmungen der Vernunft argumentiert wird, die nicht tber-
schreitbar, aber auch nicht unterschreitbar sind. Dieser erste Teil der
Rekonstruktion plausibilisiert handlungstheoretisch, warum es not-
wendig ist, die Weisen der Genese und der Reproduktion des Hand-
lungswissens zu analysieren, wahrend er zugleich den vernunfttheo-
retischen Rahmen absteckt, in dem ein Begriff des kommunikativen
Handelns die doppelte Rolle einer Instanz der Reproduktion und/
oder Konstitution des Handlungswissens und eines Platzhalters der
Vernunft im Handeln einnehmen kann. Allerdings wirft die Aus-
arbeitung des Begriffs des kommunikativen Handelns im zweiten
Teil einige systematische Fragen und Probleme auf, so dass abschlie-
Bend zu erortern sein wird, wo die Schwichen der habermasschen
Theorie liegen und inwiefern sie der Stiitzung und Erginzung sowie

107

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

der Revision durch andere Ansitze bedarf, um eine umfassend iiber-
zeugende Antwort auf das Problem zu erlauben, das das vorher-
gehende Kapitel eingefiihrt hat.

Die hier vorgestellte Rekonstruktion, die sich primér an Interes-
sen der philosophisch-soziologischen Handlungstheorie orientiert,
ist durch eine wesentliche Akzentverschiebung gegeniiber der haber-
masschen Argumentation selbst charakterisiert: Da sie namlich auf
die systematische Klarung des Begriffs des kommunikativen Han-
delns hinarbeitet, ist es notwendig, zwei Theorieelemente zunichst
auszublenden, die vor allem im zweiten Band der Theorie des kom-
munikativen Handelns im Vordergrund stehen und mit denen Ha-
bermas der analytisch-synchronen Ebene, die im ersten Band vor-
wiegt und auch diese Untersuchung leitet, mindestens zwei
Herangehensweisen zur Seite stellt, die dasselbe anders begriinden:
einerseits (hypothetische) sozialevolutionire Uberlegungen, denen
zufolge der Typus des kommunikativen Handelns aus historischen
Profanisierungs- und Differenzierungsprozessen erwichst, um erst
dann selbst zum Motor der gesellschaftlichen Rationalisierung zu
werden und in dieser sein spezifisches Rationalitdtspotential zum
Tragen zu bringen; und andererseits den Funktionalismus, in dem
die verschiedenen Arten der Koordination von Handlungen so inter-
pretiert werden, dass sie gesellschaftlich erforderliche Funktionen er-
fiillen. Diese Akzentverschiebung soll keinen uniiberwindlichen Vor-
behalt gegeniiber solchen Begriindungen signalisieren, jedoch darauf
aufmerksam machen, dass bei beiden Herangehensweisen ge-
schichts- und sozialphilosophische Schwierigkeiten zu bewiltigen
sind, deren Losung die vorliegenden Ausfiihrungen nicht ohne wei-
teres als unproblematisch unterstellen wollen. An den relevanten
Stellen der habermasschen Argumentation wird aber auch die vorlie-
gende Rekonstruktion die alternativen Ansétze einbringen, um sie
dann jeweils in ihrer Bedeutung und Rechtfertigung zu kommentie-
ren.

2. Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der
Diskursethik

Der Blick auf die verfiigbaren Handlungstheorien im letzten Teil des
vorhergehenden Kapitels erbrachte das iiberraschende Resultat, dass

es vor allem die Bestimmungen des Aristoteles sind, die sich zu einer

108

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

systematischen Anniherung an den Vorgang der Handlungsausfiih-
rung eignen. Dies mag verwundern, da sich umfangreiche Diskussio-
nen des Handlungsbegriffs in den Sozialwissenschaften finden, be-
handeln jene doch die Erklirung und das Verstehen des sozialen
Handelns. Weniger iiberraschend ist dieser Bezugspunkt, wenn man
sich vergegenwirtigt, von welchen systematischen Primissen we-
sentliche Sozialtheorien gestartet sind und wie diese Vorannahmen
unterdessen im Rahmen von Bestimmungen moderner Sozialver-
hiltnisse und Handlungskontexte transformiert wurden. Die ersten
Ansitze allgemeiner sozialwissenschaftlicher Theoriebildung bean-
spruchen, Aussagen iiber die Genese und die Formen des sozialen
Handelns dadurch treffen zu konnen, dass die soziokulturellen Be-
dingungen aufgeklart werden, die das Handeln motivieren, den Han-
delnden selbst aber entzogen sind — eine Vorgehensweise, wie sie sich
exemplarisch in der Untersuchung Emile Durkheims zum Selbst-
mord findet.! In anderen Texten Durkheims, aber vor allem in den-
jenigen Max Webers wird jedoch darauf aufmerksam gemacht, dass
es ein Spezifikum der modernen »constitution morale de la société«
ist, auch Ausdruck der allgemeinen Rationalitdt zu sein,? wobei diese
>Rationalisierung< jedoch nicht blof} als solche verstanden werden
kann, die den Handelnden duflerlich ist, sondern sie gerade auch fiir
deren Selbstverstindnis Konsequenzen hat. So kommen in der Folge
mehr und mehr Autoren zu der Einsicht, die Moderne zeichne sich
dadurch aus, dass die Handelnden an der Generierung, Reproduktion
und Revision der Bedingungen ihres Handelns selbst beteiligt sind
(Giddens 1995: 53). Aber obwohl diese reflexive Wende in verschie-
denen Hinsichten als Freisetzung der Autonomie der Handelnden zu

1 »Zu jeder gegebenen Zeit bestimmt sich die Zahl der Selbstmorde aus der moralischen
Verfassung der Gesellschaft. Es besteht demnach fiir jedes Volk gesondert eine Kollek-
tivkraft von ganz bestimmtem Ausmaf, die die Menschen zum Selbstmord treibt. Die
Handlungen des jeweils Betroffenen, die auf den ersten Blick nur Ausdruck seines per-
sonlichen Temperaments zu sein scheinen, sind in Wirklichkeit Folge und verlingerte
Wirkung eines sozialen Zustandes, der sich durch sie manifestiert.« (Durkheim 1973:
346)

2 »Es scheint also, als sei die Entwicklung des >kapitalistischen Geistes< am einfachsten
als Teilerscheinung in der Gesamtentwicklung des Rationalismus zu verstehen und
miisse aus dessen prinzipieller Stellung zu den letzten Lebensproblemen ableitbar sein.«
(Weber 1969: 64) — Habermas zeigt, dass auch Durkheim die besondere Rolle der Ra-
tionalitit in der Moderne wahrnimmt, dabei jedoch die Ausbildung einer universellen
Moral zum MafSstab macht und so selbst in einen problematischen Moralismus verfillt
(Habermas 1987b: 130-132).

109

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

begreifen ist, ist diese (Re-)Generierung nicht vollig voraussetzungs-
los, sondern die Leistungen, die durch sie erméglicht werden, sind
einerseits einem besonderen modernen normativen Selbstverstiand-
nis der Handelnden unterworfen, das einen Rahmen fiir die iiber-
haupt verfiigbaren Strategien setzt, wihrend sie andererseits durch
externe Machtverhiltnisse, die Formen von Heteronomie (re-)pro-
duzieren, begrenzt sind. Die Sozialforschung hat sich also zunachst
fiir die Sozialisation der Handelnden interessiert, um aus dieser he-
raus deren Handlungsmotivationen zu erklidren, wihrend sie sich un-
terdessen mit der Frage beschiftigt, wie in der Moderne die reflexive
Leistung eines einzelnen mit den strukturierenden Bedingungen be-
stehender Konventionen, Institutionen und Machtverhiltnisse zu-
sammen bestehen kann (Heritage 1987: 228). Beide Fragestellungen
vernachlissigen die genaue Bestimmung des Handlungsvollzugs so-
wie des Ortes, an dem das Handlungswissen in ihn eingreift.

Die Arbeiten von Habermas ragen aus der gegenwirtigen phi-
losophischen Diskussion nicht vornehmlich deshalb heraus, weil sie
besondere Beitrdge zu deren Einzelproblemen darstellen, sondern
vor allem weil sie bemiiht sind, wichtige sozialtheoretische Probleme
in den Diskurs der Philosophie zu iibersetzen, und es ihnen dabei
gelingt, interessante Ansdtze zu allgemeinen Losungen dieser Pro-
bleme zu bieten, wie beispielsweise auch des skizzierten Problems
der Moderne, dessen Relevanz bei genauer Betrachtung weit tiber
den Rahmen sozialwissenschaftlicher Erklirungen hinausragt, denn
letztlich geht es um nicht weniger als die Moglichkeiten und Grenzen
von Autonomie und Freiheit iiberhaupt. Im Anschluss an Webers
Theorie der »Entzauberung der Weltbilder« (Habermas 1987a:
262 ff.) entwickelt Habermas einen anspruchsvollen handlungstheo-
retischen Begriff der Moderne, der durch einen normativen Ver-
nunftbegriff der Moderne komplettiert wird. Diese Kombination
ermoglicht es ihm, sowohl dem angedeuteten theoretischen Pro-
blemzusammenhang der Sozialwissenschaften eine neue Fassung zu
geben, als auch (philosophische) Uberlegungen zur spezifischen Gel-
tungsdimension moderner Problembewiltigungen zu prisentieren.
In den folgenden beiden Unterkapiteln soll dieser doppelten Befas-
sung mit dem Problem der Moderne nachgegangen werden, indem
zunichst mit Hilfe des handlungstheoretischen Begriffs der Moderne
die Anforderungen erarbeitet werden, mit denen sich die Handlungs-
theorie unter den Bedingungen moderner Sozialverhiltnisse kon-
frontiert sieht. Anschlieflend soll die Reformulierung des Vernunft-

110

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

begriffs erortert werden, die in Habermas’ Charakterisierungen zu-
gleich an die spezifischen Bedingungen des Philosophierens und der
Theoriebildung in der Moderne sowie das Selbstverstindnis von
Handelnden als moderner riickgebunden wird. Diese doppelte Orien-
tierung am Begriff der Moderne gibt den systematischen Beschrei-
bungen der >Kontingenz des Handlungswissens< und der Vernunft-
konzeption, die auf die >Kontingenz der Kommunikation« reagiert,
wie sie im vorhergehenden Kapitel entwickelt wurden, eine prazisere
inhaltliche Gestalt. Zugleich wirft diese Vorgehensweise aber die Fra-
ge auf, inwiefern es zuldssig oder gar notwendig ist, diese beiden
Konzeptionen zu historisieren und sie unter spezifischen sozialen
und zeitlichen Umstinden zu verorten, oder ob es trotz der haber-
masschen Uberlegungen (zumindest in einer ersten systematischen
Bestimmung) sinnvoll erscheint, von einer zeit- und raum-unspezi-
fischen Handlungstheorie und einer ebensolchen Theorie praktischer
Vernunft zu reden.

2.1 Die Moderne als Problem der Handlungstheorie

Die Ausarbeitung einer handlungstheoretischen Dimension des Be-
griffs der Moderne bedarf einer situierenden Vorbemerkung, um den
Vorbehalt auszurdumen, diese Dimension sei marginal in der haber-
masschen Bestimmung der Moderne: Obwohl die Auseinanderset-
zung mit den spezifischen Bedingungen der Moderne nichts Neues
ist, wie der Hinweis auf die Gesellschaftstheorie seit Weber zeigte,
geniigt ein kurzer Blick in die Sekundarliteratur, um zu konstatieren,
dass keine Uberlegungen dazu vor Habermas so viele Antworten,
Ausarbeitungen und Kritiken provoziert haben wie seine und dass
es ihm gelungen ist, die direkte Befassung mit >der Moderne« auf die
Agenda zu setzen. So kann man ihn sogar als Initiator der >Soziologie
der Moderne« (z. B. Martuccelli 1999, Wagner 1995) und der ideen-
geschichtlichen Diskussion des Begriffes betrachten (z.B. Pippin
1991, Taylor 1994, Touraine 1992). Trotz dieser vielfachen Nachwir-
kungen seiner Begriffswahl und der Erkenntnisse, die damit verbun-
den sind, konzentrieren sich die meisten Arbeiten auf den rationali-
titstheoretischen Aspekt des Zusammenhangs oder auf die Herkunft
des Begriffs aus der Sphire der Kunst und Literatur.> Dies mag den

3 Henri Meschonnic z.B., der eine der eindrucksvollsten Studien zur Genese des Be-

111

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

primér philosophischen und asthetischen Interessen der Protagonis-
ten der Diskussion geschuldet sein, zugleich gerit dadurch aber aus
dem Blick, dass der Streit um diesen Begriff systematisch der sozial-
theoretischen Diskussion entstammt — und daher, wie mit dem Ver-
weis auf Webers berithmte Definition der Soziologie zuvor ange-
merkt wurde, einen handlungstheoretischen Hintergrund hat.* In
der sozialwissenschaftlichen Theoriebildung entstammt sie den De-
batten um die spezifische Integrationsform moderner Gesellschaften
und der Kompetenzen und Identititen der Handelnden, die sie je-
weils verkorpern, wobei die Begriffe der Differenzierung und der
Rationalisierung zentral sind (Martuccelli 1999: 35). Da dieser Zu-
sammenhang auch fiir das Verstindnis der habermasschen Arbeiten
unverzichtbar ist und seine Auseinandersetzungen mit der Vernunft-
kritik der sogenannten Postmoderne nur auf diesem Hintergrund zu
verstehen sind, ist es gerechtfertigt, handlungstheoretische Probleme
einer spezifischen Dimension der Moderne in seinem Sinne zuzu-
schreiben.

Trotz der offensichtlichen Prominenz des Handlungsbegriffs in

griffs und des Selbstverstindnisses der Moderne vorgelegt hat, konzentriert sich aus-
schlielich auf die kiinstlerischen Wurzeln des Begriffs. So gelingt es ihm zwar iiber-
zeugend aufzuzeigen, dass die habermassche Herleitung des Verstindnisses der Moder-
ne (die die Kritische Theorie vielleicht insgesamt betrifft, vgl. dazu Niederberger 1995)
aus den sogenannten »historischen Avantgardebewegungen« (Biirger 1974: 20—48) eine
unzuldssige Verkiirzung nicht nur auf den Surrealismus iiberhaupt darstellt (auf Kosten
des Expressionismus und der Wiener Moderne der Jahrhundertwende beispielsweise,
die Meschonnic fiir sehr viel zentraler hilt in der Ausprigung des modernen Selbstver-
stindnisses [Meschonnic 1988: 174 ff., 289ff.]), sondern auch dieses selbst (insofern
auch der Surrealismus die Aufnahme von Traditionen kennt und nicht nur eine Apolo-
gie des Neuen ist [Meschonnic 1988: 67 ff.]). Meschonnic bekommt aber die spezifisch
soziale und handlungstheoretische Dimension des Begriffs der Moderne nicht einmal
im Ansatz in den Blick. Insofern steht der Leser nach der Lektiire dieses Buches, das auch
polemisch gegen Habermas und die Postmoderne gerichtet ist, vor der Frage, welche
Konsequenzen aus dessen Uberlegungen fiir die Zusammenhinge mit der modernen
Existenz als ganzer resultieren, die Habermas aufzeigt.

¢ Peter Wagner hat zwar eine Neigung dazu, die »Soziologie der Moderne« auf den
engen Zusammenhang zwischen moderner Gesellschaft und den Theorien tiber diese
Gesellschaft zu beschrinken, zumindest programmatisch ist ihm aber klar, wo diese
spezifische sozialwissenschaftliche Herangehensweise verortet sein muss: »Ich betrach-
te diesen Essay als einen Versuch, eine Darlegung in gesellschaftstheoretischen Begrif-
fen mit einer historisch-soziologischen Beschreibung zu verkniipfen und beide mit den
Problematiken einer normativen politischen Theorie zu verbinden. Das Verstindnis der
menschlichen Handlungsfihigkeit steht fiir mich im Zentrum der Gesellschaftstheo-
rie.« (Wagner 1995: 12)

112

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

der Theorie von Habermas wird aber schnell offensichtlich, dass auch
er nicht von den Beschrinkungen frei ist, die wir oben als allgemein
beobachtbare Tendenz des sozialwissenschaftlichen Diskurses fest-
hielten. Dies zeigt sich an der Rolle des Begriffs der Lebenswelt® fiir
die Betrachtung des Handlungsbegriffs der Moderne. Denn hand-
lungstheoretisch erfiillt er bei Habermas zwei systematische Funk-
tionen, die zugleich die oben skizzierten Grundfragen des gesell-
schaftstheoretischen Diskurses widerspiegeln: Erstens erkldrt der
Begriff im Anschluss an seinen phinomenologischen Gebrauch, wie
im Normalfall des Handelns das Verhiltnis zwischen Handlungswis-
sen und Ausfithrung der Handlung zu verstehen ist. Zweitens — und
dies ist eine systematisch erstmals bei Habermas eingefiihrte Bedeu-
tung — wird der Begriff der Lebenswelt als Bestimmung der Grund-
lagen eines soziologischen Objektbereichs und zugleich zu seiner Be-
nennung genutzt, womit die Lebenswelt in ihrer strukturierenden
und motivierenden Funktion, ihrer Genese und ihrer Reproduktion
thematisiert werden kann. Um die Vorteile und Implikationen dieser
Neubestimmung des Begriffs der Lebenswelt ermessen zu konnen,
ist es jedoch zuvor notwendig, das habermassche Grundverstindnis
der Handlung zu begreifen, da erst so deutlich wird, fiir welche
Schwierigkeit die Lebenswelt eine Antwort bietet.

5 Der Begriff der Lebenswelt hat sich seit seiner Einfiihrung durch Edmund Husserl am
Ende der zwanziger Jahre von seiner wissenschaftstheoretischen Ausgangsposition ge-
16st und ist — vermittelt zunéchst durch die Arbeiten von Alfred Schiitz — zu einem der
Leitbegriffe der Sozialphilosophie und -wissenschaften aufgestiegen, hat dabei aber
ganz verschiedene Fassungen erhalten und Bedeutungen angenommen. Habermas’
Schriften der sechziger Jahre konnen selbst als Symptom dafiir betrachtet werden, wie
weit verbreitet sein Gebrauch zu diesem Zeitpunkt bereits war. Zunichst ohne Husserl
als Bezugsautoren fiir seine Bedeutung anzugeben, dient er nicht nur zur Rekonstruk-
tion verschiedenster sozial- und geschichtswissenschaftlicher Ansitze, sondern — ohne
prizise geklart zu sein — auch als Einspruchsinstanz gegen diese: »Der Historiker hat es
mit einem Zusammenhang von Ereignissen zu tun, die durch Intentionen handelnder
Subjekte vermittelt sind. Der Historiker kniipft deshalb an den subjektiv vermeinten
Sinn, an tradierte Bedeutungsgehalte an. Darin artikuliert sich das Selbstverstindnis
sozialer Lebenswelten und individueller Lebensgeschichten.« (Habermas 1967: 130)
Eine erste ausfiihrliche Auseinandersetzung mit dem husserlschen Intersubjektivitits-
ansatz findet sich dann in Habermas 1971c¢, 35-59. An anderen Stellen duflert er aber
zugleich Vorbehalte gegeniiber dem Gebrauch des Lebensweltbegriffs in der Sozialphi-
losophie und bezeichnet ihn als eine »Uberanstrengung der reflexionsphilosophischen
Begriffe« (Habermas 1971b: 20).

113

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

a.  Die Konstitution der Handlung

Obwohl es nur wenige Stellen gibt, an denen Habermas das Handeln
selbst unmittelbar thematisiert, bieten diese gemeinsam mit seiner
Darstellung und Rezeption anderer Handlungstheorien hinreichende
Aufschliisse iiber seinen Handlungsbegriff. Dessen Grundlage ist in
einer Erorterung relevanter sozialwissenschaftlicher Handlungs-
theorien eine Unterscheidung dreier reiner Handlungstypen, die je-
weils einen spezifischen Weltbezug haben, wobei der Begriff der
Welt einerseits den quasi-objektiven Charakter der Bezugssysteme
der Handelnden indiziert, wihrend er andererseits den Wissens- oder
Wissbarkeitscharakter dieser Bezugssysteme impliziert.¢

Im Anschluss an Aristoteles bildet das teleologische Handeln
den ersten Typus. Mit ihm ist die zweckorientierte Vorgehensweise
des Handelnden bezeichnet, d.h. dieser »verwirklicht einen Zweck
bzw. bewirkt das Eintreten eines erwiinschten Zustandes, indem er
die in der Situation erfolgversprechenden Mittel wihlt und in geeig-
neter Weise anwendet« (Habermas 1987a: 126f.). Hierbei bezieht
sich der Handelnde auf die objektive Welt der existierenden Sachver-
halte, da diese iiber den Erfolg oder den Misserfolg seiner Handlun-
gen entscheidet.” Es zeigt sich spiter, dass dieser Gebrauch des Ad-
jektivs teleologisch missverstiandlich ist, was Habermas dazu bewegt,
es durch instrumentell zu ersetzen. Der doppelte Charakter des Welt-
begriffs ist bei diesem Handlungstyp besonders offensichtlich, be-
zieht er sich doch sowohl auf die natiirliche Welt als solche als auch
auf das propositionale Wissen iiber diese Welt, dessen der Handelnde
bedarf, wenn seine Eingriffe in sie erfolgreich sein sollen. Einen be-
sonderen Fall dieses Handelns, das am Erfolg orientiert ist, stellt das
strategische Handeln dar, in dem der Handelnde das Handeln min-
destens eines weiteren instrumentell Handelnden nutzt.® Auch die-

6 Grundsitzliche Vorbehalte gegeniiber der Handlungstypologie aus aristotelischer
Sicht finden sich bei Bubner 1982, 307 ff., solche aus analytischer Perspektive bei Detel
2000, 191 ff. und solche aus dem Blickwinkel der Soziologie schliefSlich bei Joas 1986,
146 ff.; zur Kritik des Weltbegriffs, der auf Popper zuriickgeht, siche Waldenfels 1985,
100-102.

7 »Der Begriff des teleologischen Handelns setzt Beziehungen zwischen einem Aktor
und einer Welt existierender Sachverhalte voraus. Diese objektive Welt ist als Gesamt-
heit der Sachverhalte definiert, die bestehen oder eintreten bzw. durch gezielte Inter-
vention herbeigefiihrt werden kénnen.« (Habermas 1987a: 129f.)

8 Es ist zu Unrecht kritisiert worden, dass die Annahme, auch das strategische Handeln
beziehe sich nur auf die objektive Welt, im Widerspruch zu anderen Passagen bei Ha-

114

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

ses Handeln ist wesentlich auf eine Welt bezogen, da der andere Han-
delnde so verstanden wird, dass er GesetzmidBigkeiten befolgt, die
durch die quasi-natiirliche Welt gegeben sind. Damit bezeichnet der
erste Typus insgesamt ein Handeln, das sich primér auf objektive
Wissensverhiltnisse bezieht (Wissen von der Welt oder Wissen von
den Standardhandlungen oder Entscheidungsmustern der anderen),
die unabhingig von den Handlungen selbst und ihren Koordinierun-
gen bestehen. Eine Notwendigkeit der Interaktion mit den anderen
Handelnden wiirde sich nur ergeben, wenn das objektive Wissen die-
ser bediirfte. Ein Punkt, der zumindest zunichst nicht offensichtlich
ist.

Der zweite Typus ist das normenregulierte Handeln. Bei ihm
verhilt sich der Handelnde nicht nur konform zu bestehenden Nor-
men, sondern macht deren Anwendung zum Zweck seiner Handlung
selbst.? Dabei kann der Handelnde die Normen in zwei Hinsichten
nicht wie objektive Weltverhiltnisse wahrnehmen, was heifSt, dass er
sich nicht auf sie beziehen kann, wie er es beispielsweise lernt, auf
Gefahrensituationen in der natiirlichen Welt zu reagieren; denn ers-
tens sind Sanktionen, die aus der Nichtbefolgung von Normen resul-
tieren, keine natiirlichen Fakten, sondern von Konventionen abhin-
gig und daher von der immer wieder reproduzierten Ubereinkunft,
abweichendes Verhalten zu sanktionieren, und zweitens setzt das

bermas stehe (Dorschel 1990: 226). Denn das strategische Handeln wird hier im An-
schluss an Theorien rationaler Wahl vorgestellt, d.h. das Handeln der anderen wird
nicht unter dem Gesichtspunkt gemeinsamer Handlungskoordinierung oder bestehen-
der Normen betrachtet, sondern als quasi-objektiver Zusammenhang, der Gesetz-
mifigkeiten unterworfen ist: »Eine erfolgsorientierte Handlung nennen wir instru-
mentell, wenn wir sie unter dem Aspekt der Befolgung technischer Handlungsregeln
betrachten und den Wirkungsgrad einer Intervention in einen Zusammenhang von Zu-
stinden und Ereignissen bewerten; strategisch nennen wir eine erfolgsorientierte Hand-
lung, wenn wir sie unter dem Aspekt der Befolgung von Regeln rationaler Wahl be-
trachten und den Wirkungsgrad der Einflulnahme auf die Entscheidungen eines
rationalen Gegenspielers bewerten.« (Habermas 1987a: 385)

9 »Der Begriff des normenregulierten Handelns bezieht sich nicht auf das Verhalten
eines prinzipiell einsamen Aktors, der in seiner Umwelt andere Aktoren vorfindet, son-
dern auf Mitglieder einer sozialen Gruppe, die ihr Handeln an gemeinsamen Werten
orientieren. Der einzelne Aktor befolgt eine Norm (oder verstof3t gegen sie), sobald in
einer gegebenen Situation die Bedingungen vorliegen, auf die die Norm Anwendung
findet. Normen driicken ein in einer sozialen Gruppe bestehendes Einverstindnis aus.
Alle Mitglieder einer Gruppe, fiir die eine bestimmte Norm gilt, diirfen voneinander
erwarten, daf3 sie in bestimmten Situationen die jeweils gebotenen Handlungen ausfiih-
ren bzw. unterlassen.« (Habermas 1987a: 127)

115

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Verstehen normativer Regeln eine Einsicht in deren Sinn voraus.
Dem normenregulierten Handeln ist aufSerdem die Anerkennung
der Giiltigkeit der Normen oder Werte deshalb einbeschrieben, weil
sie nicht nur wie im teleologischen Handeln das objektive Wissen die
Position eines Mittels besetzen, sondern zusitzlich diejenige der Mo-
tivation zur Handlung. Jemand, der normenreguliert handelt, be-
zieht aus dem Wissen iiber die legitimen interpersonalen Relationen
eine darauf bezogene Deutung der vorliegenden Situation und fol-
gert aus der Anerkennung dieses Wissens, dass er nun auf eine Weise
zu handeln hat, die dieses vorschreibt. Der Handelnde verfiigt also
tiber ein Wissen tiber die soziale Welt, das sich von dem Handlungs-
wissen des ersten Typs sowohl dem Inhalt als auch der Geltung nach
unterscheidet.

Die Uberlegung, dass in diesem Handlungstyp weiterhin der
Bezug auf die objektive Welt besteht, macht darauf aufmerksam, dass
die Wissenstypen, die vermittels der Handlungstypen eingefiihrt
werden, grundsitzlich die Mittelstellung im Handlungsvollzug ein-
nehmen, d.h. dass sie die Bedingungen angeben, unter denen ein
gesetzter Zweck realisiert werden kann (Habermas 1987a: 132). So
ldsst sich schlieflen, dass, da zudem, wie Habermas unterstreicht, die
reinen Typen immer nur in der Privalenz eines Aspektes gegentiber
den anderen verwirklicht sind, der Handelnde mindestens zwei Deu-
tungen seiner Situation vornehmen muss, damit seine Handlung er-
folgreich sein kann: Erstens muss er die bestehenden natiirlichen
Weltverhiltnisse angemessen verstehen, und zweitens hat er zu kla-
ren, welche Arten von Handlungen angesichts der Prasenz anderer
Handelnder normativ zulissig sind. Mit dem Wissen iiber die legiti-
men Beziehungen ist nun dariiber hinaus die systematisch zentrale
Einsicht verbunden, dass es sich hierbei um einen Wissenstyp han-
delt, dessen Anerkennung die Zweckseite mitberiihrt, da das Wissen
um die Erwartbarkeit einer bestimmten Interaktion im gegebenen
Kontext den Handelnden zwingt, auf die gebotene Weise zu handeln.

10 Bei der Einfithrung der normenregulierten Handlung hat Habermas natiirlich die
kantische Unterscheidung zwischen >Moralitit< und >Legalititc (Kant 1974: 191 [A
1261£.]) vor Augen und beabsichtigt mit dem internen Zusammenhang von Mittel und
Zweck die Andeutung einer bindenden >Selbstgesetzgebung« ins Spiel zu bringen. Bis zu
diesem Punkt der Argumentation ist aber auch der zweite Typus lediglich dadurch ge-
kennzeichnet, dass sich die Handelnden zur erfolgreichen Ausfithrung ihrer Handlung
auf ein Handlungswissen beziehen miissen, hier auf ein Wissen iiber erwartbare Inter-
aktionsschemata (im doppelten Sinne der Vorhersage und des legitimen Anspruchs).

116

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Dieser Bindungseffekt des sozialen Wissens, dem eine wichtige
Funktion im Ensemble der habermasschen Handlungstheorie zu-
kommt, weist darauf hin, dass bei der Betrachtung von Handlungen
nicht grundsitzlich davon auszugehen ist, dass ihnen die Setzung
eines Zwecks vorhergeht, der der Handlungsausfithrung als solcher
duflerlich ist. Vielmehr sind die Deutungsprozesse der (potentiell)
Handelnden als kontinuierliche zu verstehen, so dass sich aus be-
stimmten, zundchst nicht handlungsrelevanten Deutungen Hand-
lungszwinge ergeben kionnen. Dies gilt nicht nur fiir normenregu-
lierte Handlungen, obwohl diese sicherlich der interessanteste Fall
sind, sondern auch in den angefithrten Gefahrensituationen: Ist das
Agieren in solchen Situation nicht blof3 reaktives Verhalten, dann
muss erkldrbar sein, wie der Handelnde in ihnen zu einem entspre-
chenden >Zweck« kommt, der Gefahr zu entgehen.

SchliefSlich wird als dritter Typus im Anschluss an Goffman das
dramaturgische Handeln eingefithrt. Wihrend dieser im dramatur-
gischen Handeln aber hauptsichlich das Routinen erhaltende oder
schaffende Darstellen von idealtypischen Vorstellungen dieser Rou-
tinen sieht (Goffman 1959: 34f.), versteht Habermas diesen Typus
als gezielte Darstellung der Subjektivitit oder der individuellen Er-
fahrungen gegeniiber einem Publikum."" Wihrend die ersten beiden
Handlungstypen ihren >ontologischen< Grund in Aspekten der dufe-
ren Welt oder in >AufSenwelten« selbst haben, bezieht sich das drama-
turgische Handeln auf die Innenwelt, die auch subjektive Welt ge-
nannt wird, wobei natiirlich das Problem auftaucht, wie legitim die
Rede von Welt mit Blick auf das Innenleben des Subjektes ist und
inwiefern hier ein Wissen ins Spiel kommt (Habermas 1987a: 137).

1 »Der Begriff des dramaturgischen Handelns bezieht sich primir weder auf den ein-
samen Aktor noch auf das Mitglied einer sozialen Gruppe, sondern auf Interaktionsteil-
nehmer, die fiireinander ein Publikum bilden, vor dessen Augen sie sich darstellen. Der
Aktor ruft in seinem Publikum ein bestimmtes Bild, einen Eindruck von sich selbst
hervor, indem er seine Subjektivitdt mehr oder minder gezielt enthiillt. (...) Der zen-
trale Begriff der Selbstreprisentation bedeutet deshalb nicht ein spontanes Ausdrucks-
verhalten, sondern die zuschauerbezogene Stilisierung des Ausdrucks eigener Erlebnis-
se.« (Habermas 1987a: 128) — Es ist fragwiirdig, ob die Benennung dieses Typus als
dramaturgisches Handeln gerechtfertigt ist, zumal bei Habermas stirker die Parallele
zu den Geltungsanspriichen, die spiter mit den zentralen Aspekten der Handlungstypen
verkniipft werden, im Vordergrund steht als die Rekonstruktion der soziologischen An-
sitze, die mit diesem Typus verbunden werden. Zur Kritik an der Zuordnung von dra-
maturgischem Handeln und Ausdruck der Innerlichkeit sieche Dorschel 1990, 226 und
Waldenfels 1985, 103-107.

117

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Habermas 16st dieses Problem, indem er die Genese des Innenlebens
in Fortfithrung der Theorie des symbolischen Interaktionismus’
George Herbert Meads so konzipiert, dass die Ausbildung der Sub-
jektivitit komplementér zur Ausbildung des sozialen Wissens ge-
schieht: Das Wissen {iber die soziale Welt besteht vor allem in der
Kompetenz, in der Erfiillung legitimer Interaktionserwartungen pro-
blemlos mit anderen verkehren und gemeinsam mit ihnen agieren zu
konnen. Der Erwerb dieser Interaktionskompetenz setzt nicht nur
das Wissen um die legitimen Interaktionsverhiltnisse voraus, son-
dern auch dass der Handelnde >weif3c, wie er eine normenkonforme
Einstellung einnehmen kann. Damit verfiigt der Handelnde iiber
eine Bezugnahme zu sich selbst, die ihm nicht nur die Fahigkeit zu
sozialem Handeln verleiht, sondern die er auch dazu nutzen kann,
eine eigene Identitit auszubilden (Habermas 1987b: 66). Diese eige-
ne Identitét ist aber nur in negierender und abgrenzender Hinsicht
eine Leistung des Handelnden selbst, weil er in diesem Prozess der
Bildung eines »reflektierten Verhiltnisses zu sich selbst« (Habermas
1987b: 115) auf Elemente und Strukturen individueller Subjektivitat
zurlickgreift, die er in den kommunikativen Interaktionen erlernt
und als erlaubt erfahren hat (Habermas 1987b: 100). Der Ausdruck
der subjektiven Welt bezieht sich auf diese Ermoglichungsgriinde fiir
die Ausbildung eines Selbst innerhalb einer Kommunikations-
gemeinschaft, so dass das dramaturgische Handeln nicht nur auf ein
Innenleben Bezug nimmt, das dem Handelnden privilegiert zuging-
lich ist, sondern auch auf die zuldssigen und moglichen Zustinde und
Artikulationen dieses Innenlebens. Damit ist aber ebenfalls deutlich,
dass und inwiefern der dritte Typus von einer spezifischen Form des
Wissens abhingig ist.

Auch mit Blick auf die Deutungsleistung des Handelnden fiigt
dieser Handlungstyp eine weitere Dimension zu denjenigen der Deu-
tung der natiirlichen Welt und der sozialen Konstellation hinzu. Der
Handelnde muss sich dariiber klar werden, dass und inwiefern er
handelt oder zu handeln beabsichtigt und dass er mit den anderen
interagiert, d. h. er muss sich dessen sicher sein, dass seine Motivati-
on sowohl von den anderen akzeptiert werden wird, als dass sie auch
fiir ihn selbst ernsthaft ist und ausreicht, um den Widerstinden der
gegebenen Situation zu trotzen und die notwendige Energie und
Ausdauer bis zur Verwirklichung des Handlungsziels aufzubringen.

Damit ist eine wichtige Prizisierung der Argumentation fiir
einen angemessenen Umgang mit der >Kontingenz des Handlungs-

118

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

wissens< gelungen: Wihrend bisher nur von einem ungeteilten Be-
griff der Kontingenz der Umstinde, unter denen das Handeln voll-
zogen wird, die Rede war, ist nun deutlich, dass diese Kontingenz
mindestens drei Dimensionen hat. Erstens sind die jeweiligen >natiir-
lichen« Umstinde kontingent, da sie solche sind, die in jedem Fall
gerade hier und jetzt bestehen, so dass es eines Handlungswissens
bedarf, das die vorliegende Situation in dieser Hinsicht angemessen
deutet, selbst wenn dazu nur ein objektives Wissen mobilisiert wird,
das allgemein besteht. Zweitens sind auch die sozialen Verhiltnisse
in der Weise kontingent, dass der Handelnde sein soziales Wissen so
nutzen muss, dass er klaren kann, was von ihm in der gegenwirtigen
Situation genau erwartet wird, wozu er berechtigt ist und was fiir ihn
negative Konsequenzen hitte. Schliefllich ist auch die Subjektivitit
des Handelnden, die er in einer Situation zum Ausdruck bringen
kann, von den kontingenten Verhiltnissen abhingig, denn sein Ver-
halten wird von den anderen nur dann akzeptiert werden, wenn er
selbst und sie es seiner Personlichkeit zuschreiben kénnen. Fiir den
Handelnden setzt dies voraus, dass er ein Wissen iiber die Motive,
Bediirfnisse und Interessen erwirbt, die aufgrund seiner bisherigen
Lebensgeschichte und der allgemeinen Vorstellungen iiber die Arti-
kulation der Personlichkeit hier und jetzt moglich sind.

In den drei reinen Handlungstypen ist trotz der jeweils verschie-
denen Bedeutung dessen, was mit diesem Ausdruck gemeint ist, das
Wissen konstitutiv fiir die Handlungen. Eine solche Beschreibung ist
jedoch missverstindlich, wenn der Begriff des Wissens nicht das Ver-
stehen der Situation, in der das Handeln vollzogen werden soll, be-
zeichnet. Konstitutiv fiir die Handlung ist das Wissen iiber die gerade
jetzt vorliegenden kontingenten Verhiltnisse, denn praktisches Wis-
sen muss notwendig anwendungsbezogen auf diese Verhaltnisse ge-
richtet sein. Leider klingen die Ausfithrungen von Habermas teilwei-
se 5o, als ob es fiir das Handeln hinreichend sei, >objektivesc Wissen
iber maogliche Verhaltnisse zu haben, denn er offeriert zunichst kei-
ne Uberlegungen dazu, wie das Wissen auf die gegenwirtige Situati-
on bezogen ist. Selbst wenn aber die Frage, ob die Anwendungsbezo-
genheit praktischen Wissens Konsequenzen fiir dessen Gestalt hat,
bei ihm nahezu vollstindig ausgeblendet wird, kommt er dennoch
zu der Einsicht, dass eine solche abstrakte Bestimmung des Hand-
lungswissens, die die einzelne Situation transzendiert, mindestens
zwei Probleme aufwirft: Erstens ergibt sich eine erklarungsbediirfti-
ge Asymmetrie zwischen den drei Handlungstypen, und zweitens ist

119

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

es so schwierig, das Spezifische des Handlungswissens zu begreifen.
Er nimmt daher zwei Erginzungen vor, wobei auch der Begriff der
Lebenswelt zur Anwendung kommt, der fiir das Weitere zentral ist.

Die Grundlage der habermasschen Handlungstheorie bildet die
Unterscheidung von drei Typen, die sich jeweils in Handlungen rea-
lisieren, in denen eine Bezugnahme auf primir eine Welt stattfindet
und deren Eigenschaften genutzt werden. Im instrumentellen und
strategischen Handeln werden die Charakteristika der objektiven
Welt genutzt, um einen Zweck zu verwirklichen. Im normenregulier-
ten Handeln wird auf bestehende legitime Normen Bezug genom-
men, wodurch diese in ihrer Geltung bestirkt werden und der soziale
Zusammenhang reproduziert wird; und im dramaturgischen Han-
deln bringt ein Handelnder gegeniiber einem Publikum seine Wiin-
sche oder Meinungen zum Ausdruck. Dieser nochmalige Uberblick
fithrt vor Augen, dass es eine sichtbare Asymmetrie zwischen den
drei Typen gibt: Wihrend dem ersten Typus offensichtlich vielfiltige
Handlungen unproblematisch zuzuordnen sind, kann dies fiir die
beiden tibrigen Typen nicht ohne Weiteres gesagt werden. Es sieht
so aus, als ob hier Typen gebildet werden, die einer spezifischen Be-
trachtungsweise von Handlungen geschuldet sind, denn in der Per-
spektive eines sozialwissenschaftlichen Betrachters ist es plausibel,
bestimmte Handlungen primir unter der Hinsicht ihrer Normen-
konformitit und -bezugnahme zu analysieren. In der Perspektive
des Handelnden muss dies jedoch nicht die primire Absicht sein.
Dasselbe gilt auch fiir das dramaturgische Handeln: AufSerhalb der
Literatur, einzelner medialer Auftritte oder in Intimsituationen ist es
nur auf indirektem Wege vorstellbar, dass jemand um des Ausdrucks
seines Innenlebens willen handelt. Nicht umsonst geht Goffman da-
von aus, dass Uberzeugungen oder Gefiihle eines dramaturgisch
Handelnden, die nicht an eine dargestellte soziale Rolle gekniipft
sind, nur im Scheitern dieses Handlungstyps zum Ausdruck kommen
(Goffman 1959: 176 f.). Denkbar ist daher, dass ein solcher Ausdruck
der zentrale Effekt einer Handlung ist, ohne dass diese direkt darauf
abzielte.

Habermas nimmt deshalb eine wesentliche Verschiebung vor,
die im Verzicht auf den Begriff der Teleologie in der Charakterisie-
rung des ersten Handlungstypus besteht. Dies ist nicht der systema-
tischen Unschirfe des Begriffs geschuldet, sondern seiner eigentli-
chen Funktion, die auf einer zweiten Ebene sichtbar wird, auf der
nicht verschiedene Typen von Handlungen unterschieden, sondern

120

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Aspekte betrachtet werden, die allen Handlungen gleichermaflen zu-
kommen und ein bestimmtes Verhalten als Handlung tiberhaupt erst
auszeichnen. Auf dieser Ebene kommt dem Begriff der Teleologie
seine eigentliche Rolle zu, da sich Handlungen grundsitzlich dadurch
auszeichnen, dass sie ein Worumwillen haben. Habermas beniitzt
nicht die gesamte Bandbreite von Konsequenzen, die aus dieser Ein-
sicht resultieren, fiihrt den Punkt jedoch zumindest an, um spater
auch in der Lage zu sein, das blofSe Sprechen vom (kommunikativen)
Handeln zu unterscheiden und einen vierten >Typus< des Handelns
einzufiithren, ohne dass dieser im Sinne der ersten Dreiteilung ein
zusitzlicher Typus wire.!? Damit ist auch eine weitere Vorausset-
zung eingeholt, die oben stillschweigend bereits unterstellt wurde,
da es mit dieser Modifikation sowohl méglich ist, die reinen Typen
des normenregulierten und des dramaturgischen Handelns teleolo-
gisch zu beschreiben, als es auch sinnvoll ist, Handlungen insgesamt
teleologisch zu begreifen, um dann die Merkmale der drei Typen als
relevante Dimensionen zu betrachten, in deren Rahmen der Han-
delnde das Wissen iiber die gegenwirtige Situation sowie iiber die
notwendigen Mittel zur Verwirklichung des jeweiligen Worumwil-
lens der Handlung bestimmen muss.

Mit dieser generalisierenden Ausdehnung der teleologischen
Struktur auf alle Handlungen wird deutlich, was eine Handlung von
blofSem Wissen unterscheidet: Wihrend blofles Wissen sich nur um
des Verstehens willen auf ein Objekt oder einen Zustand beziehen
kann, ist das Handlungswissen auf das Erreichen eines Objekts oder
das Bewirken eines Zustands ausgerichtet. Bereits formal heifst dies,
dass das Handlungswissen die Singularitit und Kontingenz der aktu-
ellen Verhiltnisse und Absichten, innerhalb derer der Handelnde
sich bewegt, in Betracht zichen muss; es muss ein Wissen tiber das
konkrete Objekt und den konkreten Zustand sein und nicht eines
iiber sie im allgemeinen. Habermas fiigt dem zusitzlich noch eine
spezifische Einsicht in den Status des Handlungswissens hinzu: Ge-
wohnlich wird der Wissensbegriff zumindest mit einer minimalen

2 »Um Mifverstindnissen vorzubeugen, mochte ich wiederholen, daf das kommuni-
kative Handlungsmodell Handeln nicht mit Kommunikation gleichsetzt. Sprache ist ein
Kommunikationsmedium, das der Verstindigung dient, wihrend Aktoren, indem sie
sich miteinander verstindigen, um ihre Handlungen zu koordinieren, jeweils bestimmte
Ziele verfolgen. Insofern ist die teleologische Struktur fiir alle Handlungsbegriffe fun-
damental.« (Habermas 1987a: 150f.) — In seiner aristotelischen Kritik an Habermas
iibersieht Bubner diese Ausdehnung der teleologischen Struktur (Bubner 1982: 309).

121

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Selbstreflexivitiat versehen, d.h. ein Wissender muss eine Form des
Bewusstseins seiner selbst als eines Trigers von Wissen haben (Swin-
dal 1999: 1-17). Dies wirft mit Blick auf Handlungsvollziige natiir-
lich Probleme auf: An welchem Punkt des Handlungsvollzugs tritt
der Handelnde in explizite Reflexionsanstrengungen ein, um sein
aktuelles Handlungswissen bewusst zu bestimmen? Eine solche Fra-
ge klingt offenbar absurd, da zumindest in den Normalfillen des
Handelns nicht davon ausgegangen wird, dass Handelnde expliziter
und daher auch der Selbstbeobachtung zuginglicher Reflexionsauf-
wendungen bediirfen. Es ist also zu kliren, wie der Wissensbegriff
mit Blick auf Handlungen verwendet werden kann, ohne dass die
Implikationen der Selbstbewusstheit und der expliziten Reflexions-
aufwendung angenommen werden miissen.

Die Schwierigkeit einer solchen Bestimmung ist, wie eine ko-
gnitive Leistung des Handelnden zu verstehen ist, die zumindest po-
tentiell ohne deren explizite Bewusstheit ablaufen kann. Habermas
findet auch hier diverse Vorldufer, gehort es doch zu einer der weit
verbreitetsten Uberzeugungen innerhalb der Theorien des Sozialen,
dass die Handlungsabldufe kulturell, sozial und historisch verschie-
den sind, dem Handeln also offensichtlich verschiedene kognitive
Leistungen zugrunde liegen, dies aber nicht auf die singulédren natiir-
lich-kausalen Verhiltnisse zuriickfithrbar ist, unter denen sich die
Handelnden im einzelnen Fall bewegen (Turner 1994). Handeln be-
darf also jeweils spezifischer Wissensformen, die zugleich nicht per-
manent vollstindig bewusst reproduziert werden konnen, da sonst
die relative Invarianz innerhalb sozialer Formationen und sogar tiber
die Zeit hinweg nicht erklirbar wire. Ein Angebot, dies zu denken,
prasentiert der Begriff der Lebenswelt. Habermas nutzt ihn, um die
Besonderheit des Handelns so zuzuspitzen, dass Handeln gewohnlich
nur auf dem Hintergrund bestehender handlungsbezogener Gewiss-
heiten moglich ist, d.h. die Lebenswelt soll eine Instanz darstellen,
die formal betrachtet eine Art von Gewissheit bereitstellt, die his-
torisch und sozial variieren kann und insofern selbst das Resultat
kognitiver Anstrengungen ist, auf deren jeweiliger materieller Basis
die Handelnden aber unproblematisch und ohne Notwendigkeit von
Bewusstheit agieren konnen. Damit wird das reibungslose Funktio-
nieren der Lebenswelt sowie das alltigliche Vertrauen in die >sWahr-
heiten, die sie zur Verfiigung stellt, zu einer conditio sine qua non
des Handelns iiberhaupt:

122

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

»Obwohl wir in reflexiver Einstellung wissen, dafi alles Wissen fallibel ist, kon-
nen wir im Alltag nicht allein mit Hypothesen, also durchgingig fallibilistisch
leben. Der organisierte Fallibilismus der Forschung kann den hypothetischen
Umgang mit kontroversen Wahrheitsanspriichen auf Dauer stellen, weil er
einer vom Handeln entkoppelten Konsensbeschaffung dient. Das ist kein Mo-
dell fiir die Lebenswelt. Gewif miissen wir hier aufgrund unvollstindiger Infor-
mationen Entscheidungen treffen, und existentielle Risiken wie der Verlust des
Nichsten, Krankheit, Alter und Tod, sind die Signaturen des menschlichen Le-
bens. Aber die alltiglichen Routinen beruhen, ungeachtet dieser Unsicherhei-
ten, auf dem riickhaltlosen Vertrauen in das Wissen von Laien wie von Exper-
ten. Wir wiirden keine Briicke betreten, kein Auto beniitzen, uns keiner
Operation unterziehen, nicht einmal eine delikat zubereitete Mahlzeit zu uns
nehmen, wenn wir die verwendeten Kenntnisse nicht fiir gesichert, die in Her-
stellung oder Durchfiihrung konsumierten Annahmen nicht fiir wahr hielten.
Der performative Bedarf an HandlungsgewifSheit schliefst jedenfalls einen prin-
zipiellen Wahrheitsvorbehalt aus, obschon wir, sobald die naiven Handlungs-
vollziige unterbrochen sind, wissen, dafl Wahrheitsanspriiche nur diskursiv, al-
so nur innerhalb des jeweiligen Rechtfertigungskontextes eingelost werden
konnen.« (Habermas 1999c: 255)

Das alltigliche Handeln erfordert ein Uberzeugtsein von der Giiltig-
keit der Ermoglichungsgriinde der gewollten Handlung: das Be-
schreiten der Briicke funktioniert nur, wenn der Beschreitende iiber-
zeugt ist, dass das Wissen, das die Briicke als beschreitbare tragt,
giiltig ist, wobei die Uberzeugung so tief verankert sein muss, dass
er sich seiner Uberzeugung nicht erst versichert, bevor er die Briicke
betritt. Das so beschriebene Handlungswissen ist damit sogar ein se-
kundires, d.h. die Gewissheit bezieht sich auf die Verlisslichkeit des
Wissens der anderen und stellt kein eigenes direktes Handlungswis-
sen dar. Dies scheint allerdings mehr der habermasschen Beispiel-
wahl geschuldet zu sein als dem Argument selbst, denn unter der
bloflen Notwendigkeit sekundirer Gewissheiten wire es kaum vor-
stellbar, dass wir uns beim Problematisch-Werden dieser Gewisshei-
ten auf einen Diskurs tiber das primare Wissen selbst einlassen wiir-
den. Diskurse zur Bewiltigung von Ungewissheiten miissten analog
zu den Beispielen immer Meta-Charakter haben und die Legitimie-
rung von Experten und deren jeweiligen Wissens zum Ziel haben.® —

3 Eine Diskussion der problematischen Verhiltnisse, in die eine Gesellschaft gerit, in
der Expertenwissen und die Auseinandersetzung um Experten ineinander laufen, findet
seit ca. fiinfzehn Jahren unter dem Titel der >Risikogesellschaft« statt, den Ulrich Beck
eingefiihrt hat (Beck 1986: 249-374). In das habermassche Werk hat die Diskussion
jedoch kaum Eingang gefunden.

123

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Diese Problematisierung reicht jedoch schon in die Diskussion der
Theorie des kommunikativen Handelns hinein, die noch nicht genii-
gend vorbereitet ist. Evident ist bisher, dass Habermas das Handeln
wesentlich durch das Wissen, das es trigt, erkliren und verstehen
will. Dieses Wissen muss aufgrund des spezifischen Charakters des
Handelns sowie der notwendigen Art der Gewissheit fiir dessen Aus-
fithrung zumindest im Standardfall ein solches sein, das dem Han-
delnden zur Verfiigung steht, ohne dass er sich desselben bewusst
sein muss und es mit explizitem Aufwand zu (re)konstruieren hat.
Allerdings wirft die Ausdehnung der teleologischen Struktur
auch das Problem auf, dass wenn sich das Handeln grundsatzlich
durch diese Struktur auszeichnet, die es von bloBem Wissen unter-
scheidet, es fiir eine vollstindige Handlungserklarung eines Blicks
auf die jeweiligen Motive bedarf. Habermas mochte jedoch die Intui-
tion der friihen Gesellschaftstheorie aufnehmen und die Offnung
seines Modells fiir die Willkiirfreiheit der Handelnden so weit wie
moglich begrenzen. Eine solche Offnung wiirde notwendig, wenn
das Handlungswissen in allen drei Typen blof8 instrumentellen Cha-
rakter hétte und daher in den Dienst der Realisierung von Absichten
gestellt wiirde, die anderweitig bereits bestehen. Beim normenregu-
lierten Handeln hatte sich bereits gezeigt, dass in diesem Typus das
Handlungswissen mit den Motiven eng verwoben ist, so dass das
Verstehen des genutzten Handlungswissens zugleich Auskunft iber
erwartbare Motive und Handlungsvollziige gibt. Habermas sieht da-
her eine Chance, die Offnung zwar nicht ganz zu vermeiden, aber sie
zu einer vernachldssigbaren GrofSe zu reduzieren, wenn es ihm ge-
lingt aufzuzeigen, dass und wie die Handlungsmotive grundsitzlich
mit dem Handlungswissen verwoben sind. Hierzu vertritt er die The-
se, die Ausbildung individueller Motivlagen hange einerseits mit den
Pramissen des jeweiligen Handlungsbereichs (System vs. Lebens-
welt) zusammen und gehe andererseits mit dem Prozess der symboli-
schen Durchstrukturierung aller Aspekte des Verhaltens einher,*

4 »Die Bildung von Identititen und die Entstehung von Institutionen kann man sich
nun so vorstellen, dafl der auflersprachliche Kontext der Verhaltensdispositionen und
der Verhaltensschemata gewissermafSen sprachlich durchdrungen, d.h. symbolisch
durchstrukturiert wird. Wahrend bis dahin nur die Instrumente der Verstindigung in
Signale, in Zeichen mit konventionell festgelegten Bedeutungen umgearbeitet worden
sind, durchdringt der Symbolismus auf der Stufe normengeleiteten Handelns auch die
Motivationen und das Verhaltensrepertoire; er schafft gleichzeitig subjektive Orientie-
rungen und iibersubjektive Orientierungssysteme, vergesellschaftete Individuen und

124

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

woraus folge, dass die Individualitit immer schon eine sozial oder
systemisch integrierte sei. Diese These ist offensichtlich begriin-
dungsbediirftig und es wird zu fragen sein, ob die Sprachtheorie und
der Funktionalismus, die Habermas anbietet und die um evolutionire
Aspekte erginzt sind, diese Begriindung leisten, oder ob sie nicht eher
die Schwierigkeit erhéhen. Hinsichtlich der allgemeinen Bestim-
mung der Handlungsstruktur ist die letzte These aber nur insofern
von Bedeutung, als sie es — unterstellt sie ist iiberzeugend — Haber-
mas erlaubt, sich ausschliefSlich auf das Handlungswissen zu konzen-
trieren, da mit diesem zugleich auch die Motivationen der Handeln-
den — fir das soziale Handeln vollstindig und fiir die anderen
Bereiche zumindest die Grenzen des Moglichen und des dispositional
Erwartbaren — gegeben sind. Relevant wird sie als Problem, wenn mit
dem kommunikativen Handeln die Handlungskoordinierung, die mit
ihm verbunden ist, ins Zentrum tritt.

Nachdem damit die allgemeine Konstitution der Handlung in
der habermasschen Auffassung geklirt ist, gilt es, deren fundamen-
talen Aspekt, ndmlich das Handlungswissen selbst, zu thematisieren.
Dies erfordert eine genauere Betrachtung des spezifischen Typus des
Wissens, den die Lebenswelt bildet.

b. Die Lebenswelt als Handlungswissen

Lebensweltanalysen laufen stets Gefahr, in einer paradoxen Argu-
mentationsfigur zu enden, denn der Begriff der Lebenswelt ist ver-
meintlich ein Ausdruck des Nicht- oder Noch-Nicht-Analysierten,
womit die Analyse sich selbst fragen muss, ob sie ihren Gegenstand
nicht zwangsldufig verfehlt (Waldenfels 1985: 157). Methodisch re-
sultiert daraus selbst unter der Annahme, dass es zumindest rekons-
truktiv moglich ist, die Lebenswelt analytisch zu erfassen, die Frage,
wie eine solche Analyse aussehen muss: Ist die Lebenswelt jeweils so
partikular und kontextgebunden, dass sie nur hermeneutisch in ihrer
Singularitit erschlossen werden kann, oder sind alle Lebenswelten
durch allgemeine Ziige gekennzeichnet, die dementsprechend einer
formalen Analyse zuginglich sind. Die habermassche Auseinander-
setzung mit dem Begriff der Lebenswelt nimmt diese problematische

gesellschaftliche Institutionen. Dabei fungiert die Sprache als Medium nicht der Ver-
stindigung und der Uberlieferung kulturellen Wissens, sondern der Sozialisation und
der sozialen Integration.« (Habermas 1987b: 42f.)

125

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Ausgangslage wahr, konstatiert aber, »die formalpragmatische Ana-
lyse zielt, dhnlich wie die phinomenologischen Lebensweltanalysen
des spiaten Husserl oder die (allerdings nicht in systematischer Ab-
sicht durchgefiihrten) Lebensformanalysen des spiaten Wittgenstein
auf Strukturen, die gegeniiber den historischen Ausprigungen par-
tikularer Lebenswelten und Lebensformen als invariant angesetzt
werden« (Habermas 1987b: 182). Solche Invarianzen sind dabei nicht
nur in einer formalen Analyse erschliefSbar, sondern ihr Aufzeigen
erlaubt zudem eine interessante Revision der Transzendentalphilo-
sophie.

Ausfithrungen zum Begriff der Lebenswelt finden sich tiber das
ganze Werk von Habermas verstreut, wobei sich die AuSerungen
neben der eigenen »formalpragmatischen« Inanspruchnahme vor al-
lem auf die Abgrenzung von den Schwiichen der phinomenologisch-
bewusstseinsphilosophischen Verwendung richten.’> Exemplarisch
hierfiir ist der Artikel Edmund Husserl iiber Lebenswelt, Philosophie
und Wissenschaft, in dem Habermas erklirt, Husserl habe aus plau-
siblen Griinden den Begriff der Lebenswelt in Reaktion auf die Ein-
sichten der Geistes- und Sozialwissenschaft im 19. Jahrhundert sowie
deren Prozess der Ablosung von einem Totalititsverstandnis der Phi-
losophie und der Vernunft formuliert; gleichzeitig habe er aber nicht
der Versuchung widerstehen konnen, in dieser Hinwendung zur In-
nerweltlichkeit nochmals die Vorrangstellung der Philosophie durch
deren spezifische Einsicht in das Wesen der Lebenswelt zu sichern
(Habermas 1991h: 35). Die Lebenswelt wird zu der Instanz, die den
historisch spezifischen Untergrund jeglicher Aktivitit abgibt, ohne
nochmals in einer geschichtsphilosophischen Metaperspektive einge-
holt werden zu kénnen — und genau dies schliefst aus systematischen
Griinden das husserlsche Unternehmen aus, der Philosophie doch ein
Privileg im Verstehen der Lebenswelt zu sichern.

Mit dem Begriff der Lebenswelt treten die Alltagspraxis und
ihre Voraussetzungen in das Zentrum des philosophischen Interes-
ses. Im Zusammenhang dieser Praxis bezeichnet die Lebenswelt all-
gemein das prireflexive Wissen, das als solches die Innenperspektive
der Akteure konstituiert, die sich in der Welt bewegen, und deshalb
durch die beiden Eigenschaften der Handlungsbezogenheit und der

15 Zum Vergleich des habermasschen Konzepts der Lebenswelt mit denjenigen von
Husserl und Schiitz siche Baynes 1990. Eine umfassende Rekonstruktion und Kritik
der habermasschen Verwendungen der Lebenswelt unternimmt Matthiesen 1983.

126

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

unproblematischen Gewissheit ausgezeichnet ist (Habermas 1991h:
37).16 In der spezifischen husserlschen Fassung muss der Begriff eine
doppelte Funktion erfiillen, mit deren Kritik Habermas bereits auf
den Begriff einer modernen Vernunft vorgreift. Denn die Lebenswelt
ist bei Husserl zunidchst der Ausdruck der natiirlichen Praxis und
Welterfahrung, die nicht nur wissenschaftlichen Idealisierungsleis-
tungen vorausliegt, sondern auch ein Produkt vielfaltiger und even-
tuell widerspriichlicher historischer Reflexionsprozesse ist. Nur
aufgrund ihrer tiefen sozialen Verankerung stellt sie eine unproble-
matische Gewissheit dar, auf deren Grundlage sich das Agieren in der
Welt gewohnlich vollziehen kann. Dariiber hinaus vertritt Husserl
aber die Annahme, der Philosophie kénne durch die Aufgabe und
Maoglichkeit einer phinomenologischen Analyse der Lebenswelt die
aprioristische Position einer Letztbegriindung gesichert werden, die
sich schlieBlich auch tiber die Einzelwissenschaften erhebe. An den
ersten Aspekt der Lebenswelt gilt es in Habermas” Augen anzuschlie-
3en,”” wihrend die umfangreichere husserlsche Inanspruchnahme
des Begriffs nicht nur allgemein philosophisch-soziologisch, sondern
auch innerphédnomenologisch zu einer Aporie fithren muss: Da ndm-
lich Husserl anders als Kant ein »intimes Verhiltnis« zwischen em-

16 Es zeigte sich schon mehrfach, dass die Rede von >Wissen« in praktischen Kontexten
prizisierungsbediirftig ist. Auch in der Charakterisierung des phanomenologischen Le-
bensweltbegriffs ist es irrefithrend, ohne weitere Qualifizierung von Wissen zu reden,
wenn Wissen zugleich als Reflexion, die prinzipiell bewusst ist, oder als Umgang mit
expliziten propositionalen Aussagen verstanden wird. Diese unterschiedliche Verwen-
dung fiihrt die Gefahr einer Nivellierung der deutlichen strukturellen Unterschiede
dessen, was jeweils gemeint ist, mit sich. Habermas halt aber ein solches strukturanalo-
ges Verstindnis von lebensweltlichem >Wissen< und wissenschaftlichem oder explizitem
>Wissen« selbst dann noch aufrecht, wenn er die Charakterisierung der Lebenswelt als
eines Wissens problematisiert (Habermas 1991h: 42). In der Einfiihrung des Begriffs in
der Theorie des kommunikativen Handelns ist er vorsichtiger und charakterisiert die
Lebenswelt als Ensemble von »Hintergrundiiberzeugungen« (Habermas 1987a: 107).
Allerdings bleibt auch hier die Bezogenheit auf die Wissensanalogie deutlich, da die
Lebenswelt zunichst als »Korrelat zu Verstindigungsprozessen« eingefiihrt wird und
nicht als umfangreicherer Begriff einer gegebenen Innerweltlichkeit oder eines ur-
spriinglichen Horizonts (Baynes 1990: 60). Erst im zweiten Band kommt er zu einer
Prizisierung, die den Wissensbegriff einer bestimmten Funktion der Lebenswelt vor-
behilt (Habermas 1987b: 189 — Zitat folgt im Text).

7 »Wie alles unthematische Wissen ist der lebensweltliche Hintergrund implizit und
prireflexiv gegenwirtig. Was ihn auszeichnet, ist erstens der Modus einer unvermittel-
ten GewifSheit. Dieser verleiht jenem Wissen, aus dem heraus wir distanzlos leben,
Erfahrungen machen, sprechen und handeln, einen paradoxen Charakter.« (Habermas
1988c: 92)

127

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

pirischem Subjekt und transzendentalem Subjekt annimmt, kann er
nicht zunichst iiber den Begriff der Lebenswelt zu einer intersubjek-
tiven Basis der gemeinsamen Existenz kommen, die immer schon
geteilt ist und daher den einzelnen empirischen Subjekten vorher-
geht, und dann im Rahmen der transzendentalen Reduktion immer
noch fordern, die Konstitution dieser Lebenswelt als Resultat einer
urspriinglich konstitutiven Subjektivitdt anzusehen (Husserl 1992:
187 ff.). Dabei st6f3t er namlich auf das untiberwindliche Problem,
wie zunichst das Subjekt auf seine Innerweltlichkeit beschriankt wer-
den kann, um es dann als solches anzusehen, das fiir das Gesamte
seiner Bedingtheit konstitutiv ist. Habermas wirft damit die Frage
auf, wie das innerweltliche Individuum in seiner Endlichkeit noch
mit dem souverinen Subjekt der klassischen Konstitutionslehre der
Subjektphilosophie zusammengebracht werden kann (Habermas
1991h: 38), und zieht daraus den Schluss, dass Husserl, da er nicht
nochmals den Weg des hegelschen Denkens nehmen wolle, die Apo-
rie im Rahmen seiner transzendental-genetischen Phianomenologie
nicht l6sen konne. Erst Heidegger mit Sein und Zeit prisentiere eine
mogliche Losung.'®

Handlungstheoretisch ergibt sich aus diesen ersten groben Be-
stimmungen der Lebenswelt, dass sie sich dazu eignet, den Platz
eines Handlungswissens einzunehmen, das keiner expliziten Reflexi-
onsaufwendung bedarf. Ungeklart ist allerdings weiterhin die Frage,
welchen Entstehungsgrund das Handlungswissen hat, das lebens-
weltlich bereitgestellt wird, denn die Ablehnung des husserlschen
Modells eines transzendentalen Subjekts, das die Konstitution und

18 »Husserl kann und will das hegelsche Drama der einholenden Selbstbemichtigung
einer zundchst an ihre Produkte unbewufSt entdufSerten Subjektivitit nicht noch einmal
inszenieren. Er kann am Ende die Weltverhaftung des mundanen Ichs mit der extra-
mundanen Stellung des transzendentalen Ur-Ichs nicht in Einklang bringen. Daraus
zieht der Heidegger von Sein und Zeit bekanntlich seine Konsequenzen.« (Habermas
1991h: 38) — Diese Konklusion ist natiirlich in verschiedener Hinsicht hochproblema-
tisch. Das zentrale Problem ist jedoch, dass Habermas ein einseitiges Rezeptionsverhilt-
nis zwischen Husserl und Heidegger unterstellt. Denn selbst historisch ist der letzte
Satz des Zitats unplausibel, da der Lebenswelt-Begriff bei Husserl auch eine Reaktion
auf Heideggers Sein und Zeit ist und eine prominente Stellung erst in den Schriften
vom Ende der zwanziger Jahre bis zu seinem Tod bekommt (vor allem in der Krisis-
Schrift und deren Beilagen). Habermas bestreitet dem husserlschen Spitwerk damit
scheinbar jegliche Relevanz fiir die Lésung des Problems, das er konstatiert. Unser spé-
terer Blick auf Merleau-Ponty wird zeigen, wie produktiv der Anschluss an das Spit-
werk Husserls dagegen sein kann.

128

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Reproduktion dieses Wissens durch alle Unwigbarkeiten des histori-
schen Prozesses hindurch gewihrleistet, fiihrt dazu, dass Konstituti-
on und Reproduktion zu eigenen Problemen werden, die fiir die Eror-
terung relevant sind. Es wird zu diskutieren bleiben, welche Rolle
den Handlungsvollziigen und den expliziten Reflexionsanstrengun-
gen, die in ihnen eventuell anfallen, dabei zukommt. Einen Ansatz
zur Losung des gestellten Problems, der zugleich eine weitere Kli-
rung der Funktion der Lebenswelt im Handlungsvollzug enthilt, ver-
spricht die Explikation des bisherigen Handlungsverstindnisses mit
Hilfe eines dreistufigen Handlungsmodells, selbst wenn die letztend-
lich angestrebte Losung erst im kommunikativen Handeln vollendet
vorliegt. Bis zu diesem Punkt haben wir gesehen, wie jeder einzelne
der drei Handlungstypen den Bezug auf mindestens eine Art des
Wissens enthilt, gewohnlich der Handelnde aber eine Bestimmung
seines Handlungswissens in drei Dimensionen gewinnen muss. Die-
ser Vorgang der Bestimmung des jeweiligen Handlungswissens
kann, weil eine Bezugnahme auf Wissen stattfindet und das Handeln
selbst nicht mit dem Wissen gleichgesetzt werden darf, das in ihm
zur Anwendung kommt, nur in einer dritten Instanz neben Wissens-
bestinden und Handlung verortet werden. Habermas benennt diese
Instanz als diejenige der Situationsdefinition oder der Situationsdeu-
tung,’ deren Notwendigkeit daraus resultiert, dass die Handelnden
immer eine konkrete Situation ihrer Welt vor Augen haben, in der
sich die kommende Handlung abspielen soll. Sie miissen in dieser
Situation ein Wissen mobilisieren, das ihnen das Handeln ermog-
licht; erst zu diesem Wissen kann die Lebenswelt beitragen, denn

»die Handlungssituation bildet fiir die Beteiligten jeweils das Zentrum ihrer
Lebenswelt; sie hat einen beweglichen Horizont, weil sie auf die Komplexitit
der Lebenswelt verweist. In gewisser Weise ist die Lebenswelt, der die Kom-
munikationsteilnehmer angehéren, stets prisent; aber doch nur so, daf3 sie den
Hintergrund fiir eine aktuelle Szene bildet. Sobald ein solcher Verweisungs-
zusammenhang in eine Situation einbezogen, zum Bestandteil einer Situation
wird, verliert er seine Trivialitidt und fraglose Soliditit. (...) Bevor er Situations-
relevanz erlangt, ist derselbe Umstand nur im Modus einer lebensweltlichen

19 In diesen beiden Benennungen erscheint das habermassche Oszillieren zwischen der
Position, dass die Situation durch die Handelnden konstituiert, also definiert wird, und
derjenigen, dass die Handelnden auf Verhiltnisse, die ihnen begegnen, reagieren miis-
sen, sie also zu deuten haben. Die folgenden Ausfithrungen werden nachzeichnen, wel-
che Aspekte der beiden Positionen er trotz der Priferenz fiir die zweite jeweils auf-
zunehmen gedenkt.

129

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Selbstverstindlichkeit gegeben, mit der der Betroffene intuitiv vertraut ist, ohne
mit der Moglichkeit einer Problematisierung zu rechnen. Er wird nicht einmal
im strikten Sinne >gewuf3t, wenn Wissen dadurch charakterisiert ist, daf3 es
begriindet und bestritten werden kann. Nur die begrenzten Ausschnitte der Le-
benswelt, die in einen Situationshorizont hereingezogen werden, bilden einen
thematisierungsfahigen Kontext verstindigungsorientierten Handelns und tre-
ten unter der Kategorie des Wissens auf. Aus der situationszugewandten Per-
spektive erscheint die Lebenswelt als ein Reservoir von Selbstverstindlichkeiten
oder unerschiitterten Uberzeugungen, welche die Kommunikationsteilnehmer
fiir kooperative Deutungsprozesse benutzen. Einzelne Elemente, bestimmte
Selbstverstindlichkeiten werden aber erst in der Form eines konsentierten und
zugleich problematisierbaren Wissens mobilisiert, wenn sie fiir eine Situation
relevant werden.« (Habermas 1987b: 188f.)20

In der Perspektive der Situationsdeutung hat die Lebenswelt die
Form eines »kulturell iiberlieferten und sprachlich organisierten Vor-
rats an Deutungsmustern« (Habermas 1987b: 189), wobei Habermas
mit Blick auf einfaches, vor-kommunikatives Handeln davon aus-
geht, dass in der Mehrzahl der Situationen lebensweltliche Deu-
tungsmuster und Situationsdefinitionen in eins fallen. Die Verfahren
der kooperativen Situationsdeutung dagegen zwingen zu wechselsei-
tigen Problematisierungen und eigenen kognitiven Aufwendungen.
Diese Beschrinkung der kognitiven Leistung auf Interaktionszusam-
menhinge ist vor dem Hintergrund der handlungstheoretischen Ub-
erlegungen, die bisher entwickelt wurden, wenig plausibel, fillt hier
aber nicht allzu stark ins Gewicht, da das Strukturmodell des Han-
delns die kognitive Instanz zumindest analytisch vorsieht. Die Ein-
fithrung der Instanz der Situationsdefinition erlaubt es insofern, eine
Losung des Problems der Konstitution und Reproduktion der Le-
benswelt zu entwickeln, als mit ihr eine Instanz existiert, in der das
lebensweltliche Wissen thematisch wird und daher nicht nur kriti-
sierbar ist, sondern auch bestitigt werden kann. Dies wirft natiirlich
die Frage auf, ob und wie ein Zusammenhang zwischen Lebenswelt
und Kritik plausibel zu begriinden ist.

Durch die Fokussierung auf die Situationsdefinition ist das Wis-
sen, das die Lebenswelt bereitstellt, nochmals zu differenzieren: Zu-
nichst ldsst es sich in ein »unthematisch mitlaufendes, relativ vorder-

20 Kenneth Baynes weist zu Recht darauf hin, dass sich bereits in dieser Passage mit der
Lebenswelt als Hintergrund und als thematisierbarem Wissen im Kontext einer Situa-
tionsdeutung die spitere Verdopplung des Begriffs der Lebenswelt abzeichnet (Baynes
1992: 821.).

130

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

griindiges Wissen« und in ein »Hintergrundwissen« unterscheiden
(Habermas 1988c: 891.). Den zweiten Teil bildet ein tief verankertes
und problematisierungsresistentes Wissen, das sich einerseits durch
grofle Allgemeinheit und hohe Evidenz im alltiglichen Interagieren
mit der Welt auszeichnet und andererseits durch die Kriterien der
totalisierenden Kraft und des Holismus charakterisiert ist, die eine
Struktur dieses Wissens indizieren, deren Verinderbarkeit nur unter
groflem Aufwand denkbar ist (Habermas 1988c: 92£.). Dieses Wissen
konstituiert zwar einen allgemeinen Rahmen fiir die Situationsdeu-
tungen, ist aber so grundlegend, dass es in ihren sich verindernden
Bereich kaum hereinragt. Dieser Bereich des »vordergriindigen Wis-
sens« wiederum setzt sich aus zwei Komponenten zusammen: Ein-
mal aus einem Wissen, das die spezifische konkrete Situation und die
Interaktionsverhiltnisse, die hier und jetzt bestehen, betrifft, und
zum anderen aus einem Wissen, das es erlaubt, sich dem Thema der
Situation angemessen zu verhalten.?! In den Situationsdefinitionen
kommt es vor allem darauf an, dass diese beiden letzten Elemente
mobilisiert werden.

Fiir die Bestimmung des Handlungswissens resultiert daraus die
folgende Anforderung an den Handelnden: Er muss die zuvor be-
schriebene Deutung der Situation in den drei relevanten Dimensio-
nen (Natur,2 Normen, Zurechenbarkeit) in zwei miteinander ver-
bundenen Schritten (wobei das Ganze faktisch als Kreisprozess
ablauft) vornehmen, niamlich erstens miissen die Verhiltnisse, die in

21 »Die Beteiligten diirfen normalerweise unterstellen, daf} sie die trivialeren Bestand-
teile der Sprechsituation und der mit wachsenden Abstinden diffuser werdenden Umge-
bungen aus koordinierten Perspektiven mehr oder weniger iibereinstimmend deuten;
sie gehen auch davon aus, daf} ihre divergierenden lebensgeschichtlichen Perspektiven
hier und jetzt aufeinander zulaufen und allenfalls der gemeinsamen Situationsdeutung
verschiedene Relevanzen verleihen. Dieses Horizontwissen wird durch das Gesagte im-
plizit mit-vergegenwirtigt; es macht eine Auflerung unproblematisch und férdert deren
Akzeptabilitit. (...) Eine ebenso geltungsstabilisierende Rolle spielt jenes themen-
abhingige Kontextwissen, das ein Sprecher im Rahmen der gemeinsamen Sprache, der-
selben Kultur, der gleichen Schulbildung usw., also im Rahmen eines gemeinsamen
Milieus oder Erlebnishorizonts voraussetzen kann. Der Sprecher, der ein bestimmtes
Thema anschlagt, ruft implizit sachliche Kontexte herbei; in deren Licht erscheint das
Gesagte als trivial oder iiberraschend, informativ oder unglaubwiirdig.« (Habermas
1988c: 891.)

2 Die Verwendung des Begriffs der Natur ist hier unproblematisch, da sie Habermas’
eigene, gegen Adorno und Horkheimer gerichtete Auffassung wiederspiegelt, dass der
objektivierende Zugang zu ihr derjenige ist, der zu privilegieren ist (Benhabib 1986:
3861).

131

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

der bestehenden Situation vorliegen, wahrgenommen werden (und
die Kreishaftigkeit des Vorgangs dufert sich darin, dass in diesem
Schritt das Wissen tiber mogliche Verhiltnisse bereits aufgrund sei-
ner Rolle, die Wahrnehmung zu strukturieren, essentiell ist), um sie
dann in der Mobilisierung der Wissensbestinde, die genau fiir diese
Verhiltnisse relevant sind, so zu deuten, dass die Handlungsabsicht
realisierbar wird. In den meisten Fallen wird der gew6hnliche Wahr-
nehmungsvorgang dem Handelnden bereits eine passende Situati-
onsdeutung vorlegen, es ist aber zur Erklirung einer Variante des
moglichen Scheiterns sowie zur Hinfiihrung auf Situationen, in de-
nen eine kooperative Deutung notwendig ist, sinnvoll, auch in diesen
analytisch die zwei Schritte zu unterscheiden.

Nachdem damit eine formale Analyse der Handlung und des
Begriffs der Lebenswelt, der dabei relevant wird, vorliegt, bleibt zu
zeigen, warum die Kontingenz des Handlungswissens nicht auf die
Schwierigkeit der richtigen Auswahl immer schon bestehenden giil-
tigen und geteilten Wissens reduzierbar ist. Zu diesem Zweck de-
monstriert Habermas, wie die Lebenswelt material zu begreifen ist
und wie dies den Handelnden in der Moderne immer hédufiger vor
die zusitzliche Aufgabe stellt, das Wissen, das in der Deutung zum
Tragen kommt, unter den kontingenten Umstdnden selbst erst zu
konstituieren. Er beginnt hierzu mit einer Revision des Begriffs der
Lebenswelt, die auf seine sozialwissenschaftliche Verdopplung hi-
nauslduft: Im Anschluss an ihr phdnomenologisches Verstindnis wa-
ren alle Bestimmungen, die bis zu diesem Punkt vorgenommen wur-
den, auf ein Wissen bezogen, zu dem jeder einzelne Handelnde vor
seinem Handeln immer schon Zugang hat und das den Horizont
seiner Wahrnehmung der Welt bildet, das aber erst in einem kon-
kreten Handlungsvollzug thematisch wird (Habermas 1987b: 205).
Ein solches Wissen ist zwar im Rahmen einer philosophischen
Handlungstheorie rekonstruierbar, wirft aber neben den bereits an-
getroffenen Schwierigkeiten seiner Konstitution und Reproduktion
zudem die Frage auf, wo es material verortet wird, lasst es sich doch
in seiner bisherigen Gestalt (z. B. sozialwissenschaftlich) nur vermit-
telt untersuchen, da es keinem relevanten Objektbereich korrespon-
diert. Habermas schligt daher vor, die Lebenswelt als die »Region
innerhalb der objektiven Welt, die die Gesamtheit der hermeneu-
tisch zuginglichen, im weitesten Sinne historischen oder soziokultu-
rellen Tatsachen bildet« (Habermas 1987b: 206), zu begreifen. Ein
solches Verstindnis, das sich aus dem »Alltagskonzept der Lebens-

132

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

welt« ergibt,? beschreibt den Bereich der vielfach verflochtenen
Handlungen, die erstens alltigliche Wissensbestinde tradieren und
fortschreiben, mit denen zweitens legitime Ordnungen aufrecht-
erhalten werden und so Solidaritit erzeugt wird und die drittens
neuen Gesellschaftsmitgliedern Handlungsfihigkeit verschaffen
und sie zugleich in das gesellschaftliche Selbstverstindnis sozialisie-
ren. Die Lebenswelt ist somit der Ort der Kultur, der Gesellschaft
und der Personlichkeit.2* Das lebensweltliche Wissen, von dem bis-
her die Rede war, ist in den Strukturen der Alltagspraxis verkorpert,
an der die Handelnden als Mitglieder eines sozialen Zusammen-
hangs immer schon beteiligt sind. Wenn die Handelnden also auf
solches Wissen zuriickgreifen kinnen sollen, muss sich die Lebens-
welt in den Dimensionen der Kultur, der Gesellschaft und der Per-
sonlichkeit reproduzieren. Die Lebenswelt bildet so im Rahmen der
umfangreicheren funktionalistischen Betrachtung der Gesamtheit
sozial relevanter Handlungen den Ort der Reproduktion dreier ele-
mentarer symbolischer Funktionen, die derjenigen der materiellen
Reproduktion entgegengesetzt sind.?

Mit dieser gesellschaftstheoretischen Reformulierung des Be-
griffs der Lebenswelt werden mindestens zwei wichtige Schritte voll-
zogen: Erstens wird die Lebenswelt ihrer bewusstseinsphilosophi-
schen Umklammerung entwunden, womit nicht nur die Probleme
ihrer Reproduktion und Konstitution in einem neuen Licht erschei-
nen, sondern auch die bisher bemingelte tiberstarke Analogie des le-

2 Mit dem »Alltagskonzept« bezieht sich Habermas auf die Unterstellung einer ge-
meinsamen sozialen Welt, die immer dann zum Tragen kommt, wenn wir anderen tiber
unsere Erfahrungen erzihlen und dabei vieles unerwihnt lassen, das wir fiir selbstver-
standlich geteilt halten (Habermas 1987b: 206 f.).

24 5 Kultur nenne ich den Wissensvorrat, aus dem sich die Kommunikationsteilnehmer,
indem sie sich {iber etwas in einer Welt verstindigen, mit Interpretationen versorgen.
Gesellschaft nenne ich die legitimen Ordnungen, iiber die die Kommunikationsteilneh-
mer ihre Zugehérigkeit zu sozialen Gruppen regeln und damit Solidaritit sichern. Unter
Personlichkeit verstehe ich die Kompetenzen, die ein Subjekt sprach- und handlungs-
fahig machen, also instandsetzen, an Verstindigungsprozessen teilzunehmen und dabei
die eigene Identitit zu behaupten. (...) Die zum Netz kommunikativer Alltagspraxis
verwobenen Interaktionen bilden das Medium, durch das sich Kultur, Gesellschaft und
Person reproduzieren.« (Habermas 1987b: 209)

% Die Darstellung ist an dieser Stelle auf die enge Frage nach der Rolle der Lebenswelt
im Handlungsvollzug zugeschnitten. Eine ausfiihrlichere Diskussion des Funktionalis-
mus, der sich dann vor allem auf das zur Lebenswelt komplementire >System« bezieht,
und seiner Probleme im Kontext der habermasschen Argumentation findet sich in den
einzelnen Punkten des Abschnitts II1. 3.

133

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

bensweltlichen >Wissens< zu sonstigem Wissen wird durch eine Be-
schreibung der Lebenswelt als solche, die zumindest partiell in prakti-
schen Vollziigen besteht, abgeschwiicht. Zweitens kann dadurch auch
wenigstens in gesellschaftstheoretischer Hinsicht eine weiterreichen-
de Antwort auf die Motivationsfrage der Handlungen gegeben wer-
den, denn die Handelnden miissen aufgrund der unverzichtbaren
Funktion der Lebenswelt immer wieder Handlungen hervorbringen,
deren Hauptzweck darin besteht, die Lebenswelt zu reproduzieren
oder zu stabilisieren. Diese grundlegende normative Perspektive ist
handlungstheoretisch allerdings nicht unproblematisch, da sie eine
Begriindung dafiir erwarten lasst, dass auf der Makroebene beschrie-
bene Notwendigkeiten in die einzelne Handlungsgenese zumindest
hin und wieder Eingang finden. Ein Problem, das sich offensichtlich
fiir Habermas nicht so stellt, weil er annimmt, dass die Lebenswelt
mit ihren spezifischen und praktischen Reproduktionsweisen einen
historisch gleichurspriinglichen Handlungstyp zu demjenigen des
Verfolgens individueller Zwecke reprisentiert, der die materielle Re-
produktion sichert.2 Damit unterbietet er jedoch sein eigenes Pro-
blematisierungsniveau, das er durch die Generalisierung der teleo-
logischen Struktur auf alle Handlungen gewonnen hat.

Die allgemeine Neubestimmung der Lebenswelt macht es erfor-
derlich, die Typen der »symbolischen Funktioneng, die sie idealer-
weise abdeckt, grundsitzlich zu explizieren, um dann tiber ihre neu-
zeitliche Gestalt das Spezifische der Moderne beschreiben zu kénnen.
Die Lebenswelt erweist sich als zirkuldrer Zusammenhang, der die
Bereitstellung des Wissens und die materialen Voraussetzungen von
zumindest zwei der drei Dimensionen, die fiir die Situationsdeutung
im Handlungsvollzug wesentlich sind, niamlich denjenigen der Nor-
men und der Zurechenbarkeit, sowie deren jeweilige Reproduktion
umfasst: Erstens identifiziert Habermas die kulturelle Reproduktion,
die auf der Ebene des Wissens der Handelnden garantiert, dass beste-
hende Deutungsmuster tradiert und erhalten werden und dass neue
Anwendungen derselben, die durch neue Situationen in den drei Di-
mensionen notig sind, sich als kompatibel mit denjenigen, die beste-

26 »Die materielle Reproduktion vollzieht sich durch das Medium der Zwecktitigkeit,
mit der die vergesellschafteten Individuen in die Welt intervenieren, um ihre Zwecke zu
verwirklichen. Wie Max Weber gesehen hat, zerfallen die Probleme, die der Handelnde
in der jeweiligen Situation zu bewiltigen hat, in Probleme der >inneren< und der >auf3e-
ren Not«.« (Habermas 1987b: 209)

134

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

hen, erweisen, womit die Kohirenz und Kontinuitit des lebenswelt-
lichen Wissens hinsichtlich des Begreifens der objektiven, der sozia-
len und der individuellen Weltverhaltnisse gewahrt bleibt. In dieser
Bedeutung der Lebenswelt wird ihr phanomenologisches Verstiandnis
fortgefiihrt, denn sie stellt, wie gezeigt, material ein Reservoir von
verfiigbaren Bedeutungen dar, die zur Deutung der jeweils begeg-
nenden Situationen genutzt werden konnen. Habermas weist jedoch
bereits darauf hin, dass die Kohdrenz und Kontinuitit des Wissens
immer wieder erzeugt werden muss, so dass die Handelnden nicht
einfach nur von bestehendem Wissen zehren konnen, sondern, auf
einer anderen Ebene allerdings, auch zu dessen Kontinuierung bei-
tragen miissen.?” Die Zirkularitat ist somit nicht nur eine der Lebens-
welt insgesamt, sondern auch jeder einzelnen ihrer Funktionen.
Zweitens ist die Lebenswelt der Ort der sozialen Integration, indem
sie auf der sozialen Ebene gewihrleistet, dass die Handlungen und
Handlungstypen zu den bestehenden geregelten Verhiltnissen des
Handelns und der Interaktion passen. Die Lebenswelt inkorporiert
also die Reihe der etablierten sozialen Beziige und Rollenverstind-
nisse, ist daneben aber auch die Instanz, die die verschiedenen Hand-
lungsvollziige, die iiberhaupt existieren oder moglich sind, immer
neu koordiniert. In der handlungstheoretischen Perspektive ist sie
die soziale Welt selbst, deren legitime Ordnung die Handelnden als
zweite Dimension ihrer Situationsdeutung in Betracht ziehen miis-
sen. SchliefSlich kommt zu diesen beiden Funktionen die Sozialisati-
on als grundsitzliche Befdhigung zum Handeln und als Garantie fiir
die Kontinuitdt der Formen zurechenbarer Personlichkeit hinzu.
Durch sie werden die neuen Individuen in die sozialen und kollekti-
ven Vollziige, die die lebensweltliche Gemeinsamkeit ermoglicht, in-
tegriert, deren Dauer tber die Zeit hinweg etabliert und der Raum
fiir individuelles Handeln eroffnet. Mit dieser Beschreibung wird

27 In >Figur 23« fiihrt Habermas hier »Uberlieferung, Kritik, Erwerb von kulturellem
Wissen« an (Habermas 1987b: 217), ohne aber genauer zu beschreiben, wie er sich diese
Prozesse vorstellt.

% »Allerdings vollzieht sich die symbolische Reproduktion der Lebenswelt als ein
Kreisproze3. Die strukturellen Kerne der Lebenswelt werden ihrerseits durch entspre-
chende Reproduktionsprozesse, und diese wiederum durch Beitrige des kommunikati-
ven Handelns »moglich gemacht«. Die kulturelle Reproduktion stellt sicher, da3 (in der
semantischen Dimension) neu auftretende Situationen an die bestehenden Weltzustin-
de angeschlossen werden: sie sichert die Kontinuitit der Uberlieferung und eine fiir den
Verstindigungsbedarf der Alltagspraxis hinreichende Kohirenz des Wissens. Die soziale
Integration stellt sicher, daf3 neu auftretende Situationen (in der Dimension des sozialen

135

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

die Zirkularitdt des habermasschen Begriffs der Lebenswelt deutlich:
Die Lebenswelt ist einerseits die sozial verfasste Welt, in der sich der
Handelnde immer schon bewegt, weshalb er durch seine Sozialisati-
on ein >Wissen«< von dieser Welt erwirbt, das es ihm ermoglicht, er-
folgreich Handlungen auszufiihren, sich zu den sozialen Beziehun-
gen zu verhalten und eine eigene Personlichkeit auszubilden.
Andererseits hat die Lebenswelt jedoch keine Existenz an sich, son-
dern ist auf Handlungen angewiesen, die sie in ihren drei Aspekten
stindig reproduzieren, d.h. die das Wissen fortschreiben, die legiti-
men Ordnungen bestitigen und aufrechterhalten und die schliefilich
neue Mitglieder der sozialen Welt in deren Zusammenhang soziali-
sieren. Dieser zweite Aspekt steht in Habermas’ eigener Perspektive
im Vordergrund, so dass die Theorie des kommunikativen Handelns
wesentlich den Zweck verfolgt zu erkliren, warum und wie iiber das
kommunikative Handeln der Erhalt und die Reproduktion des gesell-
schaftlichen Bereichs der Lebenswelt gesichert werden. Unter der
handlungstheoretischen Fragestellung dieser Untersuchung steht da-
gegen zunichst der erste Aspekt im Vordergrund, da vor dem norma-
tiv motivierten Ubergang zur Reproduktion der Lebenswelt geklart
werden sollte, welche Optionen die Handelnden haben und an wel-
cher Stelle sie selbst zur Reproduktion der Bedingungen ihres Han-
delns oder zu derjenigen anderer (sozialer) Giiter beitragen konnen.
Wichtig in beiden Perspektiven ist, dass die Lebenswelt strukturell
als reflexive betrachtet werden muss, da sie durch die Doppelstruktur
ithrer Ermoglichungsleistung und gleichzeitigen Reproduktions-
bediirftigkeit potentiell durch vollzogene Handlungen jeweils neu
bestimmt werden kann.

Die drei Funktionen sind solche, die die Lebenswelt prinzipiell
erfiillt oder erfiillen sollte, ohne dass damit schon geklart wire, wie
sie sich konkret vollziehen, d.h. zum Beispiel welche materiale Ge-

Raumes) an die bestehenden Weltzustinde angeschlossen werden; sie sorgt fiir die Ko-
ordinierung von Handlungen iiber legitim geregelte interpersonale Beziehungen und
verstetigt die Identitdt von Gruppen. Die Sozialisation der Angehorigen stellt schlief3-
lich sicher, daf$ neu auftretende Situationen (in der Dimension der historischen Zeit) an
die bestehenden Weltzustinde angeschlossen werden; sie sichert fiir nachwachsende
Generationen den Erwerb generalisierter Handlungsfahigkeiten und sorgt fiir die Ab-
stimmung von individuellen Lebensgeschichten und kollektiven Lebensformen. In die-
sen drei Reproduktionsprozessen erneuern sich also konsensfihige Deutungsschemata
(oder »giiltiges Wissend), legitim geordnete interpersonelle Bezichungen (oder >Solida-
rititen<) sowie Interaktionsfihigkeiten (oder >personale Identititen<).« (Habermas
1985a: 398)

136

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

stalt die Ubersetzungs- und Integrationsmechanismen annehmen.
Diese Unbestimmtheit erlaubt es Habermas, eine historisierende Per-
spektive zu wihlen, nach der in der jeweiligen Gestalt des Kreislaufes
aus Ermoglichungs- und Reproduktionsprozessen und damit auch
derjenigen des Wissens und der Fihigkeiten, mit denen die Handeln-
den ausgestattet werden, verschiedene Entwicklungsstadien der Ge-
sellschaft(en) beschrieben werden konnen. Er kommt so zu dem
Schluss, dass die allgemeine Analyse der Lebenswelt auf Funktionen
aufmerksam macht, deren Erfiillung zwar in verschiedenen Stadien
durch sie alleine gewihrleistet werden konnte, deren Notwendigkeit
aber auch nicht wegfillt, wenn die Lebenswelt dazu nicht mehr oder
nicht mehr vollstindig in der Lage ist. Der zentrale Punkt im Rah-
men der vorliegenden Abhandlung ist dabei, dass in der Moderne, in
der die Lebenswelt in immer stirkerem Mafe unter Druck gerét, ihre
reflexive Reproduktion zunehmend wichtig wird fiir den Erhalt des
Beitrags, den sie zur Erméglichung des Handelns leistet. Die Trans-
formation der Lebenswelt in der Moderne lasst ihre formalen Eigen-
schaften auf dezidierte Weise hervortreten und unterstreicht damit
die Virulenz des Problems, wie eine verniinftige Bestimmung des
Handelns iiberhaupt vorstell- und realisierbar ist.

c¢.  Die Transformation der Lebenswelt in der Moderne

Habermas konstatiert, die vormoderne Reproduktion der Lebenswelt
vollziehe sich tiber das Tradieren von Lebensformen. Die Identitit
der Lebensformen mit der Lebenswelt garantiert dabei die Identitit
der Funktionen und Eigenschaften der Lebenswelt, die formal be-
schreibbar sind, mit den Inhalten der spezifischen Lebensformen, da
es denkbar ist, dass die materiale Handlungsermoglichung durch die
Lebenswelt mit den Bedingungen ihrer Reproduktion in eins fallt. In
traditionalen Gesellschaften kann z.B. die Funktion der sozialen In-
tegration dadurch hinreichend reproduziert werden, dass die etablier-
ten Beziehungen und Rollenverstindnisse selbst die Aufgabe ihrer
immer neuen Vermittlung umfassen. In der Moderne allerdings
bricht diese Einheit von Form und Inhalt auseinander, es kommt zu
einer »Abstraktion der allgemeinen Lebensweltstrukturen von den
jeweils besonderen Konfigurationen der nur in der Mehrzahl auftre-
tenden Lebensformen« (Habermas 1985a: 399, vgl. Chung 1994:
135ff.). Es findet also ein Prozess statt, in dem die Lebenswelt nicht
aufgeldst oder ersetzt, sondern zunehmend allgemeiner und abstrak-

137

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

ter wird, denn wihrend bisher ihre formal beschreibbaren Funktio-
nen durch spezifische Lebensformen inklusive ihrer materialen Ge-
halte erfiillt wurden, spielen diese nun nur noch die Rolle einer >Ini-
tiation« in formale Fahigkeiten. Die formalen Eigenschaften selbst
treten als solche in den Mittelpunkt und sind unter prekiren Verhalt-
nissen nur die Basis und der Ausgangspunkt fiir inhaltliche Bestim-
mungen, wozu es — informiert durch die Menge der verfiigbaren Le-
bensformen — zusétzlich gewichtiger Entscheidungen bedarf. Es
entsteht

»fiir die Kultur ein Zustand der Dauerrevision verfliissigter, d. h. reflexiv gewor-
dener Traditionen; fiir die Gesellschaft ein Zustand der Abhéngigkeit legitimer
Ordnungen von formalen, letztlich diskursiven Verfahren der Normsetzung
und Normbegriindung; fiir die Personlichkeit ein Zustand der riskanten Selbst-
steuerung einer hoch abstrakten Ich-Identitit. Es entstehen strukturelle Zwin-
ge zur kritischen Auflgsung von garantiertem Wissen, zur Setzung generali-
sierter Werte und Normen und zur selbstgesteuerten Individuierung (da die
abstrakten Ich-Identititen auf eine Selbstverwirklichung in autonomen Lebens-
entwiirfen verweisen).« (Habermas 1985a: 399f.)

Wiirde die Lebenswelt als blof3 kulturelle Grundlage fiir die Fundie-
rung des Denkens und der Theoriebildung erachtet, konnte dieses
Argument als eines der Rationalisierung angesehen werden, nach
dem sich die Lebenswelt zunehmend von einer materiellen Be-
stimmtheit und Begrenzung lost und sich deswegen mehr und mehr
der Vernunft annéhert, indem sie zu einem blof$ formalen Vermdgen
wird, das in kritischer Spannung zu allen moglichen inhaltlichen Be-
stimmungen steht. Sie wire so eine Art verkorpertes Reflexionsver-
mogen, das gesellschaftliche Realitit geworden ist. Die Lebenswelt
hat aber eine spezifische Funktion fiir das Handeln und die soziale
Integration, weil sie ja die Instanz bleibt, die durch das Bereitstellen
von Gewissheiten das Handeln erméglichen und aufgrund ihrer in-
tersubjektiven Geteiltheit dessen relativ problemlosen Vollzug ga-
rantieren soll (Habermas 1981b: 185f.). In diesem Sinne wiederum
betrachtet, konnte es — z. B. unter Effizienzgesichtspunkten — sogar
sverniinftiger« sein, in einer traditionalen Lebenswelt zu verbleiben,
scheint hier doch die Integrationsleistung einfacher und sicherer zu
sein. Gegen den Gedanken der sWahl« und Setzung einer Lebenswelt,
den diese Variante impliziert, spricht aber die Tatsache, dass der Han-
delnde auf zweifache Weise einer Gewissheit bedarf: Einerseits be-
darf er einer Gewissheit, die ihm vermittelt, dass das Handlungswis-

138

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

sen, dessen er sich bedient, sicher ist. Dies betrifft sein Verhaltnis
zum Handlungswissen, d. h. wie tief die lebensweltlich bereitgestell-
ten Gewissheiten in ihm verankert sind. Aus dieser Perspektive, die
das Handeln nur aus dem Blickwinkel des Wissens an sich betrachtet,
lief3e sich ein Vorzug traditionaler Lebenswelten gegeniiber einer zu-
nehmend formalen Lebenswelt konstruieren. Allerdings ist diese Per-
spektive zu idealistisch, da namlich andererseits auch der Raum der
Ausfithrung der Handlung einer ist, von dessen Verstehen Gewiss-
heit erwartet wird, in der Weise, dass der Erfolg der Handlung in
diesem Raum ein notwendiges Ziel der Handlung ist. Diese Gewiss-
heit bezeichnet also das Handlungswissen, insofern es Wissen von
den Verhiltnissen ist, in denen die Handlung vollzogen wird. Da die-
se beiden Arten von Gewissheiten offensichtlich miteinander ver-
bunden sind, weil das (hdufige) Scheitern von Handlungen Zweifel
an der Richtigkeit der vollzogenen Handlungen weckt und dieses
Zweifeln wiederum dazu fiihrt, dass die Handelnden nicht mehr un-
problematisch aus lebensweltlicher Gewissheit heraus agieren und
damit zu potentiellen Storfaktoren werden, kann die Fortsetzung
einer traditionalen Lebenswelt keine einfache Option sein, da eine
solche die zweite Art der Gewissheit aufgrund der Pluralitit der Le-
bensformen in der Moderne nicht gewihrleisten kann.

Die bisherige Rekonstruktion der habermasschen Handlungs-
theorie hat das strukturelle Moment einer Kontingenz des Hand-
lungswissens vor Augen gefiihrt, derzufolge der Handelnde die
Handlungssituation in drei Dimensionen deuten muss. Unter Rekurs
auf die Lebenswelt verringert Habermas die >Dramatik« der Situati-
on, indem er sie einerseits so begreift, dass sie material dasjenige, was
in den drei Dimensionen benétigt wird, gewohnlich abdeckt, wih-
rend er sie andererseits als solche konstruiert, die in problematischen
Fille reflexiv ist, so dass sie auch im Anschluss daran weiterhin in-
tegrierend und stabilisierend wirken kann. Erst in der Moderne of-
fenbart sich das volle AusmafS der Kontingenz des Handlungswis-
sens, da erstens die Gewissheit, die das Handeln ermoglicht, nur
noch eine formale ist, d.h. sie zwingt den Handelnden zur aktiven
Bezugnahme auf die Alltagssprache und das >Wissen, das sie verkor-
pert (so wird spéter in einer dritten Wendung der Lebensweltbegriff
sprachphilosophisch neu gedeutet), damit er die notwendige Gewiss-
heit fiir die Ausfiihrung einer Handlung gewinnt. Das formale Hand-
lungswissen, das die Lebenswelt nun noch bereitstellt, garantiert
zwar die Erreichbarkeit des konkreten Handlungswissens sowie die

139

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Maoglichkeit eines vernunfttheoretischen Zugangs zu ihm, determi-
niniert dieses aber nicht und steht somit in einem Verhiltnis der
strukturellen Kontingenz gegeniiber diesem. Zweitens ist auf diesem
Hintergrund auch die Gewissheit der Welt, in der die Handlung voll-
zogen wird — zumindest insofern sie die intersubjektiv geteilte ist —,
eine, die immer erst zu erreichen ist. Das intersubjektive Teilen sowie
die Verstandnisse legitimer Interaktionen und zurechenbarer person-
licher Eigenschaften, die damit zusammenhingen, bediirfen immer
wieder der Erneuerung und konnen nicht unproblematisch als gege-
ben vorausgesetzt werden.? In diesem Fall ist die Welt strukturell
kontingent, da bestehende Weltzustiande aufgrund der Interventio-
nen der Handelnden, die hinzukommen, nicht die folgenden Welt-
zustinde determinieren. In der Moderne sind vornehmlich die
Aspekte der kognitiven Binnenstruktur der Lebenswelt relevant, die
denjenigen, die von ihr getragen werden, eine bestimmte Reihe von
Operationen und d.h. auch eigenstindigen kognitiven Operationen
erlauben (oder auch normativ nahe legen), die gleichzeitig aber Indi-
katoren einer historischen Situation sind, in der die Reproduktion
der formalen Charakteristika der Lebenswelt bisher nicht gekannten
Schwierigkeiten unterworfen ist.

Auf diese historisch neue Evidenz der >Kontingenz des Hand-
lungswissens< kann in zwei Varianten sozial reagiert werden: Erstens

2 »In dem Mafle, wie sich eine Lebenswelt rationalisiert, wichst der Verstandigungs-
aufwand, der den kommunikativ Handelnden selbst aufgebiirdet wird. Damit wichst
zugleich das Dissensrisiko einer Kommunikation, die Bindungseffekte nur iiber die dop-
pelte Negation von Geltungsanspriichen erzeugt. Die normale Sprache ist ein riskanter,
zugleich aufwendiger, immobiler, in seiner Leistungskapazitit beschriankter Mechanis-
mus der Handlungskoordinierung.« (Habermas 1985a: 405)

3 »Jetzt vollziehen sich das Reflexivwerden der Kultur, die Generalisierung von Werten
und Normen, die zugespitzte Individuation der vergesellschafteten Subjekte, jetzt stei-
gern sich kritisches Bewuftsein, autonome Willensbildung, Individuierung, verstirken
sich also die einst der Praxis von Subjekten zugeschriebenen Rationalitdtsmomente un-
ter Bedingungen eines immer weiter und immer feiner gesponnenen Netzes sprachlich
erzeugter Intersubjektivitit. (...) Der Reproduktionsmodus der Lebenswelt verindert
sich freilich nicht linear in der durch die Stichworte Reflexivitit, abstrakter Universalis-
mus und Individuierung gekennzeichneten Richtung. Die rationalisierte Lebenswelt si-
chert vielmehr die Kontinuitdt von Sinnzusammenhangen mit den diskontinuierenden
Mitteln der Kritik; wahrt den sozialintegrativen Zusammenhang mit den riskanten Mit-
teln des individualistisch vereinzelnden Universalismus; und sublimiert, mit Mitteln
einer extrem individuierenden Vergesellschaftung, die iiberwiltigende Macht des ge-
nealogischen Zusammenhangs zu einer fragilen, verletzbaren Allgemeinheit.« (Haber-
mas 1985a: 400£.)

140

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

konnen sich Handlungssysteme ausbilden, in denen die Gewissheit
sowohl des Handlungswissens als auch der Welt durch institutionali-
sierte Verfahren oder Medien garantiert wird. Zweitens kann sich
aber auch ein insgesamt erneuerter Typus der Lebenswelt ausbilden,
in dem den Kontingenzen auf spezifische Weise begegnet wird.3! Da
die Diskussion des zweiten Weges den Begriff des kommunikativen
Handelns benétigt, soll sie solange ausgeblendet bleiben, wie dieser
nicht vollstindig geklart ist. Prazisierbar ist aber bereits die erste
Option.

Am Beispiel des Systems des Geldes fithrt Habermas, dabei
Uberlegungen der luhmannschen Systemtheorie iibernehmend, vor,
wie es zu einer partiellen Entlastung der Koordinations- und Integra-
tionsleistung der Lebenswelt kommen kann, ohne dass die Handeln-
den selbst aktiv dazu beitragen miissen. Dabei sind aber nur solche
Bereiche der Lebenswelt einer systemischen Entlastung zuginglich,
die nicht unmittelbar auf das Interagieren selbst angewiesen sind,
d.h. es ist undenkbar, dass es zur Systembildung im Bereich von Ak-
tivititen kommt, in denen die Kooperation Selbstzweck ist, wie z.B.
in allen Formen des normenregulierten Handelns.?? Mit der Heraus-
bildung eines solchen Systems entsteht eine »verarmte und standar-
disierte Sprache«, in der die Handlungen, die sie betrifft, so koor-
diniert werden, dass die Gewissheiten der Agierenden irrelevant fiir
den Vollzug sind (Habermas 1985a: 406). Das institutionenférmige
System gewihrleistet, dass es eine vorgeschriebene Verfahrensweise
gibt und dass ihr gemaf3 in der Welt auf antizipierbare Art reagiert
wird. Der Handelnde muss also nicht erst eine Gewissheit fiir sein
Handeln erwerben, wozu er vor allem Gewissheit iiber die Welt zu
erlangen hat, sondern indem er sich in dem ausdifferenzierten Sys-
tem bewegt, hat er erkannt und anerkannt, dass er ohne Riicksicht
auf die beiden Gewissheiten agieren kann und trotzdem weif3, dass
sein Handeln, solange er sich an die Regeln des Systems hiilt, erfolg-
reich sein wird. Habermas redet konsequenterweise von »entwelt-
lichten Interaktionsformen«, wobei sich die Entweltlichung auf die
doppelte Negation der Kontingenz bezieht.

3 Zur Kritik an der Dichotomie zwischen System und Lebenswelt, die hinter diesen
Alternativen steht, siche Bohman 1999, 76.

32 Die Betrachtung der soziologischen Forschungen, wie sie beispielsweise von Goffman
initiiert wurden, wirft allerdings die Frage auf, ob dies tatsichlich so sein muss und so
ist, oder ob hier nicht doch stirker ein normatives Argument gebraucht wird, als es
Habermas an dieser Stelle offen zugibt (Goffman 1959).

141

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Diese Losungsvariante der doppelten >Kontingenz des Hand-
lungswissens< hat systematisch nur eine beschrinkte Reichweite,
wie Habermas schnell erkennt. Denn es besteht die Gefahr, dass jeg-
liche Interaktion solchen sentweltlichten< Mechanismen unterworfen
wird, was nicht nur zu einer Verzerrung oder Uberlagerung der Inter-
aktionen fiihren wiirde, in denen es um die Interaktion selbst geht,
sondern auch das Verfolgen von Zwecken aufSerhalb dessen, was die
Regeln der Systeme vorsehen, wiirde unmoglich werden. Die Institu-
tionalisierung der Handlungsgewissheiten ist also nur fiir die be-
schrinkten Bereiche desjenigen instrumentellen Handelns verfiigbar,
in denen es Moglichkeiten gibt, Handlungsvollziige in einer Weise zu
verallgemeinern, die allen zu Gute kommt und dennoch den Erfolg
garantiert. In all den anderen Bereichen gilt es, die Kontingenz des
Handlungswissens zu akzeptieren und Weisen eines verniinftigen
Umgangs mit ihr zu finden.

Habermas erfasst gerade mit der Herausbildung von Hand-
lungssystemen sicherlich einen spezifisch modernen Zusammen-
hang. Ob allerdings die Tatsache, dass das Moment der Kontingenz
des Handlungswissens relevant ist, wirklich ein originar modernes
Phidnomen ist, oder ob diese Kontingenz nicht eine Grundbedingung
des Handelns iiberhaupt darstellt, fiir die auch historisch friihere
Epochen bereits originale Losungen finden mussten, ist dadurch nicht
vorentschieden. Denn da sich traditionale Gesellschaften — was die
Argumentation von Habermas unplausiblerweise nahe legt — nicht
nach dem Modell der ausdifferenzierten Subsysteme begreifen las-
sen, ist eine Beschreibung notwendig, die die spezifischen Leistungen
der Lebenswelt und der Handelnden selbst in diesen Epochen und
Kontexten verstehen hilft. Die gesamte habermassche Argumentati-
on krankt sicherlich daran, dass der Wissensaspekt im Sinne des pro-
positionalen Wissens zu stark betont wird und die Konsequenzen der
Situationsbezogenheit des Handlungswissens unterschitzt werden,
was sich auch in der Geringschitzung der aristotelischen Tradition
der Handlungstheorie widerspiegelt. Thn interessiert — trotz des sozi-
alwissenschaftlichen Settings, in dem das Problem der Moderne zur
Erscheinung kommt — vor allem die Geltungsdimension des Hand-
lungswissens und in dieser Perspektive gibt es natiirlich eine wesent-

3 Hinzu kommt die Frage, ob sich der habermassche Ansatz einer Koordination des
Handelns in den Systemen iiber Handlungsfolgen konsequent ausformulieren ldsst.

142

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

liche Differenz zwischen den ausdifferenzierten Subsystemen und
den tradierten Lebensformen.

Die Frage der Geltung von Wissen, Theorien und Aussagen bil-
det evidentermaflen den Schwerpunkt in der Auseinandersetzung
mit der Moderne bei Habermas. Hierbei geht es vor allem um die
Frage, welcher Ort der Vernunft in der Moderne zuzuweisen ist und
unter welchen normativen und rationalen Voraussetzungen es zur
Herausbildung einer spezifisch modernen und kommunikativen Le-
benswelt kommen kann und soll.

2.2 Die Moderne als Aufgabe fiir die Theorie

a.  Das>Projekt« der Moderne

Seit dem Beginn der achtziger Jahre verteidigt Habermas offensiv
einen normativ gehaltvollen Begriff der Moderne. »Normativ ge-
haltvoll« heifst hier, dass dieser Begriff dazu genutzt wird, eine spezi-
fische Vernunft- und Gesellschaftstheorie zu verteidigen, die, obwohl
sie auch beansprucht, eine Rekonstruktion tatsichlicher, empirisch
nachpriifbarer Tendenzen zu sein, vornehmlich normativen Charak-
ters ist. So ist es auch plausibel, von der Moderne als einem »Projekt«
zu reden, wihrend deren soziologische Betrachtung eher auf einer
neuen Entwicklungsstufe in der Verfassung des Handlungswissens
und des Handelns tiberhaupt insistiert. Die Moderne wird nun zu
einer Aufgabe fiir die Theorie und die politische Praxis: Die Theorie
muss, um den Bedingungen moderner Existenz gerecht zu werden
und ihr Ausdruck zu sein, bestimmte Anspriiche erfiillen, wobei der
Wille und die Notwendigkeit, dies zu tun, auf politisch-ethischen
Entscheidungen und dem praktischen Scheitern von Versuchen der
Verteidigung >vormoderner< Theoriemodelle beruhen. Deutlich wird
dieser Komplex zunéchst in Habermas” wichtiger Einfiihrung des Be-
griffs der Moderne in seiner Dankrede fiir den Empfang des Adorno-
Preises, die unter dem seither viel zitierten Titel Die Moderne — ein
unvollendetes Projekt steht. Die Moderne wird hier — unabhingig
von der soziologischen Dimension der Rationalisierung und Forma-
lisierung der Lebenswelt — als das spezifische Selbstverstindnis eines
gesellschaftlichen Subsystems, namlich der Kunst, begriffen. Abseits
vom tradierten historischen Gebrauch des Ausdrucks zur Kennzeich-

143

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

nung der eigenen Position als einer neuen mit Bezug auf die Antike,
bildet sich in der Mitte des 19. Jahrhunderts vor allem im Kontext der
franzosischen Literatur das radikalere Verstiandnis einer dsthetischen
Moderne aus. Dieses Verstdndnis pragt die kulturelle Entwicklung
seitdem und wird zum Gegeniiber fiir diverse Arten der Kritik. Die
These besteht nun in der Behauptung, es seien zwei Prozesse der
Moderne oder der Modernisierung zu unterscheiden. Der erste sei
der unmittelbar mit dem Ausdruck verbundene Prozess der Auto-
nomisierung der Kunst sowie dessen souverine Riickwendung auf
das Ganze des Lebens.?* Der zweite dagegen ist der von Max Weber
ausgemachte kulturelle Prozess der Ausdifferenzierung dreier Spha-
ren der Vernunft, der in der Aufklirung seinen Ursprung hat und
einer notwendigen Entwicklung und Prizisierung des Vernunft-
begriffs entspricht.?> Aus der Perspektive des zweiten Prozesses ist

3 Die Arbeiten Christoph Menkes konnen als Untersuchung der Logik und Geltung
dieses Prozesses erachtet werden. Hierbei wendet er allerdings einen prizisierten Be-
griff der dsthetischen Souverdnitit mehr und mehr gegen seine habermassche Limitie-
rung: »Es ist diese traditionelle Verkniipfung der Souverinitit mit einer (...) Hierarchie,
die zur Auflosung des Souverinititsbegriffs in der liberalen Tradition der Moderne
gefiihrt hat. Denn nach liberaler Uberzeugung entzieht die Emanzipation des Subjekts
mit der Aufldsung der politischen und ethischen Hierarchien auch der Idee der Souve-
rinitdt die Grundlage; subjektive Freiheit und souverines Handeln schlieen sich aus.
Die Annahme beruht jedoch auf einem doppelten MifSverstindnis subjektiver Freiheit:
dafl in einer Welt subjektiver Freiheit souverdnes Handeln nicht mehr notig und nicht
mehr moglich sei. (...) Durch die (...) Not tragischer Entzweiung bleibt souverines
Handeln in der Welt subjektiver Freiheit notwendig. (...) In einer Welt subjektiver
Freiheit bleibt souveridnes Handeln aber nicht nur zu ihrer Integration im Guten nétig,
souverdnes Handeln ist auch maglich, ohne gegen das Recht subjektiver Freiheit zu
verstoflen. Denn Souverdnitit ist an politische und ethische Hierarchien, die die sub-
jektive Freiheit beschrinken, nicht gebunden.« (Menke 1996: 307 {.) — Siehe dazu Nie-
derberger 1997b.

3 »Die Idee der Moderne ist mit der Entwicklung der europiischen Kunst eng ver-
schwistert; aber das, was ich das Projekt der Moderne genannt habe, kommt erst in den
Blick, wenn wir die bisher geiibte Beschrinkung auf Kunst aufgeben. Max Weber hat die
kulturelle Moderne dadurch charakterisiert, daf3 die in religiosen und metaphysischen
Weltbildern ausgedriickte substantielle Vernunft in drei Momente auseinandertritt, die
nur noch formal (durch die Form argumentativer Begriindung) zusammengehalten wer-
den. Indem die Weltbilder zerfallen und die iiberlieferten Probleme unter den spezi-
fischen Gesichtspunkten der Wahrheit, der normativen Richtigkeit, der Authentizitit
oder Schonheit aufgespalten, jeweils als Erkenntnis-, als Gerechtigkeits-, als Ge-
schmacksfragen behandelt werden kénnen, kommt es in der Neuzeit zu einer Ausdiffe-
renzierung der Wertsphiren Wissenschaft, Moral und Kunst. (...) Die professionalisier-
te Bearbeitung der kulturellen Uberlieferung unter jeweils einem abstrakten
Geltungsaspekt lalt die Eigengesetzlichkeiten des kognitiv-instrumentellen, des mora-

144

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

der erste Prozess lediglich die Binnenentwicklung eines der ausdiffe-
renzierten Geltungsbereiche der Vernunft, womit aber zugleich auch
das Argument gegen dessen Souverinititsentwicklung gewonnen
ist, denn als Sphire, die aus einem Gesamtzusammenhang der Ver-
nunft ausdifferenziert ist, ist die Kunst in ihrer Geltungsreichweite
beschrinkt. Thr Versuch, sich dariiber zu erheben, muss zu Aporien
fithren, da die eigene Geltungsgrundlage damit in Frage gestellt wird
und ein Vorbild fiir andere Bewegungen der Souveranitat entsteht
(Habermas 1980: 458). In der Betrachtung der Moderne sind daher
zwei Aspekte und damit jeweils verbundene Probleme, Aporien oder
Konflikte auseinander zu halten: Einerseits die allgemeine Ausdiffe-
renzierung der Vernunft, bei der das Problem darin besteht, wie ge-
sichert bleiben kann, dass sich das Ausdifferenzierte in der Lebens-
welt auf angemessene Weise verkniipft. Es gibt hier also die Aufgabe
einer Riickiibersetzung dessen, was die Spezialdiskurse entwickeln,
in die Sphire des Handlungswissens, damit die Einheit des Lebens-
zusammenhangs gewahrt bleibt und die Lebenswelt nicht ihre Sub-
stanz verliert (Habermas 1980: 462). Die Schwierigkeiten dieses
Punktes waren bereits im vorhergehenden Abschnitt beobachtbar.
Andererseits gibt es das Phinomen der kiinstlerischen Moderne mit
ihrem aporetischen Anliegen, die Kunst zu transzendieren und das
Leben insgesamt nach dem Vorbild der kiinstlerischen Existenz zu
gestalten. Eine Kritik dieser Moderne muss nicht notwendig mit
einer Kritik der modernen Vernunft verbunden werden. Es ist mog-
lich, am »Projekt der Moderne« festzuhalten und trotzdem die Sou-
veranititsbewegung des Modernismus zuriickzuweisen. Habermas
geht sogar so weit, aus einem richtig verstandenen Begriff der Mo-
derne die Kritik am kiinstlerischen Modernismus und vor allem sei-
nen philosophischen Rezeptions- und Verallgemeinerungsgestalten
zu folgern, denn eine solche Verallgemeinerung macht die Forderun-
gen und Einsichten der >Moderne« schlichtweg unverstindlich. Die
Radikalisierung der kiinstlerischen Existenz ist zugleich die Auf-
losung der wissenschaftlichen Welt und der instrumentellen Ratio-
nalitit der Okonomie, die ihre autonome Existenz allererst ermog-
licht (Habermas 1985a: 276f.). Deswegen bedarf die Kunst ihres
Pendants des Kunstkritikers, ohne dass es zu einer Fusion der beiden
kommen darf.

lisch-praktischen und des &sthetisch-expressiven Wissenskomplexes hervortreten.«
(Habermas 1980: 4521.)

145

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

In diesem Verstindnis des Begriffs der Moderne artikuliert sich
eine kulturelle oder theoretische Entwicklung, die aufgrund ihrer
unmittelbaren Verbindung mit der Vernunft jedoch mehr als ein blof3
neues historisches Stadium ist. Letztlich geht es um den Vernunft-
begriff iiberhaupt, selbst wenn er in seiner fraglichen Fassung erst
unter den spezifischen historisch-sozialen Umstianden unserer Zeit
denkbar ist. Dies hat auch zur Folge, dass er von seiner Geltung her
nicht hinterschreitbar ist und nur unter hohen sozialen, politischen
und kulturellen Kosten in seiner faktischen Ausdehnung und Wir-
kung zuriickgedringt werden kann und tatsichlich wird. Wihrend
bei der Moderne als einem Problem der Handlungstheorie der Be-
griff der Lebenswelt und ihre Prozesse der Transformation im Vor-
dergrund stehen, fiihrt die Reflexion iiber den modernen Begriff der
Vernunft zu einem anderen Fokus. Als Garant eines falschen und zu
substantialistischen, also vormodernen Vernunftbegriffs wird nun
die Metaphysik betrachtet. Sie habe sich mit dem Ubergang zur Mo-
derne in ihrer sozialhistorisch stabilisierenden und theoretisch fort-
schrittlichen Funktion iberlebt und erfordere nun die Ablosung
durch ein nachmetaphysisches Verstandnis der Vernunft.

Unter dem programmatischen Titel des nachmetaphysischen
Denkens verfolgt Habermas einerseits die Absicht zu demonstrieren,
dass und inwiefern die traditionelle Auffassung der Vernunft als des
Elementes der Einheit im Mannigfaltigen weiterhin verteidigt wer-
den kann. Andererseits skizziert er eine Antwort auf die Frage, wie
die relevanten Denkanstofie und Probleme des metaphysischen Den-
kens, in dem der Vernunftbegriff und viele andere Topoi, die fiir den
philosophischen Diskurs kennzeichnend sind, trotz aller Kritik, die
zu erheben ist, ihren Ursprung haben, sich unter Bedingungen des
nachmetaphysischen Denkens auflésen, einer Losung naher kommen
oder als Herausforderung weiter bestehen bleiben. Gemeinsam ist
beiden Auseinandersetzungen mit der Metaphysik das Ziel, eine Re-
konstruktion der Geschichte der Philosophie vorzulegen, zu der das
»nachmetaphysische Denken« nicht einfachhin einen Bruch darstellt,
sondern in deren Kontinuitat dieses Denken zumindest im Hinblick
auf wesentliche >Fortschritte« des Weltverstandnisses steht. Dies
fithrt dazu, dass das nachmetaphysische Denken sich auf dem Hinter-
grund des metaphysischen entwickelt und Charakteristika ausbildet,
die nur in dieser Relation relevant sind. Dies provoziert evidenter-
mafSen kritische Nachfragen an Habermas, die sowohl philosophie-
geschichtlicher als auch systematischer Natur sind. Es ist z.B. der

146

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Frage nachzugehen, inwiefern der totalisierende Blick einer Auf-
teilung des philosophischen Denkens in Metaphysik und Nachmeta-
physik, den Nietzsche und Heidegger geprigt haben, in der Lage ist,
die Differenzierungsbestrebungen, die die gesamte Philosophie-
geschichte durchziehen, angemessen in den Blick zu bekommen.36
Habermas macht mit Blick auf die gegenwirtige Debatte phi-
losophiegeschichtlich drei Punkte aus, in denen sich die Metaphysik?”

3 Ein interessantes philosophiehistorisches Beispiel einer Abgrenzungsbewegung von
der >Metaphysik¢ (vor ihrem Auftreten unter diesem Titel) ist die Diskussion um die
kategorischen Syllogismen im 12. Jahrhundert. Abaelard entwickelt Bestimmungen,
nach denen die kategorischen Syllogismen von topischen Inferenzen ausgenommen
werden und damit einen rein formalen Charakter bekommen, der sie von den metaphy-
sisch bedingten topischen Inferenzen abhebt: »On the one hand, Abelard separates valid
categorical syllogisms from Topical dependent inferences, thus denying that syllogistic
inferences are rooted in metaphysics, and he argues energetically that categorical syllo-
gisms are valid or invalid solely in virtue of their form. It is plain, furthermore, that he
gives preferential status to categorical syllogisms as compared with inferences depen-
dent on the Topics; it is not insignificant that he calls the former perfect inferences and
the latter imperfect inferences. On the other hand, it is Abelard’s view that many condi-
tional propositions are dependent on the Topics, which validate the inference from the
antecedent to the consequent in the conditional. Thus the validity of all nonsyllogistic
inferences is for Abelard dependent on the Topics, so that this part of logic — nonsyllo-
gistic inference — is not yet divorced from metaphysics.« (Stump 1989: 97) — Vgl. zu den
Schwierigkeiten des Metaphysikbegriffs im Mittelalter auch Fidora/Niederberger 2001
und Fidora/Niederberger 2002. Mit Blick auf diesen Kontext zeichnet sich natiirlich
bereits die Frage ab, die in Teilen der Sekundarliteratur zu Recht erhoben wird, in wel-
chem Verhiltnis das habermassche Denken zu den Anfingen und positivistischen For-
men der analytischen Philosophie steht, und dies heif$t auch, ob Habermas die Komple-
xitit bestimmter aktueller Debatten — etwa zur sogenannten Analytischen Metaphysik
(Loux 1998) — angemessen aufnehmen und in seine Uberlegungen integrieren kann.

7 In den folgenden Abschnitten miisste Metaphysik eigentlich immer in Anfithrungs-
zeichen stehen, da es sich um eine hochproblematische und letztlich unzuldssige Totali-
sierung differenzierter Positionen unter einen (allerdings haufig zentralen) Aspekt ein-
zelner Positionen handelt (vgl. dazu auch Lutz-Bachmann 2002). Da hier jedoch kein
Interesse an einer Kritik der Verkiirzungen in Habermas’ Beschreibungen der Philoso-
phiegeschichte und ihrer Protagonisten besteht, sondern vornehmlich an dessen positi-
ver Charakterisierung, wird dieser Ausdruck aus Griinden der terminologischen Ein-
fachheit beibehalten. Eine ausfiihrliche philosophichistorische und systematische
Auseinandersetzung mit Habermas’ Metaphysikbegriff sowie eine tiefgreifende Kritik
desselben stellt die umfangreiche Studie Nachmetaphysisches Denken? von Rudolf
Langthaler dar. Langthaler macht vor allem darauf aufmerksam, dass Habermas nicht
nur die aristotelische Tradition problematischerweise ausblendet, sondern dass er zudem
auch dem platonischen Denken einen Nominalismus unterlegt, der dessen ontologi-
schem Ansatz in keiner Weise gerecht wird. Er dufSert den Verdacht, Habermas’ Ver-
stindnis der Metaphysik sei eher der Lektiire Nietzsches geschuldet als derjenigen der
philosophiehistorisch relevanten Texte selbst: »Habermas’ Ausgang von dem >materiel-

147

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

kristallisiert, da sie systematisch »auf das Einheitsmotiv der Ur-
sprungsphilosophie, auf die Gleichsetzung von Sein und Denken
und auf die Heilsbedeutung der theoretischen Lebensfiihrung, kurz:
auf Identititsdenken, Ideenlehre und starken Theoriebegriff« (Ha-
bermas 1988b: 36) begrenzbar ist. Das metaphysische Denken steht
jedoch nicht alleine, sondern hat ein spiegelbildliches Gegeniiber, das
sich auf der Ebene der metaphysischen Begriffe diesen widersetzt
und ihr Gegenteil jeweils fiir giiltig erkldrt. Dadurch bleibt aber auch
das Gegeniiber abhiingig von wesentlichen Pramissen des metaphy-
sischen Denkens und entwickelt in Habermas’ Verstindnis sogar so
etwas wie eine heimliche Sympathie mit der abgelehnten Position
(Habermas 1988e: 154). Eine gegenwirtige Alternative zum meta-
physischen Denken kann also nicht in der schlichten Affirmation
dessen bestehen, was die Metaphysik negiert, sondern es ist der legi-
time Gehalt der metaphysischen Anspriiche daraufhin zu tiberpri-
fen, inwiefern er in eine grundsitzlich andere Art des Denkens tiber-
fithrbar ist. Die neue Art des Denkens bestreitet also nicht einfach die
Berechtigung der metaphysischen Anspriiche, sondern zeigt die Auf-
16sung und Transformation dieser Anspriiche unter verénderten Vor-
zeichen.

Unter Aufgriff des ersten metaphysischen Motivs nennt Haber-
mas vier Eigenschaften, die einem zeitgendssischen Vernunftbegriff
zukommen sollten und gegen den sich Befiirworter und Gegner des
klassischen metaphysischen Denkens gemeinsam richten, denn »eine
klare Konstellation bilden die Parteien fiir und gegen das metaphysi-
sche Einheitsdenken erst zusammen mit einer dritten Partei, in der
sie den gemeinsamen Gegner ausmachen; ich meine den Huma-
nismus derjenigen, die in Fortsetzung der Kantischen Tradition
versuchen, einen skeptischen und nachmetaphysischen, aber nicht-
defaitistischen Vernunftbegriff sprachphilosophisch zu retten« (Ha-
bermas 1988e: 154). Es lassen sich mit Blick auf diese Aussage, die

len Gehalt jener empirischen Einzeldinge, an denen die Ideen doch in vergleichender
Abstraktion erst abgelesen werden mufiten¢, darf wohl auch als bemerkenswerter Beleg
dafiir in Anspruch genommen werden, dafl seine (im Grunde unplatonische) ontologi-
sche Trennungen unterstellende Kritik an der >Ideen<konzeption der platonischen Tradi-
tion sowie sein an diese Adresse gerichteter Vorwurf der >paradoxen Entgegensetzungc
und der >Verdopplung der sinnlichen wahrnehmbaren Welt« sich bezeichnenderweise an
einem Verstindnis der >Idee< orientiert, das den in der Art Nietzsches denunzierten
>metaphysischen Hinterwelten< doch erstaunlich nahe kommt.« (Langthaler 1997: 48)
—In diesem Band findet sich auch eine Bibliographie zu den verschiedenen Debatten, die
die habermassche Diskreditierung der Metaphysik ausgelst hat.

148

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

offensichtlich auch eine Charakterisierung der Position gibt (und
Traditionslinien — Humanismus und Kant — auszieht, auf die hier
nicht eingegangen werden soll), die Habermas selbst bekleidet, vier
Elemente des modernen Vernunftbegriffs ausmachen: er soll (1)
skeptisch, (2) nachmetaphysisch, (3) nicht-defaitistisch und schlief3-
lich (4) sprachphilosophisch sein. Das >Nachmetaphysische« wird also
doppelt verwandt: erstens ist es ein Synonym fiir das Moderne, zwei-
tens bezeichnet es aber auch eine bestimmte Eigenschaft unter ande-
ren, die der modernen Vernunft zukommen. Die vier Kriterien lassen
sich in zwei eher negative und zwei eher positive unterscheiden, denn
Skeptizismus und Nach-Metaphysik nehmen auf die Vernunftkritik
Bezug, wihrend der Nicht-Defaitismus und die Sprachphilosophie
die positiven Optionen des neuen Vernunftbegriffs zum Ausdruck
bringen.

Habermas geht sogar noch dariiber hinaus und stellt die These
auf,

»dafl die Einheit der Vernunft allein in der Vielheit ihrer Stimmen vernehmbar
bleibt — als die prinzipielle Moglichkeit eines wie immer okkasionellen, jedoch
verstindlichen Ubergangs von einer Sprache in die andere. Diese nur noch pro-
zedural gesicherte und transitorisch verwirklichte Moglichkeit der Verstindi-
gung bildet den Hintergrund fiir die aktuelle Vielfalt des einander — auch ver-
stindnislos — Begegnenden.« (Habermas 1988e: 155)

Es lasst sich also weiterhin festhalten, dass der moderne Vernunft-
begriff prozedural die Verstindigung sichert, und dadurch an be-
stimmten Orten und zu bestimmten Zeiten zumindest in hinreichen-
dem MafSe faktische Verstindigung etabliert wird und sich auch die
Bedingung der Moglichkeit des Nichtverstehens ergibt (Habermas
1988e: 180).%8 Die Frage ist jedoch, wie der Begriff des Hintergrunds
im vorhergehenden Zitat zu verstehen ist, d.h. wie und ob es ein
Bedingungsverhiltnis zwischen der prozeduralen Sicherung und der
Moglichkeit des verstindnislosen Begegnens gibt. Allgemein steht
hinter dem so charakterisierten Vernunftbegriff die Vorstellung von
Verhiltnissen, in denen die Vernunft immer erst ins Werk zu setzen
ist, denn aufgrund ihres prozeduralen Charakters ist sie ein Verfah-
ren, um Verstindigung zu etablieren, und kein blofles Auffinden
oder Erkliren einer Verstindigung, die schon immer besteht. Daher

38 Hier schlieen sich unmittelbar viele der Probleme an, denen Habermas in seinen
Ausfithrungen zur politischen Philosophie begegnet (siehe z.B. Habermas 1996, 154~
184 und 237-276; vgl. dazu Wagner 1999).

149

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

auch das Transitorische dieses Vorgangs, denn selbst die erreichte
Verstindigung garantiert nicht deren Andauern tiber diesen Moment
hinaus. Die Einheit ist daher immer eine faktische Syntheseleistung,
die einen Ort in Raum und Zeit hat, und keine, die ohnehin existiert.
Die Vernunft ist eine Leistung in der Kontingenz und keine reine
Selbsterkenntnis.?

Es ist nun den Fragen nachzugehen, wie die vier Eigenschaften
des zeitgemdfen Vernunftbegriffs verstanden werden sollen, ob sie
hinreichend spezifisch sind, um als Kriterien fiir Angebote eines sol-
chen Vernunftbegriffes operieren zu konnen, inwiefern sie notwen-
dige oder hinreichende Kriterien sind und schliellich wie sie sich
zueinander verhalten. Wenn diese Fragen zu einer zufriedenstellen-
den Kldrung gekommen sind, ist dariiber hinaus zu erortern, ob sich
aus ihnen die zuletzt angefiihrte These ableiten ldsst, dass die Einheit
der Vernunft gerade in deren Vielheit gesichert wird, oder ob es dazu
weiterer Argumente bedarf.

b.  Skeptizismus

Das Skeptische des Vernunftbegriffs, den Habermas vor Augen hat,
ist im Laufe der Rekonstruktion schon mehrfach begegnet und arti-
kuliert sich zum ersten Mal deutlich in den Reaktionen auf Hegel im

3 Wellmer unterstreicht die Notwendigkeit dieses Punktes, indem er sich gegen Apel
wendet (und damit implizit auch gegen das Tendieren von Habermas hin zur apelschen
Position): »Wenn aber die Idee einer >letzten< Sprache mit der einer idealen Kommuni-
kationsstruktur im Begriff der idealen Kommunikationsgemeinschaft zusammenge-
dacht werden muf, so folgt, daf3 dieser Begriff nicht nur ideale Bedingungen der Ver-
stindigung, sondern zugleich eine Situation idealen Verstindigtseins bezeichnet. Was
als Situation idealer Verstandigung gemeint ist, enthiillt sich als Situation jenseits der
Notwendigkeit sprachlicher Verstindigung. Im Grenzwert der idealen Kommunikati-
onsgemeinschaft ist somit die konstitutive Pluralitidt der Zeichenbenutzer aufgehoben
zugunsten der Singularitit eines in allen Richtungen mit sich verstindigten (kollekti-
ven) transzendentalen Subjekts, das als gewordenes gleichsam in der Wahrheit ist. Die
letzte, die ideale Sprache wiire eine Sprache jenseits der Sprache, eine Sprache >jenseits
des Spiels und der Ordnung des Zeichens<. Innerhalb der sprachpragmatisch reformu-
lierten Transzendentalphilosophie reproduziert sich somit noch einmal das Problem der
Kantischen Grenzbegriffe der praktischen Vernunft: im Grenzwert ihrer Realisierung
bedeutet die ideale Kommunikationsgemeinschaft die Negation einer sprachlich verkor-
perten Vernunft; das Telos der sprachlichen Kommunikation wire ihr Ende.« (Wellmer
1988: 221) — Interessant ist die Nihe dieser Formulierungen zu so radikalen poststruk-
turalistischen Positionen wie derjenigen Judith Butlers und ihrem Begriff der Uberset-
zung (Butler 2000).

150

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

19. Jahrhundert.# Durch ihre Situierung in der Geschichte befindet
sich die Vernunft im Angesicht von Kontingenzen, die sie und ihre
Reichweite bestindig in Frage stellen, denn »mit Geschichte [sic!]
brechen (...) in die sich kreisformig schlieende Struktur der ein-
heitsstiftenden Vernunft Kontingenzen und Ungewifsheiten ein, die
am Ende auch vom dialektisch geschmeidig gemachten Verschnungs-
denken nicht aufgefangen werden konnen« (Habermas 1988e: 169).
Dabei handelt es sich nicht nur um Kontingenzen, die die Vernunft
und denjenigen, der mit ihr operiert, vor Herausforderungen stellen,
die sie bisher noch nicht bewiltigt haben, denn die Vernunft wird
nicht nur in ihrer Komplexitit problematisiert, sondern in ihrer
Struktur selbst. In allen ihren moglichen Fassungen, und seien es
noch so elaborierte Systeme, scheint es strukturell unméoglich zu
sein, den Kontingenzen gerecht zu werden. Mit Blick auf die Uberle-
gungen der zeitgendssischen Kritiker Hegels kommt Habermas da-
her zu dem Schluss, dieser bereite selbst den Niedergang der Aus-
dehnung der Vernunft vor, die er anvisiert, indem er die Geschichte
so aufwertet, dass sie in den Rang eines philosophischen Begriffs ver-
setzt wird. Ist dies ndmlich einmal vollzogen, entfaltet sich die Be-
griffsdynamik auf eine solche Weise, dass eine vernunfttheoretische
Einfassung dieses Geschichtsbegriffs unplausibel erscheinen muss.
Unter der neuen Geltung des Kontingenten wird es dann aber
schwierig, den vorhergehenden All-Einheits-Anspruch der Vernunft
weiterhin aufrechtzuerhalten, denn die »Kontingenzen des unvor-
hergesehenen Anderen und Neuen, mit denen seitdem die Geschich-
te immer deutlicher erkennbar in die Strukturen der einheitsstiften-
den Vernunft eingreift, dementieren alle voreiligen Synthesen und
eindimmenden Konstruktionen« (Habermas 1988e: 170). Bereits in
dieser Formulierung wird deutlich, dass Habermas Sympathie mit
diesem Einfall der Kontingenz verspiirt. Gleichzeitig sind seine Aus-
sagen jedoch sorgfiltig gewihlt und vermeiden zu starke Konsequen-
zen. Das Dementi »voreiliger Synthesen und eindimmender Kons-

% In diesem und in den folgenden Punkten wird sich zeigen, dass Habermas mit den
einzelnen Benennungen nicht nur inhaltliche Aussagen tiber Charakteristika des Ver-
nunftbegriffs trifft, sondern dass jeder dieser Titel zugleich weitere theorie- und be-
griffsstrategische Komponenten mit sich fiihrt. Dies wird wiederholt zu Spannungen
fiihren, wenn er unter Beibehaltung des Namens demjenigen, was sonst damit bezeich-
net wird, eine so eigene Wendung gibt, dass das Beibehalten unplausibel wird. Solange
dies aber keine grundlegenden Verstindnisprobleme bereitet, wird darauf verzichtet,
diese Probleme einzeln zu erdrtern.

151

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

truktionen« ist keine Absage an eine einheitsstiftende Vernunft iiber-
haupt. Es macht aber deutlich, was nur noch schwer zu erreichen ist,
denn die Vernunft muss aus ihren eigenen Anspriichen den Kontin-
genzen angemessen Rechnung tragen und kann diese nicht aus
Griinden der Einheit des Systems einfachhin ibergehen. Die Dialek-
tik des Besonderen und des Allgemeinen muss sich auch am Beson-
deren beweisen und nicht nur in der Komplexitit des Allgemeinen,
vor allem unter Verhiltnissen, in denen sich das Besondere immer
wieder selbst zur Geltung bringt, wie es den Autoren des 19. Jahr-
hunderts sowohl die Freisetzung sozialrevolutioniren Potentials als
auch die Ausbreitung individualisierter Lebensstile vor Augen fiih-
ren.

Allerdings korrespondiert der rhetorischen Feinheit die Grob-
heit in der Erfassung des Kontingenten: Habermas schligt zwar
einen eleganten Bogen, mit dem Geschichte, Anderes, Neues und
die Kontingenz in eins gesetzt werden, inwiefern diese Vereinheitli-
chung aber durch eine Analyse und Betrachtung der Phinomene, die
intendiert sind, gerechtfertigt sind, ist unklar, da in keiner Weise ex-
pliziert wird, wo genau hier Verhiltnisse der Kontingenz zu konsta-
tieren sind. Vorstellbar wiiren sicherlich ganz verschiedene Verortun-
gen der Kontingenz, die dann auch jeweils andere Konsequenzen in
der Umgangsweise mit ihr hatten. Allein der Begriff der Geschichte
ldsst schon an die Kontingenz der Intentionen von historischen Ak-
teuren denken, an diejenige des Zusammenkommens nicht koor-
dinierter Handlungsvollziige oder an die nicht antizipierbaren Syner-
gieeffekte konzertierten Handelns. Hinzu kimen noch die
Kontingenz, die ein Begriff der Naturgeschichte implizieren wiirde,
d.h. ein Verstindnis der Entwicklung der Natur als eigendyna-
mischer. Welche dieser Phinomene Habermas aber genau als die zen-
trale Herausforderung der Vernunft erachtet, bleibt offen.

Dieses nur wenig differenzierte Verstindnis des Kontingenten
kommt auch in Habermas’ eigener Auffassung zum Ausdruck. Sein
Vernunftbegriff geht von der Kontingenz aus und akzeptiert diese
sogar fiir sein eigenes Medium. Gleichwohl eréffnet er einen Bereich
innerweltlicher Existenz, der nicht der Kontingenz unterworfen ist:
die »Strukturen moglicher sprachlicher Verstindigung«.#' An dieser

4 »Auch die kommunikative Vernunft setzt fast alles kontingent, selbst die Entste-
hungsbedingungen ihres eigenen sprachlichen Mediums. Aber fiir alles, was innerhalb
sprachlich strukturierter Lebensformen Geltung beansprucht, bilden die Strukturen

152

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Stelle tritt wiederum eine interessante neutrale Redeweise auf: Es
scheint so, als ob die Frage der Geltung nicht aus der performativen
Perspektive betrachtet wird, sondern als ob es eine unabhingige Be-
obachterperspektive gebe, aus der feststellbar sei, dass was immer
Geltung beanspruche, in einer spezifischen Relation zu objektiven
Strukturen méoglicher sprachlicher Verstindigung stehen miisse. Es
wird sich weiter unten zeigen, dass diese externe Betrachterperspek-
tive in Spannung zu anderen Ausfithrungen bei Habermas steht.*

Wenn aber die Vernunft letztlich doch hinreichend gut mit der
Kontingenz harmoniert, wie sinnvoll ist es dann, von Skeptizismus
zu reden? Ist die neue Verortung der Vernunft in den Verstindi-
gungsverhiltnissen inklusive des Anerkennens eines Bereichs der
Kontingenz (was auch immer damit gemeint sein mag) schon ein
skeptischer Zug? Inwiefern ist diese Vernunft skeptisch, d.h. ist sie
noch durch irgendeine spezifisch skeptische Haltung gekennzeichnet,
und lisst sich der Skeptizismus tiberhaupt noch mit einer Haltung in
Verbindung bringen? Habermas antwortet auf diese Fragen mit einer
genaueren Klirung des Verhiltnisses seines Vernunftbegriffs zur
Metaphysik. Sie besteht so grundsitzlich aus antimetaphysischen
Komponenten, dass sie sich zu einem solchen Grad der Kontingenz
iiberantwortet, dass diese bis in das Grundverstindnis des Vernunft-
ideals hineinragt. Gleichzeitig bedarf diese Art des Skeptizismus
nicht nur um nicht-defaitistisch zu sein, sondern um des Skeptizis-
mus selbst willen der metaphysischen Figur:

»Weil die idealisierenden Voraussetzungen kommunikativen Handelns nicht
zum Ideal eines kiinftigen Zustandes definitiven Verstindigtseins** hyposta-
siert werden diirfen, muf das Konzept hinreichend skeptisch angelegt werden.
Eine Theorie, die uns die Erreichbarkeit eines Vernunftideals vorgaukelt, wiirde
hinter das von Kant erreichte Argumentationsniveau zuriickfallen; sie wiirde
auch das materialistische Erbe der Metaphysikkritik verraten. Das Moment Un-
bedingtheit, das in den Diskursbegriffen der fehlbaren Wahrheit und Moralitit

moglicher sprachlicher Verstindigung ein Nicht-Hintergehbares.« (Habermas 1988e:
1791.) — Wie schon zuvor in der Bemerkung iiber das Medium der Vernunft tauchen
hier erste Bezugnahmen auf den sprachphilosophischen Charakter der Vernunft auf.
Dies wird vorldufig vernachldssigt und spiter separat erortert.

# James Bohman argumentiert, dass die Spannung zwischen objektivistischer Perspek-
tive und der Einstellung des Teilnehmers ein wiederkehrendes Phinomen der haber-
masschen Vorgehensweise ist, die einerseits aus einem zu orthodoxen Verstindnis der
Kritischen Theorie resultiert und andererseits zu Recht dem methodischen Pluralismus
Raum gewihrt (Bohman 1999: 61).

# Siehe hierzu die oben angefiihrte Kritik von Wellmer.

153

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

aufbewahrt ist, ist kein Absolutes, allenfalls ein zum kritischen Verfahren ver-
fliissigtes Absolutes. Nur mit diesem Rest von Metaphysik kommen wir gegen
die Verklirung der Welt durch metaphysische Wahrheiten an — letzte Spur
eines Nihil contra Deum nisi Deus ipse. Die kommunikative Vernunft ist gewifs
eine schwankende Schale — aber sie ertrinkt nicht im Meer der Kontingenzen,
auch wenn das Erzittern auf hoher See der einzige Modus ist, in der sie Kon-
tingenzen >bewiltigt«.« (Habermas 1988e: 184f.)*

Der Skeptizismus schliefSt also an zwei Traditionen der Vernunftkri-
tik an: Einerseits an die kantische Kritik der Vernunft, die sich dage-
gen ausspricht, die Vernunft mit ihren Objekten zu identifizieren,
und sie stattdessen als subjektives Vermogen deutet. Andererseits
wendet er sich aber auch gegen die Deutung dieser Subjektivierung
durch den deutschen Idealismus, in der der Vollzug des subjektiven
Vermégens in der Welt zur Garantie der Verniinftigkeit derselben
herangezogen wird. Hiergegen wird der Materialismus ins Feld ge-
fithrt, der den Primat der faktischen Prozesse der Welt gegentiber den
Akten betont, die sie synthetisieren. Festgehalten werden soll nur —
und dies auch als Ermoglichung des Skeptizismus — an der Idee der
Vernunft; und zwar in der Weise, dass sie als ein Verfahren verstan-
den wird, mit dem es selbst unter Bedingungen der Abwesenheit
apriorischer WelterschlieSung oder -konstitution und moralischen
Wissens moglich ist, die Begriffe der Wahrheit und Moralitat wei-
terhin zu verwenden (Habermas 1992: 19). Auch wenn die zitierte
Passage tiberzeugend klingt, bleibt sie vor allem in ihren letzten bei-
den Sitzen dennoch unklar: Wihrend der erste dieser Sitze sich an-
hort, als gelte es, kritisch gegen positive Metaphysiken vorzugehen,
sieht es im zweiten so aus, als sei kurzerhand auch die negative Me-
taphysik als Metaphysik schlechthin zu bezeichnen. Habermas lauft
Gefahr, sich in den Netzen seiner eigenen Diagnose, die zu Beginn

# In Derridas Kritik der vermeintlichen Uberwindungsgestalten der Metaphysik im
Strukturalismus finden sich dhnliche Formulierungen, in denen ebenfalls auf die Unver-
zichtbarkeit eines Erbens von der Metaphysik verwiesen wird, wenn sie sinnvoll kriti-
siert und {iberwunden werden soll: »Diese destruktiven Diskurse (und alles ihnen Ent-
sprechende) sind aber allesamt in einer Art von Zirkel gefangen. Dieser Zirkel ist
einzigartig; er beschreibt die Form des Verhiltnisses zwischen der Geschichte der Meta-
physik und ihrer Destruktion: es ist sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzich-
ten, wenn man die Metaphysik erschiittern will. Wir verfiigen iiber keine Sprache —
iiber keine Syntax und keine Lexik —, die nicht an dieser Geschichte beteiligt wire. Wir
kénnen keinen einzigen destruktiven Satz bilden, der nicht schon der Form, der Logik,
den impliziten Erfordernissen dessen sich gebeugt hitte, was er gerade in Frage stellen
wollte.« (Derrida 1972: 424)

154

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

skizziert wurde, zu verfangen: Was unterscheidet seine Bindung an
die Metaphysik von derjenigen der Antimetaphysiker? Ist es nur ein
Unterschied in der Absolutheit, mit der die Erreichbarkeit des Ver-
nunftideals abgelehnt wird, oder liegt in diesem Unterschied eine
substantielle Differenz, die bisher noch nicht erlautert wurde?

Habermas gesteht der Metaphysik immerhin zu, dass es ohne
sie auch keine Argumente zu ihrer Uberwindung oder gegen sie gibt.
Der Skeptizismus zehrt also einerseits von antimetaphysischen Tra-
ditionen in seiner Skepsis gegeniiber der Erreichbarkeit und Verfiig-
barkeit von idealen Vernunftbestimmungen. Andererseits gibt es ein
Motiv der Aufklarung im Skeptizismus und dieses Motiv lasst sich
nur zur Anwendung bringen, wenn sich der Skeptizismus bestimm-
ter metaphysischer Figuren bedient. Zusammengefasst steht das Pri-
dikat des Skeptizismus der modernen Vernunft also fiir die Zuriick-
weisung klassischer vernunfttheoretischer Positionen sowohl in
epistemischer als auch in moralischer Hinsicht, da die Vernunft nicht
mehr ist als ein Vermogen, das sich erst in faktischen Verhiltnissen
der Kontingenz bewihren muss. Alle Annahmen einer Vernunft, die
stets schon prisent ist — seien sie Uberlegungen neoplatonischer Pro-
venienz, die den gesamten Weltprozess inklusive seiner Erkenntnis
als verniinftigen deuten, seien sie idealistische nachkantischer Ab-
kunft, in denen die Prisenz der Vernunft in der Welt iiber die Aus-
iibung des subjektiven Vernunftvermégens verstanden wird, die
immer schon geschehen ist — miissen mit Blick auf ihr Scheitern in
der Erklirung und im angemessenen Verstehen der Kontingenz zu-
riickgewiesen werden. Die moderne Vernunft erwirbt dadurch das
positive Charakteristikum einer kritischen Haltung gegeniiber den
Auffassungen, die glauben, die Prisenz der Vernunft blof$ konstatie-
ren zu miissen. Die bloBe Denkbarkeit der Vernunft garantiert fiir
ihre Objekte noch gar nichts. Es geht also darum, einen »Begriff si-
tuierter Vernunft« zu entwickeln, dessen »kontextabhingige Gel-
tungsanspriiche« ihre transzendierende Kraft immer noch erweisen
miissen (Habermas 1988e: 179).

Offensichtlich ist dieses Kriterium alleine nur ein notwendiges
Kriterium und es ist auch nur sehr wenig spezifisch, wenn nicht so-
fort die positiven Elemente der Sprachphilosophie und des Nicht-De-
faitismus hinzutreten, die in den Bestimmungen des Skeptizismus
bereits am Werk sind, was darauf schlieBen ldsst, dass die Kriterien
sich wechselseitig erldutern und deswegen nur gemeinsam und nicht
als einzelne von Vernunftkonzepten pradiziert werden konnen.

155

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

c.  Nach-Metaphysik

Es konnte zunichst so scheinen, als ob die Nach-Metaphysik dem
Skeptizismus nicht mehr viel hinzufiigen konnte, allerdings lasst sich
in einer Rekonstruktion der spezifischen Kritik der Metaphysik doch
ein eigenes Verstidndnis der Nach-Metaphysik gewinnen, das hinrei-
chend distinkt vom Skeptizismus ist. Oben wurden bereits die drei
Charakteristika angefiihrt, die laut Habermas wesentlich fiir die Ge-
schichte der Metaphysik sind: der Einheitsgedanke, die Identitit von
Denken und Sein sowie die kontemplative Vorstellung des richtigen
Lebens (Habermas 1988b: 36). Unter dem Einheitsgedanken versteht
er das Ziel metaphysischer Theorien, einen einheitlichen Ursprung
und Grund alles Seienden auszumachen. Diese Einheit soll die Ein-
heit des Existierenden auch nach seiner Entstehung garantieren. Die
Auffassung der Identitit von Denken und Sein erlaubt es, die not-
wendige Jenseitigkeit dessen, was die Einheit stiftet und erhilt, zu
iiberwinden, indem die Einheit als begriffliche verstanden wird. So
ist die Einheit erstens besser versteh- und konzipierbar, zweitens hat
der Begreifende aber auch unmittelbaren Zugriff auf dasjenige, was
sie stiftet. Schliellich muss dieses Verstindnis der Metaphysik, das
sich an Platonismus und Neoplatonismus orientiert, in einer kon-
templativen Vorstellung des richtigen Lebens enden, denn da der
Welt kein wesentliches Eigenleben zukommt, kann es auch praktisch
nur darauf ankommen, die Welt kontemplativ so zu erfassen, dass
auch die eigene Existenz als Teil des verniinftigen >Weltgeschehens<
erfahren wird. Der Philosophie kommt dann nicht nur ein Erkennt-
nisprivileg, sondern zugleich auch ein praktischer Vorrang unter an-
deren moglichen Lebensvollziigen zu. Bei diesen skizzenhaften Sys-
tematisierungen des Begriffs der Metaphysik ist es nur mit Blick auf
die Wortwahl relevant, ob dies eine angemessene Darstellung der
vielen Theorien der Metaphysik in der Philosophiegeschichte ist.
Denn Habermas verfolgt mit dieser Beschreibung das Ziel, die Eigen-
schaft der Nach-Metaphysik zu explizieren, die sich fiir seinen Ver-
nunftbegriff ergeben soll, indem er in den drei genannten Punkten
der >Metaphysik« entgegengestellt wird.

Das Einheitsmotiv muss weichen, wenn sich die Vernunft auf
den Verfahrenscharakter konzentriert. Denn wenn die Vernunft nur
als Verfahren in den verschiedenen Zusammenhingen auftreten
kann, dann gibt es keine Gewissheit mehr, dass diese Anwendungen
des Verfahrens eine grundlegende Einheit zur Anschauung bringen.

156

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Die jeweils kontextuelle Applikation des Verfahrens lasst dagegen
erwarten, dass eine Synthese der verschiedenen Verfahrensresultate
sich als schwierig erweisen wiirde. Auf jeden Fall miisste eine solche
Synthese immer erst vollzogen werden, a priori ist keine weitrei-
chende Aussage iiber ihre Gestalt treffbar. Positiv folgt daraus, dass
die nachmetaphysische Vernunft aus ihrer kritischen Haltung zur
Metaphysikgeschichte heraus prozedural sein muss.* Letztlich kor-
respondiert diesem revidierten Verstindnis der Vernunft ein kor-
rigierter Begriff der Welt, die nur als Lebenswelt zu verstehen ist
und damit als ein Bereich, der zwar den Grund der philosophischen
Reflexion abgibt, aber nie vollstdndig reflexiv einholbar ist.

Der Identitit von Denken und Sein begegnet die Situierung der
Vernunft. Schon mit Blick auf den Skeptizismus erwies sich die Situ-
ierung als wichtiger Faktor, nun wird sie jedoch in expliziter Abgren-
zung gegen das >metaphysisch-idealistische« Verstandnis ihrer Situ-
iertheit gewendet, denn auch der Idealismus beansprucht ja, die
Vernunft in der Welt ablesen zu konnen. Die Leistung der Vernunft,
mit Begriffen die Welt zu durchdringen, bringe deren Wesen zum
Vorschein, das nun als verniinftiges begreifbar wiirde. Die Kritik die-
ses Verstindnisses kann dessen eigene Anspriiche gegen es erheben,
da etwa die hegelsche Philosophie beansprucht, von den Dingen und
der Welt selbst her die Verniinftigkeit derselben zu erweisen. Thre
Kritiker konstatieren jedoch zu Recht, dass sie letztlich nur sich selbst
entdeckt und der Welt nicht den Platz einrdumt, den sie vorgibt.
Wiirde sie dies namlich tun, miisste sie die Endlichkeit des verniinf-
tigen Bestrebens anerkennen. Alle Versuche einer Kritik bis zu Hei-

# »Die Philosophie bleibt ihren metaphysischen Anfingen solange treu, wie sie davon
ausgehen kann, dafl die erkennende Vernunft sich in der verniinftig strukturierten Welt
wiederfindet oder selber der Natur und der Geschichte eine verniinftige Struktur ver-
leiht — sei es in der Art einer transzendentalen Fundierung oder auf dem Weg der dia-
lektischen Durchdringung der Welt. (...) Demgegeniiber vertrauen die modernen Er-
fahrungswissenschaften und eine autonom gewordene Moral nur noch auf die
Rationalitit ihres eigenen Vorgehens und ihres Verfahrens — namlich der Methode wis-
senschaftlicher Erkenntnis oder dem abstrakten Gesichtspunkt, unter dem moralische
Einsichten méglich sind. Die Rationalitdt schrumpft zur formalen insofern, als sich die
Verniinftigkeit der Inhalte zur Giiltigkeit der Resultate verfliichtigt. (...) Als verniinftig
gilt nicht linger die in der Welt selbst angetroffene oder die vom Subjekt entworfene
bzw. aus dem Bildungsprozef3 des Geistes erwachsene Ordnung der Dinge, sondern die
Problemldsung, die uns im verfahrensgerechten Umgang mit der Realitit gelingt. Die
Verfahrensrationalitidt kann eine vorgingige Einheit in der Mannigfaltigkeit der Er-
scheinungen nicht mehr garantieren.« (Habermas 1988b: 42f.)

157

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

deggers Dasein mussten — laut Habermas — daran scheitern, einen
nachmetaphysischen Vernunftbegriff gegen Hegel zu entwickeln,
weil sie insgeheim immer noch dessen systematische Pramisse einer
konstituierenden Subjektivitit mittrugen. Die Situierung der Ver-
nunft darf also nicht blofs in einer Situierung der konstitutiven Sub-
jekte bestehen, sondern sie muss als Situierung der Vernunft in den
konkreten Sprachvollziigen verstanden werden. Hierbei darf das
Sprachgeschehen aber wiederum nicht zu einer bloen Entfaltung
der verniinftigen Sprache hypostasiert werden (Habermas 1967:
309), sondern sie muss in den Anspriichen verortet werden, die die
Sprecher erheben, wenn sie sich tiber etwas verstindigen wollen. Das
situiert GeaufSerte transzendiert aufgrund der spezifischen Geltungs-
anspriiche, die mit ihm verbunden sind, den Kontext, so dass erst der
faktische Vollzug der Einlosung von Geltungsanspriichen die Rede
von der Vernunft in der Welt erlaubt (Habermas 1988b: 56 f.).

Auf diesem Hintergrund muss auch das Ideal des kontemplati-
ven Lebens und der mit ihm verbundene Vorrang der Theorie vor der
Praxis aufgegeben werden, denn die Philosophie garantiert keine
Einsicht in die eigentlich gebotene moralische und soziale Gesamt-
ordnung der Welt mehr, die es von ihr aus zu bestimmen und zu
verwirklichen gelte. Da zudem selbst die individuelle Heilsbedeutung
des kontemplativen Lebens fragwiirdig wird, entlastet der nachmeta-
physische Vernunftbegriff nicht von der Aufgabe, den richtigen Le-
bensentwurf unter den konkreten Bedingungen der Existenz allererst
finden zu miissen, so dass die Philosophie als oberste Lebensform
auch nicht mehr der plausibelste Grund fiir ihr Betreiben zu sein
vermag. Allerdings kann die Philosophie, wenn sie sich nicht auf die
Rolle der Metareflexion des Subsystems der Wissenschaft konzen-
triert, weiterhin eine Rolle als »Platzhalter und Interpret« einneh-
men, die iiber die fragmentierte Lebenswelt und die ausdifferenzier-
ten Subsysteme hinausreicht (vgl. auch Habermas 1999d). Als
Platzhalter steht sie fiir den bisher uneingelosten (und vielleicht
auch prinzipiell uneinlosbaren) Anspruch der verschiedenen Wissen-
schaften, universell giiltige Resultate vorzubringen. Sie erinnert die
modernen Wissenschaften daran, sich auf angemessene Weise zu
rechtfertigen.* Interpretierend operiert sie fiir die Lebenswelt, in-

4% »Wenn diese Perspektive nicht tiuschen sollte, ist es aber nicht ganz abwegig zu
fragen, ob nicht die Philosophie in Ansehung einiger Wissenschaften die unhaltbare
Rolle des Platzanweisers mit der eines Platzhalters vertauschen konnte — eines Platz-

158

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

dem sie ihr die ansonsten verschlossenen Resultate der ausdifferen-
zierten Subsysteme deutend zuginglich macht. Sie verhindert so den
unmittelbaren Ubergang der Subsysteme in die Lebenswelt, deren
>Kolonialisierung« also (Habermas 1987b: 293), unter gleichzeitiger
Gewihrleistung zumindest einer minimalen Ubersetzung (Haber-
mas 1983b: 26). Beide Funktionen privilegieren die Philosophie ge-
geniiber anderen kulturellen Operationen, présentieren sie aber zu-
gleich auch als solche, die abhingig vom Input ist, den sie zu
tibersetzen hat.

Insgesamt ist also festzuhalten, dass auch die Nach-Metaphysik
Ausdruck eines bestimmten Skeptizismus ist — namlich gegentiber
einer Vernunftkonzeption der Metaphysik, die sich auf drei Aspekte
konzentriert. Gleichzeitig hilt sie an deren Motiven fest und ldsst
sich von diesen zu einem modernen Vernunftbegriff inspirieren.
Das Einheitsmotiv der metaphysischen Tradition wird so zur Kon-
tinuitit der Rationalitit der Verfahren, wobei die Verfahren verniinf-
tigerweise nach den betreffenden Objektbereichen unterschieden
sind. Verniinftig ist also die jeweilige Syntheseleistung, die die ent-
sprechenden Verfahren in den verschiedensten Kontexten und aus-
gehend von diversen Voraussetzungen garantieren. Dabei muss diese
Einheitlichkeit der Vernunft, die auf ein Moment reduziert ist, auf
einer sehr abstrakten Ebene bestehen, weil sie ansonsten doch wieder
eine verniinftige Gesamtordnung der verschiedenen Verfahren bean-
spruchen wiirde. Die konstitutiven Leistungen, die in den vergange-
nen Positionen die Identitdt von Denken und Sein gewihrleisten
konnten, verfliichtigen sich in die Fihigkeit der Sprecher, in ihren
kommunikativen Interaktionen Geltungsanspriiche zu erheben und
einzulosen, wobei sich die Vernunft in den idealisierenden Annah-
men artikuliert, die Sprecher machen miissen, um die Moglichkeit
der Konsensbildung zu antizipieren. Damit ist die Vernunft in den
Sprechern und ihrem Verhalten situiert und kann nur ausgehend

halters fiir empirische Theorien mit starken universalistischen Anspriichen, zu denen
die produktiven Képfe in den Einzeldisziplinen immer wieder Anldufe gemacht haben.
(...) Beispiele fiir eine solche Einbeziehung der Philosophie in die wissenschaftliche
Kooperation beobachte ich tiberall dort, wo sich Philosophen als Zuarbeiter fiir eine
Theorie der Rationalitit betitigen, ohne fundamentalistische oder gar umarmend-abso-
lutistische Anspriiche zu stellen. Sie arbeiten vielmehr in dem fallibilistischen Bewuf3t-
sein, dafl sich, was sich die Philosophie einst im Alleingang zugetraut hatte, nurmehr
von der gliicklichen Kohirenz verschiedener theoretischer Fragmente erhoffen laf3t.«
(Habermas 1983b: 23)

159

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

von dieser Situiertheit den Kontext transzendieren. Habermas bean-
sprucht so zumindest umrisshaft, das idealistische Projekt reformu-
liert zu haben, das darin besteht, die Vernunft als Leistung der Sub-
jekte in ihrer Interaktion mit der Welt zu verorten.

Wenn dies alles so ist, kann die Philosophie schliefSlich auch
nicht mehr fiir sich die hochste Einsicht in alle Zusammenhinge
und Inhalte reklamieren. Sie muss sich auf die Rolle einer Vermitt-
lungsdisziplin beschrianken, wobei die Aufgabe des Vermittelns zwei
Komponenten hat: Einerseits erinnert sie an den Anspruch der Ver-
mittelbarkeit, woraus Konsequenzen fiir dasjenige resultieren, was
noch nicht vermittelt ist. Andererseits behilt sie eine privilegierte
Position in der Lebenswelt, deren Reproduktion sie auch unter den
Bedingungen der Moderne durch reflektierende und mediatisierende
Eingriffe sichert. Es handelt sich folglich um eine Erklarung, die die
Reflexivitdt im zirkuldren Verstdndnis der Lebenswelt genauer er-

hellt.

d.  Nicht-Defaitismus

Nachdem bisher die eher negativ bestimmten Aspekte der modernen
Vernunft erldutert wurden, sollen als Néchstes die zwei eher positi-
ven expliziert werden — selbst wenn auch der Nicht-Defaitismus
durch das >Nicht< moglicherweise auf den ersten Blick negativ er-
scheinen mag. Die beiden ersten Charakteristika haben die Maglich-
keit einer Vernunft unter den einschrinkenden Bedingungen des
Skeptizismus und der Nach-Metaphysik beschrieben. Mit dem
Nicht-Defaitismus und der Sprachphilosophie werden nun zwei of-
fensive Kriterien vorgebracht, die sich gegen ein potentiell zu skepti-
sches und blofl normatives Verstindnis der Vernunft wenden und
deren Wirklichkeit zu explizieren trachten. Die moderne Vernunft
muss sich nicht in Nischen der skeptischen Moderne zuriickziehen,
sondern sie ist in Habermas’ Augen auch ein aktiver Motor dersel-
ben, denn in der Moderne artikuliert sich die Vernunft als wirksames
und notwendiges Element in den sozialen und interaktionellen Ver-
hiltnissen. Damit ist in erster Hinsicht gemeint, dass es auch diesem
Vernunftbegriff eigen ist, eine Art der Unverzichtbarkeit zu arti-
kulieren, die spitestens dann offensichtlich wird, wenn die beiden
Modelle analysiert werden, mit denen entweder die Vernunft in me-
taphysischer Manier verabsolutiert oder im Vokabular des Relativis-
mus zur partikularen Erscheinung einer Gemeinschaft degradiert

160

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

wird. Beide Positionen verstricken sich unvermeidbar in performati-
ve Selbstwiderspriiche und lassen sich daher nicht verteidigen. Wenn
also demonstrierbar ist, dass nur eine Reformulierung des Vernunft-
begriffs es ermoglicht, den performativen Selbstwiderspruch zu ver-
meiden, dann ist damit zugleich die Notwendigkeit dieses Begriffs
nachgewiesen (Habermas 1988e: 174f.).

Ziel eines nicht-defaitistischen Vernunftverstindnisses ist es da-
her, die Orte und Instanzen auszumachen, an denen die Vernunft in
der Welt zum Zug kommen muss. Unter Hinweis auf einige univer-
sale Elemente in allen Kulturen oder Sprachgemeinschaften konsta-
tiert Habermas mit Blick auf interkulturelle Kommunikationserfah-
rungen:

»[N]och im schwierigsten Verstindigungsprozef stiitzen sich alle Parteien auf
den gemeinsamen, wenn auch jeweils aus dem eigenen Kontext heraus entwor-
fenen Bezugspunkt eines moglichen Konsenses. Denn Konzepte wie Wahrheit,
Rationalitidt oder Rechtfertigung spielen in jeder Sprachgemeinschaft, obwohl
sie verschieden interpretiert und nach verschiedenen Kriterien angewendet wer-
den, dieselbe grammatische Rolle.« (Habermas 1988e: 178)

Nachdem Philosophien zuriickgewiesen wurden, die davon aus-
gehen, dass sich die Vernunft immer schon in der Welt findet, rekur-
riert das habermassche Denken auf Idealisierungen, die Akteure vor-
nehmen miissen, damit sie sich in den Verstandigungsprozessen, in
die sie sich notwendig verstrickt finden, erfolgreich und ohne Selbst-
widerspriiche bewegen konnen. Hierbei nutzt Habermas seine Uber-
legungen zum Handlungsbegriff, um den Eindruck zu vermeiden, es
handle sich um das blofs empirische Faktum der Existenz einiger phi-
losophischer Grundbegriffe in den verschiedenen zufillig betrachte-
ten Sprachgemeinschaften. In den Ausfithrungen zur Konstitution
der Handlung hat sich gezeigt, dass der Handelnde auf ein spezi-
fisches Wissen angewiesen ist, damit er erfolgreich agieren kann. Er
verhilt sich daher verntinftig, wenn er dieses notwendige Wissen
erwirbt und gebraucht (Habermas 1988c: 67). Dies wirft allerdings
die Frage nach den Bedingungen der Geltung des Wissens auf, das
dem Handelnden den Erfolg verspricht — ein Aspekt, der bei der Be-
trachtung der Konstitution der Handlung bisher ausgeblendet wurde.
In dieser Perspektive wird deutlich, dass selbst derjenige, der instru-
mentell handelt, in der Konstitution seines Handlungswissens auf die
Interaktion mit anderen Handelnden angewiesen ist, da die Wahr-
heit, die dieses Handeln erfordert, weder inhaltlich noch von der Gel-

161

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

tung her monologisch verfiigbar ist. Dieser Zusammenhang erklart,
warum der Wahrheitsbegriff und die Aspekte, die mit seiner Verwen-
dung verbunden sind, zentral fiir die Begriindung der Wirklichkeit
der Vernunft sind, denn erfolgreiches Handeln verlangt, wenn es
nicht blof8 zufillig erfolgreich sein kann, dass der Handelnde tiber
ein solches Wissen verfiigt und es gebraucht, das ihm die richtigen
Mittel zum Eingriff in die Welt bereitstellt, so dass er den gewiinsch-
ten Zweck der Handlung realisieren kann.#” Kein Handelnder kann
aber jederzeit und ohne Riickgriff auf andere Quellen iiber ein sol-
ches Wissen verfiigen, sondern jeder ist irgendwann und in irgend-
einer Situation auf die Informationen anderer Personen oder Insti-
tutionen angewiesen, die entweder Auskiinfte {iber die aktuelle
Situation oder Anweisungen, wie unter gegebenen Primissen am
besten zu verfahren ist, vermitteln. Und selbst wenn der Handelnde
bereits tiber das angemessene Wissen verfiigt, trifft er auf Situatio-
nen, in denen er zu dessen Bestitigung die Zustimmung der anderen
benotigt. Aus dieser Bedingung der Endlichkeit und der Fallibilitit
individuellen Wissens resultieren zwei Konsequenzen: Erstens miis-
sen die Handelnden sich selbst ihr Wissen und ihre Situation bewusst
machen kénnen, damit beim Ubergang zur Interaktion mit den ande-
ren die Informationen tiberhaupt verarbeitet werden konnen (Haber-
mas 1999b: 110), und die Handelnden miissen zweitens unterstellen
konnen, dass das Wissen, das sie dann erhalten, wahr ist, also die
Realisierung des verfolgten Zweckes tatsichlich voranbringt (Haber-
mas 1991e: 111).

Habermas sieht in dieser sGenealogie der Wahrheit< den eigent-
lichen Grund, warum das Wahrheitspriadikat in allen Sprachen und
Kulturen dieselbe Rolle spielt. Es ist der Indikator fiir die Verlasslich-
keit des Wissens, dessen sich die Handelnden bedienen miissen, wenn
ihr Handeln mittel- und langfristig erfolgreich sein soll.#s Die Ver-

¥ »Ein erfolgreicher Aktor hat dann rational gehandelt, wenn er (a) weif}, warum er
Erfolg hatte (bzw. den gesetzten Zweck unter normalen Umstinden hitte realisieren
konnen), und wenn (b) dieses Wissen den Aktor (mindestens teilweise) motiviert, so
daf} dieser seine Handlung aus Griinden ausfiihrt, die zugleich deren moglichen Erfolg
erklaren konnen.« (Habermas 1999b: 109)

# Damit werden natiirlich nicht die Aussagen widerrufen, die oben im Kontext der
Bestimmung der Lebenswelt erhoben wurden und nach denen das Handlungswissen
einen spezifischen Gewissheitscharakter hat. Habermas bemerkt deshalb zu Recht: »In
Handlungszusammenhingen informieren wir uns iiber Erfahrungsgegenstinde. Gewif3
stiitzt sich der Informationsgehalt auf Tatsachen, aber erst wenn eine Information be-
zweifelt und der Gehalt der Information unter dem Gesichtspunkt der Moglichkeit, daf3

162

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

nunft ist dabei aber nicht dadurch relevant, dass sie einen direkten
Zugriff auf das Wahre erlaubt, sondern sie bildet den Hintergrund
fiir eine Unterscheidung, die es denjenigen, die Wissen austauschen,
ermoglicht, sich von ihren Aussagen zu distanzieren, sich auf zwi-
schenmenschliche und interkulturelle Lernprozesse einzulassen und
so im Austausch zu gemeinsamen, besseren Erkenntnissen zu kom-
men. Diese Unterscheidung ist diejenige zwischen dem Wahren und
dem Fiir-Wahr-Halten, die derzeit vor allem in der post-analytischen
Wahrheitsdebatte im Zentrum steht,* denn »alle Sprachen bieten
die Moglichkeit, zwischen dem, was wahr ist, und dem, was wir fiir
wahr halten, zu unterscheiden« (Habermas 1988e: 178). Wiirde jeder
einzelne oder jede Gemeinschaft nur iiber eine je eigene Wahrheit,
Rationalitit oder Rechtfertigungspraxis verfiigen, konnte es nach der
Problematisierung des allgemeinen Standpunktes der Vernunft und
ihrer umfassenden Einsicht nur einen Prozess der Extension des je-
weiligen Verstidndnisses geben — eine Position, die im vorhergehen-
den Kapitel (II. 2) hinsichtlich der These von der >Kontingenz der
Sprache(n)< analysiert und kritisiert wurde. Findet sich aber tatsich-
lich universell die Unterscheidung zwischen dem Fiir-Wahr-Halten
und der Wahrheit selbst, dann gibt es damit einen Ansatzpunkt, von

etwas der Fall, aber auch nicht der Fall sein kann, zur Diskussion gestellt wird, sprechen
wir iiber Tatsachen, die (mindestens) ein Proponent behauptet und (mindestens) ein
Opponent bestreitet. (...) Im Handlungszusammenhang hat die Behauptung die Rolle
einer Information iiber eine Erfahrung mit Gegenstinden, im Diskurs hat sie die Rolle
einer Aussage mit problematisiertem Geltungsanspruch.« (Habermas 1972: 134) — Die
Handelnden miissen die unmittelbare Ebene des Handlungsvollzugs verlassen, um Pro-
bleme ihres Handlungswissens explizit zu thematisieren und zu korrigieren. Anschlie-
Bend bedarf es einer Riickiibersetzung in die spezifische Gewissheitsform des Hand-
lungswissens, wobei diese Riickiibersetzung eine zusitzliche Leistung darstellt und
nicht bereits mit der Geltung des Wissens unmittelbar gegeben ist.

4 »Die Einstellung des Fiirwahr-Haltens ist einfach die des Anerkennens (acknowled-
ging) einer behauptenden Festlegung (die Einstellung, auf der das anschlieSende Einge-
hen solcher Festlegungen griindet). Eine Theorie des Behauptens und der behauptenden
Festlegung ist eine Theorie des Fiirwahr-Haltens. Dieser Grundsatz lisst sich offenbar
im Rahmen von zwei unterschiedlichen Erklarungsreihenfolgen ausbuchstabieren: ent-
weder bewegt man sich von einem gegebenen Begriff der Wahrheit zu einer Auffassung
des Behauptens (oder Urteilens) als ein als wahr Betrachten, Behandeln oder Hinstellen;
oder man bewegt sich von einem Begriff des Behauptens hin zu einem Begriff der Wahr-
heit als das, als was eine Behauptung betrachtet, behandelt oder hingestellt wird. Indem
es uns gestattet, etwas iiber das Behaupten zu sagen, erhilt »wahr< im zweiten Fall eine
expressive Rolle und keine erklirende Rolle als etwas, was verstanden werden kann,
bevor das Behaupten verstanden ist und dazu dienen soll, ebendieses Behaupten zu ver-
stehen.« (Brandom 2000: 300)

163

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

dem aus ein blofs partikulares Verstindnis kritisiert werden kann und
Lernprozesse sich aus der Binnenperspektive der verschiedenen kon-
kurrierenden >Wahrheiten« als notwendig erweisen. Die eigene Aus-
sage stellt eine Bezugnahme auf einen wahren Sachverhalt dar und
ist nicht mit diesem selbst identisch. Habermas ist iiberzeugt, dass es
in dieser »Unterstellung einer gemeinsamen objektiven Welt« den
Beginn einer Distanzierung von der jeweils eigenen Position gibt,
die sich durch zwei Elemente auszeichnet: Erstens wird die Wahrheit
selbst als gemeinsamer transzendenter Bezugspunkt erfahren, wo-
durch niemand einen privilegierten Zugriff auf das Wahre hat. Zwei-
tens gibt es die Erfahrung der Tauschung, in der sich dasjenige, was
bisher fiir wahr gehalten wurde, als falsch erwiesen hat, d.h. es war
blof3 fiir wahr Gehaltenes. Die Orientierung und das Interesse an der
Wahrheit zwingen diejenigen, die sich begegnen, sich in symmetri-
schen Verhaltnissen tber sie zu verstindigen. Die Vernunft muss
nicht-defaitistisch sein, weil sie uns in solchen Situationen nur
selbstwiderspriichlich die Option eroffnet, dieses Verhalten nicht zu
wihlen, so dass es unmoglich ist, einfach die Inkommensurabilitit
gegensitzlicher Wahrheiten zu postulieren. Allerdings kann die Ver-
nunft nicht aus sich heraus die Wahrheit produzieren, sondern sie
bleibt eine Aufforderung zu einer Vorgehensweise mit der idealisie-
renden Unterstellung, dass dieses Vorgehen das Erreichen der Wahr-
heit erméglicht oder sogar sichert (Habermas 1988e: 1781.).5

Die Wirklichkeit der Vernunft bleibt also zumindest in einem
Aspekt an die Notwendigkeit der Wahrheit gekoppelt. Allerdings
wirft die habermassche Wahrheitstheorie, die er seit der Mitte der
siebziger Jahre als Alternative zu den giingigen, zumeist analytischen
Modellen entwickelt, Fragen und Probleme auf, die mit dem blofSen
Verweis auf eine universale Grammatik der Distinktion zwischen
Fii-Wahr-Halten und der Wahrheit selbst sowie der Ausarbeitung

% Viele dieser Gedanken stammen aus der Peirce-Rezeption von Habermas, wie der
folgende Kommentar zu Peirce deutlich macht: »Sowohl der Common-Sense wie die
Wissenschaft operieren mit der Unterstellung einer von uns unabhingigen Realitit.
Aber das, was wir in der Praxis fiir unhintergehbar und unbezweifelbar halten, hat den
Status einer vorkritischen (acritical) Gewiflheit, obwohl es keineswegs apriori gegen
Einwinde immun ist. Im Bereich des argumentativ gepriiften Wissens sind wir uns der
Fallibilitit jeder Einsicht bewuft. Um uns gleichwohl die Wahrheit zuzutrauen, bediir-
fen wir hier des kompensatorischen Bezugspunktes der >final opinion«. Wahr sind nur
diejenigen Behauptungen, die im Horizont einer unbegrenzten Kommunikations-
gemeinschaft immer wieder bestitigt wiirden.« (Habermas 1991g: 26)

164

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

der diskursethischen Folgerungen dieser Distinktion nicht aufgeho-
ben sind. Die Diskurstheorie der Wahrheit lisst sich allgemein so
beschreiben, dass sie — wie auch die Sprachspieltheorie und die Mehr-
zahl der philosophischen Ansitze, die heute diskutiert werden — von
der Annahme ausgeht, die sich gegen die Korrespondenztheorie rich-
tet, dass, da Wahrheit nur ein Pradikat von Aussagen sein kann,
Wahrnehmungen oder Erfahrungen der Welt zwar plausibilisieren-
den Charakter haben, nicht jedoch der primare Zugang zum Bereich
des Wahren sind. Wahrheit ist das Resultat von spezifischen Diskur-
sen und nicht die Wiedergabe von Zustinden (in) der Welt (Haber-
mas 1972: 135). Sie erweist sich als berechtigte Behauptbarkeit in
epistemischen Diskursen und ist so vor allem durch den Bezug auf
die Gemeinschaft derjenigen gekennzeichnet, die einen Wahrheits-
anspruch akzeptieren oder zuriickweisen kénnen, und nicht durch die
Korrespondenz mit Zustinden in der Welt.>® Habermas selbst be-
zweifelt unterdessen zu Recht, ob diese Strategie, den Begriff der
Wahrheit vollstindig als Behauptbarkeit von Aussagen zu reformu-
lieren, sinnvoll ist. Es ist allerdings bisher nicht absehbar, ob daraus
auch Konsequenzen fiir seinen vernunfttheoretischen Ansatz resul-
tieren, d.h. ob die zumindest partielle Abwendung vom Diskurs die
Hinwendung zu anderen Vermogen der Vernunft impliziert.
Habermas gebraucht den rein sprachlich-argumentativen Cha-
rakter der Wahrheit, um auf die analoge Eigenschaft der Normen

51 Zu den Differenzen dieser Position zur vermeintlich dhnlichen Auffassung der >Kon-
tingenz der Sprache(n)< vgl. Habermas 1986, 356 ff. und Habermas 1988d, 116 ff. Der
wichtigste Bezugsautor der Diskurstheorie der Wahrheit ist Michael Dummett, der sei-
ne Wahrheits- und Bedeutungstheorie vor allem in den zwei Aufsdtzen unter dem Titel
What is a Theory of Meaning? dargelegt hat (Dummett 1982: 94-155, Dummett 1993:
34-93). In neueren Artikeln betont Habermas die Notwendigkeit eines Verstiandnisses
des Wahrheitsbegriffs, das nicht blof diskursiv ist, sowie die Unverzichtbarkeit eines
transzendierenden Moments in seiner Verwendung: »[D]er Korrespondenzbegriff
konnte immerhin einem wesentlichen Bedeutungsaspekt des Wahrheitspridikats Rech-
nung tragen; und dieser Aspekt von unbedingter Geltung fillt unter den Tisch, wenn die
Wahrheit einer Aussage als Kohérenz mit anderen Aussagen oder als gerechtfertigte
Behauptbarkeit innerhalb eines zusammenhingenden Systems von Behauptungen be-
griffen wird. Wihrend sich gut gerechtfertigte Behauptungen als falsch herausstellen
konnen, verstehen wir Wahrheit als eine >unverlierbare« Eigenschaft von Aussagen.«
(Habermas 1999c: 247) — Damit wendet er sich gegen seine eigene friihere Theorie. Hier
schreibt er nimlich: »Wahrheit nennen wir den Geltungsanspruch, den wir mit konsta-
tiven Sprechakten verbinden. Eine Aussage ist wahr, wenn der Geltungsanspruch der
Sprechakte, mit denen wir, unter Verwendung von Sitzen, jene Aussage behaupten,
berechtigt ist.« (Habermas 1972: 135)

165

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

hinzuweisen, die unter dem Titel der Richtigkeit thematisiert werden
(Habermas 1991c: 11): Wihrend die Handelnden der Bezugnahme
auf die Wahrheit bediirfen, um ihre Eingriffe in die Welt oder ihr
strategisches Interagieren mit anderen Handelnden erfolgreich zu
gestalten, miissen sie Anspriiche der Richtigkeit geltend machen,
wenn sie die Interaktionen mit den anderen selbst erfolgreich und
legitim ausfithren wollen. Auch bei diesem Begriff stellt sich natiir-
lich wiederum die Frage nach dessen Wirklichkeit. Habermas be-
antwortet sie, indem er unter anderem im Riickgriff auf das, was er
bereits mit Blick auf die Wahrheit ausgefiihrt hat, die Prasuppositio-
nen analysiert, unter denen iiberhaupt sprachliche Interaktion und
damit beispielsweise auch die Konstitution der Wahrheit stattfinden
kann.52 Damit ist bereits angedeutet, dass die richtigen Normen vor
allem die sprachlichen Interaktionsverhiltnisse betreffen und nur se-
kundar auf andere moralisch relevante Bereiche, die den Hintergrund
oder den Gegenstand dieser Verhiltnisse bilden, ausdehnbar sind.>
Der Nicht-Defaitismus stiitzt sich also auf performative Selbst-
widerspriiche, in die sich die relativistische Argumentation ver-
strickt, die die Vernunft in das partikulare Verhalten spezieller Ge-
meinschaften verbannen mochte. Da dies aber nicht selbst schon ein
positives Argument fiir einen nicht-defaitistischen Vernunftbegriff
ist, gibt Habermas diesem eine positive Gestalt, indem er ein schwa-
ches Apriori, d.h. Reste eines Fundaments, die schlichtweg unver-
zichtbar sind, behauptet. Er sieht dieses schwache Apriori in einer
transkulturellen Grammatik notwendiger sprachlicher Verstindi-
gungsprozesse, in der die Begriffe der Wahrheit und der Richtigkeit
elementar sind und die Vernunft deshalb zum Zuge kommt, weil sie
die Prisuppositionen expliziert, denen sich diejenigen, die an den
Prozessen teilnehmen, nicht verschliefen konnen. Die allgemeine
und formale Struktur der Verstindigung, die diesen Prozessen zu

52 »Man muf3 nachweisen konnen, dafy unser Moralprinzip nicht nur die Vorurteile des
erwachsenen, weiflen, minnlichen, biirgerlich erzogenen Mitteleuropéders von heute
widerspiegelt. (...) Jeder, der ernsthaft den Versuch unternimmt, an einer Argumenta-
tion teilzunehmen, a3t sich implizit auf allgemeine pragmatische Voraussetzungen ein,
die einen normativen Gehalt haben: das Moralprinzip lifst sich dann aus dem Gehalt
dieser Argumentationsvoraussetzungen ableiten, sofern man nur weif3, was es heifit,
eine Handlungsnorm zu rechtfertigen.« (Habermas 1991c: 12f.)

5 Dieser Begriindungsansatz der Diskursethik wird hier nicht weiter verfolgt, da es nur
darum geht, den nicht-defaitistischen Charakter der modernen Vernunft nachzuzeich-
nen.

166

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Grunde liegt, wurde von Apel und Habermas als universale Trans-
zendental- oder Formalpragmatik ausgearbeitet (vgl. Cooke 1994),
wobei jedoch auch festgehalten wurde, dass diese Verstindigung
nicht in der Weise verstanden werden darf, in der subjektphilosophi-
sche Ansitze Verfahren der Verstindigung konzipieren. Stattdessen
—s0 die Uberzeugung — bringt der sprachphilosophische Paradigmen-
wechsel eine derartige Veranderung mit sich, dass das Begreifen der
Eigentiimlichkeiten der Sprache diese selbst zur Geltung bringt. Die
moderne Vernunft wird damit so gekennzeichnet, dass sie mit dem
>Wesen der Sprache< nicht nur eng verwoben ist, sondern aus ihm
geradezu ihre positive Geltung empfangt.

e.  Sprachphilosophie

Einer der zentralen programmatischen Begriffe des habermasschen
Unternehmens ist folglich wenig iiberraschend derjenige des linguis-
tic turn, der sogenannten sprachphilosophischen oder linguistischen
Wende der Philosophie, so dass bei ihm der philosophische Diskurs
der Moderne insgesamt im Zeichen des Ubergangs vom Paradigma
der Bewusstseinsphilosophie zu demjenigen der Sprachphilosophie
steht (Habermas 1985a: 346). Da aber in seinen Augen die Abfolge
der grundlegenden philosophischen Herangehensweisen als Lernpro-
zess gedeutet werden muss, orientiert er sich weniger stark als Apel
oder Schnidelbach (Schnidelbach 1985: 39, Apel 1973: 46f.) am
kuhnschen Paradigmenbegriff, dem zufolge im Ubergang von einem
Paradigma zum anderen wesentlich ein Gestalt-Switch stattfindet.
Die Folge eines solchen Switches ist, »daf3 sich philosophische Fragen
nicht durch die richtigen Antworten erledigen; sie werden vielmehr
ausrangiert, nachdem sie ihren Kurswert verloren haben« (Habermas
1999c: 241). Diese Auffassung spiegelt das oben rekonstruierte Mo-
dell der >Kontingenz der Sprache(n)< wider, deren Darstellung des
linguistic turn Habermas nicht als tiberzeugend empfindet. Vielmehr
bedeutet die sprachphilosophische Wende der Vernunft einen Lern-
schritt in der Weise, dass der neue Ansatz auf Aporien des vorher-
gehenden Paradigmas antwortet und diese behebt.5*

54 »Das kontextualistische Verstindnis der linguistischen Wende (...) geht auf eine
Konzeption vom Auf und Ab der Paradigmen zuriick, die durchlaufende Themen ebenso
wie paradigmeniibergreifende Lernprozesse ausschlief3t. Tatsichlich spiegeln die Begrif-
fe, in denen wir einen Paradigmenvergleich vornehmen, die hermeneutische Ausgangs-
lage — und damit das eigene Paradigma. (...) Andererseits pafSt mit dieser Beschreibung

167

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Die sprachphilosophische Auffassung, mit deren Hilfe der mo-
derne Vernunftbegriff prizisiert werden soll, wird somit durch eine
geschichtsphilosophische Auffassung gestiitzt, die selbst wenn sie
keine Aussagen macht, die so weit reichen wie die hegelsche Speku-
lation oder das comtesche Drei-Stadien-Gesetz, sich doch einer ho-
hen Begriindungslast aussetzt. Sie muss namlich aus der Perspektive
des heutigen Diskussionsstandes innerhalb der Philosophie ihre Not-
wendigkeit begriinden und zwar durch die Authebung der Fragen
und Problemlagen der vorhergehenden Stadien, die sie ermdglicht.
In der habermasschen Perspektive diirfte es daher sinnvoller sein,
die Rede von den Paradigmen insgesamt aufzugeben und durch eine
problemorientierte Entwicklungsgeschichte des philosophischen
Denkens zu ersetzen, in der die Moglichkeit, sich auf Dinge und Wer-
te gemeinsamer Erfahrung zu beziehen, grundsitzlich besteht und
mit dieser Moglichkeit zu verschiedenen historischen Zeitpunkten
nur jeweils anders umgegangen wird. Dabei sichert die Bezugnahme,
dass die verschiedenen >Stadien< der Entwicklung der Philosophie
vergleichbar sind (Habermas 1999¢: 245).5

Der sprachphilosophische Aspekt der modernen Vernunft er-
laubt aber nicht nur die Beschreibung der Philosophiegeschichte als
eines Lernprozesses, sondern er wird vor allem dahingehend prazi-
siert, dass er es ist, der es Giberhaupt ermdoglicht, Lernprozesse zu
vollziehen, wobei Habermas Lernprozesse in mindestens drei Di-
mensionen vor Augen hat, die wieder grob den Dimensionen ent-
sprechen, die zuvor handlungstheoretisch thematisiert wurden: Ers-
tens kommt es zu einer Verbesserung des wissenschaftlichen, des
technischen und des praktischen Wissens, in denen es jeweils um
das Verhiltnis der Menschen zur Welt geht, sei es in der Einstellung
des Verstehenwollens oder des Eingreifens in die Welt. Im vorher-
gehenden Abschnitt wurde gezeigt, wie die Vernunft, indem sie die
Orientierung an der Wahrheit erméglicht und Verfahren zum Etab-
lieren der Wahrheit bereitstellt, zentral fiir diesen Lernvorgang ist.

das Bild einer kontingenten Folge inkommensurabler Paradigmen keineswegs zwanglos
zusammen. Das folgende Paradigma ist vielmehr die Antwort auf ein Problem, das die
Entwertung des vorhergehenden Paradigmas hinterlassen hat. Die Paradigmen bilden
keine zufillige Reihenfolge, wie Rorty meint, sondern stehen in einem dialektischen
Zusammenhang.« (Habermas 1999c: 242)

55 Diese Einsicht ist in ihrer Explizitheit jiingeren Datums bei Habermas, sie steht je-
doch nicht im Widerspruch zu fritheren Formulierungen, sondern trigt sogar dazu bei,
Unstimmigkeiten alterer Texte zu kldren.

168

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Die Sprache ist hieran zwar beteiligt, operiert aber lediglich als Tra-
ger der Diskurse, in denen neue Erkenntnisse gewonnen bzw. alte
Erkenntnisse revidiert oder verbessert werden.

Zweitens manifestieren sich Lernprozesse in sozialer Hinsicht,
indem eine soziale Differenzierung stattfindet, die zunehmend kom-
plexere Gesellschaften mit einem jeweiligen Institutionengefiige er-
laubt, das wiederum sowohl eine immer effizientere Koordinierung
der verschiedenen Handlungsvollziige ermoglicht, als es auch nor-
mativ immer legitimere Gestalten annimmt. Im Gegensatz zur blof3
instrumentellen Rolle der Sprache in der ersten Dimension, ist die
Sprache nun selbst die Instanz der sozialen Entwicklung, da sie einer-
seits Freirdume der Artikulierbarkeit und damit auch des Handelns
eroffnet, die durch diejenigen, die sie besetzen, erst gefiillt werden
miissen und somit Orte permanenter Innovation und Weiterent-
wicklung sind, wihrend sie andererseits die Modi vorgibt, unter de-
nen die Handelnden ihre soziale Welt koordinieren kénnen und soll-
ten (Habermas 1987b: 118f.). Die Vernunft entpuppt sich damit als
eine solche, die in der Sprache selbst liegt, da sie ihre Wirkungen
sowohl in Vorgéngen der Versprachlichung entfaltet, als sie auch ver-
niinftige Verfahren der sprachlichen Problembewiltigung anbietet.

Drittens schliefSlich sind Lernprozesse im Bereich der indivi-
duellen Entwicklung und Maoglichkeiten zu konstatieren, die einer-
seits mit der gesellschaftlichen Entwicklung zusammenhingen, die
den Individuen nicht nur zunehmend komplexe Leistungen abver-
langt, sondern ihnen auch die Mittel zu grofierer Individualitdt und
>Selbstverwirklichunge bereitstellt (Habermas 1987b: 94), wihrend
andererseits durch neue Personlichkeitsstrukturen Interaktionen er-
moglicht werden, die dazu fithren, dass in der snormalen< Ontogene-
se die Phylogenese ein Pendant findet (Habermas 1976: 13). Hierzu
bedarf es spezifischer sozialisatorischer Lernprozesse, in denen wie-
derum der Sprache eine zentrale Funktion zukommt, da sie den Rah-
men der Situationen abgibt, in denen die eigene Personlichkeit aus-
gebildet und getestet werden kann, und zugleich den Zugang zu den
Ressourcen ermoglicht, mit denen der Personlichkeit eine Gestalt
verlichen werden kann.* Habermas nimmt also eine Identifikation

5 »Wer immer in einer halbwegs ungestorten Familie aufgewachsen ist, wer seine
Identitit in Verhiltnissen wechselseitiger Anerkennung ausgebildet hat, wer sich in
jenen Symmetrien von Erwartungen und Perspektiven behauptet, die in die Pragmatik
der Sprechsituation und des verstindigungsorientierten Handelns eingelassen sind, der

169

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

der Lebenswelt, die handlungstheoretisch eingefithrt wurde, mit der
Sprache vor, einen Punkt, auf den wir spiter noch zuriickkommen
werden. Die moderne Vernunft findet ihr Ausfithrungs- und Repro-
duktionsorgan in der postkonventionellen Personlichkeit, da sich in
dieser die am weitesten fortgeschrittene Fihigkeit zum Einstellungs-
wechsel und zur Perspektiveniibernahme findet, die die Grundlage
fiir alle Arten diskursiver Interaktion bildet und damit indirekt jeden
Handelns und Bewegens in der Welt (Habermas 1983c: 150).

Der neue Blick auf die Sprache soll eine philosophische Grund-
legung dieser engen Verbindung von Sprache und Vernunft zutage
fordern. Aufgrund der Fortschrittskonzeption der Philosophie-
geschichte kann eine solche Sprachphilosophie mit der Losung der
Probleme der Philosophie vor dem linguistic turn, der Bewusstseins-
philosophie, wie sie von Habermas verallgemeinernd bezeichnet wird,
beginnen, wozu sie sich wiederum in Kontinuitit zur Binnenkritik der
Bewusstseinsphilosophie setzen kann. Habermas fiihrt hierzu drei
solcher Kritiken an, die schon von Autoren vor allem des 19. Jahrhun-
derts vorgebracht wurden: Erstens wird das Bewusstsein bereits bei
Fichte zu einem Problem fiir die Philosophie, die obwohl sie weiterhin
beabsichtigt, es zur allgemeinen Grundlage machen zu wollen, auf die
Schwierigkeit trifft, wie die urspriingliche Spontaneitit, die in erster
Hinsicht der Begriff des Bewusstseins bezeichnet, mit dem identifi-
ziert werden kann, wozu das Subjekt durch explizite Riickwendung zu
sich selbst kommt. Die Philosophie steht vor der Frage, die auch schon
in der habermasschen Kritik an Husserl begegnet war, wie eine kon-
stitutive Leistung in der Spontaneitit des Subjekts zu denken ist, ohne
dass diesem Subjekt — selbst unter idealen Bedingungen — die voll-
kommene Verfiigung dariiber zukommen kann. Zweitens wird die
Identitit der logischen Kategorien mit der Begrifflichkeit der Er-
kenntnistheorie, die traditionell innerhalb eines bestimmten Ver-
stindnisses von Subjekt und Objekt operiert, spitestens in den logi-
schen Arbeiten Freges aufgebrochen, in denen die Vorstellung der

muf eine Art von moralischen Intuitionen haben (...). Die Maxime besagt eine wech-
selseitige Abhingigkeit von Sozialisation und Individuierung, eine Verschrankung von
personlicher Autonomie und gesellschaftlicher Solidaritit, die zum Hintergrundwissen
aller kommunikativ handelnden Subjekte gehort; sie enthilt nicht blof eine mehr oder
weniger subjektive Meinung iiber das, was dieser und jener fiir das gute Leben hilt.
Jener Satz spricht eine Intuition aus, die wir in ganz verschiedenen Kontexten erwerben,
sofern wir nur in Verhiltnissen aufwachsen, die nicht durch systematisch verzerrte
Kommunikation vollstindig zerrissen sind.« (Habermas 1991d: 78)

170

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

Subjekt-Objekt-Relation und ihre intentionalistische Rekonstruktion
auf der einen Seite sowie die propositionale Struktur von Aussagen
auf der anderen Seite auseinander treten. SchliefSlich wird auf dem
Hintergrund des Naturalismus der Begriff des Bewusstseins tiber-
haupt in Frage gestellt, wenn die Kritik neben der Erorterung der
Leib-Seele-Problematik, die immer schon prisent und eng mit ihm
verkniipft ist, andere Instanzen oder Vermogen des Menschen in den
Blick zu riicken vermag, die ebenfalls mit der Welt in Beziehung ste-
hen (Habermas 1988b: 52f.). Die Alternativen innerhalb des bewusst-
seinsphilosophischen Rahmens, die diese Kritiken initiieren, sind aber
selbst nicht stark genug, um das bewusstseinsphilosophische Paradig-
ma und seine Aporien zu iiberwinden oder es in hinreichendem Maf3e
zu modifizieren. Es kann — so die Logik des Arguments — nur die
Sprache sein, der diese Rolle zukommt, da sie erstens aufgrund ihres
welterschlieSenden Charakters konstitutiv fiir das Weltverstiandnis
der Subjekte ist, ohne dass diese die Sprache nochmals setzen, zwei-
tens die vielschichtigen Relationen zwischen Objekten und Subjekten
als grammatische Funktionen zu verstehen erlaubt und drittens als
Sprache spitestens in der Pragmatik auch in ihrer Materialitat be-
trachtet wird und so selbst in Relation zur Natur tritt.

Allerdings — und hier zeigt sich, warum die linguistische Wende
nicht einfachhin den Ubergang zur Sprache bedeutet — fillt die Phi-
losophie insofern zunichst in eine neue problematische Selbst-
begrenzung, als sie sich auf die semantische Struktur der Sprache
beschrinkt und damit die Sprache als innerweltliches Gesamtphino-
men vernachléssigt oder fiir eine gewisse Zeit sogar ganz {ibersieht
(Habermas 1988b: 54). Die moderne Vernunft kann erst dann im
Kontext des linguistic turn eine nachvollziehbare und plausible Ge-
stalt annehmen, wenn die pragmatische Dimension der Sprache in
den Vordergrund tritt, denn die Sprache darf weder auf eine logische
Ordnung der Welt, die blofy aufgrund struktureller Komponenten
erschlossen werden kann, noch auf ein ir- oder a-rationales Ereignen
tradierten Sinns reduziert werden, sondern sie wird erst dann rele-
vant fiir eine Bestimmung der Vernunft, wenn sie als Rahmen »von
konstruktiven Verstindigungsleistungen, die sich in den Formen
einer gebrochenen Intersubjektivitit vollziehen« (Habermas 1988b:
56), betrachtet wird. Deshalb erscheint es Habermas auch gelegent-
lich besser, von dem neuen Paradigma der Verstindigung zu reden,
als von einem solchen der Sprache. Wenn die moderne Vernunft also
sprachphilosophisch ist, so heif3t dies, dass sie in Aussagen tiber sowie

171

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

in solchen der Sprache besteht, dadurch aber auch in den Kontexten
der Sprachverwendung situiert ist. Sprachphilosophie muss daher,
will sie den Kontakt zur Tradition der Vernunftkritik nicht verlieren,
immer mehr sein als die blofse Analyse von Sétzen, ihrer inferentiel-
len Relationen oder der Beschriankung ihrer Geltung auf das Korres-
pondieren und Korreliert-Sein mit der Welt. Dies ist die Perspektive
der Fragestellungen der Bewusstseinsphilosophie, die es zu tiberwin-
den gilt, so dass die Sprachphilosophie eine philosophische Disziplin
bezeichnen muss, in der so verschiedene Aspekte wie die semantisch-
logische Analyse von Aussagen mit der Bestimmung der empiri-
schen, transzendentalen und normativen Bedingungen der Moglich-
keit, Geltungsanspriiche zu erheben, zusammengebracht werden.

Auch in diesem Aspekt der modernen Vernunft zielt Habermas
wieder auf deren Wirklichkeit und nicht auf deren Maoglichkeit.
Nachdem zuvor ein wesentliches Moment des Eingreifens der Ver-
nunft aufgezeigt werden konnte und unterdessen mit Blick auf die
Lernprozesse auch dessen Funktion genauer erfasst wurde, kann es
nun nicht darum gehen, eine materiale Sprachphilosophie zu ent-
wickeln, in der die Sprache von ihren Gehalten her untersucht wird.
Stattdessen wird die Sprache im Rahmen einer Formalpragmatik so
bestimmt, dass deutlich wird, wie sie den formalen Grund dafiir ab-
geben kann, dass einerseits die soziale Welt so strukturiert ist, dass
die Handelnden eine immer komplexere Welt aufbauen kénnen und
dennoch die Koordination ihrer Interaktionen zu keinem Problem
wird, und dass andererseits dieser Prozess durch eine Personlichkeits-
struktur erginzt wird, die die Handelnden effizient und normativ
richtig an Interaktionen teilnehmen lidsst und ihre moralische Zu-
rechnungsfahigkeit gewihrleistet. Material bleibt die Sprachphilo-
sophie auf die Analyse der Lebenswelt verwiesen, da in dieser einer-
seits eine relative inhaltliche Kontingenz und Situiertheit der
Deutungsmuster gewihrleistet ist, durch sie aber andererseits eben-
falls die Option besteht, eine Theorie der Rationalisierung dieser
Deutungsmuster zu entwickeln, die es erlauben konnte, auch mit
Blick auf ganze Gesellschaftsformationen von Vernunft zu reden
und so doch noch Reste des hegelschen Programms einer verniinfti-
gen Weltgeschichte zu retten.

Um diesen Charakter der Sprache begriinden zu kénnen,* kon-

57 Detailliertere Ausfiihrungen zur Sprachphilosophie von Habermas finden sich bei
Cooke 1994.

172

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

statiert Habermas im Gegensatz zum Grof3teil der semantisch anset-
zenden Sprachphilosophien, in denen die Vernunft konsequenterwei-
se, wenn iiberhaupt, nur am Rande thematisch ist, in und mit der
Sprache verstindigten sich die Sprecher tiber etwas in der Welt. Dies
nimmt die Aussage auf, dass im Zentrum der Sprachphilosophie die
Bedingungen, die Moglichkeit und die Notwendigkeit der Verstindi-
gung stehen miissen, da die Lernvorginge nicht aus der Sprache
selbst heraus, sondern nur aus dem Vollzug von Verstindigungspro-
zessen zu erklaren sind. Habermas folgert daraus aber nicht, dass die
Sprache und ihre Verwendung auseinander treten, sondern er sieht
der Sprache selbst das Telos der Verstindigung einbeschrieben. Die
Ausfithrungen sind also nicht blof3 die Bestimmung einer Verwen-
dungsweise oder eines Bereichs der Sprache, sondern sie erfassen den
Grundmodus der Existenz von Sprache iiberhaupt. Alle anderen Mo-
di, wie z. B. ein blof$ strategischer Gebrauch, sind von dem urspriing-
lich verstindigungsorientierten Modus abgeleitet. Die gesamte
Theorie prisentiert sich deshalb als nicht blof$ normative, so dass sie
eine wiinschbare oder gebotene Orientierung an der Verstindigung
explizieren wiirde, sondern die Verstindigung wird als die transzen-
dentale Bedingung des Erreichens jeglicher anderer Interessen be-
griffen und vor allem als Bedingung der Verwirklichung derjenigen
Interessen und der Bewiltigung derjenigen Notwendigkeiten, die fiir
die Moderne charakteristisch sind. Wenn die moderne Vernunft in
der Sprache und ihrem Vollzug inkarniert ist, ermdglicht sie die Ver-
stindigung und damit die Entwicklung wahren Wissens, legitimer
Normen und authentischer Personlichkeiten.

Um diese grundsitzliche Bestimmung der Verwobenheit von
Sprache und Vernunft spitestens in der Moderne weiter zu vertiefen,
fiihrt Habermas zwei zusitzliche Uberlegungen an: Erstens prisen-
tiert er die handlungstheoretischen Uberlegungen, die hier bereits
erortert wurden und in denen deutlich wird, warum die Handelnden
auf eine Verstindigung mit den anderen Handelnden angewiesen
sind. Damit lassen sich direkt die Ziele des wahren Wissens und einer
legitimen Ordnung der Interaktion begriinden sowie indirekt die
Ausbildung einer zurechnungsfahigen Personlichkeit. Habermas ver-
kniipft so die linguistische Pragmatik mit Annahmen des philosophi-
schen Pragmatismus und situiert die Sprache insgesamt im erweiter-
ten Kontext der Handlungsvollziige bzw. der Rekonstruktion ihrer
Ermoglichungsbedingungen. Aufkommende Handlungsprobleme
verlangen einen Einstellungswechsel von der Erfolgsorientierung

173

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

zur Verstindigungsorientierung, was impliziert, dass die Existenz
und das Operieren der Sprache zunichst von ihrer praktischen Funk-
tion abhéngen. Zweitens wird die Sprechakttheorie bemiiht, um zu
zeigen, warum im Funktionieren der Optionen, die die Sprache be-
reitstellt, die Verstindigung anderen Arten, die Sprache zu gebrau-
chen, vorhergeht. Hierbei wird das Argument jedoch zirkulir, da nun
anhand der Struktur des Sprechaktes z.B. die Moglichkeit der Aus-
differenzierung dreier Welten erkannt wird, die bereits den Hinter-
grund der Interessen und Problemlagen der Handelnden darstellen.
Das sprechakttheoretische Argument fiihrt die meadsche Theorie
eines Ubergangs von der Signalsprache zu Symbolen und von dort
zur Sprache fort. Die Sprache ist als eine sozialevolutionir zentrale
Entwicklungsstufe zu betrachten und kann und muss auf dieser
Grundlage ihre spezifische Dynamik freisetzen. Dies fiihrt zu sozia-
len Differenzierungsprozessen, die die Geltung der Sprache verstar-
ken (bis zu ihrem Kulminieren in der Moderne) und zugleich durch
deren Optionen bedingt sind.

In der Rekonstruktion des kommunikativen Handelns wird sich
zeigen, wie sich Habermas die sprachliche Verstindigung genau vor-
stellt. Bisher sollte deutlich geworden sein, inwiefern die moderne
Vernunft sprachphilosophischen Charakters ist: Die formale Struk-
tur der Sprache eroffnet Optionen, deren Ergreifen zu realen Lern-
prozessen in den Hinsichten des Wissens, der sozialen Relationen
und der Personlichkeit fithrt, wobei diese Prozesse nicht den anderen
Charakterisierungen der Vernunft widersprechen, da die Vernunft,
die in thnen zum Zuge kommt, lediglich prozedural ist und der tat-
sichlichen Vollziige sprachlicher Interaktionen bedarf. Sie bietet so-
mit einen Ansatzpunkt dafiir, mit der Kontingenz umzugehen, wie
sie im Rahmen des habermasschen Handlungsbegriffs aufgezeigt
wurde, impliziert aber nicht deren Verschwinden.

2.3 Kontingenz und Vernunft als Dimensionen der Moderne und
Aufgabe fiir die Theorie

Die beiden Teile der vorhergehenden Rekonstruktion haben deutlich
gemacht, wie sich in Habermas’ zweiteiliger Theorie der Moderne
eine systematische Spannung zwischen Kontingenz und Vernunft
ergibt: Auf der einen Seite zeigt sich eine Offenheit des Handlungs-
begriffs in der Weise, dass die Lebenswelt immer wieder situations-

174

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

bezogene Gewissheiten bereithalten bzw. deren (Re-)Konstitution er-
moglichen muss, damit das Handeln unproblematisch aus- oder fort-
gefiihrt werden kann. Eine solche Handlungstheorie unterstellt die
Notwendigkeit, eine doppelte Kontingenz zu bewiltigen, denn die
Lebenswelt garantiert fiir den Handelnden eine zweifache Gewiss-
heit: erstens die unproblematische Uberzeugung, dass er iiberhaupt
befihigt ist zu handeln, und zweitens ein >Wissenc« iiber die Welt, in
der die Handlung vollzogen wird, d.h. ein Wissen tiber die Art, wie
jene auszufiihren ist, und welches die Bedingungen ihres Erfolges
sind. Da die Lebenswelt selbst an Verdnderungen der Welt beteiligt
ist sowie auf solche reagieren muss, erscheinen immer wieder Pro-
bleme in ihrer blofSen Kontinuierung, so dass sich beide Gewisshei-
ten und die Weise, wie sie bereitgestellt werden, veridndern. Spates-
tens in der Moderne kommt es daher zu einer Formalisierung der
lebensweltlichen Gewissheiten, was zur Folge hat, dass Handelnde
nur iiber eine doppelte >formale« Kompetenz verfiigen, die sie dazu
nutzen miissen und konnen, die notwendigen Gewissheiten zu ge-
winnen und zu (re-)konstituieren. Diese Formalisierung verdeutlicht
zugleich, dass die Gewissheiten in der Weise kontingenter Natur
sind, dass sie weder grundsitzlich bestehen noch einfach aus Gewiss-
heiten hervorgehen, die zuvor bestanden, sondern selbst einem Pro-
zess zumindest partieller (Neu-)Konstitution unterworfen sind. Die
Ausdifferenzierung stabiler Handlungssysteme, in denen die Ge-
wissheiten durch Institutionalisierung dauerhaft gewihrleistet wer-
den, sind zwar zentrale Erscheinungen moderner Sozialstrukturen,
bieten aber keine Modelle fiir die Organisation und Koordination
des Handelns iiberhaupt — auch nicht unter den Bedingungen der
Moderne.?® Weite Teile der Interaktionen mit anderen Personen und
mit der Welt lassen sich nicht durch Institutionalisierungen versteti-
gen, die an die Stelle der material umfangreicheren, komplexeren,
aber auch ambivalenteren Lebenswelt treten. Dies eréffnet den Raum
fiir eine auch vernunfttheoretische Bestimmung der Frage, wie unter
den Bedingungen der Kontingenz das Handlungswissen gewonnen
werden kann und soll.

Aus der Umstellung auf die vernunfttheoretische Frage ergibt
sich aber auf der anderen Seite das Problem, welche Vernunft in der

58 Vgl. zu dieser grundsitzlichen Einsicht auch die Studie von Hesse 1999, die sich
kritisch mit der Systemtheorie Luhmanns befasst und deren Scheitern darin aufzeigt,
soziale Integration allein systemisch zu erklaren.

175

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

Moderne nicht nur verteidigt, sondern auch weiterhin normativ be-
ansprucht oder sogar als wirklich erwiesen werden kann. Habermas
entwickelt hierzu vier Charakteristika eines Begriffs der modernen
Vernunft, die gemeinsam ein Bild ergeben, das als allgemeiner Rah-
men fiir die Ausarbeitung des spezifischeren Begriffs der kommuni-
kativen Rationalitit, die vor allem im kommunikativen Handeln zur
Anwendung kommt, dienen soll. Unter den vier Eigenschaften des
Skeptizismus, der Nach-Metaphysik, des Nicht-Defaitismus und der
Sprachphilosophie zeichnet sich eine Vernunft ab, die zunichst ge-
geniiber klassischen Vernunftmodellen wesentlich durch Formalitt,
Prozeduralitit und Situiertheit begrenzt ist. Als wirkliche erweist sie
sich aber dort — und hier wird deutlich, in welchem Mafe die Hand-
lungstheorie bereits in die habermassche Vernunfttheorie hineinragt
und dass sie als deren eigentlicher Bezugspunkt zu betrachten ist —,
wo die Handelnden zur (Re-)Konstitution ihres Handlungswissens
darauf angewiesen sind, auf den Begriff der Wahrheit zu rekurrieren.
Die Kontingenz weltlicher Vollziige ist der Wirklichkeit der Vernunft
damit bereits einbeschrieben, denn die Reflexion auf den Vernunft-
begriff kann nicht unmittelbar mit ihm selbst anheben, sondern sie
ist auf die Welt und die Problemlagen, die dort zur Erscheinung kom-
men, verwiesen. Dies unterstreicht auch der zentrale Aspekt der mo-
dernen Vernunft, ihr sprachphilosophischer Charakter. Mit ihm wird
namlich klar, dass ihre Funktion sich auf die doppelte Ermoglichung
von Lernprozessen in einer Welt beschrinkt, mit der immer erst um-
zugehen ist und die nicht schon vorgingig erschlossen oder verniinf-
tig konstituiert ist. Doppelt ist die Ermdglichung, da sie einerseits mit
Hilfe des individuierenden und differenzierenden Zwangs der Spra-
che den Raum eréffnet, in dem innerweltliche Lernprozesse stattfin-
den konnen, wihrend sie andererseits mit den Strukturen der Ver-
standigung einen Modus oder einen Rahmen bereitstellt, mit dem
die Lernprozesse in ihrer Grundverfassung der Kontingenz der Welt
entzogen werden. Auch wenn die Lernprozesse damit absolute und
keine relativen sind, raumt eine solche Vernunft der Kontingenz der
Kommunikation nicht nur notgedrungen Platz ein, sondern sie bleibt
konstitutiv darauf verwiesen. Die Innovation im Vorgang des Ler-
nens resultiert nicht aus der Vernunft selbst, sondern aus den Reak-
tionen der Handelnden auf kontingente innerweltliche Konstellatio-
nen sowie aus dem kreativen Potential der Handelnden.

Habermas beschreibt damit eine Lage, in der sich offensichtlich
die Kontingenz des Handlungswissens und die Vernunft wechsel-

176

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Moderne und die Lésungsstrategie der Diskursethik

seitig bedingen. Im Gegensatz zur allgemeinen Kontingenz des
Handlungswissens, auf die wir im Anschluss an Aristoteles gestoflen
waren, legen die nun rekonstruierten Uberlegungen nahe, davon
auszugehen, dass die Kontingenz zumindest teilweise von den Hin-
tergrundbedingungen der Handelnden abhingt. Erst eine Lebenswelt
sowie die Sprache, die gemeinsam eine Kontingenz der Welt vor-
sehen, ermdoglichen es, sich auf diese Welt zu beziehen. So liefSe sich
das Argument von Habermas plausibilisieren, das zu Beginn dieses
Kapitels problematisiert wurde, dass die Kontingenz des Handlungs-
wissens und die daraus resultierende Notwendigkeit einer spezi-
fischen Vernunft, die eine Kontingenz der Kommunikation zuldsst
und trotzdem in der Lage ist, die erste Kontingenz zu bewiltigen, erst
ein Phinomen der Moderne ist. Allerdings lauft eine solche Engfiih-
rung der Ermoglichung der Kontingenz des Handlungswissens mit
dem Vernunftmedium der Sprache Gefahr, das, was gerade eroffnet
werden soll, bereits zu Beginn so deutlich zu begrenzen, dass ihm
letztlich immer schon die unproblematische Bewiltigung ein-
beschrieben ist. In der Kritik der Theorie des kommunikativen Han-
delns wird sich zeigen, dass sich hierin zu starke Reste einer idealis-
tischen Vernunftauffassung finden lassen, die es abzulegen gilt.

Zuvor ist jedoch an den interessanten Gedanken des habermas-
schen Modells anzuschliefSen, dass die Bewiltigung der Kontingenz
des Handlungswissens iiber kommunikative Interaktionen verlauft,
in denen die Handelnden sich zumindest partiell von ihrer Hand-
lungsperspektive distanziert haben, zumal bisher wesentliche Fragen
offen blieben, auf die die Theorie des kommunikativen Handelns
eine Antwort zu geben beansprucht: Unter welchen handlungstheo-
retischen Bedingungen ist das Funktionieren oder Gestortsein der
Lebenswelt zu erwarten? Wie ist der Ubergang der lebensweltlichen
Gewissheiten auf eine Stufe verniinftiger Bearbeitung vorstellbar?
Inwiefern ist im Riicklauf desjenigen, was verniinftig bearbeitet wur-
de, in die Lebenswelt von einer Rationalisierung derselben zu reden?
Gibt es verschiedene Modi der Bearbeitung von verschiedenen Arten
von Stérungen? Wie individualistisch und/oder intersubjektivistisch
muss oder kann eine handlungstheoretische Fassung der Kreispro-
zesse aussehen, die sich abzeichnen?

177

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

3. Die Theorie des kommunikativen Handelns als Integration von
Kontingenz und Vernunft

Mit der Theorie des kommunikativen Handelns® unterbreitet Ha-
bermas Anfang der achtziger Jahre die Zusammenfiihrung der ver-
schiedenen Ziige seiner Uberlegungen zu einem neuen allgemeinen
Erklarungsansatz innerhalb der Gesellschaftstheorie. Dieser Text ist
daher auf mindestens zwei Weisen zu verstehen: Erstens bietet er
eine allgemeine Theorie, die sich am Begriff der kommunikativen
Rationalitit orientiert und beansprucht, eine plausible Rekonstrukti-
on der sozialen Entwicklungsgeschichte der Menschheit zu sein und
zugleich einen innerweltlich operativen Vernunftmafistab an die
Hand zu geben, mit dem Pathologien des Sozialen erkennbar und
beschreibbar sind. In dieser Hinsicht steht die Theorie — trotz der
immer wieder beschworenen Unmaéglichkeit der Riickkehr zu Hegel
—in der Nachfolge der hegel-marxistischen Gesellschaftstheorien, in
denen die historische Entwicklung als zunehmende Entfaltung der
Vernunft gedeutet wird. Dabei argumentiert sie jedoch mit einem
komplexen Vernunftbegriff, von dem nur in idealisierender Weise
behauptet wird, dass er mehr und mehr die Welt der Tatsachen sowie
die soziale Welt durchdringe. Die Argumentation mit der Vernunft
lasst eher die Pathologien als Abweichungen von verniinftigen Mog-
lichkeiten erkennen, die nicht ergriffen wurden, als dass sie eine Ver-
sicherung bietet, dass die Welt schon auf dem Weg einer verniinfti-
gen Entwicklung sei. Mit Blick auf Habermas selbst, d.h. beziiglich
der Absichten sowie der Genese der Theorie des kommunikativen
Handelns, ist dieses Verstindnis des eigenen Unternehmens gewiss
das dominierende, von einer distanzierteren Position gerade zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts her ist allerdings offensichtlich, dass eine
solche Theorie aufgrund ihres Anspruchs so starken systematischen
Beschrinkungen unterworfen ist, dass sie viele Phinomene weder
angemessen in den Blick bekommt, noch tiberzeugende Erklarungen
fiir sie geben kann.

In einer zweiten Verstindnisweise liegt es daher nahe, den Be-

5 Wenn im folgenden Text die >Theorie des kommunikativen Handelns< kursiv er-
scheint, ist damit die zweibéndige Publikation von Habermas unter demselben Titel
gemeint; erscheint sie recte, bezeichnet sie ein theoretisches Programm, von dem hier
angenommen wird, dass es systematisch nicht auf die Schriften von Habermas be-
schriankt ist oder beschrinkt werden sollte.

178

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

griff des kommunikativen Handelns zunichst zu isolieren und die
Theorie dazu, die den Begriff im Titel trigt, einerseits als Explikation
seiner Dimensionen zu verstehen, um sie dann andererseits als Eror-
terung der Kontexte zu begreifen, in denen die Prisenz des kom-
munikativen Handelns nachvollziehbare Konsequenzen zeitigt(e).
Diese Lesart impliziert natiirlich, dass der Rekonstruktion einer fak-
tischen Prasenz des kommunikativen Handelns in der historischen
Entwicklung keinerlei argumentatives Gewicht beigemessen wird,
sondern dass seine Notwendigkeit oder Moglichkeit rein aus hand-
lungstheoretischen Uberlegungen gewonnen wird. Eine Folge aus
dem Privilegieren dieses Verstandnisses war bereits in den vorher-
gehenden Abschnitten spiirbar: Wihrend Habermas die historische
Rolle des kommunikativen Handelns vor allem am Typus des sozia-
len Handelns expliziert, was deshalb plausibel ist, weil davon aus-
zugehen ist, dass die Handelnden ihre Interaktionen zunehmend
von einer konventionellen oder religiés integrierten Form auf eine
Grundlage umstellen, die bestindig ausgehandelt und vor allem in
politischen Kontexten deliberativ erzeugt wird, muss die Konzentra-
tion auf eine handlungstheoretische Argumentation die Griinde fiir
das kommunikative Interagieren in den Handelnden und deren
Handlungen selbst aufsuchen. Offensichtlich tendiert Habermas da-
zu, diesen Punkt zu vernachléssigen und auf die historische Faktizitt
zu rekurrieren.

Damit ist deutlich, warum sich die vorliegende Untersuchung
zunichst darauf beschrinkt, den Begriff des kommunikativen Han-
delns in seinen wesentlichen Dimensionen zu explizieren, um ins-
gesamt zu bestimmen, inwiefern er dem handlungstheoretischen Zu-
sammenhang von Kontingenz und Vernunft, der zuvor iiber den
Begriff der Moderne systematisch prézisiert wurde, eine tiberzeu-
gende und interessante Losung zu geben vermag. Die Auseinander-
setzung mit dem weiterfiihrenden Konzept der kommunikativen Ra-
tionalisierung umfasst dann die Klarung der Frage, wie und ob selbst
unter der begrenzten Reichweite des modernen Vernunftbegriffs die
Rationalisierung des Handelns und seiner Rahmenbedingungen
mehr umfassen kann als die Verbesserung der Erfolgsaussichten des
Handelns, wobei immer noch zu erldutern bleibt, wodurch diese ge-
wihrleistet ist. Dass eine solche Herangehensweise trotz des Abwei-
chens von einer Interpretationslinie, die den habermasschen Inten-
tionen treu bleibt, dennoch durch seinen Text selbst nahe gelegt wird,
zeigt sich daran, wie er handlungstheoretisch seine Aussage versteht,

179

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

nicht noch einmal den Weg von Kant zu Hegel zuriicklegen zu wol-
len: in seinem Selbstverstindnis wiirde dies namlich heifSen, aus den
formalen Kompetenzen, die die moderne Lebenswelt als Ermogli-
chungsgriinde des Handelns tiberhaupt zur Verfiigung stellt, den
selbstbeziiglichen Prozess einer umfassenden Generierung einer ver-
niinftigen Praxis und Existenz erwachsen zu lassen (Habermas
1991c: 29). Hieran hindert nicht nur das Fehlen eines Grofssubjektes,
das diesen Prozess steuert, sondern vor allem der Begriff der Lebens-
welt ist in der Weise ernst zu nehmen, dass ihre Genese nie vollkom-
men erschliefibar ist und dass sie auch unter den Bedingungen for-
maler Kompetenzen nicht in reiner Form erzeugt und reproduziert
werden kann.® Die Rationalisierung der Zweck-Mittel-Relation,
d.h. die Steigerung der Erfolgsaussichten zweckorientierten Han-
delns, kann also nicht einfach durch die umfassendere Rationalisie-
rung der Lebenswelt ersetzt oder ergénzt werden. Die formalen
Kompetenzen entwickeln sich in Spannung zur Vorgingigkeit und
historischen Gewordenheit der Lebenswelt, wobei sie selbst vermit-
tels der Kritik die Lebenswelt nie vollstindig auf einen Zustand re-
duzieren konnen, der blof3 aus kritischer Einsicht resultiert. Die Ra-
tionalisierung kann so nur als ein innerlebensweltlicher Lernvorgang
mit dem Resultat wachsender Offenheit innerhalb der lebenswelt-
lichen Orientierung begriffen werden, »denn Aktoren, die als Argu-
mentationsteilnehmer die Erfahrung gemacht haben, daf} keine
Uberzeugung vor Kritik sicher ist, bilden auch in der Lebenswelt eine
eher undogmatische Einstellung gegeniiber ihren problematisch ge-
wordenen Uberzeugungen aus« (Habermas 1999c: 263). Damit ist
schon angedeutet, wie in dieser Untersuchung der Zusammenhang
zwischen Kontingenz und Vernunft mit Blick auf die lebensweltliche
Funktion der Bereitstellung von Handlungsgewissheiten verstanden
werden soll.

% »Diese Trennung von Form und Inhalt erinnert von Ferne an die traditionsreichen
Bestimmungen einer >verniinftigen Praxisc: das Selbstbewuftsein kehrt wieder in der
Gestalt einer reflexiv gewordenen Kultur, die Selbstbestimmung in generalisierten Wer-
ten und Normen, die Selbstverwirklichung in der fortgeschrittenen Individuierung der
vergesellschafteten Subjekte. Aber der Zuwachs an Reflexivitit, an Universalismus und
an Individuierung, die die strukturellen Kerne der Lebenswelt im Zuge ihrer Ausdiffe-
renzierung erfahren, paft jetzt nicht mehr unter die Beschreibung einer Steigerung in
den Dimensionen der Selbstbeziehung eines Subjekts. Und nur unter dieser subjektphi-
losophischen Beschreibung konnte die gesellschaftliche Rationalisierung die Entfaltung
eines verniinftigen Potentials der gesellschaftlichen Praxis als die Selbstreflexion eines
gesellschaftlichen Makrosubjekts vorgestellt werden.« (Habermas 1985a: 400)

180

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

Um die verschiedenen Optionen, die eine Theorie des kom-
munikativen Handelns bietet, genauer zu erfassen, werden zuerst
skizzenartig weitere systematisch relevante Elemente fiir den Begriff
des kommunikativen Handelns prisentiert. Die Theorie des kom-
munikativen Handelns selbst wird dann in drei Hauptschritten re-
konstruiert: Zunichst wird die Unterscheidung der Handlungstypen
aufgenommen, um dann in Abgrenzung dazu die Einfithrung des
Begriffs des kommunikativen Handelns nachzuvollziehen. Im An-
schluss daran wird das wesentliche Distinktionsmerkmal des kom-
munikativen Handelns, die Verstindigungsorientierung, in den zwei
Formen ihres Auftretens analysiert, um einen hinreichend komple-
xen Begriff des kommunikativen Handelns zu gewinnen. Ziel ist es
hierbei aufzuzeigen, wie diesem Begriff ein Moment der Kontingenz
strukturell einbeschrieben ist und wie die Verstindigungsorientie-
rung dieses Moment zum Ausdruck bringt und es authebt. Schlie3-
lich wird anhand dieses Begriffs die Frage nach der Rationalitit und
der Rationalisierung des Handelns gestellt. Dies ermoglicht abschlie-
8end eine Gesamtdarstellung des handlungstheoretischen Ertrags
der Theorie des kommunikativen Handelns, wobei einer solchen
Handlungstheorie, trotz der Begrenzung der Perspektive, die zu Be-
ginn dieses Abschnitts vorgeschlagen wurde, ein sehr viel weiter rei-
chender Anspruch zukommyt, als dies von anderen Ansétzen her be-
kannt ist (Habermas 1987a: 369).

3.1 Von der Kommunikationstheorie der Gesellschaft zur Theorie
des kommunikativen Handelns — Elemente der Genese und
systematischen Verortung des Begriffs des kommunikativen
Handelns

Habermas beginnt die Theorie des kommunikativen Handelns mit
dem Verweis darauf, dass diesem Buch eine lange Geschichte vorher-
geht (Habermas 1987a: 7), denn schon seit der Diskussion des For-
schungsstandes der Sozialwissenschaften, die er 1967 unter dem Titel
Ein Literaturbericht: Zur Logik der Sozialwissenschaften publiziert,
kiindigt er eine Theorie des kommunikativen Handelns an, auch
wenn er diese zunichst als Teil einer umfassenderen Kommunikati-
onstheorie der Gesellschaft versteht. Diese Vorgeschichte bietet den
Zugang zu weiteren systematischen Bausteinen, die fiir die umfas-
sende Theorie des kommunikativen Handelns zentral sind, bisher

181

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

jedoch nur am Rande Erwihnung fanden. Zudem erlaubt dieser er-
weiternde Blick die Erérterung eines Punktes, der eine begriffliche
oder systematische Schwierigkeit in der habermasschen Argumenta-
tion betrifft und der immer wieder zu Missverstindnissen fiihrt.
Habermas redet oft von kommunikativem Handeln, wihrend er
eigentlich die Rationalitidtsimplikationen von Handlungsbeschrei-
bungen und -erklirungen diskutiert, das Diskursverhalten derjeni-
gen analysiert, die solcherart handeln, oder die normativen Présup-
positionen dieses Handlungstyps expliziert. Dies fiihrt dem Autoren
selbst das Problem vor Augen, dass es so aussieht, als sei mit dem
kommunikativen Handeln eine Art der sprachlichen Interaktion ge-
meint, obwohl dieser Typus eigentlich primar Handlungsvollziige
beschreiben und erfassen soll. Nur so sind namlich die AuSerungen
zu verstehen, in denen immer wieder mit Nachdruck darauf hinge-
wiesen wird, dass unter dem Titel des kommunikativen Handelns
nicht das Handeln mit Kommunikation gleichgesetzt werden soll.
Vielmehr gehe es hier um einen spezifischen Modus der Handlungs-
koordinierung und des Verfolgens jeweils bestimmter Ziele (Haber-
mas 1986: 366 ff., Dorschel 1990: 224), der allerdings »am Modell der
Sprechhandlung analysiert« werde.®! Habermas operiert also mit
einer wechselseitigen Bestimmung von Sprechen und Handeln, wo-
bei zundchst das Sprechen in der Begrifflichkeit des Handelns be-
schrieben wird, um dann aus dessen spezifischer Handlungsstruktur
das Modell fiir einen Handlungsmodus iiberhaupt zu gewinnen.
Argumentativ folgt daraus die wichtige Prézisierung, dass trotz
des Zwangs, sich auf die Geltungsanspriiche der Akteure einzulassen,
die sich an einem gedeuteten kommunikativen Handeln beteiligen,
Wissenschaftler nicht an diesem Handeln beteiligt sind, sondern ma-
ximal an dessen kommunikativ-diskursivem Anteil.¢> Dies fiihrt zu

61 »Verstindigungsorientierte Handlungen kénnen unter formalpragmatischen Ge-
sichtspunkten am Modell der Sprechhandlung analysiert werden, auch wenn sie selbst
normalerweise keine sprachlich-explizite, oft gar keine verbale Form haben. Anderer-
seits ist nicht jede soziale Beziehung, die mit sprachlichen Mitteln hergestellt wird, ein
Beispiel fiir kommunikatives Handeln.« (Habermas 1977: 461)

¢ »Bei der Beantwortung dieser Frage ist es niitzlich, sich zu erinnern, daf8 Sprechen
und Handeln nicht dasselbe sind. Die unmittelbar Beteiligten verfolgen in der kom-
munikativen Alltagspraxis Handlungsabsichten; die Teilnahme am kooperativen Deu-
tungsprozef dient der Herstellung eines Konsenses, auf dessen Grundlage sie ihre
Handlungspline koordinieren und ihre jeweiligen Absichten realisieren kénnen. Hand-
lungsabsichten dieser Art verfolgt der sozialwissenschaftliche Interpret nicht.« (Haber-
mas 1987a: 167)

182

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

der allgemeineren Frage zurtick, in welcher Weise die Verwobenheit
des teleologischen Handlungsansatzes mit dem Diskurs oder der
Kommunikation grundsitzlich zu verstehen ist. Die genaue Bestim-
mung dieses Zusammenhangs ist zentral fiir die Losung, die die
Theorie fiir das Verhaltnis von Kognition und Handlung bereithilt,
und damit auch dafiir, welche Fassung einer Kontingenz des Hand-
lungswissens sie zuldsst. Zudem ist dieser Punkt innerhalb der haber-
masschen Architektonik von hochster Relevanz fiir die fundamentale
Unterscheidung zwischen dem strategischen und dem kommunikati-
ven Handeln, da nur er eine Antwort auf die Frage erlaubt, ob die
Akteure einen Zweck verfolgen, der unmittelbar auf kommunikative
Interaktion bezogen ist, wenn sie sich im Modus des kommunikati-
ven Handelns befinden, oder ob es Bedingungen der Realisierung
beliebiger Zwecke sind, die sie aus Vernunftgriinden dazu zwingen,
sich dem Diskurs auszusetzen oder sich zumindest verstindigungs-
orientiert zu verhalten. Nur die erste Option wiirde eine materiale
Distinktion zwischen dem strategischen und dem kommunikativen
Handeln ermoglichen.s

Threr Genese nach entstammt die Theorie des kommunikativen
Handelns dem Kontext der methodologischen Diskussionen, die auf
den Positivismusstreit folgten und in denen die spezifische Differenz
der Sozial- zu den Naturwissenschaften bestimmt wurde.® Die Aus-
einandersetzung mit Autoren positivistisch-szientifischer Prove-
nienz fithrt Habermas zu dem Schluss, dass zwar auch die Sozialwis-
senschaften an nomologischen Einsichten interessiert sind, diese
jedoch nicht ohne einen Verstehensbegriff gewonnen werden kénnen
(Habermas 1987a: 196). Erkenntnisse iiber soziale Gesetzmifigkei-
ten bediirfen eines verstehenden Sinnkorrelats, d.h. selbst wenn es
sich um empirisch-ermittelte Regelmafigkeiten des Verhaltens han-
delt, liegt diesem Konstatieren ein Anerkennen des Sinns dieser Re-
gelmifligkeiten zugrunde, denn »Verhalten wird stets interpretiert
im Rahmen einer Situation, die wir aus eigenen Erfahrungen inter-

¢ Auf diesen Punkt weist Rasmussen zu Recht hin, auch wenn bei ihm der Handlungs-
begriff nur eine sehr schwache Stellung hat. Letztlich versteht er Habermas doch so,
dass dieser das kommunikative Handeln nicht vom Handeln her, sondern aus der Spra-
che heraus begriindet (Rasmussen 1990: 26 ff.). Es ist schwierig, damit das Insistieren
von Habermas auf dem Handlungscharakter des kommunikativen Handelns zu begrei-
fen.

¢ Siehe hierzu neben dem erwihnten Aufsatz Logik der Sozialwissenschaften vor al-
lem das 1968 erschienene Buch Erkenntnis und Interesse.

183

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

polieren« (Habermas 1967: 181). Im Gegensatz zu den Ereignissen
und Phanomenen, die die Physik beschreibt und deutet, sind diejeni-
gen, die fiir die Sozialwissenschaften relevant sind, immer schon
deutend selektiert, da die Erfahrung, die im Agieren in der Welt und
in der Interaktion mit anderen Menschen gewonnen wurde, den Ho-
rizont bildet, vor dem soziales Handeln allererst wissenschaftlich er-
fasst werden kann. Eine Sozialwissenschaft, die behavioristisch oder
naturwissenschaftlich prozediert, kann also deshalb Regel- oder gar
Gesetzmifigkeiten des Handelns verzeichnen, da sie sich iiber die
Alltagssprache ein Vorverstindnis sichert, das die Selektion relevan-
ter und verstehbarer Phinomene anleitet (Habermas 1967: 183).
Soll das soziale Handeln aber >aufrichtigc verstanden werden,
ohne das verschwiegene Einbringen eines geteilten Vorverstindnis-
ses also, ist eine »allgemeine Theorie intentionalen Handelns« von-
noten. Habermas beschreibt das Programm einer solchen Theorie, die
sich hier erstmals auch als eine »Theorie kommunikativen Han-
delns« (Habermas 1967: 184) prisentiert, als das Korrelieren dreier
Aspekte, wobei der Anspruch, Gesetzeshypothesen aufzustellen,
nicht per se aufgegeben werden soll. Ausgegangen wird erstens da-
von, dass soziales Handeln als Handeln unter geltenden Normen zu
begreifen ist, wobei die Normen das geteilte Verstindnis der Han-
delnden und der Verstehenden bezeichnen, das es beiden erlaubt, be-
stimmte Verhaltensweisen in bestimmten Situationen zu erwarten
(wobei der Erwartung natiirlich jeweils eine andere Gestalt zu-
kommt). Zweitens sind die Normen notwendigerweise zunéchst in
sprachlich-symbolischer Form gegeben, womit einerseits die Sprache
zum Erméglichungsgrund fiir neue Normen wird, sie aber anderer-
seits auch mit ihren Grenzen die Grenzen des Handelns setzt — ein
Punkt, auf dessen vernunfttheoretische Entfaltung wir bereits gesto-
en sind und zu dessen Problematik schon einiges gesagt wurde.5
Dieser allgemeine Bereich geteilter Normen und geteilten Welt-

6 »Wenn wir soziales Handeln als ein Handeln unter geltenden Normen begreifen,
miissen sich Theorien des Handelns auf Zusammenhinge von Normen beziehen, die
den Ablauf von Interaktionen vorauszusagen gestatten. Da Normen zunichst in der
Form von Symbolen gegeben sind, liegt es nahe, die Systeme des Handelns aus den
Bedingungen der sprachlichen Kommunikation abzuleiten. Wo Grenzen der Sprache
Grenzen des Handelns definieren, legen die Strukturen der Sprache die Kanile fiir mog-
liche Interaktionen fest. Fiir die Analyse der Zusammenhinge kommunikativen Han-
delns geniigt dann eine systematische Erweiterung jenes Sinnverstéindnisses, das ohne-
hin den Zugang zu den sozialen Tatsachen bahnt.« (Habermas 1967: 184)

184

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

verstindnisses muss nun drittens eingeschrinkt werden, um fiir eine
Handlungstheorie im strikten Sinne relevant zu sein. Diese Ein-
schrinkung bezieht sich auf die Normen, die durch ihre Einbindung
in institutionalisierte Handlungsverldufe tatsichlich das Handeln an-
leiten und nicht blof} dessen Erklarung, Bewertung oder hypotheti-
sche Diskussion. Habermas hebt hiermit die Theorie des kommu-
nikativen Handelns von anderen Modellen ab, die im Modus der
kommunikativen Interaktion die wesentliche Instanz der Vergesell-
schaftung erblicken (z.B. Mead). Die Konzentration auf institutio-
nalisierte Normen erlaubt es nimlich, neben der Sprache einen wei-
teren Bereich der Vergesellschaftung einzubeziehen: Mit der Sprache
werden Ort und Modus der Genese und Bewahrung von Normen
ausfindig gemacht, iiber die Institutionalisierung gerit jedoch auch
der funktionale Zusammenhang von Gesellschaften in den Blick, der
von der Uberzeugung geleitet ist, dass bestimmte Normen zu Insti-
tutionen wurden, da sie funktionale Erfordernisse erfiillen. So kann
die Intentionalititsannahme abgeschwiicht werden, die sich gegen
den Behaviorismus wendet, denn

»[d]ieser Zusammenhang geht einerseits iiber den subjektiv vermeinten Sinn
derjenigen, die unter Normen handeln, hinaus; als eine reale Verkniipfung von
Normen teilt er aber mit diesen das Moment des Sinnhaften. Der Zusammen-
hang ist von den handelnden Subjekten nicht intendiert und gleichwohl inten-
tional.« (Habermas 1967: 185)

Die habermassche Theorie des kommunikativen Handelns operiert
also anders als diejenigen anderer Autoren und entgegen vielen Kri-
tiken, die bei ihm einen linguistischen Idealismus ausmachen, auf
mindestens zwei Ebenen: Auf der ersten rekonstruiert und versteht
sie die vollzogenen kommunikativen Interaktionen, in deren Verlauf
Normen generiert oder reproduziert wurden, und betrachtet diese im
Licht eines modernen Vernunftbegriffs; auf der zweiten analysiert
sie die funktionalen Erfordernisse von Gesellschaften (womit sie
auch »die nichtnormativen Bedingungen [vor allem Arbeit und Herr-
schaft] zu ihrem Recht« bringt [Habermas 1967: 325]) und zeigt auf,
wie solche Erfordernisse durch Handlungstypen ausgefiillt werden
konnen, die bestimmte Normen anleiten. Der Sinn der Norm »iiber-
tragtc sich so auf den funktionalen Zusammenhang, ohne dass dies
von den Handelnden selbst intendiert sein muss oder ist. Der Begriff
des kommunikativen Handelns bezeichnet damit eine Form des so-
zialen Handelns, durch die aufgrund der Verschrankung von Kom-

185

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

munikation und Handeln Normen generiert oder reproduziert wer-
den und an der funktionale Erfordernisse von Gesellschaften ablesbar
sind. Wie zu Beginn dieses Abschnitts beschrieben, erscheint damit
das Problem, dass nicht ohne weiteres klar ist, inwiefern wir es hier-
bei mit einem Handeln im origindren Sinne zu tun haben und nicht
doch nur mit dem Vollzug der Kommunikation als solcher.66
Allerdings ist auch die Verwendung des Konzepts eines funktio-
nalen Zusammenhangs nicht unproblematisch, da zwar prazisiert
wird, dass »funktionale Zusammenhinge (...) nicht linger instru-
mentalistisch aufgefaf3t werden« (Habermas 1967: 326) konnen, die
Ausfiihrungen dazu, was das heifSt, aber nicht tiber blofSe Rahmen-
bestimmungen hinauskommen. Auszuschlieen ist — wie schon
mehrfach gesehen — die geschichtsphilosophische These eines gesell-
schaftlichen Kollektivsubjekts, das mit einer eigenen Intention den
Zusammenhang stiftet. Auch das biologische Organismusmodell ist
in einer einfachen Ubertragung auf die Sozialwissenschaften zu-
mindest fiir komplexe Gesellschaften nicht hinreichend spezifisch
(Habermas 1967: 187 ff.). Die einzige Option ist diejenige, die ori-
gindr sozialwissenschaftlichen funktionalistischen Theorien weiter-
zuentwickeln, wie sie von Merton und vor allem Parsons vorgelegt
wurden.®’ Diese miissen aber unter einer spezifischen Perspektive
betrachtet werden, denn sie sind nicht primar als Beschreibung fak-
tischer Zusammenhinge oder ontologischer Notwendigkeiten zu be-
greifen, sondern als latente Sinnstrukturen manifester Handlun-
gen.®® Das Verstehen von Handlungen bildet also weiterhin die

6 Habermas sieht das Problem allerdings sehr deutlich, da er feststellt, »die Grenzen
der sprachverstehenden Soziologie sind die Grenzen ihres Motivationsbegriffs: sie er-
klért soziales Handeln aus Motiven, die mit Situationsdeutungen des Handelnden sel-
ber, also mit dem sprachlich artikulierten Sinn, an dem er sich orientiert, zusammenfal-
len. Der subjektive Ansatz, gleichviel ob er phinomenologisch, linguistisch oder
hermeneutisch begriindet wird, schlieflt deshalb eine Trennung der beobachtbaren Ver-
haltenssegmente von den Interpretationen der Handelnden aus. (...) Neue Terminolo-
gien schaffen deshalb neue Motivationen.« (Habermas 1967: 313f.)

¢ Zur Kritik des habermasschen Riickgriffs auf Parsons siehe Giddens 1985, 106 ff.

¢ »Erst wenn gesellschaftliche Normen, die kulturelle Muster oder Werte institutiona-
lisieren, als Strukturen in selbstgeregelten Systemen aufgefafSt werden, konnen gesell-
schaftliche Prozesse aufgrund von Annahmen iiber den verstehbaren empirischen Zu-
sammenhang organisierter Verhaltenserwartungen analysiert werden. Die Funktionen,
die sie dann fiir die Aufrechterhaltung oder Verinderung eines definierten System-
zustandes stets haben, sind Ausdruck fiir den latent sinnvollen empirischen Zusammen-
hang der manifesten, d.h. auch subjektiv sinnvollen Handlungen von Individuen und
Gruppen. Ohne funktionalistischen Rahmen wiren Annahmen iiber den empirischen

186

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

primire Orientierung, nicht eine ontologische Erklarung derselben.
Allerdings lassen sich diese beiden Aspekte nicht ohne weiteres
voneinander trennen. Habermas etabliert deshalb in seiner Rekons-
truktion des parsonschen Funktionalismus unter Abgrenzung von
positivistischen Kritikern einen Zusammenhang zwischen den Sys-
temerfordernissen und der kommunikativen Infrastruktur des Sys-
tems. Solange keine explizite Verstindigung unter den Entititen
stattfindet, die das System konstituieren, bleibt jede Bestimmung
der funktionalen Erfordernisse, denen die Ausfiihrung der beschreib-
baren Handlungen dient, hypothetisch. Normen lassen sich nicht als
Antworten auf objektiv-naturale Systembediirfnisse verstehen, son-
dern sie bilden immer schon einen Bestandteil des Selbstverstindnis-
ses und der Weltdeutung der innersystemischen Akteure und sind
daher letztlich auch einer offenen Bestimmung durch diejenigen zu-
ginglich, die von ihnen betroffen sind (Habermas 1967: 195f.). Un-
erkldrt bleibt damit natiirlich immer noch, aufgrund welcher kogni-
tiven Leistung die Akteure Einsicht in funktionale Erfordernisse
ihres Sozialsystems haben.?

Mit der funktionalistischen Systemtheorie verfiigt Habermas
iiber eine Alternative zum evolutioniren Modell der Etablierung
des kommunikativen Handelns, das frither schon ansatzweise kriti-
siert wurde. Aber obwohl diese neue Option sicherlich plausibler ist
als die erste und auf neue Weise die Zielsetzung des Gesamtprojektes
vor Augen fiihrt, hat sie das bestehende Problem doch nicht behoben,
sondern lediglich verschoben: Wenn namlich der beschreibbare Sinn
von Handlungen nicht notwendig mit dem individuell vermeinten
Sinn derselben identisch sein soll, er aber trotzdem weiterhin inso-
fern Sinn sein soll, als er die Verstehbarkeit der Handlungen auch
unter dieser Beschreibung sichert, ohne in Begriffen blof3 naturaler
Gesetzmifigkeiten zu operieren, dann muss dem Funktionalismus
eine zentralere Rolle zukommen, als Habermas zunichst eingestehen
mochte. Schon an den angefiihrten Stellen seiner Auseinanderset-
zung mit der Systemtheorie war von »gegebenen Reproduktions-

Zusammenhang von gesellschaftlichen Normen nur unter der Bedingung maglich, daf3
diese ausschliefSlich in Variabeln [sic] beobachtbaren Verhaltens ausgedriickt, soziale
Handlungen also auf Verhalten reduziert und des intentionalen Gehalts entkleidet wiir-
den.« (Habermas 1967: 189)

® Eine ausfiihrliche Diskussion der Auseinandersetzung von Habermas mit dem Funk-
tionalismus und der Systemtheorie findet sich bei McCarthy 1978, 213-232. Zur Kritik
an diesen Bezugnahmen insgesamt siche Joas 1992, 316-321.

187

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

bedingungen des Systems« die Rede, die zwar eine unerlassliche In-
stanz des klassischen Funktionalismus sind, in der Darstellung aber
kaum erklirt werden. Wenn es also zunichst so scheinen mag, als ob
der Funktionalismus im strengen Sinne von den Handelnden selbst
und deren Interaktionen abhinge, so deuten die »gegebenen Repro-
duktionsbedingungen« auf einen naturalistisch-objektiven Hinter-
grund, den die Handelnden mit in Betracht ziehen miissen, ohne
ihn wesentlich modifizieren zu konnen. In seinen Texten changiert
Habermas zwischen dieser objektivistischen Deutung einerseits und
der Auffassung der Gesamtgesellschaft als reflexiver andererseits,
eine Spannung, die sich auch in seiner ansatzweisen Distanzierung
vom Begriff des kommunikativen Handelns artikuliert, mit der er die
Diskussion der parsonschen Systemtheorie begleitet. Hier wird das
kommunikative Handeln als idealisierender Begriff verstanden, der
komplementir zu naturalisierenden Reduktionen des menschlichen
Handelns auf blof3 adaptives Verhalten ist. Habermas vermeidet so
die Annahme einer unmittelbaren kommunikativen Selbstgestaltung
der Systemparameter, die stattdessen aus komplexen Prozessen der
Norm- oder Wertgenese und deren letztlicher Institutionalisierung
entspringen. So sind sie in einer kommunikativ orientierten Rekons-
truktion erschliefbar, ohne dass es faktisch Kommunikationsprozes-
se an ihrem Ursprung gegeben haben muss oder solche auch nur
wahrscheinlich stattgefunden haben miissen. Soziales Handeln ldsst
sich dann in den meisten Fillen als ein Handeln begreifen, das sozial
tiber objektive institutionalisierte Normzusammenhinge gesteuert
ist (Habermas 1967: 201). Dem steht allerdings an anderen Stellen
die Favorisierung der reflexiven Perspektive gegeniiber, in der der
Funktionalismus als »von einem emanzipatorischen Erkenntnisinte-
resse geleitet, das allein auf Reflexion zielt und das Aufkldrung tber
den eigenen Bildungsprozefy verlangt« (Habermas 1967: 327), er-
scheint. Der Funktionalismus offeriert so ein Deutungsmuster, unter
dem Akteure sich und die Strukturen, innerhalb derer sie sich bewe-
gen, begreifen und in ihrem Sinne emanzipatorisch nutzen konnen.
Das impliziert dann, dass die Theorie des kommunikativen Handelns
selbst in diesem Sinne emanzipatorische Ziele verfolgt, da auch sie
den Handelnden als Angebot der Selbstverstandigung zur Verfiigung
steht.

Die Auseinandersetzung mit anderen gesellschaftstheoretischen
Ansitzen erlaubt Habermas eine weitere systematische Differenzie-
rung: So klassifiziert er die verschiedenen Ansitze grundlegend da-

188

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

nach, ob sie das Handeln so erkliren, dass es auf objektiv zuging-
lichen technisch-strategischen Regeln beruht, oder ob sie dazu auf
gesellschaftliche Normen rekurrieren. In beiden Arten von Ansitzen
erscheinen die Regeln zwar in sprachlicher Form, aber die tech-
nischen Regeln bediirfen der Sprache nur, damit sie sich als pro-
positionales Wissen strukturieren und tradieren lassen, wihrend sich
die gesellschaftlichen Normen allein aus Verstindigungsleistungen
ergeben, d. h. aus der Funktion, die dem Wesen der Sprache eigen ist
und die den Normen nicht nur faktische Geltung, sondern auch inter-
subjektive Anerkennung sichert (Habermas 1971c: 21). Habermas
interessiert sich offensichtlich primar fiir die Ansitze, die Handeln
vermittels gesellschaftlicher Normen erkldren, und belegt sie mit
dem Titel der »Erzeugungstheorien der Gesellschaft«, da sie die
Sinnkonstitution mit den Handlungsvollziigen zusammenbringen
und das Handeln selbst als sinnerzeugendes oder zumindest als Teil
einer solchen Erzeugung begreifen (Habermas 1971c: 24f.). Diese
Erzeugungstheorien lassen sich weiterhin anhand von zwei Kriterien
unterscheiden: So gibt es Ansitze, die die Erzeugung oder Konstitu-
tion von einer »leistenden Subjektivitit« her denken, in denen also
im Anschluss an die fortgeschrittensten Uberlegungen der Bewusst-
seinsphilosophie die Konstitution aus einem Subjekt heraus oder aus
dem Aufeinanderprallen verschiedener Subjektivititen verstanden
wird. Aufgrund seiner Kritik an der Bewusstseinsphilosophie sind
diese Ansitze fiir Habermas nicht direkt anschlussfihig. Die Ansitze,
die auf eine konstitutive Subjektivitit verzichten, operieren entwe-
der strukturalistisch oder systemtheoretisch, wobei im einen Fall his-
torische Verinderungen nicht vorgesehen sind, wihrend im zweiten
solche durchaus denkbar sind (Habermas 1971c: 26f.). Problematisch
an ihnen ist allerdings, dass es ihnen nicht gelingt, die erfahrene Sub-
jektivitdt und deren Rolle fiir das Handeln angemessen in den Blick
zu bekommen, da sie dazu tendieren, subjektive Faktoren insgesamt
auszuschlielen. Auch sie verfehlen damit das Ziel, den Genesepro-
zess der Sinnzusammenhiange plausibel zu rekonstruieren (Haber-
mas 1971c: 27). Die Theorie des kommunikativen Handelns muss
also zwar ohne konstitutive Subjektivitit auskommen, sie darf aber
damit nicht jeglichen Beitrag der situierten Subjekte tiberhaupt aus-
schlielen und positioniert sich damit zwischen den zwei Arten von
Ansitzen, wobei dem Faktor historischer Variabilitdt besondere Be-
achtung geschenkt wird (Habermas 1967: 326). Denn dieser Faktor
erweist sich auch als Achillesverse der » Ansitze der umgangssprach-

189

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

lichen Kommunikation«, die der gesuchten Theorie prima facie am
niichsten stehen. Sie kann daher nur in der Vermittlung zwischen der
funktionalistischen Perspektive und den Verstindigungsleistungen
der sprachbegabten Subjekte in einem historischen Rahmen zur Exis-
tenz kommen, in dem die Rekonstruktion der historischen Bewilti-
gung funktionaler Erfordernisse erklirt, wie an diesen Operationen
kommunikative Interaktionen konstitutiv beteiligt waren. Dies legt
dann nattirlich keine Auswahl zwischen Evolutionsperspektive und
Funktionalismus nahe, sondern fiihrt diese eher zusammen, wie es
auch spitestens im Kontakt mit Versuchen, die Entwicklungspsycho-
logie phylogenetisch zu deuten (Habermas 1976), geschieht.

Neben diesen Diskussionen der Reichweite und Notwendigkeit
des Einbezugs des Funktionalismus, die den Gesamtzusammenhang
einer neuen Gesellschaftstheorie betreffen, thematisiert Habermas
die enger handlungstheoretische Frage, an welchen Aspekten des
Handelns dessen Rationalisierung ansetzen kann. Weber beispiels-
weise operiert mit einem zweistufigen Modell, in dem das Handeln
als Kombination aus Zielsetzung und darauf folgender »Organisation
geeigneter Mittel fiir die Realisierung eines nach Zielen selegierten
Zwecks« (Habermas 1977: 456) aufgefasst wird. Aber selbst wenn ein
solches Modell zu einem der »sozialen Interaktion« dadurch erwei-
tert werden kann, dass die »Orientierung am Verhalten anderer
Handlungssubjekte« sowie »die reflexive Beziehung der Handlungs-
orientierungen aufeinander« hinzukommen, bleibt die Anwendung
der Rationalitdt als einer Beurteilungskategorie auf die Mittel-
Zweck-Relation beschrinkt. Sie ist bei Weber der einzige Ort, an
dem Rationalisierungsprozesse beobachtbar sind (Habermas 1977:
458). Eine Theorie des kommunikativen Handelns wendet sich gegen
diese Begrenzung und vertritt die Auffassung, dass es weitere ratio-
nalisierungsfihige Aspekte des Handelns gibt, die iiber den Modus
der Verstindigungsorientierung und die Reformulierung der drei
reinen Handlungstypen, die daraus resultiert, einfithrbar sind.

Es wurden somit drei systematisch relevante Erginzungen der
bisherigen handlungs- und vernunfttheoretischen Bestimmungen
gewonnen: Erstens wird der Funktionalismus als Alternative oder
Erginzung zur evolutiondren Perspektive eingefiihrt, womit die
handlungstheoretisch relevante Aussage zusammenhingt, dass das
Handeln nicht blof} aus der individuellen Sinnperspektive des Han-
delnden betrachtet werden sollte, sondern mitzuerwigen ist, dass das
Handeln in den sozialen Gesamtkontext eingebunden ist. Zweitens

190

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

wurde dies dadurch relativiert, dass es bei dem Funktionalismus, der
so ins Spiel gebracht wurde, nicht unbedingt um eine direkte Bestim-
mung des Handelns gehen muss, sondern dass er auch als emanzipa-
torisches Element gesellschaftlicher Reflexivitdt begriffen werden
kann. Drittens ist der Begriff der Rationalisierung von der Gestal-
tung der Mittel-Zweck-Relation auf andere handlungsrelevante Be-
reiche auszudehnen, wobei jeweils zu erdrtern bleibt, was unter Ra-
tionalisierung zu verstehen ist. Die individuelle >Kontingenz des
Handlungswissens< wird also um eine Perspektive der Kontingenz
der gesellschaftlichen Institutionen erweitert, um diese beiden Kon-
tingenzen dann auf der Grundlage des vernunfttheoretischen Argu-
ments, dass die Institutionen Resultat politisch-sozialer Entschei-
dungsprozesse sein kionnen, zu begrenzen. Zwischen Kontingenz
und Vernunft bietet es sich dann an, die Frage nach der Rationalisie-
rung als solche nach den Instanzen und Kriterien zu verstehen, die
Institutionalisierungen oder individuelle Generierungen von Hand-
lungsgewissheit nutzen sollten oder konnen.

3.2 Die Erweiterung der Handlungstypologie und der Status des
kommunikativen Handelns in der Theorie des kommunikati-
ven Handelns<

Die Theorie des kommunikativen Handelns fithrt das bisher Rekons-
truierte einer umfassenden Systematisierung zu. Dabei tiberrascht es
zunichst, dass der zentrale Begriff des Titels nur am Rande miteinge-
fithrt wird, obwohl er bereits an wesentlichen Schnittstellen zu Be-
ginn des Textes systematisch entscheidend ist. Ganz in der Linie der
klassischen Gesellschaftstheorie konzentriert sich Habermas auf die
Ausarbeitung eines handlungstheoretisch relevanten Weltbegriffs,
der den Rahmen fiir die Erkliarung und das Verstidndnis der einzelnen
Handlungen bilden soll. Mit dem Begriff der Lebenswelt verfiigt er
dabei bereits tiber einen Ausgangspunkt, der es ihm einerseits er-
laubt, den allgemeinen welterschlielenden Charakter von Weltbil-
dern und Lebensformen zu beschreiben, und mit dessen Hilfe ande-
rerseits die handlungstheoretische Rolle des Weltbegriffs fiir die
Konstitution des Handlungswissens erfassbar ist, das fiir die je ein-
zelne Handlung relevant ist.”0 Zudem eignet er sich als Instanz, an

70 »An den Strukturen von Weltbildern i3t sich ablesen, in welchem Maf3e die kultu-

191

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

der Rationalitdts- und Rationalisierungsaspekte des Handelns unter-
schieden werden kinnen, da er zwischen dem Begreifen allgemeiner
Weltbildstrukturen und der Betrachtung des konkreten Konstituti-
onsvorgangs des Handlungswissens alle Elemente, die dafiir relevant
sind, tangiert. In diesem Kontext ldsst sich iiber ihn auflerdem zei-
gen, warum die Rationalititsbestimmungen nicht ohne die Themati-
sierung des Bezugs des Handelns zu den kulturellen Deutungssyste-
men auskommen (Habermas 1987a: 73). Die Frage der Rationalitit
betrifft so zum einen die allgemeinen Strukturen des kulturellen
Hintergrundes, d. h. die Disposition zu bestimmten Typen rationalen
oder nicht-rationalen Handelns, sowie zum anderen die Art der Re-
ferenz auf die Deutungsmuster, d.h. die Rationalitit der jeweiligen
Konstitution des Handlungswissens, in der weniger die Gehalte the-
matisch sind als die Weise ihres Gewinns in der fraglichen Situation.
Es wird kritisch zu hinterfragen bleiben, wie Habermas das wechsel-
seitige Verhaltnis dieser beiden Moglichkeiten, auf Rationalitdt im
Handeln zu stofSen, konzipiert.

Wie sich bereits zeigte, greift ein solcher monolithischer Le-
bensweltbegriff in der Handlungstheorie jedoch zu kurz. Systema-
tisch bedarf es einer Aufficherung in drei spezifischere Weltbegriffe
(objektive, soziale und subjektive Welt), die analytisch in allen
menschlichen Bezugnahmen auffindbar sind, mit der Moderne aber
zudem zu einer beobachtbaren Differenzierung und Unabhingigkeit
voneinander kommen. Wichtig ist diese Dreiteilung im Kontext der
Handlungstheorie, da sie die Unterscheidung der jeweiligen ontolo-
gischen< Hintergriinde der drei basalen Handlungstypen ermdglicht.
Dariiber hinaus soll sie die genauen Ansatzpunkte abgeben, anhand
derer die zwei Bereiche moglicher Rationalitit des Handelns zu ana-
lysieren sind.”* Mit den Typen des instrumentellen, des sozialen und
des dramaturgischen Handelns, die wesentlich durch die Bezugnah-

rellen Deutungssysteme in der Gesellschaft autonome Handlungsorientierungen iiber-
haupt zulassen.« (Habermas 1977: 470) — »Stattdessen beziehe ich mich zunichst auf die
kulturellen Deutungssysteme oder Weltbilder, die das Hintergrundwissen sozialer
Gruppen spiegeln und fiir einen Zusammenhang in der Mannigfaltigkeit ihrer Hand-
lungsorientierungen biirgen. Ich will mich also zunédchst nach den Bedingungen erkun-
digen, die die Strukturen handlungsorientierender Weltbilder erfiillen miissen, wenn
fiir diejenigen, die ein solches Weltbild teilen, eine rationale Lebensfithrung méglich
sein soll.« (Habermas 1987a: 73) Zur Kritik am WelterschlieSungsmodell der Sprache
siche Lafont 1994.

7t Vgl. Habermas 1987a, 126 — siehe zu diesem Zusammenhang auch Dorschel 1990,
225, 251.

192

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

me auf das Wissen jeweils eines Weltzusammenhangs konstituiert
sind, nimmt Habermas die zuvor entwickelte Typologie auf, unter-
wirft sie jedoch zugleich, indem er sie um den >Typus«< des kommuni-
kativen Handelns erginzt, einer Erweiterung in zwei Richtungen:
Erstens soll letzterer einen eigenstindigen weiteren Handlungstypus
darstellen, der nicht nur durch die Kategorien der bestehenden Triade
verfehlt wird, sondern es sogar erlaubt, die bisherigen drei Typen
zumindest in einigen ihrer Varianten als Fille des kommunikativen
Handelns zu reformulieren, auch wenn sie dabei Grenzfille bleiben
und somit zur hinreichenden Explikation des Begriffs selbst nicht
taugen. Zweitens soll mit dem Typus des kommunikativen Handelns
aber auch eine Verschiebung des Instrumentariums unternommen
werden, das zur Bestimmung der Handlungstypen genutzt wurde,
wobei eine revidierte Theorie der Sprechhandlungen die Basis fiir
das Verstindnis der spezifischen Koordinierungsleistung abgeben
soll, die im kommunikativen Handeln vollbracht wird.”

In einer deutlichen Modifikation der Sprechakttheorie Austins
analysiert Habermas sprachliche AufSerungen, indem er ihren loku-
tiondren und ihren illokutiondren Teil unterscheidet und dem die
Moglichkeit perlokutionirer Effekte hinzufiigt (Habermas 1987a:
3881.). Der lokutionidre Aspekt eines Sprechaktes betrifft den pro-
positionalen Gehalt der Auflerung, ist also das klassische Objekt
einer semantischen Sprachbetrachtung. Dieser Teil ist fiir Habermas
der uninteressanteste, da er nur in Verbindung mit einem illokutio-
ndren Teil auftritt und erst durch diesen letztgiiltig bestimmt wird.
Der illokutiondre Aspekt eines Sprechaktes betrifft die Art der kom-
munikativen Interaktion, die mit Hilfe des propositionalen Gehalts

72 »Wir miissen kldren, in welchem Sinne damit sprachliche Verstindigung als ein Me-
chanismus der Handlungskoordinierung eingefiihrt wird. Auch das strategische Hand-
lungsmodell kann so gefal3st werden, dafl die iiber egozentrische Nutzenkalkiile gesteu-
erten, durch Interessenlagen koordinierten Handlungen der Interaktionsteilnehmer
durch Sprechhandlungen vermittelt sind. Fiir normenreguliertes wie fiir dramaturgi-
sches Handeln muf sogar eine Konsensbildung zwischen Kommunikationsteilnehmern
unterstellt werden, die im Prinzip sprachlicher Natur ist. Aber in diesen drei Hand-
lungsmodellen wird Sprache in jeweils anderen Hinsichten einseitig konzipiert. (...)
Die Einseitigkeit der drei anderen Sprachkonzepte zeigt sich daran, daf8 sich die von
ihnen jeweils ausgezeichneten Typen der Kommunikation als Grenzfille kommunikati-
ven Handelns erweisen, namlich erstens als die indirekte Verstindigung derer, die allein
die Realisierung ihrer eigenen Zwecke im Auge haben; zweitens als das konsensuelle
Handeln derer, die ein schon bestehendes normatives Einverstindnis blof3 aktualisieren;
und drittens als zuschauerbezogene Selbstinszenierung.« (Habermas 1987a: 141 ff.)

193

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

vollzogen werden soll. Perlokutionidre Effekte oder Perlokutionen
stellen dagegen eigenstindige Handlungen dar, die dadurch aus-
gefiihrt werden, dass ein Gehalt in einem bestimmten illokutioniren
Modus kommuniziert wird, wobei weder Gehalt noch Modus den
intendierten Effekt offenbar machen (Habermas 1987a: 3891.).

Die lange Zeit dominanten, vor allem analytischen sprachphi-
losophischen Bedeutungstheorien beschrianken sich auf den pro-
positionalen Gehalt von Auferungen, woraus folgt, dass Verstindi-
gung als gleiches Verfiigen iiber diesen propositionalen Gehalt
rekonstruierbar ist. Damit soll ausgeschlossen werden, dass die spezi-
fische Intention bei der Verwendung eines Wortes oder eines Satzes
fiir dessen eigentliche Bedeutung (mit)konstitutiv ist. Es wird so eine
allgemein zugingliche Grundebene der Bedeutung identifiziert, die
besondere Verwendungen dieser Bedeutungen ermdoglicht. Haber-
mas wendet sich gegen diese Trennung, da sie eine Verkiirzung auf
den assertorischen Satztypus impliziert und die reale Kontextualitit
der Sprechakte vernachléssigt, und behauptet dagegen, das Verstehen
einer Bedeutung sei mit dem Anerkennen der Berechtigung des
Sprechaktes unter den gegebenen Umstianden identisch.”? Bedeutung
darf weder wie in der vorsprachphilosophischen Bedeutungstheorie
als eine urspriingliche Leistung eines sprechenden Subjekts begriffen
werden, die in der sprachlichen AuSerung nur eine dufere >Hiille
empfingt, noch handelt es sich bei ihr um einen ideal existierenden
propositionalen Gehalt, wie es die frithen analytischen Texte favori-
sieren. Das Verstehen einer Bedeutung ist stattdessen im Anschluss
an die Diskussionen zu Wittgensteins Philosophischen Untersuchun-
gen als die Fihigkeit zu konzipieren, das Titigen der Aulerung nach-
zuvollziehen, wozu das Anerkennenkénnen der Berechtigung dieser
AufSerung hinzukommt.

Diese Aspekte der Fihigkeit zum Nachvollzug und des Anerken-

73 »Ich will nun, in entfernter Analogie zur Grundannahme der Wahrheitssemantik,
das Verstindnis einer AuBerung auf die Kenntnis der Bedingungen zuriickfiihren, unter
denen die AuBerung von einem Horer akzeptiert werden kann. Wir verstehen einen
Sprechakt, wenn wir wissen, was ihn akzeptabel macht. Aus der Perspektive des Spre-
chers sind die Akzeptabilititsbedingungen mit den Bedingungen seines illokutioniren
Erfolgs identisch. Akzeptabilitit wird nicht im objektivistischen Sinne aus der Perspek-
tive eines Beobachters definiert, sondern aus der performativen Einstellung des Kom-
munikationsteilnehmers. Ein Sprechakt soll dann >akzeptabel< heiflen diirfen, wenn er
die Bedingungen erfiillt, die notwendig sind, damit ein Horer zu dem vom Sprecher
erhobenen Anspruch mit >Jac Stellung nehmen kann.« (Habermas 1987a: 400f.)

194

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

nens der Berechtigung werden im Umgang mit erhobenen Geltungs-
anspriichen prizisiert: Mit dem Aufern eines Sprechaktes erhebt ein
Sprecher notwendig drei Geltungsanspriiche, deren Erkennen und
Anerkennen fiir das Verstehen des Sprechaktes konstitutiv ist: Ers-
tens beansprucht der Sprecher, normativ berechtigt zu sein, die vor-
liegende AufSerung zu unternehmen, da die Auflerung in ihrem Ge-
lingen eine legitime Beziehung zwischen Sprecher und Horer
reproduziert oder instauriert. Zweitens enthilt sie einen Anspruch
auf Wahrheit, d.h. den Bezug auf ein gemeinsam geteiltes oder in
dieser Auflerung artikuliertes, aber zustimmungsfihiges Wissen.
Drittens vermittelt der Sprecher, dass das GedufSerte wahrhaftig so
gemeint ist, wie es geduflert wurde.” Der Horer kann jeden dieser
Geltungsanspriiche, die sich zudem auf die einzelnen Aspekte des
Sprechaktes beziehen, negieren und damit das Zustandekommen der
Verstandigung verhindern. Mit einer Negation bezeugt er, dass der
vorliegende Sprechakt fiir ihn offensichtlich nicht dieselbe Bedeu-
tung hat, wie fiir den Sprecher. Die doppelte Negation dagegen im-
pliziert den Verzicht darauf, die Geltungsanspriiche zu negieren, und
stellt somit ein Einverstindnis zwischen Sprecher und Hérer her.”>
Diese Rekonstruktion der Sprechakttheorie erlaubt es, zwei

7 »Es liegt in der kommunikativen Absicht eines Sprechers, (a) eine im Hinblick auf
den gegebenen normativen Kontext richtige Sprechhandlung zu vollziehen, damit eine
als legitim anerkannte Beziehung zwischen ihm und dem Horer zustande kommt; (b)
eine wahre Aussage (bzw. zutreffende Existenzvoraussetzungen) zu machen, damit der
Horer das Wissen des Sprechers {ibernimmt und teilt; und (c) Meinungen, Absichten,
Gefiihle, Wiinsche usw. wahrhaftig zu dulern, damit der Hérer dem Gesagten Glauben
schenkt. Daf3 die intersubjektive Gemeinsamkeit eines kommunikativ erzielten Einver-
stindnisses auf den Ebenen normativer Ubereinstimmung, geteilten propositionalen
Wissens und gegenseitigen Vertrauens in die subjektive Aufrichtigkeit besteht, a8t sich
wiederum mit den Funktionen sprachlicher Verstindigung erkldren.« (Habermas 1987a:
413)

75 »Der Terminus >Verstandigung« hat die Minimalbedeutung, dafl (mindestens) zwei
sprach- und handlungsfihige Subjekte einen sprachlichen Ausdruck identisch verste-
hen. Nun besteht die Bedeutung eines elementaren Ausdrucks in dem Beitrag, den
dieser zur Bedeutung einer akzeptablen Sprechhandlung leistet. Und um zu verstehen,
was ein Sprecher mit einem solchen Akt sagen will, mufl der Horer die Bedingungen
kennen, unter denen er akzeptiert werden kann. Insofern weist bereits das Verstindnis
eines elementaren Ausdrucks iiber die Minimalbedeutung des Ausdrucks >Verstindi-
gung< hinaus. Wenn nun der Hérer ein Sprechaktangebot akzeptiert, kommt zwischen
(mindestens) zwei sprach- und handlungsfihigen Subjekten ein Einverstindnis zustan-
de. Dies beruht aber nicht nur auf der intersubjektiven Anerkennung eines einzigen,
thematisch hervorgehobenen Geltungsanspruchs. Vielmehr wird ein solches Einver-
stindnis gleichzeitig auf drei Ebenen erzielt.« (Habermas 1987a: 4121.)

195

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

grundlegende diskursive Verhaltensweisen zu unterscheiden: Spre-
cher konnen ihre Sprechakte entweder nutzen, um zu einem Ein-
verstindnis zu kommen, wozu sie einer Zustimmung zu allen drei
erhobenen Geltungsanspriichen bediirfen, oder sie konnen die per-
lokutiven Effekte ihrer Sprechakte gebrauchen und mit ihnen den
Horer zur Ausfiihrung oder zum Unterlassen von Handlungen moti-
vieren, wobei sie durchaus empirische Vorteile gegentiber jenen aus-
spielen konnen. Offensichtlich miissen sie zum Erfolg dieser Spre-
chakte keine Verstindigung (im zuvor entwickelten Sinne dieses
Wortes) mit dem Horer erringen.”s Habermas iibersetzt diese kom-
munikationsbezogene Unterscheidung in die Handlungstheorie und
kann so im Bereich der Handlungen, in deren Konstitution oder Aus-
fithrung es zur Interaktion mit anderen Handelnden kommt, die zwei
Klassen von wverstindigungsorientierten und erfolgsorientierten
Handlungen auseinander halten. Erfolgsorientiert sind sie dann,
wenn die anderen Handelnden als Faktoren in der objektiven Welt
betrachtet werden, die im Rahmen der eigenen Moglichkeiten mani-
puliert werden konnen und auf die es genauso zu reagieren gilt, wie
auf andere natiirliche Faktoren. Verstandigungsorientiert wird dage-
gen gehandelt, wenn die Handelnden das Wissen, das fiir ihre Hand-
lungen relevant ist, mit den anderen Handelnden koordinieren und
versuchen, zu >gemeinsamen Unterstellungen< zu kommen, die das
Handeln tragen (Habermas 1987a: 416). Da es sich bei dieser Unter-
scheidung um keine selbstevidente Klirung verschiedener Arten des
Handelns dreht, bleibt, selbst wenn diese Unterscheidung mit Blick

76 Natiirlich setzt jede Art der sprachlichen Einflussnahme auf einen anderen ein ge-
wisses Mafl an >Verstehen< voraus. Um dies angemessen aufnehmen zu konnen, fiihrt
Habermas die weitere Unterscheidung zwischen »illokutiondrem Erfolg im engeren«
und »im weiteren Sinne« ein: »Zundchst méchte ich deutlicher unterscheiden zwischen
dem unmittelbaren illokutionéren Ziel (bzw. Erfolg) des Sprechers, daf der Horer seine
AuBerung versteht, und dem weitergehenden Ziel, dafl der Horer seine Auferung als
gliltig akzeptiert und damit interaktionsfolgenrelevante Verbindlichkeiten eingeht. Der
illokutionire Erfolg im engeren Sinne besteht im Verstehen, der illokutionire Erfolg im
weiteren Sinne besteht im koordinationswirksamen Einverstindnis — also dem Inter-
aktionserfolg. (...) Weil nun die Geltungsdimension (...) bereits diesem [d. h. dem ein-
fachen] Sprachverstehen inhérent ist, empfiehlt es sich, nicht nur das Verstehen einer
AuBerung (in Kenntnis ihrer Akzeptabilitidtsbedingungen) zum illokutioniren Ziel
(bzw. Erfolg) des Sprechers zu rechnen, sondern auch das mit dem Horer erzielte Ein-
verstindnis, also das Akzeptieren des Sprechaktangebots durch den Horer.« (Habermas
1986: 362) — Da hier die verschiedenen Dimensionen und Ausfithrungen der Formal-
pragmatik nur hinsichtlich der Handlungstheorie von Interesse sind, werden die
Schwierigkeiten und Detailprobleme dieser Uberlegungen nicht weiter verfolgt.

196

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

auf sprachliche Interaktionen plausibel ist, zu demonstrieren, wel-
cher Erkenntniszuwachs damit zu erwarten ist.

Dazu fithrt Habermas ein zweischrittiges Argument an: Erstens
lassen sich nur mit einer solchen Handlungsklassifizierung die Ra-
tionalititsaspekte des Handelns angemessen thematisieren, d.h. die
Rationalisierung muss nicht blof3 an der Verbesserung der Zweck-
Mittel-Relationen bemessen werden; und zweitens benétigt eine
Handlungstheorie, die nicht blof§ empirische Regelmafligkeiten kon-
statieren, sondern auch das Handeln verstehen und bewerten will, die
Rationalitétsperspektive.”” Daraus folgt, dass die bisher entwickelten
drei Handlungstypen als solche nicht hinreichen, um das Handeln in
allen Hinsichten, die fiir seine Verniinftigkeit und seine Rationali-
sierbarkeit relevant sind, zu begreifen, so dass ihre Reformulierung
im Lichte der klassifikatorischen Unterscheidung zwischen Verstin-
digungs- und Erfolgsorientierung notwendig wird. Wenn die drei
Typen mit einer Sprechakttypologie, die in Anlehnung an erstere
entwickelt wird, abgeglichen werden, dann lassen sich vier verstindi-
gungsorientierte Handlungstypen herausarbeiten, die insgesamt als
kommunikatives Handeln bezeichenbar sind (Habermas 1987a:
4471.): Erstens gibt es teleologische (besser: instrumentelle) Hand-
lungen, die durch technisch und strategisch verwertbares Wissen
konstituiert sind, das mit Blick auf seine Wahrheit und daher Wirk-
samkeit auf kommunikative Interaktionen mit den anderen Han-
delnden angewiesen ist. Handelnde agieren also instrumentell ver-
stindigungsorientiert, wenn ihren Handlungen die gemeinsame
Arbeit an der Deutung der bestehenden Tatsachen zugrundegelegt
werden soll. Dabei kann es durchaus sein, dass die Motivation zur
Verstandigungsorientierung der nicht-normativen Uberzeugung
entspringt, dass sie mit einem Wissen, das so konstituiert wird, den
Erfolg in der Umsetzung ihrer Interessen steigern konnen. Zweitens
existieren konstative Sprechhandlungen, die ein Handeln um des
kommunikativen Austauschs willen reprisentieren, denn sie sind

77 Joas kritisiert diese Perspektive, da »sie (...) tiber die phanomenale Vielfalt des Han-
delns sogleich ein wertendes Raster« (Joas 1992: 214) wirft. Der Fortgang der Rekons-
truktion wird zeigen, dass dieser Vorbehalt zwar auf dem Hintergrund des soziologisch-
empirischen Interesses, Eigenschaften in den Blick zu bekommen, die in keinem
notwendigen Verhiltnis zur Rationalitit stehen, gerechtfertigt sein mag, dass aber die
philosophische Bestimmung der Grundkategorien des Handelns iiberhaupt nicht darauf
verzichten kann, Aussagen dariiber zu treffen, unter welchen Bedingungen das Handeln
verniinftig ist.

197

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

von der teleologischen Struktur der anderen Handlungstypen entlas-
tet, die der Kommunikation selbst zumindest partiell dufSerlich ist.
Habermas charakterisiert diese Handlungen deshalb auch als Konver-
sationen, in denen ein theoretischer Diskurs ausgetragen wird, in
dem es um den Gewinn sprachlich verfiigbaren wahren Wissens an
sich geht.” Drittens werden die normenregulierten Handlungen nun
als solche verstanden, die durch ein moralisch-praktisches Wissen
ermoglicht werden. Dieses konstitutive Wissen kann durch prakti-
sche Diskurse reproduziert werden, in denen die Richtigkeit von Nor-
men erortert wird, die bestehen oder zu schaffen sind. Normenregu-
liert handelt also jemand, wenn er sich in seiner Situationsdeutung
entweder auf eine Norm, die besteht und durch kommunikativ er-
zeugten Konsens gestiitzt wird, bezieht und ihr geméfS handelt oder
zur Deutung in einen praktischen Diskurs eintritt, um in diesem ge-
meinsam mit den anderen Handelnden die giiltigen Normen zu er-
mitteln. Viertens erfahren auch die dramaturgischen Handlungen
eine Prizisierung im Kontext ihrer verstindigungsorientierten Aus-
fithrung. Als solche beziehen sie sich auf ein Wissen von der je eige-
nen Subjektivitat, das von den anderen hinsichtlich seiner Wahrhaf-
tigkeit problematisiert werden kann und das einer gemeinsamen
Bestimmung hinsichtlich der selektierenden Werte und Bediirfnis-
interpretationen bedarf.”?

Das kommunikative Handeln ist nun also genauerhin dasjenige,
in dem die Situationsdefinitionen (zumindest hypothetisch, d.h.
ihrer Geltung nach) gemeinsam erworbene und daher geteilte sind.
Das Modell der gemeinsamen Situationsdefinition ist der Diskurs,
selbst wenn im Handeln, wie oben beschrieben, keine expliziten Ver-
stindigungsaufwendungen geleistet werden und daher der Diskurs
auch kein normaler Bestandteil des Handlungsvollzugs ist. Der Be-
zug auf den Diskurs eignet sich aber, um sowohl den Geltungsstatus
des Wissens zu beleuchten als auch die Weise, in der das Handlungs-
wissen im Rahmen der je aktuellen Situationsdeutung konstituiert
wird (Habermas 1987b: 184). Da die Geltungsdimension aber offen-
sichtlich im Vordergrund steht, ist deutlich, dass der Begriff des kom-

78 In der Terminologie dieser Rekonstruktion sollen die >konstativen Sprechhandlun-
gen< einen Handlungstypus benennen und sind nicht mit den >konstativen Sprechakten«
zu verwechseln, auch wenn letztere fiir erstere konstitutiv sind. Vgl. dazu Habermas
1987a, 438.

79 Siehe zu diesem Zusammenhang die Figur 21 in Habermas 1977, 469.

198

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

munikativen Handelns nur sekundir der Klarung des Handlungs-
vollzugs an sich dienen soll, was auch dadurch belegt ist, dass es bis
zu diesem Punkt zu keiner weiteren Prizisierung des Vorgangs des
Gewinns von Handlungswissen kommt. Erfolgsorientiertes nicht-
kommunikatives Handeln zeichnet sich dementsprechend entgegen
dem kommunikativen Handeln dadurch aus, dass in ihm entweder
die Handelnden die kognitiven Leistungen zur Konstitution ihres
Handlungswissens selbst erbringen oder dass sie gezielt von der Ver-
stindigung mit den anderen absehen, um sie fiir den Erfolg des eige-
nen Handelns als blofe Instrumente zu nutzen.

Nach diesen geltungsorientierten Kldarungen des Begriffs des
kommunikativen Handelns stellt sich die Frage, wie er auch hand-
lungstheoretisch im engeren Sinne fruchtbar werden kann. Hierzu
bietet es sich an, der Klasse der verstindigungsorientierten Handlun-
gen genauer nachzuspiiren, um zu untersuchen, wie die Verstandi-
gungsorientierung in den jeweiligen Handlungen genau zum Tragen
kommt. Trotz der richtigen habermasschen Eingangsiiberlegung,
dass das Interesse an den Vernunftaspekten des Handelns eine spezi-
fische Vorgehensweise nahe legt, die teilweise kontrar zu derjenigen
der Handlungstheorie erscheinen mag, kann erst eine komplement-
re handlungstheoretische ErschlieSung des Begriffs des kommunika-
tiven Handelns die Bestimmungen der Rationalitit und der Rationa-
lisierung des Handelns wirklich plausibel machen.

3.3 Die zwei Formen der Verstandigungsorientierung im kom-
munikativen Handeln

In der bisherigen Argumentation wurde der Begriff der Verstindi-
gungsorientierung wesentlich iiber die habermassche Reformulie-
rung der Sprechakttheorie gewonnen und auch analog zu dieser in
den Typen des kommunikativen Handelns ausgewiesen. Dabei muss-
te das Spezifische der Verstindigungsorientierung des Handelns
hinter den Parallelen oder direkten Verbindungen zur diskursiven
Verstindigung zuriickbleiben. Es ist daher nun notwendig, die hand-
lungstheoretisch eingefithrte Problematik der Konstitution des
Handlungswissens angesichts der drei Dimensionen seiner Kontin-
genz wiederaufzunehmen und nach ihrer Bearbeitung im Licht des
kommunikativen Handelns zu fragen. Auf dem Hintergrund der An-
nahme, dass es zwei Varianten der Konstitution des Handlungswis-

199

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

sens gibt, die zu unterscheiden sind, namlich eine, in der die Konsti-
tution durch die blofle Mobilisierung lebensweltlichen Wissens ge-
wihrleistet wird, und eine andere, in der der Handlungsvollzug um
eine explizite Teilnahme an einem Verfahren der Situationsdeutung
erginzt wird, muss die Verstindigungsorientierung ebenso in min-
destens zwei Fassungen auftreten konnen: Einerseits muss sie den
Status eines unproblematischen Wissens in einem nicht unterbro-
chenen Handlungsvollzug bezeichnen, wihrend sie andererseits die
spezifischen Verhaltensweisen angibt, die ein Handelnder annimmt,
wenn sein Handlungswissen fiir ihn selbst problematisch oder durch
andere bestritten wird (Habermas 1987b: 185). Schlieflich ist zu fra-
gen, wie der Ubergang zwischen Handlungen der beiden Fassungen
vorzustellen ist.

a.  Das normale Funktionieren der Typen kommunikativen
Handelns

Das wesentliche Charakteristikum des kommunikativen Handelns
besteht darin, dass die Handelnden sich (zumindest vermeintlich)
auf eine gemeinsame Situationsdefinition stiitzen. Da nicht er
wartbar ist, dass mit dem Ubergang zu diesem Begriff grundlegende
handlungstheoretische Uberlegungen ungiiltig werden, ist davon
auszugehen, dass sich dieses Stiitzen gewdhnlich so vollzieht, dass
es den Handelnden nicht direkt bewusst ist. Erlduterbar ist diese Va-
riante des verstindigungsorientierten Handelns tiber den Begriff der
Lebenswelt, der nun im Sinne Humboldts sprachphilosophisch ge-
deutet wird. Wurde niamlich bisher die Lebenswelt als eine spezi-
fische Art des nicht-thematischen Wissens mit verschiedenen Tie-
fendimensionen eingefiithrt, das aktuelle SituationserschlieSungen
leitet, so wird dieses Wissen jetzt so verstanden, dass es ein sprach-
liches Weltbild tradiert, denn »Kommunikationsteilnehmer bewegen
sich, indem sie eine Sprechhandlung ausfithren oder verstehen, so
sehr innerhalb ihrer Sprache, daf8 sie eine aktuelle AuBerung nicht
als retwas Intersubjektives<in der Weise vor sich bringen konnen, wie
sie ein Ereignis als etwas Objektives erfahren, wie sie einer Verhal-
tenserwartung als etwas Normativem begegnen oder einen Wunsch,
ein Gefiihl als etwas Subjektives erleben bzw. zuschreiben« (Haber-
mas 1987b: 190). Die Handelnden miissen deshalb nicht immer erst
in Aushandlungen der Situationsdefinition eintreten, weil sie ge-
wohnlich aufgrund der Partizipation an derselben Sprache die De-

200

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

finition einer vorliegenden Situation teilen. Aufserhalb von gravie-
renden politischen oder natiirlichen Umwilzungen werden sie nie
auf eine Situation treffen, die sie grundsitzlich neu bestimmen miis-
sen.® Die Lebenswelt ist daher zugleich die Grenze und der Er-
moglichungsgrund des verstandigungsorientierten Handelns: Sie ist
Grenze, da sie den Hintergrund abgibt, vor dem allein Dinge, Ereig-
nisse, Normen und Erfahrungen erscheinen und (auch kritisierend)
thematisiert werden konnen; Erméglichungsgrund ist sie, da sie auf-
grund ihrer Geteiltheit die Basis fiir die Moglichkeit und Wirklich-
keit der Verstindigung abgibt. Situationen radikalen Nichtverste-
hens sind nicht nur selten, sondern bei ihrem Bestehen wiire es auch
unplausibel, davon auszugehen, dass es tatsdchlich zu gemeinsamen
Situationsdeutungen kidme. Verstindigung setzt immer schon einen
gewissen Grad des Verstindigtseins voraus, und sei es iiber gramma-
tische Elemente, die sich in allen Sprachen finden, wie im oben dis-
kutierten Fall der Wahrheit.

Habermas erkennt allerdings, dass diese Konzeption der Lebens-
welt, die sich auf das geteilte kulturelle Reservoir konzentriert, zu
wenig komplex ist, um die verschiedenen Wissensbereiche zu umfas-
sen, in denen die Handelnden, wenn sie verstindigungsorientiert
handeln sollen, ohne in Diskurse eintreten zu miissen, immer schon
iber giiltiges Wissen zu verfiigen haben. Zudem wiirde sich der zu-
vor gebrauchte Lebensweltbegriff auch nur auf der Ebene geteilter
Deutungsmuster reproduzieren und hitte so fiir die Vergesellschaf-
tungsprozesse, an denen Habermas, wie schon mehrfach betont, vor
allem interessiert ist, nur untergeordnete Bedeutung. Die Handeln-
den miissten zwar ihre Tatsachenbeschreibungen nicht aushandeln,
aber sie miissten sich dariiber verstindigen, wie sie miteinander um-
gehen wollen und wie sie als Individuen auftreten diirfen. Der Le-
bensweltbegriff wird daher in drei Dimensionen reformuliert, die
den priziseren Rahmen abgeben, in dem sich die Handelnden ge-
wohnlich unproblematisch bewegen (Habermas 1987b: 209): Das zu-
vor Beschriebene bildet als Kultur den Bereich, aus dem die Handeln-

8 »Die Kommunikationsteilnehmer finden den Zusammenhang zwischen objektiver,
sozialer und subjektiver Welt, dem sie jeweils gegeniiberstehen, bereits inhaltlich inter-
pretiert vor. Wenn sie den Horizont einer gegebenen Situation iiberschreiten, kénnen
sie nicht ins Leere treten; sie finden sich sogleich in einem anderen, nun aktualisierten,
jedoch vorinterpretierten Bereich des kulturell Selbstverstindlichen wieder. In der kom-
munikativen Alltagspraxis gibt es keine schlechthin unbekannten Situationen.« (Haber-
mas 1987b: 191)

201

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

den mogliche Interpretationen der natiirlichen Situationen, in denen
sie sich befinden, gewinnen. Material damit verwoben, aber ana-
lytisch separierbar ist erstens ihre Teilhabe an der Gesellschaft, wo-
mit die normativen Ordnungen bezeichnet sind, die die Interaktions-
relationen bestimmen, und zweitens das Selbstverstindnis der
Handelnden als Personlichkeiten. Im gewohnlichen verstindigungs-
orientierten Handeln beziehen die Handelnden ihre Gewissheiten
aus den drei beschriebenen Dimensionen der Lebenswelt und repro-
duzieren sie auch darin, d.h. das einverstindige Handeln bestitigt
nicht nur die Gemeinsamkeit in der Deutung der jeweils aktuellen
Tatsachen, sondern es unterstreicht auch die Legitimitit und Aner-
kennung der bestehenden normativen Ordnung sowie die Zulassig-
keit der Ausbildung der vorgefiihrten Personlichkeit (Habermas
1987b: 211).

Verstandlich sind mit dieser Rekonstruktion des Lebenswelt-
begriffs nun auch die Reproduktionsprozesse, die oben angefiihrt
wurden®! und an denen die Lebenswelt beteiligt ist: Das gewohnliche
Handeln reproduziert auf der Ebene der Kultur konsensfihige Deu-
tungsschemata, auf derjenigen der Gesellschaft legitim geordnete in-
terpersonale Beziehungen sowie schliefSlich im Rahmen der Person-
lichkeit Interaktionsfihigkeiten. Die Reproduktion darf dabei aber
nicht intellektualistisch auf die Bestitigung propositionaler Wissens-
bestinde verkiirzt werden, denn aufgrund ihrer Situierung in Hand-
lungsvollziigen, die nicht-bewusst sind, ragt sie in die Dimensionen
des >Raumes< hinein, d.h. auch die normativen Ordnungen und die
akzeptierte Subjektivitdt bilden Teile der allgemeinen Wahrneh-
mung der Welt und erlangen durch die reproduzierende Bestitigung
zusitzliche Tiefe ihrer Verankerung — weitere Griinde dafiir, gegen-
tiber einer Reduktion der Lebenswelt auf propositionales Wissen
skeptisch zu sein, erweist sich doch gerade hier ihre Mehrdimensio-
nalitdt.

Mit den drei ausgezeichneten Ebenen sind die Instanzen ange-
geben, von denen eine Gesellschaftstheorie, die ausschliefSlich mit
dem Begriff der Lebenswelt operiert, iiberzeugt ist, dass iiber sie die
gesellschaftliche Integration insgesamt verlauft. Soziale Pathologien
lielen sich dann durch Defizite in den einzelnen Reproduktionsmodi
erklaren und, da bereits das normale Funktionieren von der Verstian-
digungsorientierung der Handelnden abhingt, durch den Ubergang

81 Siehe Kapitel 2.1a und 2.1b.

202

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

zu einer anderen Variante des kommunikativen Handelns beheben.52
Handlungen und ihre Rationalisierung wiren auf immer weiter rei-
chende Konsequenzen verstindigungsorientierter Reproduktionen
zuriickzufithren. Habermas argumentiert jedoch, dass dieses Ver-
stindnis der sozialen Welt zu kurz greift und auf der problemati-
schen Identifizierung der Lebenswelt mit der Gesellschaft basiert. Er
mochte damit die gesellschaftstheoretische Schwierigkeit umgehen,
wie blof aus der Orientierung der Handelnden heraus die komplexen
sozialen Leistungen sowie die Motivationen, die ihnen korrespondie-
ren, zu erklidren sein sollten, die eine Gesellschaft mit der Vielfalt
ihrer Akteure zusammenhalten — ein Problemkomplex, der auch aus
der Beschrinkung der Vernunft auf die Leistung der Handelnden re-
sultiert, die an Diskursen beteiligt sind. Die Theorie der Lebenswelt
und ihrer Reproduktion durch kommunikatives Handeln wird daher
um eine funktionalistische Perspektive erginzt, in der einerseits rea-
listischerweise ein externer Druck sichtbar gemacht werden kann,
der die Handelnden zwingt, auf Weisen zu handeln, die nicht ver-
standigungsorientiert sind, oder auf solche Handlungen zu reagieren,
welche Perspektive es aber andererseits auch erlaubt, diesen Druck
als nicht blof irrationalen zu verstehen, sondern auf dem Hinter-
grund des Begriffs des kommunikativen Handelns zu erkennen, wie
durch solche Verhiltnisse Reproduktionsleistungen erbracht werden,
die unter Bedingungen rein kommunikativen Handelns kaum zu er-
warten wiren (Habermas 1987b: 225f.). Demzufolge erschopft sich
der Sinn der beobachtbaren Handlungen nicht in demjenigen, der
den unmittelbaren Horizont der Handelnden konstituiert, sondern
es gibt eine Intentionalitit, die iiber die einzelnen Handelnden und
ihre Koordinationsleistungen hinausragt. Um dies zu begriinden,
muss Habermas demonstrieren konnen, wie etwas, das von den Han-
delnden als objektiver Zwang erfahren wird, mit dem Begriff des
kommunikativen Handelns zusammenstimmen kann. Der neuerli-
che Rekurs auf den Funktionalismus fiihrt ndmlich wieder zu dem
Problem zuriick, wie eine Intentionalitit zu verstehen sein sollte,
die iiber die Handelnden hinausragt, wurde doch zuvor festgehalten,
dass die Eigentiimlichkeit zumal moderner menschlicher Gesell-
schaften darin besteht, dass sie nicht einfachhin extern unter funk-
tionalistischen Gesichtspunkten verstanden werden konnen, und
dass es wenig plausibel ist, eine unsichtbare Hand der Vernunft hin-

8 Siehe zu diesem Zusammenhang die Schemata in Habermas 1987b, 214 £.

203

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

ter den historischen Zwangsverhiltnissen zu postulieren, in denen
sich die Akteure bewegen. Stattdessen muss auch jeder nachvollzieh-
bare Funktionalismus von den lebensweltlichen Reproduktions-
dimensionen seinen Ausgangspunkt nehmen, da diese die Binnen-
begrenzungen sinnvoller Handlungsoptionen {iberhaupt bilden,
denn

»die Entititen, die aus der Auflenperspektive des Beobachters systemtheoreti-
schen Begriffen subsumiert werden sollen, miissen zuvor als Lebenswelten so-
zialer Gruppen identifiziert und in ihren symbolischen Strukturen verstanden
worden sein. Aus der Eigengesetzlichkeit der symbolischen Reproduktion der
Lebenswelt, die wir unter Gesichtspunkten der kulturellen Reproduktion, der
sozialen Integration und der Sozialisation erortert haben, resultieren niamlich
innere Beschrinkungen fiir die Reproduktion einer Gesellschaft, die wir von
aufen nur als grenzerhaltendes System betrachten kénnen.« (Habermas 1987b:

227)

Handelnde handeln, wenn sie nicht durch Gewalt oder andere Sank-
tionen dazu gezwungen werden, nur unter sinnvollen Bedingungen,
d.h. selbst ihnen nur reflexiv zugingliche Funktionen, die sie mit
ihren Handlungen erfiillen, miissen aus ihrer unmittelbar performa-
tiven Perspektive rekonstruierbar sein. Da dies mit dem Funktiona-
lismus offensichtlich nicht ohne weiteres moglich ist, steht die Theo-
rie des kommunikativen Handelns vor der Schwierigkeit, wie sie das
(auch normative) Ziel, die fundamentale Rolle des verstindigungs-
orientierten Handelns fiir die gesellschaftliche Integration und Re-
produktion auszuzeichnen, beibehalten und trotzdem nicht jede Ko-
ordinationsleistung nur in diesem Handeln verorten kann. Habermas
bietet eine Losung des Problems an, die ihren Ausgang in der Beob-
achtung nimmt, dass die lebensweltlichen Vorgaben historisch gese-
hen zunichst so dicht sind, dass den Handelnden wenig eigene Koor-
dinationsleistung abverlangt wird. Die Lebenswelt erfiillt die
Deutungsleistung und damit auch die Reproduktion auf den drei
Ebenen auf nahezu integrale Weise. Die problematische Geltung sol-
cher Vorgaben tritt dann zu Tage, wenn die Handelnden mehr und
mehr eine verstindigungsorientierte Haltung einnehmen, die die
prinzipielle Genese des angewandten Wissens aus Einverstindnis
vorsieht, das diskursiv erzeugt ist. Dieser Prozess hat zur Folge, dass
es zu einer >Wertegeneralisierung« (Parsons) kommt, die die Han-
delnden zunehmend zwingt, die Koordination, die zuvor die lebens-
weltlich materiale Reproduktion leistete, selbst zu erbringen. In die-
ser Situation kommt es einerseits zu einer immer rationaleren und

204

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

komplexeren Gestalt der Lebenswelt und der auflerlebensweltlichen
Koordinierungen, andererseits konnen Handlungssysteme entste-
hen, die an blof$ empirische Verhiltnisse anschliefen, die nicht durch
Verstindigungsorientierung erzeugt sind, und die Handelnden zwin-
gen, um erfolgreich zu sein, von der Verstindigungsorientierung ab-
zusehen.® Das verstindigungsorientierte Handeln bewahrt so zwar
seine Vorrangstellung dadurch, dass es zum Motor der lebenswelt-
lichen Rationalisierung und damit auch des Prozesses der Ausdiffe-
renzierung von Handlungssystemen wird, es ist ihnen gegeniiber
aber machtlos, weil es fiir sie keinerlei konstitutive Bedeutung mehr
hat, da sie sich als Folge historischer Prozesse ergeben, die keiner
Letztbegriindung zuginglich sind (Habermas 1987b: 425). An dieser
Stelle kommt dem Funktionalismus die zentrale Rolle zu: Uber ihn
ist erkldrbar, warum das Bestehen der Handlungssysteme sinnvoll
ist, selbst wenn es von den Handelnden zunichst nur als Zwang oder
objektiver Rahmen wahrgenommen wird. Allerdings ist das Problem
mit einer objektivierenden Bezugnahme auf den Funktionalismus
nicht behoben, da er so doch in die Position der invisible hand riicken
wiirde. Habermas fiihrt daher eine weitere Rolle des Begriffs des
kommunikativen Handelns ein, mit der verstehbar werden soll, wie
die Existenz der ausdifferenzierten Handlungssysteme auch aus der
Binnenperspektive lebensweltlichen Handelns nachvollziehbar und
normativ wiinschenswert sein kann, ohne dass die Handelnden mit
diesem Verstiandnis danach trachten wiirden, die Systeme in die Le-
benswelt zu reintegrieren (Habermas 1987b: 421). Das kommuni-
kative Handeln leitet namlich auch die Ausbildung politischer Of-
fentlichkeiten an, die den Hintergrund zu Diskursen iiber die
Gesellschaft als ganzer bilden und in denen der problematische Cha-
rakter der Handlungssysteme thematisierbar ist.# In den Offentlich-

8 »Die Umstellung der Handlungskoordinierung von Sprache auf Steuerungsmedien
bedeutet eine Abkoppelung der Interaktion von lebensweltlichen Kontexten. Medien
wie Geld und Macht setzen an den empirisch motivierten Bindungen an; sie codieren
einen zweckrationalen Umgang mit kalkulierbaren Wertmengen und erméglichen eine
generalisierte strategische Einfluinahme auf die Entscheidungen anderer Interaktions-
teilnehmer unter Umgehung sprachlicher Konsensbildungsprozesse. Indem sie die
sprachliche Kommunikation nicht nur vereinfachen, sondern durch eine symbolische
Generalisierung von Schidigungen und Entschidigungen ersetzen, wird der lebenswelt-
liche Kontext, in den Verstindigungsprozesse stets eingebettet sind, fiir mediengesteu-
erte Interaktionen entwertet: die Lebenswelt wird fiir die Koordinierung von Handlun-
gen nicht linger benotigt.« (Habermas 1987b: 273)

8 »Wie die Lebenswelt insgesamt, so reproduziert sich auch die Offentlichkeit iiber

205

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

keiten muss das Bestehen der Handlungssysteme rechtfertigbar sein,
wozu der Funktionalismus als Plausibilisierung und Erklarung he-
rangezogen werden kann, wobei sich die Rechtfertigung auf die
normative Dimension beschrianken muss. Eine lebensweltliche Wie-
deraneignung der Handlungssysteme fiihrt zu gravierenderen gesell-
schaftlichen Problemen als denjenigen, die durch die Systeme er-
schienen sind (Habermas 1990: 36). Das kommunikative Handeln
wird so zum normativen Maf3stab sowohl der sozialen als auch der
systemischen Integration, selbst wenn es nur direkter Triiger der ers-
ten ist.

Fiir das kommunikative Handeln sind aus diesen Erdrterungen
mindestens zwei Schliisse zu ziehen: Erstens sind die Handlungspro-
bleme, auf die es eine Antwort verspricht, keine universalen, sondern
es gibt wenigstens zwei Typen, die davon ausgenommen sind, nim-
lich das einfache und das innersystemische erfolgsorientierte Han-
deln. Beide Typen kiénnen aber fiir eine Theorie der praktischen Ver-
nunft vernachlassigt werden, da der erste Typ unverniinftig ist und
der zweite Typ dann verniinftig ist, wenn er den Systemimperativen
gehorcht. Zweitens folgt daher, dass weiterhin zu bestimmen ist, wel-
che Funktion das kommunikative Handeln in den Handlungen hat,
die sich im Bereich des lebensweltlichen Wissens abspielen. Bisher
wurden wir eher in der Annahme enttiuscht, dass sie sich wesentlich

kommunikatives Handeln, fiir das die Beherrschung einer natiirlichen Sprache aus-
reicht; sie ist auf die Allgemeinverstindlichkeit der kommunikativen Alltagspraxis ein-
gestellt. Die Lebenswelt haben wir als ein Reservoir fiir einfache Interaktionen kennen-
gelernt; an diese bleiben auch die spezialisierten Handlungs- und Wissenssysteme
riickgebunden, die sich innerhalb der Lebenswelt ausdifferenzieren. (...) Aber die Of-
fentlichkeit spezialisiert sich weder in der einen, noch in der anderen Hinsicht; soweit
sie sich auf politisch relevante Fragen erstreckt, iiberldft sie deren spezialisierte Bear-
beitung dem politischen System. Die Offentlichkeit zeichnet sich vielmehr durch eine
Kommunikationsstruktur aus, die sich auf einen dritten Aspekt verstindigungsorien-
tierten Handelns bezieht: weder auf die Funktionen noch auf die Inhalte der alltiglichen
Kommunikation, sondern auf den im kommunikativen Handeln erzeugten sozialen
Raum.« (Habermas 1992: 436) — »Die politische Offentlichkeit kann ihre Funktion,
gesamtgesellschaftliche Probleme wahrzunehmen und zu thematisieren, freilich nur in
dem Mafe erfiillen, wie sie sich aus den Kommunikationszusammenhingen der poten-
tiell Betroffenen bildet. (...) In der Stimmenvielfalt dieses Publikums ertont das Echo
von lebensgeschichtlichen Erfahrungen, die gesellschaftsweit durch die externalisierten
Kosten (und internen Stoérungen) der funktional spezifizierten Handlungssysteme ver-
ursacht werden — auch durch den Staatsapparat selber, auf dessen Steuerung die kom-
plexen und mangelhaft koordinierten gesellschaftlichen Funktionssysteme angewiesen
sind. Belastungen dieser Art kumulieren sich in der Lebenswelt.« (Habermas 1992: 441)

206

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

im Kontext nicht-bewusster lebensweltlicher Leistungen vollziehen
wiirde. Stattdessen betont Habermas den historisch beschreibbaren
Ubergang von Handlungsvollziigen, die lebensweltlich integriert
sind, zu solchen, die auf explizite kommunikative Leistungen der
Handelnden angewiesen sind. Es ist deshalb nun zu untersuchen,
wie die Theorie des kommunikativen Handelns die explizite Koor-
dinierung und Reproduktion der Gewissheitsbedingungen kon-
zipiert, die fiir das Handeln notwendig sind.

b.  Explizite Verstindigung zur Rekonstruktion der Bedingungen
des kommunikativen Handelns

Habermas geht offensichtlich davon aus, dass Rationalisierungs-
schritte des Handelns nicht durch externe Faktoren induziert sind,
sondern aus den eigenen Leistungen der Handelnden hervorgehen.
Dies wird zunichst so verstanden, dass die Handelnden aufgrund
ihrer verstindigungsorientierten Einstellung zunehmend skeptisch
gegeniiber dem lebensweltlich Tradierten werden und daher ihre
Handlungskoordinierung, d. h. die Deutung der vorliegenden Situa-
tion in den drei Dimensionen, explizit und im direkten kommunika-
tiven Austausch vollziehen.® Irritierend ist dann allerdings, dass Ha-
bermas immer wieder erklirt, ein solcher Modus konne nur subsidiar
zur lebensweltlich integrierten Variante des verstandigungsorientier-
ten Handelns sein, so dass es sich um »Reparaturleistungen« hande-
le, wie er in einem friiher angefiihrten Zitat sagt.® Dies stimmt mit

8 Von weniger handlungstheoretisch informierten Kommentatoren wird dies schnell
als tiberzeugender Schritt akzeptiert: »The lifeworld contains all three frameworks of
reference: a cognitively interpreted external reality, a normatively interpreted social
one, and an individually interpreted subjective sphere. In each of these domains agree-
ment, once lost, can be reestablished by argumentation processes. (...) Language can
serve as a medium of action coordination only because it allows us to continue and
reestablish, via argumentation, a background consensus which breaks down.« (Benhabib
1986: 240) — Benhabib unterschitzt die Konsequenzen der Fragen, die wir im weiteren
Verlauf dieses Abschnitts thematisieren werden.

8 Habermas orientiert sich hier auch an der Kritik des sogenannten paper-doubt, die
Charles S. Peirce zunichst eingefiihrt hatte: »Einige Philosophen bildeten sich ein, um
mit dem Forschen zu beginnen, geniige es, eine Frage zu dufSern, sei es miindlich oder
indem man sie schriftlich niederlegt, und sie empfahlen uns sogar, unsere Studien damit
zu beginnen, alles in Frage zu stellen! Aber einen Satz blof} in interrogative Form zu
setzen, regt den Verstand keineswegs an, nach einer Uberzeugung zu streben. Es muf3
ein wirklicher und lebendiger Zweifel da sein, ohne ihn ist jede Diskussion wertlos.«
(Peirce 1991: 158) Die Parallele von Habermas zu Peirce wird auch in folgender Passage

207

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

unserer obigen Annahme einer Privalenz dieser Variante iiberein,
der jedoch auf dem Weg der Einfiihrung des Funktionalismus wider-
sprochen wurde — dauerhaft funktionierende lebensweltliche Ver-
héltnisse wiirden namlich die Erkldrung schwieriger machen, wie es
zu dem Freiraum kommt, der die Ausbildung der Handlungssysteme
ermoglicht. Systematisch besteht mit Blick auf explizite Rekonstruk-
tionsleistungen der Handelnden das doppelte Problem darin, wann
genau es iberhaupt zu solchen Rekonstruktionsnotwendigkeiten
kommt und wie der Ubergang zwischen einer kommunikativen Ver-
stindigung und den Gewissheiten, die zum Handeln notwendig sind,
aussehen kann. Immerhin hatte Habermas selbst in einem friiheren
Text festgehalten, dass es eines Einstellungswechsels bedarf, um von
der performativen Perspektive des Handelnden zu derjenigen des
Diskursteilnehmers iiberzugehen. Der Ansatzpunkt zur Losung
muss sicherlich in der Struktur der Probleme liegen, die der Han-
delnde durch den Ubergang zum expliziten kommunikativen Aus-
tausch zu bewiltigen trachtet.

Wie wir sahen, nimmt Habermas an, dass es Situationen gibt, in
denen die Situationsdeutungen derjenigen, die von einer Handlung
tangiert sind, die die bestehenden lebensweltlichen Handlungs-
gewissheiten ermoglichen, sich nicht hinreichend >tiberlappens, sei
es, weil kein lebensweltliches Wissen besteht oder weil mindestens
einer der Handelnden solches Wissen kritisiert. Eine erwartete
Handlung findet daher nicht statt, oder eine ausgefithrte Handlung
bringt nicht den erhofften Erfolg mit sich. Will der Handelnde wei-
terhin handeln, kann er nicht einfachhin auf dasjenige zuriickgreifen,
was lebensweltlich bereitgestellt ist, sondern er muss, da er verstin-
digungsorientiert handelt, den kommunikativen Austausch suchen,
um das Handlungswissen, das fiir die weiteren Handlungen relevant
wird, zu (re)konstituieren (Habermas 1999c: 263). Im Rahmen dieses
Austauschs miissen die Beteiligten in den drei relevanten Dimensio-
nen der Natur, der normativen Ordnung und der Zurechenbarkeit zu
einer gemeinsamen Situationsdefinition gelangen. Die Erfahrung der
notwendigen Revision vormaliger Gewissheiten im Prozess der dis-

aus The Fixation of Belief deutlich: »So haben beide, Uberzeugung und Zweifel, positive,
wenn auch sehr verschiedene, Wirkungen auf uns. Die Uberzeugung veranlaf3t uns zwar
nicht, sofort zu handeln, aber sie versetzt uns in die Lage, uns auf bestimmte Art zu
verhalten, wenn die Gelegenheit da ist. Der Zweifel hat keinerlei derartige Wirkung auf
unsere Handlung, aber er regt uns zum Forschen an, bis er beseitigt ist.« (Peirce 1991:
1561)

208

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

kursiven Begutachtung fiihrt den Handelnden dabei anschaulich vor
Augen, dass ihre Gewissheiten immer wieder transformiert werden
mussten und dies daher auch fiir die Zukunft nicht ausgeschlossen
sein kann.

Habermas iiberlésst die Ausarbeitung dieser Vorginge grofdten-
teils empirischen Betrachtungen und beschrinkt sich darauf, all-
gemein auf den Diskursbegriff zu verweisen, um die strukturellen
Merkmale auszuzeichnen, die erfiillt sein miissen, damit eine Situa-
tionsdefinition in den drei Dimensionen gelingt.?” Er fiigt dem Dis-
kurs zwar einige Attribute der Beteiligten hinzu (»triviale Elemente,
die an keine speziellen Voraussetzungen gebunden sind« [Habermas
1987b: 267]), die zur reinen Bindungskraft der Argumente hinzutre-
ten, so dass die Zurechnungsfihigkeit eines Handelnden, die genauer
in Willensstirke, Glaubwiirdigkeit und Zuverlissigkeit unterteilt
wird (Habermas 1987b: 270), relevant fiir verstindigungsorientierte
Diskurse ist, aber auch dies bleibt noch dem Modell der argumenta-
tiven Auseinandersetzung verhaftet und gibt keine Auskunft darii-
ber, wie es sein kann, dass Situationsdeutungen handlungsbestim-
mend werden, die in der Argumentation gewonnen wurden. Es zeigt
sich, dass die mehrdimensionale Operation mit dem Begriff des kom-
munikativen Handelns Antworten auf Probleme wie die Geltungs-
grundlage argumentativer Ubereinkiinfte moglich macht, wihrend
sie die prizise handlungstheoretische Dimension des Begriffs unter-
bestimmt ldsst. So leitet der Begriff zunichst eine plausible pragma-

 »Je weniger die Beteiligten konsensuell handeln, je weniger sie sich auf ein gemein-
sames Situationsverstindnis verlassen konnen, das vorgingig durch Tradition her-
gestellt und durch Wertekonsens gesichert ist, um so stirker fillt die Biirde, einen sol-
chen Hintergrundkonsens herbeizufiihren, auf die Interpretationsleistungen der
Beteiligten selber. Das Aushandeln von gemeinsamen Situationsdefinitionen hat das
Ziel, festzustellen, welche Situationselemente als identisch wahrgenommene und inter-
pretierte Bestandteile der objektiven Welt, welche als gemeinsam anerkannte normative
Bestandteile der sozialen Welt, welche als blof subjektive Meinungen, Absichten, Wiin-
sche und Gefiihle gelten diirfen. Eine Situation wird im Netz dieser drei Welten defi-
niert. In einer normativ nicht hinreichend integrierten Handlungssituation miissen die
Beteiligten durch Interpretation versuchen, zu einer tragfihigen Uberlappung ihrer ver-
schiedenen Situationsdefinitionen zu gelangen. Das kann nur in einer performativen
Linstellung gelingen, in der die Interaktionsteilnehmer jeweils von einer sei es objekti-
vierenden oder expressiven oder normenkonformen Einstellung einen geregelten, d. h.
rational kontrollierten Ubergang zu den anderen Finstellungen vornehmen kénnen.
Eine solche Transformation muf sich auf intermodale Geltungsinvarianzen stiitzen
kénnen. Dieses Gebiet einer Logik von Sprechhandlungen (einer pragmatischen Logik)
ist noch kaum erforscht.« (Habermas 1977: 465f.)

209

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

tische Transformation der sprachphilosophischen Bedeutungstheorie
an, nach der die Bedeutung nicht mehr ohne den Handlungsaspekt
betrachtet werden kann, der mit ihr verbunden ist. Uberzeugend ist
auch die Ubertragung der Kategorien, die am Sprechhandeln gewon-
nen wurden, in die Handlungstheorie, die die Unterscheidung des
verstindigungsorientierten vom erfolgsorientierten Handeln er-
laubt. Der letzte Schritt allerdings, in dem tiber das kommunikative
Handeln ein subsididrer Handlungszusammenhang beschrieben
wird, in dem der kommunikativen Interaktion im Rahmen des Hand-
lungsvollzugs eine explizite Rolle zukommt, wird nicht so weit aus-
gefiihrt, dass tiber seine Plausibilitit endgiiltig befunden werden
konnte. Es bleibt so fraglich, ob diese Beschriankung des kommunika-
tiven Handelns auf den verstindigungsorientierten Sprachgebrauch
nicht nur rationalitits-, sondern auch handlungstheoretisch sinnvoll
und hinreichend ist, fehlen doch letztlich tiberzeugende Ausfithrun-
gen zum Zusammenhang zwischen Diskurs und Handeln. Bevor wir
auf die Vorteile und Defizite der habermasschen Theorie eingehen,
soll zunichst analysiert werden, was tatsichlich fiir eine rationali-
tatstheoretische Betrachtung des Handelns gewonnen wurde.

3.4 Rationalitdt und Rationalisierung des Handelns

Die habermassche Gesellschaftstheorie intendiert, trotz ihres An-
spruchs auf empirische Informiertheit und Angemessenheit der
Rekonstruktion nicht auf die Bezugnahme auf die Vernunft zu ver-
zichten, sondern ganz im Gegensatz dazu kann erst in dieser Be-
zugnahme die gesellschaftstheoretische Forschung zu ihrer vollen
Gestalt kommen, da fiir sie der Vernunftbezug eine interne Notwen-
digkeit darstellt und zudem ihre emanzipatorische Funktion sichert
(Habermas 1987a: 8ff.). Das kommunikative Handeln wird dabei als
die zentrale Instanz identifiziert, die einerseits den Maf3stab histori-
scher Rationalisierung abgibt, indem sie die Kriterien fiir die Verbes-
serung technischen Wissens sowie fiir den Umfang der Autonomie
der einzelnen und die Legitimitit der sozialen Ordnung verschafft,
wihrend sie andererseits in ihrer Prasenz selbst ein rationales Ele-
ment ist. Dieses Konzept eines Handelns, das sich an sprachphiloso-
phische Erwigungen anlehnt, erlaubt so eine doppelte Perspektive
der vernunfttheoretischen Fragestellung: Erstens ist die Entwicklung
der >Weltbilder< analysierbar, die es den Handelnden tiberhaupt er-

210

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kommunikatives Handeln als Integration von Kontingenz und Vernunft

lauben, verstindigungsorientierte Einstellungen einzunehmen. Vor-
ginge also, die richtigerweise unter dem Titel der >Rationalisierung
des Handelns< beschrieben werden, da in ihnen nicht die Vernunft
selbst im Mittelpunkt steht, sondern ihr Beitrag zur Verdnderung in
den Hintergrundstrukturen ermessen wird. Zweitens erweist sich der
Begriff des kommunikativen Handelns als eine Reformulierung der
praktischen Vernunft selbst, da er eine Inkorporierung der Bestim-
mungen der modernen Vernunft in praktischer Hinsicht prasentiert.
In dieser Hinsicht kann von der >Rationalitit des Handelns< geredet
werden.

Die Betonung der Relevanz der rationalititstheoretischen Di-
mensionen wendet sich vor allem gegen die Modernititsdiagnose
Horkheimers und Adornos, die im Anschluss an Weber gewonnen
wurde und nach der die Rationalisierung, die in Begriffen des Zu-
wachses an instrumentellem Wissen beschreibbar ist, die Zerstorung
allgemeiner Vernunft mit sich bringt, denn »die Annehmbarkeit von
Idealen, die Kriterien fiir unser Handeln und unsere Uberzeugungen,
die leitenden Prinzipien der Ethik und Politik, alle unsere letzten
Entscheidungen werden von anderen Faktoren als der Vernunft ab-
hingig gemacht« (Horkheimer 1991: 31). Habermas will dagegen de-
monstrieren, dass sich die Rationalisierung nicht auf die Mittel-
Zweck-Relation beschranken ldsst, sondern dass es auch in den
beiden weiteren Dimensionen der normativen Ordnung und der Per-
sonlichkeit zu verniinftigen Entwicklungen kommt, die nicht auf Ef-
fekte des Zuwachses an instrumentellem Verstindnis reduzierbar
sind. Dies wird bereits darin deutlich, dass die sWeltbilder¢, die das
Handeln erméglichen und dort vor allem als lebensweltliche Gewiss-
heiten relevant werden, gemif3 ihrer Funktionen als Wissen, auf das
sich die Handelnden beziehen, auf drei Weisen srationalisiert< wer-
den (Habermas 1977: 466 ff., Habermas 1987a: 446 ff.): Instrumentel-
le Handlungen werden dadurch rationaler, d. h. erfolgreicher, dass sie
ihr Wissen an die Corpora empirisch-technischen Wissens riickbin-
den, die theoretische Diskurse produziert haben. Normenregulierten
Handlungen kommt hohere Rationalitdt zu, indem sie richtiger und
legitimer werden, da die Normen, auf die Bezug genommen wird,
zunehmend verallgemeinerungsfihige Interessen ausdriicken, die in
einem praktischen Diskurs gerechtfertigt wurden oder zumindest
rechtfertigbar sind. Und schliefSlich werden auch die dramaturgi-
schen Handlungen mit Blick auf die Auflsung von Selbsttauschun-
gen rationalisiert, d. h. sie konnen gegeniiber den ausgedriickten Be-

211

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

diirfnissen und Gefiihlen eine groflere Angemessenheit erlangen.
Damit zeigt Habermas, dass sich zur instrumentellen Rationalisie-
rung analoge Prozesse finden lassen, die allerdings insofern keine
Widerlegung der alteren Frankfurter Vorbehalte darstellen, als sie
keine Bewegung hin zu einer substantiellen Verniinftigkeit zum
Ausdruck bringen, sondern gemifs der oben eingefiihrten Linien
der modernen Vernunft verlaufen, die in ihrer Reichweite be-
schrinkt ist.

Habermas 16st sich jedoch grundsitzlich von einer Auffassung,
die die Verniinftigkeit einer Epoche und derjenigen, die in ihr han-
deln, ausschlieBlich an den Bedingungen misst, die in ihrem Riicken
liegen und fiir sie selbst nicht verfiigbar sind. Dagegen kommt er zu
dem Schluss, dass eine Theorie des kommunikativen Handelns eine
Perspektive unterstreicht, nach der das Handeln nur dann rational ist,
wenn ein Handelnder nicht nur verfiigbares rationales Wissen ein-
setzt, sondern mit seinem Handeln dieses Wissen reproduziert und
korrigiert sowie den Einsatz genau dieses Wissens zum Ziel hat (Ha-
bermas 1977: 4691.). Der Kontingenz der Weltverhiltnisse wird nur
dann verniinftig begegnet, wenn der Handelnde selbst zu deren Be-
wiltigung beitrigt, womit die idealistische Perspektive verabschiedet
wird, die auch der horkheimerschen Position noch zugrunde liegt,
dass es eine Vernunfteinsicht in die richtigen und angemessenen
Handlungen vor der Auseinandersetzung mit der Welt und den an-
deren Handelnden geben kann. Wir kehren damit zu der Perspektive
zuriick, die am Ende des vorhergehenden Kapitels stand, und erken-
nen, dass Habermas eine Theorie entwickelt, die auf das Problem, das
dort entwickelt wurde, eine Antwort vorschligt. Eine Kritik der prak-
tischen Vernunft ist weder in eine solche der theoretischen Vernunft
noch in eine blofle Bestimmung legitimer Verhaltnisse auflosbar,
stattdessen besteht die praktische Vernunft darin, das Handlungswis-
sen zu erwerben, das den Umstinden gemif ist. Dies impliziert al-
lerdings keine vollige EntdufSerung an eine vorgegebene Welt, in der
sich der Handelnde blof3 vorfindet, denn zumindest an den Bereichen
der normativen Ordnung und der zuldssigen Personlichkeiten ist er
selbst — allerdings nur vermittelt in seiner Rolle als Handelnder —
konstitutiv beteiligt. Eine solche praktische Vernunft erlaubt es dann
aber auch, Handlungsverhiltnisse anzuerkennen, in denen der Han-
delnde auf seine konstitutive Funktion verzichtet und sich den Re-
geln gemifs verhilt, die dort herrschen, denn das soziale Handeln
spatestens in modernen Gesellschaften hat einen so komplexen Cha-

212

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns

rakter, dass es nicht vorstellbar ist, dass die Akteure die Konstitu-
tionsleistung in allen handlungsrelevanten Situationen aus sich he-
raus vollbringen. Dazu fehlt ihnen sowohl die motivationale Grund-
lage als auch die kognitive Kompetenz, welches Defizit die
entsprechenden Handlungssysteme ausfiillen.

Damit ist eine gewichtige Reformulierung der praktischen Ver-
nunft vorgenommen, die viele iiberzeugende Aspekte enthilt. Aller-
dings wird sie auch von einigen Pramissen getragen, die bezweifelbar
sind und die durch iiberzeugendere Uberlegungen ersetzbar wiren,
die der praktischen Vernunft eine noch andere Wendung geben wiir-
den. Es sollen deshalb nun drei Vorbehalte expliziert werden, um
dann auf dem Hintergrund der gesamten Auseinandersetzung mit
Habermas die Perspektive fiir die folgenden Kapitel auszubreiten.

4. Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen
Handelns

Der Verlauf der Rekonstruktion der habermasschen Handlungstheo-
rie und seiner Konzeption einer modernen Vernunft sowie das Inte-
grationsmodell einer Theorie des kommunikativen Handelns haben
eine ganze Reihe von Problemen und Fragen aufgeworfen, die hier
nicht alle aufgenommen werden kénnen. Stattdessen sollen die Pro-
blemkontexte herausgegriffen werden, die fiir die systematische Fra-
gestellung dieser Untersuchung relevant sind, um damit auch die
Stellen auszuzeichnen, an denen die habermassche Theorie eines
Supplements durch andere Ansitze bedarf, wozu die folgenden Ka-
pitel dienen werden. Ausgeblendet wird auf diese Weise insbesonde-
re die Frage, die Kommentatoren wiederholt vorgebracht haben, ob
das habermassche Operieren mit denselben Begriffen und Untertei-
lungen auf den verschiedenen Ebenen seiner Argumentation nicht so
gravierende Probleme der Konsistenz und Zirkularitit schafft, dass
die Begriffe grundlegend reformuliert werden miissten (z.B. Joas
1992: 319). Die vorausgegangene Darstellung des Ansatzes von Jiir-
gen Habermas mit Blick auf die Frage nach der Konstitution des
Handlungswissens beansprucht, zumindest in dieser begrenzten
Hinsicht die Konsistenz seiner Ausfithrungen erwiesen zu haben.
Ebenso wenig beachtet wird die Frage, ob die Theorie des kommuni-
kativen Handelns die richtige Strategie im Rahmen der Gesell-
schaftstheorie darstellt. Obwohl diese Untersuchung an dieser Frage

213

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

interessiert ist, wird ihre Beantwortung bis zur Erorterung der Per-
spektiven des Geleisteten am Schluss aufgeschoben.

Unter diesen Einschrinkungen lassen sich drei Problemkomple-
xe ausmachen, die nochmals zu prézisieren sind, um aufzuzeigen,
inwiefern sie der Revision bediirfen: Der erste Punkt wurde im Laufe
der Rekonstruktion noch nicht eigens problematisiert. Es geht hier-
bei um das Sprachverstindnis, das mit der Lebenswelt in Verbindung
steht und dem zudem eine grundlegende Rolle fiir das habermassche
Verstindnis der Intersubjektivitit zukommt. Im Anschluss daran
wird zu dem Problem zuriickgekehrt, wie das Verhiltnis zwischen
Diskurs und Handeln zu verstehen ist und ob es nicht eines inner-
lebensweltlichen Reflexivititsbegriffs bediirfte. Schlief3lich soll mit
Blick auf den Funktionalismus und die evolutionstheoretischen Ele-
mente gefragt werden, ob diese tatsichlich >objektive« Zwangsver-
héltnisse, unter denen sich die Handelnden befinden, angemessen
beschreiben, erkliren und zu bewerten erlauben. Unter die beiden
Schliisselbegriffe dieser Arbeit gebracht, zeigt sich im habermass-
chen Sprachverstindnis ein Defizit an Kontingenz sowie beziiglich
der Lebenswelt und des Funktionalismus eine zu schwache Gewich-
tung von Vernunftmomenten.

4.1 Sprachholismus und Intersubjektivitit

Zentral fiir alle habermasschen Uberlegungen ist die Sprache, da sie
Garant der Bewiltigung der falschen Aporien der Bewusstseinsphi-
losophie ist, die Modi der Verstindigung im Diskurs abgibt und sich
in ihrer situierten Form allgemein als Modell fiir den Gewinn des
Handlungswissens eignet. Dabei wird sie hinsichtlich der ersten bei-
den Aspekte vor allem formal verstanden, wihrend beim Gewinn des
Handlungswissens formale und materiale Bestimmungen der Spra-
che zusammenkommen. Allerdings beschreibt Habermas in diesen
drei Aspekten nicht, wie es z. B. in der analytischen Philosophie iiblich
ist, die Sprache an sich, sondern er denkt sie von der Kommunikation
her, so dass sie eher in der Nachfolge der Bewusstseinsphilosophie als
Medium der verstindigungsorientierten Leistungen von Sprechern
begriffen wird. Unterminiert wird die Nihe zur Bewusstseinsphiloso-
phie dadurch, dass demonstriert wird, dass die Sprecher selbst erst im
Rahmen einer Sprache und Sprachpraxis konstituiert werden, die
ihnen vorgingig ist. Dies ist dann ndmlich die Gewihrleistung einer

214

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns

grundlegenden Intersubjektivitit, die immer schon jenseits der Pro-
blembeschreibungen der bewusstseinsphilosophischen Autoren liegt.
Im Gegensatz zu den Modellen, die bewusstseinsphilosophisch inspi-
riert sind, wird die Individuierung dementsprechend so verstanden,
dass sie auf der sprachlichen Vergesellschaftung aufruht. Erst die So-
zialisierung in bestehende Sozialverhiltnisse mit deren normativer
Ordnung eroffnet die Moglichkeit, eine eigene Personlichkeit aus-
zubilden, auch diese ist jedoch an die sprachlich vermittelten Optio-
nen der Bediirfnisinterpretation und der Wunschartikulation zuriick-
gebunden. Bis zu diesem Punkt ist das Modell sicherlich iiberzeugend
und stellt eine wesentliche Prazisierung und Herausforderung fiir die
Bestimmung der Verstandigungsleistungen dar.

Habermas geht aber einen Schritt weiter und versteht die vor-
gingige Sprache im Anschluss an die hermeneutische sprachphiloso-
phische Tradition von Humboldt zu Heidegger und Gadamer so, dass
sie ein sprachliches Weltbild, eine umfassende WelterschliefSung al-
so, in der Weise transportiert, dass »dieser Wissensvorrat (...) die
Angehorigen mit unproblematischen, gemeinsam als garantiert un-
terstellten Hintergrundiiberzeugungen« (Habermas 1987b: 191) ver-
sorgt.®8 Die Sprache ist mehr als ein formales Medium, das verstin-
digungsorientierte Einstellungen ermdglicht, sie ist der Ausdruck
komplexer kultureller Vorverstindigungen in den drei Dimensionen
der natiirlichen Tatsachen, der normativen Ordnung und der zulassi-
gen Personlichkeitsstrukturen. Die intersubjektive Konstitution des
potentiellen Kommunikationsteilnehmers vollzieht sich nicht >un-
schuldig« iiber grammatische Elemente der Sprache, sondern sie ist
immer schon kulturell angereichert. Das konstituierte Individuum ist
folglich in vielerlei Hinsichten ein bestimmtes Individuum.

Dies fiihrt zu der paradoxen Situation, dass der zunichst kon-
statierte Verstindigungsaufwand in gewisser Weise immer schon ge-
leistet ist — es begegnen den Sprechern nie neue Situationen, iiber die
sie sich erst noch verstindigen miissten (Gamm 1987: 391.). Die Ver-
standigung — und dies erklart wahrscheinlich auch die relative Abwe-
senheit der Bestimmung von Situationen konkreter Verstindigung —
besteht wesentlich in der Bestitigung einer Deutung der Situation,
die weiterhin geteilt wird. Fiir Habermas impliziert die konstitutive
Bezogenheit auf die Sprache, die auch einen der wesentlichen Hinter-

8 Zur generellen Kritik dieser sprachphilosophischen Tradition und ihrer Probleme vgl.
Lafont 1994.

215

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

griinde fiir den Zwang zur Verstindigungsorientierung bildet, die
Bezogenheit auf eine bestimmte Sprache. Verstandigung und das Er-
zeugen von Einverstindnis sind deshalb kein Problem, weil wir im
Notfall immer hinreichend viele Deutungen teilen, um diese fort-
zuschreiben und so zu modifizieren, dass wir auch unter den gegebe-
nen Umstinden eine gemeinsame Deutung erreichen.®

Diese Vorstellung der Bestimmtheit der Sprache wirft mindes-
tens zwei gravierende Vorbehalte auf, die zugleich erkldren, warum
eine Theorie des kommunikativen Handelns in Richtung der Kon-
zeption der >Kontingenz der sprachlichen Vollziige oder der Kom-
munikation, die im vorigen Kapitel skizziert wurde, ausgebaut wer-
den muss: Erstens macht Cristina Lafont zu Recht darauf
aufmerksam, dass die bestehenden Moglichkeiten der referierenden
Bezugnahme auf die Welt im WelterschlieSungsmodell der Sprache
nicht hinreichend sind, um die Phanomene der Referenz, auf die die

89 Es konnte der Einwand erhoben werden, dass Habermas letztlich kein Welterschlie-
Bungsmodell der Sprache vertreten kann, weil dieses dem gesellschaftlichen Lern- und
Fortschrittsprozess entgegensteht. Dieser Einwand ist dann berechtigt, wenn das Welt-
erschlieBungsmodell notwendig mit einer relativistischen Sicht beziiglich der jeweiligen
WelterschlieBungen verbunden ist. Dies ist jedoch mit Blick auf das Modell bei Haber-
mas, das hier kritisiert wird, nicht prijudiziert. Die angefiihrten Argumente lassen of-
fen, wie er sich den Ubergang zwischen verschiedenen Sets von >Hintergrundiiberzeu-
gungen¢ vorstellt. Deutlich wird nur — und darauf zielt die Kritik—, dass er den
sprachlichen Wandel als Ausnahmefall versteht und daher der gewshnlichen Kommuni-
kation blof bestitigenden Charakter zugestehen kann. Offensichtlich bezweifelt er, dass
die Kommunikation auf dem Grund formaler Sprachlichkeit allein neue und bessere
Handlungsgewissheiten konstituieren konnte. Vielleicht ohne es zu wollen, bewegt sich
Habermas damit parallel zur luhmannschen Systemtheorie, die mit Blick auf einen for-
malen Begriff der Kommunikation die Unwahrscheinlichkeit von deren Gelingen the-
matisiert: » Versetzt man sich auf den Nullpunkt der Evolution zuriick, so ist zunéchst
unwahrscheinlich, dafl Ego tiberhaupt versteht, was Alter meint — gegeben die Trennung
und Individualisierung ihrer Korper und ihres Bewuftseins. (...) Die zweite Unwahr-
scheinlichkeit bezieht sich auf das Erreichen von Adressaten. Es ist unwahrscheinlich,
daf3 eine Kommunikation mehr Personen erreicht, als in einer konkreten Situation an-
wesend sind; und diese Unwahrscheinlichkeit wichst, wenn man zusitzlich die Anfor-
derung stellt, daf8 die Kommunikation unverindert weitergegeben wird. (...) Die dritte
Unwahrscheinlichkeit ist die Unwahrscheinlichkeit des Erfolgs. Selbst wenn eine Kom-
munikation von dem, den sie erreicht, verstanden wird, ist damit noch nicht gesichert,
daf} sie auch angenommen und befolgt wird. (...) Diese drei Unwahrscheinlichkeiten
sind nicht nur Hindernisse fiir das Ankommen einer Kommunikation, nicht nur
Schwierigkeiten der Zielerreichung, sie wirken zugleich als Schwellen der Entmutigung.
Wer eine Kommunikation fiir aussichtslos hilt, unterldf3t sie. Man mufd daher zunichst
erwarten, dafl Kommunikation iiberhaupt nicht vorkommt oder, wenn sie vorkommt,
durch Evolution wieder eliminiert wird.« (Luhmann 1984: 2171.)

216

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns

analytische Philosophie hinweist, zu erkldren, selbst wenn auch diese
Stromung noch zu keinen abschlieffenden Ergebnissen gekommen ist
(Lafont 1994: 235-326). Die Welt bringt sich immer wieder selbst in
ihrer Kontingenz, die hier und jetzt besteht, zur Geltung und ist
nicht auf vorgingig Konstituiertes reduzierbar. Wichtiger ist aber
zweitens ein Einwand, den Charles Taylor in seiner Auseinanderset-
zung mit der welterschliefenden Sprachauffassung der deutschen
Romantik vorgebracht hat: Selbst wenn man die Auffassung teilt,
dass die Sprache nur als ein Ganzes zu verstehen ist, in dem dieses
sich in jedem einzelnen seiner Elemente wiederfindet, und dass der
Sprecher erst durch die gemeinschaftlich verbiirgte Sprache zu dem
wird, was er ist, ist daraus nicht zu schlieflen, dass damit die mogli-
chen Bedeutungen immer schon vorhandene und geteilte wiren. Die
Sprache ist kein Instrumentarium, das die Sprecher zwingt, sich nur
in den vorgegebenen Bedeutungsbahnen zu bewegen, da sie den Sub-
jekten erlaubt, immer wieder die Sprache zu veriandern und so neue
Ausdrucksméglichkeiten zu kreieren (Taylor 1985: 231). Aufgrund
ihres eigentiimlichen Charakters ist deshalb die Sprache in einem
doppelten Sinne nicht abschlieSbar und damit ein Ort der kontingen-
ten Produktion von Bedeutungen: Einerseits ist sie nicht totalisierbar,
d.h. keiner der Sprecher verfiigt iiber die Totalitit, so dass es fiir ihn
nichts Unvorhersehbares gibe, was in dieser Sprache sagbar wire;
andererseits entstehen sprachliche Bedeutungen immer durch Bezie-
hungen innerhalb des bestehenden sprachlichen Netzes. Neugestal-
tungen oder kontingente Transformationen von Teilen oder der ge-
samten Gestalt des Netzes erzeugen deshalb auch in kontingenter
Weise Bedeutungen, die einem Horer als unerwartet oder sogar neu
erscheinen kénnen.*

Eine Theorie des kommunikativen Handelns darf nicht mit
einem technologischen Begriff der Kommunikation operieren, in
dem alle Sprecher immer schon eindeutig miteinander verbunden
sind und sie sich Informationen nur im Rahmen bestehender Kodie-
rungen zukommen lassen (konnen), die nach einfachen Ja/Nein-
Schemata verfasst sind.”' Stattdessen muss der offene Charakter der
Sprache sowohl zur Welt und den anderen hin als auch zu Bedeutun-

% Hinter diesen Aussagen stecken auch Uberlegungen zum differentiellen Charakter
der Bedeutungskonstitution, vgl. dazu im folgenden Kapitel den Abschnitt 2.2. Siehe
auch Koveker/Niederberger 2000b, Niederberger 2000b.

91 Vgl. zur Kritik an diesem Modell der Kommunikation Derrida 1999¢, 325f.

217

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

gen, die nicht einfach durch frithere Bedeutungen determiniert sind,
in eine solche Theorie integriert werden. Erst mit dieser Integration
werden die Fihigkeiten der Sprache, kontingent bestehende Welt-
und Interaktionsverhiltnisse zu erfassen sowie kontingente, d. h. rein
mechanistisch-deduktiv nicht erzeugbare Bedeutungen zu generie-
ren, angemessen gewiirdigt. Gleichzeitig hat dies verschiedene Fol-
gen fiir die Elemente der Theorie, die bisher expliziert wurden, wie
z.B. dass selbst unter der Annahme der sprachlichen Gestalt der Le-
benswelt nichts iiber deren Identitit fiir diejenigen ausgesagt ist, die
sich in ihr bewegen, und dass die Situationen der expliziten Hand-
lungskoordinierung groferen Gefahren des Scheiterns ausgesetzt
sind, als dies bei Habermas vorgesehen ist. Aber dies wird zu unter-
suchen sein, wenn genauer bestimmt wurde, wie Kommunikations-
vorginge aussehen, die in Handlungsvollziige einbezogen sind.

4.2 Reflexivitat der Lebenswelt

Wihrend der erste systematische Vorbehalt eine Kritik zum Aus-
druck brachte, die nach den fritheren Ausfithrungen zur »Kontingenz
der Kommunikation« erwartbar war, ist der zweite einer, der erst im
Anschluss und auf der Basis der habermasschen Uberlegungen sinn-
voll ist. Die Darstellungen des Zusammenhangs zwischen Hand-
lungswissen und Lebenswelt haben gezeigt, dass es jenseits der sys-
temisch induzierten Handlungszwinge zwei wesentliche Modelle der
Konstitution des Handlungswissens gibt, wobei das erste darin be-
steht, dass die Lebenswelt selbst unproblematisch das Handlungswis-
sen bereitstellt, wihrend im zweiten aufgrund der bestrittenen Gel-
tung der lebensweltlichen Gewissheit das Handlungswissen durch
explizite diskursive Aufwendungen der Handelnden erzeugt werden
muss. Diese Dichotomie macht zwar systematisch korrekt auf kate-
gorial verschiedene Arten der kognitiven Leistung aufmerksam,
durch die das Handlungswissen zustande kommen kann, gleichzeitig
ist sie jedoch in dieser reinen Zweiteilung problematisch. Unter Ver-
hiltnissen der Moderne ist es unplausibel, davon auszugehen, dass
alle Handlungsgewissheiten (und dies gilt selbst fiir alle Handlungs-
gewissheiten, die fiir die symbolische Reproduktion erforderlich
sind) diskursiv erzeugt werden, steckt darin doch das doppelte Pro-
blem, dass es unwahrscheinlich ist, dass die Handelnden in allen Fil-
len, in denen die Lebenswelt keine dichte Regelung mehr vorsieht,

218

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns

diskursiv ihre gemeinsame Situationsdeutung aushandeln, so wie es
weiterhin unklar ist, wie die Riickiibersetzung dessen, was diskursiv
erzeugt wurde, in Handlungsgewissheiten aussieht. Offensichtlich
gerat Habermas in diese handlungstheoretischen Schwierigkeiten,
weil er davon iiberzeugt ist, dass nach dem Wegfall lebensweltlicher
Gewissheiten die Verniinftigkeit neuer Handlungsgrundlagen nur
durch den Diskurs garantiert werden kann. Zur Behebung der
Schwierigkeiten muss er deshalb unterstellen, dass die Handelnden
bei ihrem Einstellungswechsel zum Diskurs weiterhin auch in ihrer
Einstellung als Handelnde verbleiben, denn nur so kann der Diskurs
unmittelbar motivgestaltende und handlungsbestimmende Qualitat
haben. Eine solche Unterstellung braucht jedoch gerade aufgrund der
Bestimmungen, die Habermas im Kontext der Vernunft der Moderne
unternommen hat, mehr Begriindung als seine Texte anbieten.

Es ist deshalb zu tiberlegen, ob vom Ausgangspunkt der syste-
matisch-kategorialen Zweiteilung aus nicht anders weiterzuarbeiten
wire. Habermas ist, wie es auch fiir die Konzeption der >Kontingenz
des Handlungswissens« zuvor ausgefiihrt wurde, davon iiberzeugt,
dass das Handeln in allen seinen Varianten eines kognitiven Elemen-
tes bedarf, mit dem die Abstimmung der Handlung auf die bestehen-
den Weltverhaltnisse (in den drei Dimensionen) vorgenommen wird.
Daran anschliefSend ist es aber handlungstheoretisch nicht notwen-
dig, nur zwei Moglichkeiten der Gestaltung des kognitiven Elements
vorzusehen. Phianomene anderer Reflexionsverhiltnisse, die offen-
sichtlich im Handeln zum Ausdruck kommen, sind beispielsweise
das Objekt der Arbeiten der Ethnomethodologie: Harold Garfinkel
stellt ndmlich an deren Anfang die Beobachtung, dass die Handeln-
den in sozialen Kontexten hiufig Analysen der bestehenden Situati-
on vornehmen, diese mit den anderen Handelnden kommunikativ
abgleichen und dann so koordiniert handeln, dabei aber nicht in ex-

92 Vgl. zu dieser Kritik auch Benhabib 1986, 242. Einen Ansatz, diesen Punkt im Sinne
von Habermas auszuarbeiten, bietet z. B. Rainer Forst, indem er Uberlegungen der >In-
ternalismus/Externalismus-Debatte« iibernimmt und daraus folgert, dass »die verniinf-
tige Einsicht in solche nicht reziprok-allgemein zuriickweisbaren Griinde (...) dann zu-
gleich die praktische Einsicht [ist], daf3 ein entsprechendes Handeln nicht nur in einem
allgemeinen Sinne gefordert ist, sondern dafy man selbst konkrete Griinde hat, entspre-
chend zu handeln« (Forst 1999a: 181). Dies ist allerdings insofern keine Lésung des
Problems, als es sich um eine reine Geltungsbestimmung handeln konnte, die keinerlei
Auskunft iiber Effekte der Diskursteilnahme gibt, d.h. es wire eine blofSe Bestimmung
dessen, was ein praktischer Grund ist, ohne schon erkliren zu konnen, wie er denn
zustandekommt.

219

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

plizite Diskurse eintreten, da sie die Koordinationsleistung weder als
solche anstreben noch sich ihres Vollzugs bewusst sind.? Solche Phi-
nomene sollten zum Anlass genommen werden, den zwei kognitiven
Gestalten der Konstitution des Handlungswissens, die Habermas un-
terscheidet, eine dritte hinzuzufiigen, in der es sich um eine Art der
Reflexivitit der Lebenswelt handelt, d.h. eine Mischform zwischen
den beiden Gestalten, die zunichst vorgesehen sind. Eine solche
Mischform hitte viele Elemente des Diskurses, ohne dass ihr dessen
Explizitheit zukommen wiirde, weshalb sie eher als eine Komponente
lebensweltlicher Vollziige zu erachten wire. Obwohl damit offen-
sichtlich (zumindest virtuell) eine Ausdehnung des Geltungs- und
Anwendungsbereichs (partiell) verniinftiger Verfahren vorgenom-
men wird, scheint eine solche handlungstheoretische Ausdehnung
des kommunikativen Handelns zugleich die vernunfttheoretische
Frage aufzuwerfen, wie sich die kritischen Stellungnahmen zu erho-
benen Geltungsanspriichen in solchen nicht-selbstbewussten Diskur-
sen oder Kommunikationen artikulieren konnen. Wird sie allerdings
genauer betrachtet, dann wird ersichtlich, dass dieser Vorbehalt keine
prinzipielle Schwierigkeit darstellt. Denn diese Ausdehnung ermog-
licht nicht nur einen unproblematischeren Ubergang zwischen Dis-
kurs und Handeln, sondern sie kann zudem auch einen Ansatz zur
Erklarung dafiir bieten, wie in den Handlungszusammenhingen die
kognitive Leistung der Handelnden konstituiert wird und wie es zur
permanenten Transformation lebensweltlicher Gewissheiten kommt,
d.h. wie die Kontingenz der Gestalten der Lebenswelt denkbar ist
und warum es dennoch keine bloffe Kontingenz ist, sondern eine,
die auf interessante Weise in vernunfttheoretischer Hinsicht rekons-
truierbar oder zumindest bewertbar ist. Eine solche Erginzung wi-

9% »For members engaged in practical sociological reasoning (...) their concerns are for
what is decidable >for practical purposes, >in light of this situations, >given the actual
circumstances,< and the like. Practical circumstances and practical actions refer for them
to many organizationally important and serious matters: to resources, aims, excuses,
opportunities, tasks, and of course to grounds for arguing or foretelling the adequacy
of procedures and of the findings they yield. One matter, however, is excluded from
their interests: practical actions and practical circumstances are not in themselves a topic,
let alone a sole topic of their inquiries; nor are their inquiries, addressed to the tasks of
sociological theorizing, undertaken to formulate what these tasks consist of as practical
actions. In no case is the investigation of practical actions undertaken in order that per-
sonnel might be able to recognize and describe what they are doing in the first place.
Least of all are practical actions investigated in order to explain to practitioners their
own talk about what they are doing.« (Garfinkel 1984: 7)

220

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns

derspricht also nicht prinzipiell dem vernunfttheoretischen Vor-
behalt, der zuvor vorgebracht wurde, sondern erdffnet Optionen,
die Vernunft auf neue Weise einzubringen.

4.3 Naturalismus und Funktionalismus

Mit dem letzten Kritikpunkt kommen wir zu der Frage zurtick, wie
plausibel die habermassche Erweiterung der Theorie des kommuni-
kativen Handelns um funktionalistische und evolutionstheoretische
Uberlegungen ist. Hinter dieser Erweiterung stehen offenbar zwei
nachvollziehbare Erwigungen: Erstens teilt Habermas den hegel-
schen Vorbehalt gegeniiber Kant, der unter dem Titel der >Ohnmacht
des Sollens< bekannt wurde, woraus folgt, dass eine blofle Bestim-
mung der Verniinftigkeit des verstindigungsorientierten Handelns
nicht ausschlieBen konnte, dass dieses Handeln, selbst unter der Vo-
raussetzung, dass die motivationalen Probleme im Ubergang von der
Normenbegriindung zu deren Ausfithrung gekldrt sind, durch die
Interferenzen >empirischer« Faktoren so gravierend behindert wiirde,
dass es kaum Wirklichkeit erlangen konnte. Zweitens ist es aber auch
empirisch unplausibel, jedes Handeln durch Verstindigungsorientie-
rung zu erkliren, da es evidentermaflen soziale Verhiltnisse gibt, in
denen die Handelnden unter anderen Bedingungen (inter)agieren,
wobei dies auch in evaluativer Hinsicht kein blof8 defizitirer Zustand
sein muss, sondern beispielsweise einer sein kann, der durch das Ziel
dieser Handlungen gerechtfertigt ist.

Um die Schwierigkeiten zu beheben, die diese Erwigungen arti-
kulieren, wihlt Habermas eine dreifache Strategie, die sich wechsel-
seitig in ihren Elementen begrenzt und stiitzt: Erstens soll der His-
torische Materialismus so rekonstruiert werden, dass es moglich ist,
die geschichtliche Entwicklung als einen Lernprozess zu deuten, in
dem dieser das kommunikative Handeln zum Erscheinen bringt und
jenes dann zur Bedingung seines weiteren Fortgangs wird. Damit
wird aufgezeigt, dass der historische Prozess und der vernunfttheo-
retisch-normativ relevante Begriff des kommunikativen Handelns
reziprok aufeinander verweisen (Habermas 1976: 31). Zweitens wird
diese hypothetische Rekonstruktion, die zunichst nur empirisch
Plausibilitat erlangen kann, durch den Riickgriff auf anthropologi-
sche Uberlegungen biologisch-evolutionir neu bestimmt, wenn Ha-
bermas im Anschluss an Mead den Ausgangspunkt menschlicher Ko-

221

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

ordination tiberhaupt im >Anpassungsdruck« entdeckt, dem die Han-
delnden unter natiirlichen Bedingungen ausgesetzt sind. Angesichts
dieses Drucks erweisen sich zunichst der Ubergang von der Gebar-
den- zur Signalsprache und dann derjenige von den Signalen zu den
Symbolen als evolutionir folgenreiche Schritte, die das kommunika-
tive Handeln an die Abwehr naturaler Bedrohungen binden (Haber-
mas 1987b: 24-31).% Mit diesem Element ist auch die Grundlage der
abschlieenden und grundlegendsten Erweiterung eingefiihrt, da die
biologische Evolutionstheorie das Modell fiir alle Funktionalismen
abgibt, indem sie durch die jeweilige organische Ganzheit die Funk-
tionen ihrer einzelnen Teile definiert. Habermas greift auf den Funk-
tionalismus zuriick, um der ausschliefSlichen Orientierung am kom-
munikativen Handeln, die auch in den vorhergehenden Ergianzungen
immer noch besteht, die Legitimitit ausdifferenzierter Handlungs-
systeme hinzuzufiigen. Das kommunikative Handeln erscheint dann
als ein Reproduktionsmodus, der auf einen Teil der Gesamtgesell-
schaft beschrinkt ist, wihrend der Funktionalismus es ermdglicht,
die Reproduktionsleistungen eines weiteren Teils sowohl der Genese
als auch der Legitimitat nach zu begreifen. Habermas ist tiberzeugt,
mit diesen Schritten das Problem der fehlenden Motivation zu ver-
stindigungsorientiertem Handeln gelost und eine empirisch adiqua-
tere Beschreibung bestehender Handlungsvollziige gegeben zu ha-
ben.”

Uberzeugend an dieser Argumentation sind sicherlich zwei
Aspekte: Erstens ist es richtig, davon auszugehen, dass selbst unter
idealen Bedingungen nicht fiir jedes Handeln der unmittelbare
Ubergang von kommunikativ-gemeinschaftlicher Selbstbestimmung
zur Handlungsausfiihrung zu unterstellen ist. Und daneben er-
scheint es auch empirisch plausibler anzunehmen, dass die Handeln-

9% Uberlegungen dieser Art sind in der neueren deutschen Anthropologie, aus deren
Zusammenhingen auch Habermas akademisch stammt, gingig. Siehe dazu z.B. Blu-
menberg 1990, 10ff. Theunissen bestreitet die hier vorgetragene These mit Blick auf
die frithen Arbeiten von Habermas, unterstellt ihm aber dafiir eine letztlich kantia-
nische Transzendentalphilosophie: »Zum anderen sichert sich Habermas gegen die Ge-
fahr eines Naturobjektivismus ab, indem er die Interessendimensionen, in denen sich
Arbeit und Interaktion bewegen, kantisch als >Leistungen eines transzendentalen Sub-
jekts< deutet. Eine objektivistische Naturontologie kann sich nicht einschleichen, wo ein
transzendentales Subjekt alles Seiende in seinem Sein konstituiert.« (Theunissen 1981:
21)

% Eine vorziigliche Darlegung soziologischer und systematischer Vorbehalte gegen die-
sen Gebrauch des Funktionalismus bietet Joas 1986, 154 ff.

222

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns

den teilweise unter einem externen Druck stehen, der es ihnen un-
moglich macht, zu einer gemeinsamen Situationsdeutung mit ande-
ren zu kommen, und sie zwingt, im engen Rahmen vorgegebener
Bedingungen zu handeln. Daraus folgen jedoch aus verschiedenen
Griinden nicht die schwerwiegenden theoriestrategischen Schritte,
die Habermas unternimmt. So darf handlungstheoretisch auch die
Einfiihrung von Handlungssystemen nicht die Primisse hinter-
schreiten, dass jede einzelne Handlung unter singuliren Bedingun-
gen ausgefiihrt wird und insofern einer anpassenden kognitiven Leis-
tung des Handelnden bedarf. Kein externer Druck kann so spezifisch
sein, dass er eine genaue Handlungsausfithrung erzwingt. Selbst
wenn die systemische Handlungskoordination iiber die Handlungs-
folgen verlduft und nicht iiber die Handlungsziele oder-mittel, reicht
dies nicht hin, um den Handelnden eindeutige Vorgaben zu ma-
chen.? Bei der richtigen empirischen Beobachtung der relativen Ho-
mogenitit des Handelns in einzelnen Bereichen bleibt also zu kléren,
wie es trotz des je einzelnen Aufwands dazu kommen kann. Dies
impliziert die Verpflichtung, weiterhin genau zu bestimmen, wie sich
der systemische Anpassungsdruck in Handlungsmotivationen und
Entscheidungen umsetzt.

Grundlegend fraglich ist, wie normativ mit dem Funktionalis-
mus umgegangen werden muss, denn selbst die funktional nachvoll-
ziehbare Ausdifferenzierung muss Kritik an deren aktueller Form
nicht ausschlieffen. Die habermassche Theorie ist aber so stark auf
die Separierung von System und Lebenswelt bedacht, dass sie kaum
eine Moglichkeit vorsieht, einer solchen Kritik Ausdruck zu verlei-
hen. Es ist daher zu untersuchen, ob es nicht offenere Varianten
funktionalistischer Uberlegungen gibt, die zugleich der Kritik an be-
stehenden institutionalisierten Handlungsverhéltnissen mehr Raum
bieten.

Schlieflich ist unter den Bedingungen der Moderne die Uber-
zeugungskraft des Versuchs zu bestreiten, eine Naturgeschichte
menschlich-sozialer Existenz zu erzihlen, die zugleich an die Stelle
von Analysen treten kann, die normativ und vernunfttheoretisch
komplexer sind. Selbst wenn es innerhalb politisch-sozialer Selbst-
verstindigungsdiskurse sinnvoll sein kann, historische Rekonstruk-
tionen zu bemiihen, die Ziele und Verpflichtungen erhellen, ist es

% Habermas 1987b, 226, 391 ff. — Zur Kritik daran siehe Joas 1992, 337.

223

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

fragwiirdig, solche Rekonstruktionen iiber diesen Rahmen hinaus zu
behaupten.

5. Die Theorie des kommunikativen Handelns als
deskriptiv-normativer Ansatz einer Vernunfttheorie des
Handelns unter Bedingungen der Kontingenz —
Bewertung und Kritik

Was bleibt nach diesen Kritiken, die gewiss tief in die habermassche
Theorie eingreifen, von ihr iibrig? Ausgegangen sind wir in diesem
Kapitel von einer Konkretisierung und Prizisierung des handlungs-
theoretischen Problems der Kontingenz des Handlungswissens, die
sich bei Habermas findet und die er an den besonderen Schwierig-
keiten der Situationsdeutung festmacht. Der Handelnde muss in den
drei Dimensionen der natiirlichen Umstinde, die seine Handlung be-
dingen, der bestehenden Normen sowie der zulassigen Individualitit
sein Handlungswissen so bestimmen, dass die Handlung im Sinne
der Verwirklichung seiner Ziele erfolgreich ist, keine Sanktionen
durch die anderen nach sich zieht und sie ihm schliefslich auch zuge-
schrieben werden kann. Damit ist ein kognitives Element des Hand-
lungsvollzugs herausgearbeitet, das nicht nur deskriptiv als Art des
Umgangs mit der Kontingenz der Welt im Ganzen noch weiter zu
bestimmen ist, sondern auch normativ (zumindest virtuell) Objekt
der praktischen Vernunft ist. Habermas bestitigt damit die Aussage
des einfithrenden Abschnitts zur >Kontingenz des Handlungswis-
sens¢, dass es sich bei ihr eigentlich nicht um die Bestimmung einer
Kontingenz als solcher dreht, sondern um die verniinftige Antwort
auf die kontingenten Verhiltnisse, unter denen eine jeweilige Hand-
lung vollzogen werden soll. In diesem Sinne lassen sich seine Aus-
fithrungen zum modernen Vernunftbegriff nutzen, um die Grenzen
und Maglichkeiten desselben grundsatzlich und im Blick auf die Be-
stimmung des Handlungswissens auszuloten. Im Rahmen des
sprachphilosophischen Charakteristikums der modernen Vernunft
stoflen wir dabei auf wesentliche Parallelen zur >Kontingenz der
Kommunikations, da sich herausstellt, dass die Vernunft, die in der
sprachlichen Kommunikation zum Tragen kommt, als blof§ formales
Moment verstanden werden muss, denn es ist weder tiber ihre An-
wendungsvoraussetzungen noch iiber die Resultate ihrer Anwen-
dung moglich, blof§ aus ihr heraus materiale Aussagen zu treffen.

224

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deskriptiv-normativer Ansatz einer Vernunfttheorie des Handelns

Habermas nimmt also sowohl beziiglich des Handlungswissens als
auch der Kommunikation die relationalen Bestimmungen der Kon-
tingenz und der Vernunft auf, die das vorhergehende Kapitel skiz-
ziert hat, und konkretisiert sie.

Viele seiner Bestimmungen der modernen Vernunft laufen auf
den Begriff des kommunikativen Handelns zu, der deshalb im Kon-
text seiner Ausarbeitung in der Theorie des kommunikativen Han-
delns und ihrer Vorstudien en détail erértert wurde. Offensichtlich
fithrt dieser Begriff die beiden handlungstheoretischen und ver-
nunfttheoretischen Stringe zusammen, die zuvor getrennt diskutiert
wurden, und expliziert, wie wir mit ihm wiederum tiber ein Konzept
verfiigen, das nicht nur die genauere deskriptive und normative Be-
stimmung der Situationen ermoglicht, in denen dem Handelnden ein
aktiver kognitiver Beitrag abgefordert wird, sondern das zudem eine
allgemeinere Perspektive erlaubt, unter der auch der gewohnliche
Handlungsvollzug, der zunichst nur als ein solcher verstanden wird,
der durch lebensweltliche Gewissheiten gesteuert ist, unter Aspekten
seiner Verniinftigkeit betrachtet werden kann. So erreichen wir eine
weitere Prizisierung der >Kontingenz des Handlungswissenss, da sich
zeigt, dass die Perspektive, die blof8 den einzelnen Handelnden fokus-
siert, durch zwei Aspekte zu erginzen ist: Erstens ist die Geltung des
Handlungswissens, das zu konstituieren ist, in allen drei Dimensio-
nen von der Interaktion mit den anderen abhingig, und zweitens gibt
es mehr oder minder weite Moglichkeiten der Konstitution des
Handlungswissens. Dass das Handlungswissen mit Blick auf die nor-
mativen Verhaltnisse auf die anderen Handelnden angewiesen ist, ist
offensichtlich; dass es auch in den beiden anderen Dimensionen letzt-
lich nur auf dem Hintergrund kommunikativ erzielter Ubereinkiinf-
te giiltig sein kann, resultiert aus den Tatsachen, dass niemand allein
ein angemessenes Wissen tiber die natiirliche Welt erlangen kann
und dass die Ausbildung von Personlichkeiten sowohl hinsichtlich
ihrer Moglichkeiten als auch hinsichtlich ihrer Akzeptabilitit der an-
deren bedarf. Ernst genommen wird damit auch die vernunfttheore-
tische Aussage, dass die praktische Vernunft nicht aus sich heraus in
der Lage ist, das notwendige Handlungswissen zu generieren, denn
die kommunikative Interaktion mit den anderen ist nicht nur fiir die
normative Geltung des Handlungswissens relevant, sondern auch
material fiir die Erkenntnis der Verhiltnisse, die kontingenterweise
hier und jetzt bestehen. Dariiber hinaus ist zunéchst empirisch anzu-
erkennen, dass die Handelnden hiufig auf Verhiltnisse treffen, in

225

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Idee und Theorie des kommunikativen Handelns bei Jiirgen Habermas

denen ihnen institutionell der Rahmen, innerhalb dessen sie handeln
kénnen, vorgeschrieben wird, so dass sie, selbst wenn dieser Rahmen
keine kommunikativ einholbaren Optionen vorsieht, dazu gezwun-
gen sind, aus den verfiigbaren Optionen auszuwihlen. Diese wei-
teren Prizisierungen werfen die Frage auf, wie sich der Prozess der
Konstitution des Handlungswissens im einzelnen vollzieht. Haber-
mas bietet hierzu die Unterscheidung zwischen lebensweltlicher Be-
reitstellung und expliziter diskursiver Erzeugung an, womit zugleich
die systematisch relevanten Pole einer Theorie bezeichnet sind, laut
der das Handlungswissen kommunikativ gewonnen wird.

All diese Prizisierungen der >Kontingenz des Handlungswissens«
und der verniinftigen Reaktionen auf sie verdanken sich den Arbeiten
von Jiirgen Habermas und wiren nicht ohne sie zu gewinnen gewe-
sen. Insofern schwiichen die nachfolgenden Kritiken nicht die zentra-
len systematischen Erkenntnisse, die die Theorie des kommunikati-
ven Handelns zum Aufbau einer philosophischen Handlungstheorie
leistet, die sich nicht nur auf die Bestimmung der normativen Geltung
von Handlungen beschrinkt, sondern auch das Problem der kontin-
genten Verhiltnisse der Handlungsausfiihrung ernst nimmt. Aller-
dings zwingen die drei Vorbehalte des problematischen holistischen
und geteilten Sprachverstindnisses, der fehlenden Reflexivitit der
Lebenswelt und der nur bedingten Uberzeugungskraft der haber-
masschen Integration des Funktionalismus zu grundlegenden Revi-
sionen einiger der systematisch zentralen Elemente einer Theorie
des kommunikativen Handelns. So ist insbesondere die handlungs-
theoretische Dichotomie von Lebenswelt und Diskurs zu hinterfra-
gen, so wie auch der Aspekt des Kommunikativen im kommunikati-
ven Handeln in Distanz zum Diskurs erneut zu erortern ist. Erst auf
diese Weise kann eine Theorie des kommunikativen Handelns hand-
lungstheoretisch prézise sein — wobei sie allerdings Gefahr lauft, den
Anspriichen einer allgemeinen Reformulierung und Rekonstruktion
der Gesellschaftstheorie nicht mehr gentigen zu konnen.

Bevor jedoch abschlieflend diese Frage aufgeworfen wird, sollen
zunéchst die beschriebenen Kritikpunkte bearbeitet werden. Dazu ist
es sinnvoll, einen Blick in eine Tradition zu werfen, die ganz anders
argumentiert, in der sich aber dennoch Bausteine zu einer Theorie
des kommunikativen Handelns finden lassen, da auch sie davon iiber-
zeugt ist, dass sich die Konstitution des Handlungswissens, die not-
wendig auf die Kontingenz der Handlungsumstinde reagiert, nur mit
Hilfe eines Begriffs des kommunikativen Handelns verstehen lasst.

226

https://dol.org/10.5771/9783495097321-107 - am 16.01.2026, 08:43:21. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495997321-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Einleitung
	2.  Das Problem der Moderne und die Lösungsstrategie der Diskursethik
	2.1  Die Moderne als Problem der Handlungstheorie
	a.  Die Konstitution der Handlung
	b.  Die Lebenswelt als Handlungswissen
	c.  Die Transformation der Lebenswelt in der Moderne

	2.2  Die Moderne als Aufgabe für die Theorie
	a.  Das ›Projekt‹ der Moderne
	b.  Skeptizismus
	c.  Nach-Metaphysik
	d.  Nicht-Defaitismus
	e.  Sprachphilosophie

	2.3  Kontingenz und Vernunft als Dimensionen der Moderne und Aufgabe für die Theorie

	3.  Die Theorie des kommunikativen Handelns als Integration von Kontingenz und Vernunft
	3.1  Von der Kommunikationstheorie der Gesellschaft zur Theorie des kommunikativen Handelns – Elemente der Genese und systematischen Verortung des Begriffs des kommunikativen Handelns
	3.2  Die Erweiterung der Handlungstypologie und der Status des kommunikativen Handelns in der ›Theorie des kommunikativen Handelns‹
	3.3  Die zwei Formen der Verständigungsorientierung im kommunikativen Handeln
	a.  Das normale Funktionieren der Typen kommunikativen Handelns
	b.  Explizite Verständigung zur Rekonstruktion der Bedingungen des kommunikativen Handelns

	3.4  Rationalität und Rationalisierung des Handelns

	4.  Elemente einer Kritik der Theorie des kommunikativen Handelns
	4.1  Sprachholismus und Intersubjektivität
	4.2  Reflexivität der Lebenswelt
	4.3  Naturalismus und Funktionalismus

	5.  Die Theorie des kommunikativen Handelns als deskriptivnormativer Ansatz einer Vernunfttheorie des Handelns unter Bedingungen der Kontingenz – Bewertung und Kritik

