2. Methodik, Hintergriinde und
postanarchistische Theorie

In diesem Kapitel werde ich verschiedene Aspekte zur darauffolgenden politisch-
ideengeschichtlichen und politisch-theoretischen Betrachtung des anarchistischen
Politikbegriffs und der damit verbundenen Paradoxitit anarchistischen Denkens um-
reiflen. Zunichst beschreibe ich das Verhiltnis von Anarchismus zu Wissenschaften
(> 2.1.1) und nehme eine philosophische Annaherung an Paradoxitit vor (» 2.1.2). Bei der
Frage nach einer paradoxen Struktur anarchistischen Denkens kniipfe ich an Proudhon
an (» 2.2.1), dessen Theorie in eine andere Richtung zum Umgang mit der sozialistischen
Spannung im Politikbegriff (» 2.2.2) weist als etwa jene von Marx. Daraufhin stelle ich
die Verwendung des Politikbegriffs im zeitgendssischen Anarchismus vor (s 2.2.3).
Dieser ist von der liberalen Thematisierung von Antipolitik’ (> 2.3.1) wie auch von anti-
politischen Aspekten anderer Traditionen abzugrenzen (» 2.3.2). Im Anschluss nehme
ich eine politikwissenschaftliche Arbeitsdefinition des methodisch vorausgesetzten
Politikbegriffs vor (» 2.4.1). Schliefilich fithren Grundfiguren poststrukturalistischer
radikaler Demokratietheorien (+ 2.4.2) zum Postanarchismus (» 2.4.3) und damit zum
theoretischen Rahmen dieser Arbeit ausgehend von Saul Newman (> 2.4.4).

2.1 Anarchismus, Wissenschaften und Metatheorie
2.1.1  Zum Verhaltnis von Anarchismus und Wissenschaften
Die Tradition modernen anarchistischen Denkens ist weithin in der europiischen Auf-

klarung zu verorten, kann als eine Variante ihrer Radikalisierung angesehen werden und
reflektiert in diesem Zuge auch ihre interne Widerspriichlichkeit (Miimken 2005: 16).

1 »Antipolitik« wird in der zusammengeschriebenen Schreibweise verwendet, wenn sie auf die
nicht-anarchistische Verwendung des Begriffs verweist, wihrend die durch Bindestrich getrennt
»Anti-Politik« den hier mit Inhalt zu fiilllenden und zu untersuchenden Arbeitsbegriff in der anar-
chistischen Theorie beschreibt.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Das Verhiltnis von Anarchismus zu Wissenschaften ist dabei keineswegs geklirt, son-
dern zu problematisieren.” Es kann — wie das Schema unten verdeutlicht (> Fig. 5) — auf
mehrfache Weise bestimmt und besprochen werden. Zunichst kann darunter eine wis-
senschaftliche Betrachtung des Anarchismus verstanden werden, in dem Sinne, dass anar-
chistische soziale Praktiken, Denkweisen, Organisationsformen und dergleichen einer
wissenschaftlichen Untersuchung unterzogen werden, wie es insbesondere in der politi-
schen Theorie und Ideengeschichte, der Anthropologie, der Soziologie, der Geschichts-
wissenschaft oder der Sozialpsychologie vorstellbar ist. Zweitens konnte darunter ge-
fasst werden, das Anarchist “innen wissenschaftlich titig sind. Demnach ist davon auszuge-
hen, dass sie ihre Interessensgebiete (bspw. kooperatives Sozialverhalten) und Perspek-
tiven (bspw. eine grundlegende Kooperationsfihigkeit von Menschen) zur Untersuchung
bestimmter Gegenstinde einbringen. Darunter fillt auch eine mogliche wissenschafispo-
litische Aktivitit, wenn sie etwa Zuginge zu akademischem Wissen eréffnen, partizipati-
ve Lernformate einbringen und zur selbstorganisierten Aneignung von Bildungsinstitu-
tionen anregen. Drittens werden anarchistische Ansitze in verschiedenen Wissenschafts-
disziplinen vorgeschlagen und diskutiert u.a. fiir die Geographie (Springer 2016), An-
thropologie und Ethnologie (Graeber 2004), Archiologie (Black Trowel Collective 2016)
oder Soziologie (Restivo 2011). Hinsichtlich dieses Anliegens wire zu benennen, was an-
archistische Forschungsansitze von marxistischen, feministischen, postkolonialen, ra-
dikal-6kologischen Ansitzen oder der Kritischen Theorie unterscheidet und welche Kri-
terien sie dementsprechend aufweisen missen. Eine vierte Herangehensweise betrifft
die Erarbeitung eines »wissenschaftlichen Anarchismus«, wie ihn insbesondere Kropotkin —
analog zum Vorhaben von Marx, einen »wissenschaftlichen Sozialismus« zu begriinden
- zu formulieren versuchte (Kropotkin 1896). Das Anliegen bestiinde im Wesentlichen
darin, den Anarchismus als soziale Bewegung und Biindel von Lebensformen mit ei-
ner wissenschaftlichen Grundlage zu unterfiittern. Fiinftens bestehen Ansitze einer an-
archistischen Wissenschaftskritik, welche auf die Interessen eines »biirgerlichen« Wissen-
schaftssystems und -apparates sowie auf die funktionale Ausdifferenzierung von Wis-
senschaft als entkoppelter gesellschaftlicher Sphire abzielt. Dariiber hinaus weist sie
Potenziale auf, um die Form von Wissens- und Wahrheitsproduktion der eurozentri-
schen Moderne zu kritisieren. SchlieRlich wire, sechstens, eine wissenschaftliche Kritik an
anarchistischen Positionen oder Praktiken vorstellbar, die freilich nie selbst wertfrei geiibt
werden, aber z.B. einen unzulissigen Umgang mit empirischen Fakten oder verkiirzte
Darstellungen nachweisen kénnte.?

2 Von 2015 bis 2019 wurde im Herbst an der Universitit Hamburg der Kongress »Anarchistische
Perspektiven auf Wissenschaft« organisiert. Interessierten wurde dabei jeweils ein lohnenswertes
Programm zu verschiedenen anarchistischen Themen geboten. Das Verhiltnis von »Anarchismus
zu Wissenschaften« war dabei selbst jedoch nicht Gegenstand des Kongresses, was angesichts des
Titels durchaus irritieren kénnte.

3 Um ein Beispiel zu nennen: Der anarchistische Aktivist Peter Gelderloos veroffentliche eine Dar-
stellung der frithen Entwicklung von Staaten. Diese ist durchaus fundiert und bezieht diverse
Fachliteratur zum Thema ein (Gelderloos 2016). Eine ndhere Betrachtung ergibt allerdings, dass
die Darstellung vom anthropologischen/ethnologischen Standpunkt aus als unzuldnglich gelten
muss. Eine daran anschliefiende Kritik ist nicht an der populdrwissenschaftlichen Literatur als sol-
cher festzumachen, sondern an der Behauptung, wissenschaftlichen Standards zu entsprechen.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Diese sechs hier archetypisch getrennten Moglichkeiten einer Beschreibung des Ver-
hiltnisses von Anarchismus und Wissenschaften gehen ineinander iiber. Fiir diese Dis-
sertationsschrift sind v.a. der erste und zweite Punkt relevant. Inwiefern es Sinn er-
gibt, anarchistische Ansitze in verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen hervorzubrin-
gen und was ihre Kriterien sein miissten, wire an anderer Stelle zu diskutieren, wird
hier jedoch nicht verfolgt. Gleichwohl firbt der Inhalt des Gegenstandes sehr wohl auf
seine Bearbeitung ab, weshalb im Folgenden u.a. ein Ansatz zum Denken in Parado-
xien und Spannungsfeldern umrissen wird. Kropotkins Anliegen einen »wissenschaft-
lichen Anarchismus« zu erarbeiten, ist fiir die Theoriegeschichte des Anarchismus be-
deutend, wird an dieser Stelle aber aus denselben Griinden wie ein vermeintlich »wis-
senschaftlicher Sozialismus« verworfen. Selbstverstindlich lassen sich aus den theore-
tischen Uberlegungen verschiedener anarchistischer Denker*innen durchaus Inspira-
tionen fiir kritische Sozial- und Geisteswissenschaften ziehen.* Ebenso ist das Anliegen
nachvollziehbar, emanzipatorische soziale Bewegungen an empirisch feststellbaren ge-
sellschaftlichen Gegebenheiten und sozialen Phinomenen zu orientieren. Anarchismus
und Sozialismus selbst konnen und sollten aber meiner Ansicht nach nicht (mehr) den
Anspruch erheben, Gesellschaft grundsitzlich nach objektiv und rational bestimmbaren
sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen zu gestalten, weil dies dem ethischen Kern die-
ser Projekte nicht gerecht werden und zudem auf einem problematischen Wahrheitsan-
spruch beruhen wiirde.” Dennoch wird damit keiner »postmodernen Beliebigkeit« oder
gar einer Postfaktizititin der Politik, wie sie als Kehrseite technokratischen Regierungs-
handelns und der Pluralisierung der Wissensgenerierung durch soziale Medien neu be-
fordert wurde, das Wort geredet.

Der letzte Punkt, also eine wissenschafiliche Kritik am Anarchismus, wird in dieser
Arbeit nicht verfolgt. Auch die anarchistische Wissenschaftskritik ist nicht Thema dieser
Arbeit. Dennoch sei in diesem Zusammenhang insbesondere auf Michail Bakunins
Kritik der Autorititsanspriiche von »Wissenschaftler*innen« innerhalb des Sozialismus
hingewiesen, die mit einer Vorform eines sozialkonstruktivistischen Verstindnisses
von Wahrheit in den Sozialwissenschaften und einem Glauben an die absolute Gill-
tigkeit von Naturgesetzen korrespondiert (Bakunin 1999: 282-336, vgl. Bakunin 1969:
352fF., Bakunin 1975: 104—113, Lausberg 2012: 30). Diese Position wird von den meisten

4 Bspw. kénnen z.B. Michael Tomasellos (2010) evolutionsbiologische und sozialpsychologische Un-

tersuchungen zu kooperativem Sozialverhalten ganz im Sinne Kropotkins (2011) verstanden wer-
den und griindet sich Eva von Redeckers Revolutionsverstindnis (2020) mafigeblich in ihrer Be-
schiftigung mit Gustav Landauer (1907).
In diesem Zusammenhang ist zu erwédhnen, dass sich der moderne Anarchismus etwa zeitgleich
mit der Disziplin der Soziologie formiert. Auguste Comte, Herbert Spencer, Henri de Saint-Simon,
Emile Durkheim und andere wurden von anarchistischen Denker*innen rezipiert wie sich mindes-
tens bei Proudhon und Kropotkin feststellen lasst.

5 So argumentiert bspw. auch Rocker gegen den historischen Materialismus, mit welchem auf unzu-
lassige Weise naturwissenschaftliche Rationalitit auf den Bereich der Sozialwissenschaften iiber-
tragen wurde. Zugleich wendet er sich gegen den romantischen Ceschichtspessimismus, der u.a.
bei Oswald Spengler zum Ausdruck kommt und Grundlage des irrationalen Nationalismus ist.
Vielmehr entsprache die Gestaltung der Gesellschaften smenschlichen Absichten und Zielsetzun-
gen«und somit auch die ihnen zu Grunde liegenden theoretischen, ethischen und politischen etc.
Annahmen (Rocker 1949: 33f.).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

n


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anarchist¥innen seiner Zeit bzw. auch anschliefend geteilt.® Auch der philosophi-
sche Relativismus wie ihn Paul Feyerabend (1986) vertritt, kann als Weiterentwicklung
dieser Herangehensweise verstanden werden. Zu erwihnen ist auch eine individual-
anarchistische Kritik an einer vermeintlich »rationalen« Einrichtung gesellschaftlicher
Ordnung (z.B. Stirner 2008: 373ff.), wie auch Landauers nietzscheanischer Kulturpessi-
mismus, der mit einer mystisch aufgeladenen Formulierung einer alternativen Moderne
einhergeht (Landauer 1977: 7ff., vgl. Landauer 1967: 57-68).” Die in ihren variierenden
Ausprigungen unter Anarchist*innen verbreitete skeptische Haltung, kommt gut bei Ma-
latesta zum Ausdruck, welcher schreibt, auch in anderen sozialistischen Stromungen
gibe es

»gewiss Menschen, die den Interessen des Volkes nicht weniger aufrichtig verpflichtet
sind als die Besten unter uns. Was uns als Anarchisten auszeichnet und von allen ande-
ren unterscheidet, ist, dass wir uns nicht im Besitz einer absoluten Wahrheit wihnen;
wir halten uns weder fiir unfehlbar noch allwissend — was alle Gesetzgeber und po-
litischen Kandidaten implizit zu sein vorgeben; und folglich halten wir uns nicht fir
berufen, die Menschen zu lenken und zu fithren« (Malatesta 1894: 36f.).

Die wissenschaftliche Betrachtung des Anarchismus wird in dieser Arbeit wie erwihnt in den
Fachgebieten der politischen Theorie und Ideengeschichte sowie der Gesellschaftstheo-
rie vorgenommen. Demnach sind sie auch einer akademischen Begutachtung und Dis-
kussion zu unterziehen, wie sie den zeitgendssischen Ausprigungen und Standards der
Sozial- und Politikwissenschaften entsprechen. Dieser Rahmen gibt gleichermafien spe-
zifische Moglichkeiten, wie auch Einschrinkungen vor. Insofern bereits die Wahl des
Untersuchungsgegenstandes wie auch die Fragestellung einer akademischen Arbeit eine
Positionierung des Wissenschaftlers darstellen, ist auch das zweite angesprochene Ver-
hiltnis von Anarchismus und Wissenschaften von Belang. Die personlichen Beweggriin-
de des Forschers zur Untersuchung des spezifischen Gegenstandes interessieren dabei
wenig und nur bedingt seine eigenen Erfahrungen. Zu thematisieren ist jedoch die Invol-
viertheit eines Autoren, wenn seine Verstrickung mit dem Gegenstand leicht nachzuwei-
sen ist und daher Befiirchtungen nihren kénnte, diesen nicht weitgehend wertfrei und
objektivbetrachten zu kénnen. Freilich ist dies bei sozialwissenschaftlichen Themen und
solchen der politischen Theorie hiufig der Fall. Einem Verdacht sehen sich Personen, die
sich offentlich zum Anarchismus bekennen, besonders ausgesetzt: Wissenschaftlichen
Kriterien nicht gerecht werden zu kénnen, da sie Wissenschaft missbrauchen wiirden,
etwa um »Ideologie« zu verbreiten. Meines Erachtens nach verlangt dies umso mehr die

6 Mit anderen Worten richtet sich die anarchistische Kritik an »Wissenschaftlichkeit« im Wesent-
lichen gehen die Privilegierung akademisch geprigter Personen gegeniiber allen anderen sozia-
listischen Aktivist*innen, wie auch gegen den Avantgardeanspruch, der in sozialistischen Ideolo-
gien formuliert wird. Damit steht hinter der Wissenschaftskritik im Grunde genommen die Kritik
an einer Indienstnahme wissenschaftlicher Wahrheitsanspriiche zur »autoritidren« Formulierung
und Durchsetzung eines Fithrungsanspruches.

7 Lowy greift die Charakterisierung Landauers als »revolutiondren Romantiker« auf, welche sein
Denken so besonders macht (Lowy 2021: 190) und inspiriert, was ich hier als alternative Moderne
bezeichne.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Kennzeichnung eigener Positionen, der Transparenz und Nachvollziehbarkeit von Argu-
mentationsgingen.

Warum ist es dariiber hinaus offenbar schwierig, anarchistische Theorie zu entwi-
ckeln? Bereits eine theoretische,® v.a. aber eine wissenschaftliche und insbesondere ei-
ne akademische Beschiftigung mit Anarchismus 16st in anarchistischen Szenen immer
wieder Abwehrreflexe aus. Grundsitzliche Gefahren bei einer anarchistischen Theorie-
bildung werden gesehen in Hinblick auf: a) die als »autoritir« erachtete Vereinheitlichung
des (pluralistischen) anarchistischen Denkens; b) Fithrungsbestrebungen einzelner Per-
sonen und Avantgarde-Anspriiche bestimmter Gruppen statt einer »Spontaneitit der Mas-
sen« und ihrer akephalen Selbstorganisation; c¢) die ungeniigende Zuginglichkeit, Trans-
parenz und Verstindlichkeit, sei es gegeniiber der Allgemeinheit oder auch der anarchisti-
schen Szene selbst; d) die Integration, Verharmlosung und Versshnung anarchistischer Per-
spektiven mit den Bedingungen der herrschaftsférmigen Gesellschaftsform, in welcher
sie hervorgebracht werden; e) die Entradikalisierung und Einhegung der subversiven, re-
bellischen und sozial-revolutioniren Implikationen des Anarchismus durch den akade-
mischen Betrieb. Diese Probleme einer anarchistischen Theorieproduktion liegen nicht
etwain einem generellen Antiintellektualismus einer spezifischen soziale Szene begriin-
det, sondern gehen aus einem anarchistischen Engagement selbst hervor. Daher sind
auch diese Uberlegungen fiir die verfolgte Vorgehensweise mitzubedenken.

8 Der Begriff Theorie wird hierin dem Sinne verwendet, dass Theorieentwicklung auch auRerhalb ei-
nes wissenschaftlichen Rahmens vorstellbar ist. Bei Unkenntnis des Anarchismus wird bisweilen
die Frage aufgeworfen, ob »anarchistische Theorie« nicht ein Oxymoron sei. Diesem Vorurteil liegt
die Vorstellung zugrunde Anarchist*innen wiirden ihre Annahmen allein aus praktischen und sub-
jektiven Erfahrungen ableiten und sich daher theoretischen Denkens verweigern, insofern sie kei-
ne dafiir notwendige Distanz zum Erkenntnisgegenstand aufbauen konnten. Ein Uberblick iiber
theoretische Schriften des Anarchismus wie erin dieser Arbeit gewagt wird, entkréftet dieses Vor-
urteil schnell. Es gab und gibt anarchistische Theorie, wenngleich sie eine spezifische Auspragung
aufweist.

Zugleich treffen einige der hier genannten Punkte der anarchistischen Skepsis gegeniiber aka-
demischer Wissenschaft ebenfalls auf Versuche, anarchistische Theorie zu bilden, zu. Bspw. ge-
schieht die Zuriickweisung von Avantgarde-Anspriichen relativ unabhangig von der Kritik an aka-
demischen Wissenschaften. Ebenso werden Tendenzen der Entkoppelung von theoretischer Be-
schiftigung und lebensweltlichen Tatigkeiten kritisiert und zu tiberbriicken versucht. Jene erge-
ben sich vornehmlich aus einer arbeitsteiligen und ausdifferenzierten Gesellschaftsform, welche
den Eindruck einer (notwendigen) Trennung von Theorie und Praxis reproduziert. Vor allem mit
zwei konkreten Ansatzpunkten soll diese gesellschaftlich bedingte Trennung unterlaufen bzw.
perspektivisch aufgehoben werden: Mit einer »integralen Bildung« (Kropotkin 1901: 6, 184—212),
welche das gleichrangige Erlernen handwerklicher, landwirtschaftlicher und intellektueller Tatig-
keiten fur alle Gesellschaftsmitglieder ermdglichen soll. Und mit der Abwechslung dieser Tatig-
keiten nach eigenen Interessen und gesellschaftlichen Erfordernissen.

Dem widerspricht weder zwangslaufig per se die Spezialisierung auf bestimmte Tatigkeiten nach
eigenen Fahigkeiten und Interessen, noch die gesellschaftliche Ausdifferenzierung nach préferier-
ten Tatigkeiten. Entscheidend ist dabei, dass spezielle Tatigkeiten nicht die Selbstindigkeit von
Individuen in anderen Bereichen véllig einschranken. Mit der Ausdifferenzierung sozialer Zusam-
menhinge nach spezialisierten Tatigkeiten soll dariiber hinaus nicht das Grundverstandnis fiir an-
dere Aktivititen verloren gehen als auch der Bezug zu einem gesellschaftlichen Ganzen verstellt
werden.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

13


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Die Merkmale einer anarchistischen Theorieentwicklung und einige gingige Kritik-
punkte an ihr aus anarchistischen Szenen wurden hier genannt, um die Herausforde-
rungen und den Hintergrund zumindest anzudeuten, vor welchen diese Promotionsar-
beit steht. Damit setze ich freilich methodische Uberlegungen fort, wie sie zuvor schon
angestellt wurden. So lautet bspw. ein Schliisselargument zweier US-amerikanischer
politischer Theoretiker:

»The method of anarchism enacts the very decentralization [..]. Against the liberal
preference or need for central nodes from which to explain and organize the political
system, we argue that anarchism accepts and even constitutes a radical dispersion of
these elements. Dispersion does not mean elimination; anarchists do not subscribe to
a supposedly nihilistic denial of the political but rather to an appreciation for how the
political canin factincite (rather than overwrite) the myriad forms and capacities of hu-
man existence. The anarchist method holds that politics should encourage expressions
of human diversity rather than seek to control and explain it; that political association
and economic activity thrive by adaptability, contingency, and mutliplicity; that these
social units (which we have generically referred to as associations and activities) that
the anarchist method itself frames are nonidentical« (Klausen/Martel 2011: xv).

Fig. 5: Verhaltnisse zwischen Anarchismus und Wissenschaft

wissenschaftliche Betrachtung des Anarchismus ,wissenschaftlicher Anarchismus*
Anarchist*innen sind wissenschaftlich titig anarchistische Wissenschaftskritik
anarchistische Ansitze in wissenschaftliche Kritik am Anarchismus

Wissenschaftsdisziplinen :

2.1.2 Philosophische Anndherungen an Paradoxitat
Mit diesen Uberlegungen fiir ein Denken in Paradoxien einzutreten, ruft erfahrungsge-

mif starke Abwehrreflexe hervor. Spannungen, Ungewissheiten und Ambivalenzen aus-
zuhalten, fillt Menschen umso schwerer, je komplexer und faktisch widerspriichlicher

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

sich ihnen die gesellschaftlichen Verhiltnisse — in denen sie sich immerhin orientieren
miissen — darstellen und je stirker die Verdringungsmechanismen ausgeprigt sind, die
erforderlich sind, um individuelle Psychen zu integrieren. In modernen Herrschafts-
ordnungen werden Menschen angehalten, flexibel auf diese Bedingungen zu reagieren,
statt die potenzielle Plastizitit ihrer Gehirne zu nutzen, um Gesellschaft neu zu gestal-
ten, wozu die Philosophin Catherine Malabou (2021) anregt. Trennungen, Ausblendung
und Abgrenzung sind auch wesentlicher und notwendiger Bestandteilder staatlich-ka-
pitalistischen Gesellschaftsform. Inspiration fiir diese gesellschaftstheoretische Sicht-
weise lasst sich bspw. bei den Konzepten der »Wunschmaschinen« und »Schizoanaly-
se« finden (vgl. Deleuze/Guattari 1977a: 35-48, Ott 2005: 97—124). Vertreten Personen im
gesamtgesellschaftlichen Diskurs marginale und/oder marginalisierte Positionen, wie
bspw. anarchistische oder linksradikale Ansichten, ist der Druck ihre Perspektive ande-
ren gegeniiber zu erkliren und zu legitimieren nochmals héher. Dies erschwert es zu-
satzlich, Ambivalenzen in der eigenen Weltsicht einzugestehen und Paradoxien zuzu-
lassen. Zynismus (vgl. Schmidt-Salomon 2006: 146f.), Fatalismus, krampfhafte Rationa-
lisierung oder Romantizismus sind oftmals Folgen eines grundsitzlich vorhandenen Be-
wusstseins tiber verdringte gesellschaftliche Widerspriiche, gekoppelt an das subjektive
Empfinden der dringlichen, notwendigen und grundsitzlichen Verinderung derselben.
Sie werden von der eigenen Betroffenheit abgespalten, damit die betreffenden Subjek-
te bei begrenzten individuellen Handlungsmoglichkeiten und trotz ihrer Ohnmachtser-
fahrungen handlungsfihig bleiben.

Doch dies ist keine Zwangsliufigkeit. So thematisiert etwa Zygmunt Bauman die
Problematik der Erlangung von Handlungsfihigkeit in komplexen modernen Gesell-
schaften (Bauman 2005: 11-14). Das Andersartige und Fremde werde in der Moderne
auf ausschlieRende, unterdriickende und gewaltsame Weise konstruiert, wodurch sich
die Angst vor dem Unbestimmten aber nicht auflosen lasse (Ebd.: 92-129). Baumans
Hoffnung ist, dass postmoderne Menschen lernen konnten, mit Ambivalenzen zu le-
ben und von der Toleranz zur Solidaritit zu gelangen (Ebd.: 369—374). Thomas Bauer
beschiftigt sich anhand kulturwissenschaftlicher Studien zum Islam mit Mehrdeutig-
keiten, welche er mit dem Begriff der Ambiguitit thematisiert (Bauer 2018:13, vgl. Bauer
2019:17). Mit Vieldeutigkeiten konnten potenziell verschiedene Bedeutungen vermittelt
werden (Bauer 2018: 50). Dagegen sei das moderne Leben durch Ambiguititsfeindschaft
(Bauer 2019: 36f.), Wahrheitsobsession, Geschichtsverneinung, Reinheitsstreben (Ebd.:
50), Authentizititswahn (Ebd.: 60-72) und der problematischen Uberzeugung von der
eigenen »Meinung« (Ebd.: 87-97) geprigt und damit die vielfiltige Realitit der Welt
geleugnet (Ebd.: 12). Eine weitere Inspirationsquelle fiir den hier entfalteten Ansatz
kann bei Wolfdietrich Schmied-Kowarzki gesehen werden, welche sich mit einer in-
teressanten Interpretation der marxschen Dialektik beschiftigt und damit nach einer
brauchbaren Praxisphilosophie jenseits von dogmatischer »Weltanschauungs-Dialek-
tik« und reformistischer Sozialtheorie sucht (Schmied-Kowarzki 2018). Die folgende
Ausarbeitung eines Denkens in Paradoxien und Spannungsfeldern ist analog zur Intention
zu begreifen, mit der Marx seine Praxisphilosophie entwickelt. Unterschiede bestehen
allerdings hinsichtlich den Verstindnissen von Theorie und Praxis und gesellschaftlicher To-
talitit. Weiterhin wird von immanent vorhandenen, erstrebenswerten gesellschaftlichen
Verhiltnissen ausgegangen und damit tiber die Funktion der Philosophie als Kritik hin-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

75


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ausgegangen. Ob dies einen Gegensatz zu Marx’ Dialektik darstellt oder als spezifische
Interpretation von ihr angesehen werden kann, wire an anderer Stelle zu diskutieren,
dazu bietet Schmied-Kowarzki aber schon Ansatzpunkte (Ebd.: 319). In diesem Ab-
schnitt verweile ich noch bei philosophischen Uberlegungen zum dialektischen Denken,
zu denen auch der Logiker Guido Kreis in seiner Auseinandersetzung mit Kant, He-
gel und Georg Cantor einige interessante Gedanken entfaltet und letztendlich auf die
Begrenztheit des menschlichen Verstandes st63t (Kreis 2015).

Uber diese Inspirationsquellen hinausgehend, widme ich mich im Folgenden der
Einfithrung in Paradoxien von Margaret Cuonzo. Dabei erweist sich die Suche nach al-
ternativen Losungsansitzen als spannend, wie die Philosophin ausfithrt. Ermunternd
schreibt sie:

»Indem sie Widerspriiche zwischen einigen unserer rigidesten Uberzeugungen ans
Licht bringen, verlangen uns Paradoxien wichtige Antworten ab. Wenn wir ein ver-
nunftgeleitetes Leben filthren mochten, miissen wir auf paradoxe Widerspriiche
zwischen Uberzeugungen reagieren, die wir fiir wahr halten. [..] [Das] ist der Grund,
warum es bei unserer Beschiftigung mit Paradoxien und ihren Ldsungen um mehr
geht als um blofies Ritselraten. Wir bemiithen uns damit um ein gedankenvolleres,
ein starker von unserer Vernunft geleitetes Leben« (Cuonzo 2015: 28).

Das Feststellen oder Aufstellen von Paradoxien ist ilter als jene berithmten philosophi-
schen Paradoxien des Zenon von Elea aus dem 5. Jh. v. u. Z., welche Aristoteles als lo-
gisch erscheinende Fehlschliisse aus fehlerhaften Gedankengingen betrachtete. Ob auf
den Gebieten der Logik, der Statistik, in der Astronomie oder Biologie, den Wirtschafts-
wissenschaften oder in Kunstwerken, fithren sie auf »der Grundlage einleuchtender Pri-
missen [..] mit Hilfe einer plausiblen Uberlegung manchmal zu unerwartet absurden
Schliissen. Paradoxien stofen uns auf ein Problem unserer Schlussfolgerungen oder der
Aussagen, die wir als Primissen annehmen, oder der grundlegenden Begriffe, die der
jeweiligen Paradoxie zugrunde liegen« (Ebd.: 24). Und weiterhin

»bergen Paradoxien inmitten scheinbar unproblematischer Bestandteile Konflikte. Pa-
radoxien zwingen uns neu zu iiberdenken, wie wir die Dinge sehen, weil sie aufde-
cken, dass sich zwei oder mehr alltidgliche Auffassungen widersprechen, und uns mit
der Nase darauf stofen, dass uns eine scheinbar makellose Argumentation in einen
Widerspruch oder einen offenkundigen Irrtum verstricken kann. Mit anderen Worten,
Paradoxien zwingen uns infrage zu stellen, ob unser intuitives Verstandnis der Welt
wirklich zutrifft« (Ebd.: 33f).°

Dies kommt bereits in der griechischen Wortbedeutung zum Ausdruck. In einem Fach-
worterbuch-Eintrag wird »Paradox« etymologisch hergeleitet aus dem Griechischen von
»para >wider< und doxa >Meinung:, wider die gewdhnliche Meinung gehend, unerwar-
tet, unglaublich, sonderbar; dazu das Paradox(on), die Paradoxie, das dem Geglaubten,

9 Simon Critchleys Uberlegungen zu Humor weisen hierbei eine nennenswerte Analogie zur Wir-
kungsweise von Paradoxien auf (Critchley 2004: 9f.).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Gemeinten Zuwiderlaufende, das scheinbar Widersinnige; ein Befund, der iibliche An-
sichten auf eine iiberraschende Weise zuwiderlduft. Dabei kann es sich um zutreffende
oder nichtzutreffende Befunde handeln« (Regenbogen/Meyer: 482). Basale Uberzeugun-
gen oder Urteile gewinnen demnach in neuen Situationen und durch ihre Kombination
andere Bedeutungen, weswegen Paradoxien auf subjektivangenommenen Wahrschein-
lichkeiten beruhen, mit denen Menschen die Welt deuten. Jene berufen sich aber nicht
aufvollig subjektive Maf3stibe, sondern aufintersubjektiv geteilte Erfahrungswerte und
Annahmen, welche gemeinhin als rational angesehen werden. Je hoher die subjektive
Wahrscheinlichkeit bewertet wird und je valider ein Argumentationsgang ist, desto tie-
fer ist der Grad der vorgefundenen Paradoxie (Cuonzo 2015: 37—45). »Wirkliche Parado-
xien sind nach dieser Definition Argumente, bei denen der Gedankengang rundum kor-
rekt erscheint. Je offensichtlicher richtig die Argumentation, desto paradoxer das Argu-
ment einer Paradoxie« (Ebd.: 46). Weiterhin sind sie von nicht-paradoxen Argumentatio-
nen und solchen mit schlichtweg falschen Primissen zu unterscheiden. Sie bestehen in
wechselseitig unvereinbaren Aussagen, die in sich jeweils wiederum paradox sein kon-
nen (Ebd.: s1-61).

Cuonzo bezieht sich mafgeblich auf die Philosophen Mark Sainsbury, John Mackie
und Nicholas Rescher und stellt heraus, dass die Ansitze zur Losung von Paradoxien
gewohnlich in der Senkung des intuitiven Verstindnisses einer Annahme bestehen,
wodurch die Intuition geschult wird (Ebd.: 66ff.). Nach der ausfiihrlichen Darstellung
und Diskussion von sechs verschiedenen Losungswegen gibt Cuonzo zu bedenken, dass
die meisten Varianten mit zunehmender Paradoxitit meist nur unplausibel angewen-
det werden konnen. Damit wird umso deutlicher, dass die Losung echter Paradoxien
weniger eine Angelegenheit logischen Durchdenkens darstellt, weil sie mit Vorstel-
lungsvermoégen und somit Sprachpraktiken verkniipft sind, die Vagheit zulassen und
sogar manchmal Widerspriiche erlauben (Ebd.: 154ff.). Uberzeugungen kénnen zu-
riickgewiesen werden und Vorstellungen in sich zusammenbrechen, was nichts daran
indert, dass sie in ihrer Ungenauigkeit und Fehlerhaftigkeit fiir eine Orientierung im
Alltag erforderlich sind. Damit hilt die Philosophin fest:

»Obwohl im Alltag nitzlich, l4sst sich leicht zeigen, dass ihnen die Genauigkeit fehlt
und sie letztlich zu Widerspriichen fithren. [..] Wenn wir diese Vorstellungen nur stark
genug belasten, werden sie frither oder spater nachgeben und zu sehr kontraintui-
tiven Ergebnissen oder gar Widerspriichen fithren. Bedeutet diese Briichigkeit, dass
diese Vorstellungen im alltidglichen Leben weniger niitzlich sind? Durchaus nicht. [...]
Die beste Losung fiir alle bis auf die flachsten philosophischen Paradoxien erfordert,
die fundamentalen Fehler in den Begriffen und Vorstellungen zu akzeptieren, die sie
verursachen. Dann kénnen alternative Konzepte an ihre Stelle treten, mit denen sich
einige der misslichen Folgen der urspriinglichen Paradoxien umschiffen lassen. Doch
direkte Losungen in dem Sinn, dass sie auf Irrtiimer in der Paradoxie weisen, gibt es
nicht. Man kann ein anderes System einfithren, in dessen Rahmen sich die Primissen
als falsch erweisen, die Schlussfolgerungen als wahr oder die Argumentation als un-
giiltig, aber dieses Konstrukt bedeutet die Schaffung eines Ersatzkonzepts, dass sich
von demjenigen, dass zur Paradoxie gefiihrt hat, unterscheidet. Und darin liegt letzt-
endlich die Hinnahme der Paradoxie« (Ebd.: 160ff.).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

77


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Da hier im Weiteren Paradoxien betrachtet werden, die aus gesellschaftlichen Widersprii-
chen hervorgehen, geht es tatsichlich um Uberzeugungen, die fortwihrend mitein-
ander in Konflikt geraten (Ebd.: 101). Eine wissenschaftsgeschichtliche Beschiftigung
mit Paradoxien zeigt, dass Menschen sich zu ihrer Losung herausgefordert sehen, dies
aber zu unterschiedlichen Graden als problematisch begreifen. Sainsburg und Rescher
sehen in ihnen »unannehmbare Schlussfolgerungen« und »offenkundig falsche oder
widerspriichliche Schlussfolgerungen« (Ebd.: 170) und vertreten damit einen moder-
nen philosophischen Rationalismus. Mit Cuonzo wird dieser Ansatz im vorliegenden
Zusammenhang in Frage gestellt und zuriickgewiesen. Er unterscheidet sich von der
durch Aristoteles eingefithrten dialektischen Methode deutlich. So zeigt Zenon, dass
Argumentationsginge nach »gesundem Menschenverstand« (altgriech.: evd6&a) selbst
zu Paradoxien fithren, wihrend eine Lektiire von Eubulides zum Schluss fithrt, dass
Paradoxien in der Antike nicht aufgestellt wurden, um geldst zu werden, eher mit dem
Ziel allgemeine Annahmen — also den Alltagsverstand — zu kritisieren. Hingegen wur-
den im Mittelalter sogenannte »Insolubilien« (lat.: »unlosbare Ritsel«) entworfen, deren
Ziel es aber nicht war, Denkweisen oder etablierte Theorien in Frage zu stellen (Ebd.:
187-202). Immanuel Kants Antinomien, die er in Kritik der reinen Vernunft (Kant 2010)
formuliert (und die offenbar Proudhons Denken beeinflusst haben, s.u.) konnen als eine
Variante von Paradoxien angesehen werden (vgl. Kreis 2015: 11). Damit durchdenkt er
v.a. den Zusammenhang zwischen sinnlichen Erfahrungen und der Objektivitit oder
Totalitit der letztlich fiir Menschen nur auszugsweise erkennbaren Welt (Cuonzo 2015:
203-215). AbschlieRend zeichnet Cuonzo nach, dass nach Imre Lakatos in modernen
Wissenschaften das Auftreten einzelner Falsifikationen oder Paradoxien in Theorien
noch keineswegs zu ihrer Widerlegung fithren muss und sich Paradigmenwechsel hiu-
fig durch andere als rein rationale und experimentell gestiitzte Faktoren vollziehen. Paul
Feyerabend ist in diesem Punkt noch radikaler. Trotz ihrer innovativen Funktionsweise
wiirden Paradoxien im Rahmen herkémmlicher Wissenschaften an den Rand gedringt,
wie Thomas Kuhn darstellt (Ebd.: 218—-224). »Die Art, wie in Kuhns Phase der >normalen
Wissenschaft« Ritsel gelost werden, wirft auch Licht auf unsere normale Reaktion auf
Paradoxien. Weil sie unsere grundlegenden Intuitionen infrage stellen, Vorstellungen,
die nicht leicht ersetzbar sind, ist es nur natiirlich, dass wir in einer ersten Reaktion
versuchen, sie auszuriumen, um den Glauben an die Tragfihigkeit unserer alltigli-
chen Vorstellungen zu bewahren« (Ebd.: 227f.). Nach der Betrachtung verschiedener
wissenschaftstheoretischer Ansitze bliebe deswegen festzuhalten, dass bei der Losung
tiefgreifender Paradoxien oftmals kaum Fortschritte erzielt wurden. Dabei machten
Forscher*innen, die sich an Paradoxien den Kopf zerbrechen, immer wieder die Erfah-
rung, dass ihre Beschiftigung mit diesen das Denken und Wissen erweitert, anstatt
Ausdruck ihrer Unzulinglichkeit zu sein (Ebd.: 239—241). Allgemein haben »Paradoxien
die Funktion, iiberraschende Sachverhalte griindlich bewuf3t zu machen und eine tiefere
Auseinandersetzung mit ihnen zu provozieren« (Regenbogen/Meyer 2013: 483).

Nach der Lektiire von Cuonzos Buch kann zusammenfassend betont werden, (a) dass
Intuition und subjektive Wahrscheinlichkeiten eine entscheidende Rolle zum Verstind-
nis von Paradoxien spielen; (b) dass die meisten Versuche echte Paradoxien zu 16sen und
die gingigen Losungsansitze nicht besonders tiberzeugend sind; (c) dass Paradoxien
oftmals unbewusst von alltagsweltlichen Vorstellungen durchzogen sind, anhand derer

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Menschen sich orientieren (und subjektivieren); (d) dass sie dort, wo sie bewusst ge-
macht werden, Beunruhigung hervorrufen und zu ihrer Lésung anspornen; (e) dass es
keine Kriterien gibt, wonach Paradoxien per se als »problematisch« oder »unlogisch« an-
zusehen sind, sondern solche Einschitzungen von den historisch-kontextuellen Ratio-
nalititsvorstellungen abhingen; (f) dass die Aufstellung von Paradoxien nicht zwangs-
laufig ihre Losung erfordert, ihr erkenntnistheoretischer Gewinn indessen in der Be-
wusstwerdung iiber bereits vorhandene (implizite) Primissen und Uberzeugungen so-
wie in deren Hinterfragung liegt.

2.2 Sozialistische Spannung und Verwendung des Politikbegriffs
2.2.1 Eine paradoxe Struktur anarchistischen Denkens?

In der Philosophie wurde das Denken von Widerspriichen, welches seit Aristoteles als
Methodik bestand, durch Kants Antinomien aktualisiert und durch Hegels Wieder-
einfithrung der Dialektik auch auf gesellschaftliche Vorginge angewendet. Die »Herr-
Knecht-Dialektik, die familiire Triade von Mutter-Vater-Kind oder auch die Verwirk-
lichung biirgerlicher Freiheit und Gleichheit unter 6konomisch und sozial ungleichen
Bedingungen, sind dafiir bekannte Beispiele. Grundannahme ist, dass durch die Ver-
mittlung des Widerspruchs aus seiner Synthese etwas Drittes, Neues, hervorgehe,
womit Fortschritte und Entwicklungen generell erklirt werden. Durch die Junghegelia-
ner fand das dialektische Denken Eingang in die sozialistischen Bewegungen. Neben der
Philosophie Fichtes priagte und bestimmte es so auch Bakunins Denken (Lausberg 2012:
13-19). Dagegen lehnten bspw. Kropotkin und Landauer die dialektische Denkweise ab
(Kropotkin 1896: 3, 14, 29; Landauer 1967: 781f.), bewegten sich aber gleichwohl zwischen
dualistischen Polen (Herrschaft/Freiheit, Topie/Utopie), deren sinnvolle Vermittlung
sich allerdings nicht aus historischen, 6konomischen oder logischen Gesetzmifigkei-
ten ableiten lasse. Dies fithrt zur Vermutung, dass Theoretiker*innen des Anarchismus
versuchten, auf anderen Wegen mit gesellschaftlichen Widerspriichen umgehen, als je-
nem der Dialektik.' Dies erklart Otthein Rammstedt zutreffend, den Michael Lausberg
ungekennzeichnet zitiert hat:

»Im Anarchismus ist die Praxis der Theorie vorgeordnet wie die extensionale Welt der
verbalen. Daher ist fiir die Anarchisten nicht nur eine Theorie ohne Praxisbezogen-
heit unwissenschaftlich und als Theorie nicht vorstellbar, sondern es erscheint ihnen
Uberhaupt unméglich, die Komplexitit der Welt in ihrer Gesamtheit zu erkennen und
theoretische Aussagen dariiber zu geben, wie sie sein sollte. Deshalb gibt es keine rein
theoretischen Schriften des Anarchismus, und hierin liegt auch die Schwierigkeit, ihn
immanentzubeurteilen: jede Abhandlung misste formalistisch bleiben. Die anarchis-
tische Lehre weist Widerspriiche auf, die sich nicht aus einem theoretischen Unvermo-
genergeben, sonderndiein der Weltselbstsind und sich daherauchinder Theorie nie-
derschlagen. Die Welt wird von den Anarchisten als>pluralité d’éléments irréductibles

10  Demgegeniiber betont John Clark in Anschluss an Murray Bookchin die Bedeutung dialektischen
Denkens fiir den Anarchismus (Clark 2013: 13—25).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

79


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

et antagoniques< (Proudhon) verstanden; dagegen erscheint sie paradoxal, wenn aus
universalistischer Sicht verschiedene Systeme, die such >Sinn< begrenzt sind, zusam-
men in den Blick genommen werden« (Rammstedt 1969: 9, vgl. Lausberg 2012: 12).

Diese Wahrnehmung wird auch von weiteren Autoren geteilt. So betont George Wood-
cock in seinem Einfithrungswerk, mit welchem er den Anarchismus in Nordamerika
wieder bekannt machte, dieser sei »a creed inspired and ridden by paradox, and thus,
while its advocates theoretically reject tradition, they are nevertheless very much con-
cerned with the ancestry of their doctrine« (Woodcock 1962: 36).™ Herbert Read sieht den
Anarchismus auf einem grundlegenden Paradox beruhen, weil dessen Grundkonzep-
tion von freien Vereinbarungen aus Jean-Jacques Rousseaus Theorie des Sozialvertrages
hervorgehen wiirde. Mit jener verstricke Rousseau sich wie die meisten politischen
Denker*innen in der Abstraktion idealtypischer Menschen, woraus er die Annahme ei-
nes Allgemeinwillens ableitet, welcher durch eine ideal angeordnete Gesellschaftsform
erfullt werden konnte. Dies stehe kontrir zur Verhandlung divergierender Interessen
in einer Demokratie, weswegen der Aufklirer sich umso mehr getrieben fiihlte, die
republikanischen Ideal-Biirger*innen erst erziehen und sie mittels einer Zivilreligion
integrieren zu miissen. Dagegen bestehe die anarchistische Gesellschaftskonzeption
in einer grundlegend pluralen Féderation dezentraler und autonomer Kommunen,™
welche mit dem modernen Staat verstindlicherweise in Konflikt stiinde und den es
daher zu titberwinden gilte — angefangen beim deutschen Staat als Inbegriff eines fana-
tisch verfolgten zentralistischen Projekts eines vermeintlich homogenen Volkes (Read
1945/1971: 129-137, vgl. Graham 1989).

Mit dem Paradox, gesellschaftliche Ordnung durch Anarchie zu erreichen,” korre-
spondiert jenes, dass Herrschaft nur durch die Aneignung von Macht itberwunden und

B8 Dementsprechend gibt Woodcock Proudhon in einem Kapitel iiber diesen auch den beschreiben-
den Beinamen »The Man of Paradox« (Woodcock 1962: 106—143). Woodcocks Ansicht nach wire
auch Proudhons Ausspruch »Anarchie ist Ordnung« gewollt paradox (»willful paradoxical«) (Ebd.:
275).

12 Indiesem Zusammenhang wird die unabgeschlossene Promotionsarbeit von Ferdinand Stenglein
tiefere Einblicke in den umfassenden Begriff der Kommune bzw. des Gemeinwesens geben. Der Titel
des Vorhabens lautet: »Die Praxis der Anarchistischen Kommune: Depropertisierung und intersti-
tielle Autonomie«.

13 Nichtzu Letzt darin erweist sich der Anarchismus als spezifisch modernes Phinomen, insofern gegen

die herrschende Ordnung Chaos gesucht und hervorgerufen, andererseits aber (selbstorganisier-
te) Ordnung hergestellt werden soll. Der Entwurf einer libertar-sozialistischen Gesellschaftsform
diirfe demnach weder bestimmt noch dem Zufall (iberlassen werden. Siehe dazu auch Baumans
Ausfithrungen zu Ordnung und Chaos (Bauman 2005: 15-36).
Als paradoxes Vorhaben, kann dies auch in Anschluss an Bourdieu bezeichnet werden, der schreibt:
»Es gibt keine vollkommenere Anerkennung als die Anerkennung der doxa, weil sie sich als Aner-
kennung nicht wahrnimmt. Doxa heifst eine Frage bejahen, die ich nicht gestellt habe. Die Bindung
an die doxa ist die vollkommenste Bindung, die eine soziale Ordnung erreichen kann, weil sie sich
noch jenseits der Konstitution der Moglichkeit, anders zu handeln, ansiedelt: Das trennt die doxa
von der Orthodoxie« (Bourdieu 2014: 326). Diese Uberlegung weitergedacht, ist der Anarchismus
zwar auch heterodox, kann aber nicht lediglich als eine unter verschiedenen Heterodoxien gefasst
werden, da er das Prinzip der doxa selbst angreift und sich zugleich auf eine libertar-sozialistische
(implizite und nicht-gesetzliche) Heterodoxie beziehen muss, um dies tun zu kénnen.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

ersetzt werden kann, diese sich jedoch wiederum nicht zu neuen Herrschaftsformen ver-
dichten diirfe (vgl. Leonhardt 2019)."* Dariiber hinaus kénnen bereits bei einer gerin-
gen Kenntnis des Anarchismus weitere Vermutungen iiber derartige Paradoxien in ihm
angestellt werden. Dies betrifft bspw. die Integration sozialistischer und liberaler poli-
tisch-theoretischer Vorstellungen bei der Genese des Anarchismus, welche sich eben-
falls in dessen Freiheitsvorstellung widerspiegeln. Von Bakunin werden sie zum anar-
chistischen Verstindnis von sozialer Freiheit synthetisiert, einer Freiheit, welche fiir ihre
Realisierung nicht nur auf die Ablehnung von staatlicher Herrschaft und religiés-ideo-
logischer Autoritit, sondern dariiber hinaus auf die Uberschreitung der gesellschaftli-
chen Bedingungen und Normen angewiesen ist, in deren Rahmen sie entsteht (Baku-
nin 1969). Historische und zeitgendssische Kontroversen innerhalb anarchistischer Sze-
nen verdeutlichen allerdings, dass die Synthese offenbar bisher nie abgeschlossen wur-
de (resp. nie abgeschlossen werden kann). Ihr entspricht die Bestrebung, Gleichheit und
Freiheit miteinander verwirklichen zu wollen.

Grundlegende weitere Paradoxa finden sich offensichtlich im Anspruch, in einer
durchstaatlichten Gesellschaftsform nach Autonomie zu streben (+ 3). Dies kénnte ne-
ben dem Staat auch auf andere Herrschaftsverhiltnisse und -institutionen, wie auf den
Kapitalismus, das Patriarchat, die weif’e Vorherrschaft oder die Naturbeherrschung
bezogen werden. Das Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus (> 4) kann
ebenso als augenscheinliches Paradoxon gelten, insofern es dauerhaft Gegenstand
anarchistischer Diskussionen ist. Weil es aus widerspriichlichen gesellschaftlichen
Verhiltnissen hervorgeht, werde ich zeigen, dass dafiir tatsichlich bislang keine Losung
in Aussicht steht. Dariiber hinaus fithrt die Untersuchung des Begriffs der sozialen Revo-
lution (+ 5) — neben dem Nachweis eines Zwischenraumes zwischen sozialer Evolution
und politischer Revolution - rasch zu weiteren Paradoxien im anarchistischen Denken.
Dies betrifft etwa das Verhiltnis zwischen Negation und Konstruktion und den Anspruch,
eine radikale und umfassende Gesellschaftstransformation - in-gegen-und-jenseits™
einer von Herrschaft geprigten Gesellschaft — anzustreben. Gerade daraus entspringt

14 Dassim Anarchismus jegliche Form von Macht abgelehnt wurde oder wird ist ein Mythos, welcher
sich selbst unter Anarchist*innen aufgrund historischer und theoretischer Unkenntnis, wie auch
antiautoritiaren Reflexen hartnickig hilt. Dennoch ist die zeitgendssische Verwendung des Adjek-
tivs machtkritisch sinnvoll, da mit ihm die gesamtgesellschaftliche Ungleichverteilung von Macht,
diesich aufdie Beziehungen zwischen sozialen Gruppen und Einzelnen konkret auswirkt, wie auch
von diesen oft reproduziert wird, thematisiert wird. Dies ist der Fall, weil Herrschaftsverhaltnisse
notwendigerweise zu einer hierarchischen Strukturierung der Cesellschaft fithren.

In allen folgend betrachteten, klassisch-anarchistischen Quellentexten geht es — was dieses The-
ma angeht—in einer Doppelbewegung um die Ermdchtigung von Individuen, unterdriickten sozia-
len Gruppen, ausgebeuteten Klassen, selbstorganisierten Kommunen etc. und die Entmachtung
von politisch, 6konomisch, geschlechtlich, kulturell usw. privilegierten Klassen und Gruppen.
Erwdhnenswert ist, dass bspw. Bakunin auch Autoritit nicht ablehnte. Diese sei ein soziales Phi-
nomen, kein natirliches. Wenn Autoritat freiwillig und auf Zeit iibertragen, an Kompetenz fest-
gemacht und daraus keine Privilegien abgeleitet werden, ist sie — wie die Arbeitsteilung — sozial
funktional (Bakunin1975:108—113). Dies ist eines der Missverstandnisse, die leider auch (Loick 2017:
105) reproduziert.

15 Die Formulierung »in-gegen-jenseits« entnehme ich von John Holloway (2005: 220, 235f.), der sie
auf das Agieren in Briichen der kapitalistischen Gesellschaftsform bezieht.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

81


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

das Anliegen, konkrete Utopien zu schaffen sowie prifiguratives Handeln im »Hier & Jetzt«
zu intendieren. SchliefRlich mégen Versuche, gewihlte Mittel und angestrebte Ziele in einen
harmonischen Einklang und in eine adiquate Entsprechung zu bringen, zwar einer
hehren Absicht in der anarchistischen Theorie folgen, erweisen sich allerdings in der
Praxis innerhalb widerspriichlicher gesellschaftlicher Bedingungen notwendigerweise
als permanente Herausforderung. Dabei gilt es aber aus der Paradoxie selbst kein Dog-
ma zu machen, dagegen vielmehr auch das in Frage zu stellen, was Pierre Bourdieu als
»Paradox der doxa« bezeichnet, nimlich die

»Tatsache, daf die Weltordnung, so wie sie ist, mit ihren Einbahnstrafien und Durch-
fahrverboten [...] ihren Verpflichtungen und Sanktionen grosso modo respektiert wird
und dafs es nicht zu mehr Zuwiderhandlungen oder Subversionen, Delikaten und
>Verrlicktheiten<kommt [...]. Oder dafd sich, was noch erstaunlicher ist, die bestehende
Ordnung mit ihren Herrschaftsverhiltnissen, ihren Rechten und Bevorzugungen,
ihren Privilegien und Ungerechtigkeiten, von einigen historischen Zufillen abge-
sehen, letzten Endes mit solcher Miihelosigkeit erhilt und daf die unertraglichen
Lebensbedingungen so hiufigals akzeptabel oder sogar natiirlich erscheinen kénnen«
(Bourdieu 2005: 7).

Derartige Phinomene werden im Verlauf der Arbeit betrachtet. Doch zunichst gehe ich
auf die wohl markanteste Benennung der Paradoxitit im Anarchismus ein: dem Vorwurf
von Marx an Proudhon. Marx kritisiert Proudhon zutreffend fiir dessen verkiirzte Be-
schreibung des Kapitalismus, mit welcher er die Form des biirgerlichen Privateigentums
als konkrete historische Eigentumsbeziehung nicht verstehe. Fiir den vorliegenden Zu-
sammenhang interessant ist der Vorwurf, dies resultiere aus Proudhons »kleinbiirger-
lichen« Denkstrukturen. Diese Ansicht verkam zu einem dauerhaft wiederholten, vul-
gir verstandenen Klischee. Um der Frage nachzugehen, inwiefern hinter dieser Ausein-
andersetzung unterschiedliche Umgangsweisen mit gesellschaftlichen Widerspriichen
stehen, sind die politischen Zerrbilder loszulassen, mit welchen auf anachronistische
Weise Identitit gebildet und Autoritit behauptet werden sollen. So erliutert Marx dem
Publizisten Pawel Annenkow seine Kritik an Proudhons Buch Philosophie der Staatsokono-
mie oder Notwendigkeit des Elends (1847/1966) und stellt dessen »biirgerliche« — mit anderen
Worten »idealistische«® — Denkweise heraus, mittels derer Proudhon Kategorien und
Ideen von materiellen Verhiltnissen entkoppele und als immerwihrend ansehen wiirde.
Jene Gegensitze — namentlich von Besitzenden und Mittellosen -, die Proudhon analy-

16  Der Vorwurf des »ldealismus« wurde von Marxist*innen regelmifig angewandt, um anarchisti-
sche Positionen zu diskreditieren, und war als dieser Kampfbegriff lange Zeit mit einem totalen
Wabhrheitsanspruch verknipft. Dagegen beginnt Bakunin sein Buch Gott und der Staat direkt mit
einem Pladoyer fir den Materialismus und leitet gerade aus diesem aber die Bedeutung mensch-
lichen Denkens, Wollens und Entscheidens ab, wobei er sich auf Proudhon bezieht (Bakunin 2013:
33).

Die Debatte um Idealismus-Materialismus kann hier nicht weiterverfolgt werden, spielt fiir das
anarchistische Denken aber insofern eine Rolle, als dass sie bei der Genese des Anarchismus einer
der groften philosophischen Streite darstellte.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

siert und in ein gutes Gleichgewicht bringen will, méchte Marx in der sozialen Revolution
mit dem Sozialismus tiberwinden. Am Ende des Briefes schreibt er:

»Herr Proudhon ist von Kopf bis Fuft Philosoph, Okonom des Kleinbiirgertums. In ei-
ner fortgeschrittenen Gesellschaft und durch den Zwang seiner Lage wird der Kleinbiir-
ger einesteils Sozialist, andernteils Okonom, d.h., er ist geblendet von der Herrlichkeit
der grofen Bourgeoisie und hat Mitgefiihl fir die Leiden des Volkes. Er ist Bourgeois
und Volk zugleich. Im Innersten seines Gewissens schmeichelt er sich, unparteiisch zu
sein, das rechte Gleichgewicht gefunden zu haben, das den Anspruch erhebt, etwas
anderes zu sein, als das rechte juste-milieu. Ein solcher Kleinbiirger vergéttlicht den
Widerspruch, weil der Widerspruch der Kern seines Wesens ist. Er selber ist blofd der
soziale Widerspruch in Aktion. Er mufs durch die Theorie rechtfertigen, was er in der
Praxis ist, und Herr Proudhon hat das Verdienst, der wissenschaftliche Interpret des
franzosischen Kleinbiirgertums zu sein, was ein wirkliches Verdienst ist, da das Klein-
biirgertum ein integrierender Bestandteil aller sich vorbereitenden sozialen Revolu-
tionen sein wird« (MEW 27: 462).

Worauf Marx in diesem Zusammenhang im Wesentlichen hinaus maéchte, ist, dass die
soziale Position des Theoretikers sein Denken mafgeblich pragt und im Falle Proudhons
(der sich selbst aus drmlichen Verhiltnissen hochgearbeitet hatte, seine Werke als Auto-
didakt schrieb und veréffentlichte) dessen »Vergottlichung des Widerspruchs« erkliren
wiirde. Proudhon 16se den Widerspruch — welcher im Eigentum als konkreter histori-
scher Form und gesellschaftlicher Beziehung begriindet liegt — daher nicht auf, verwirft
hingegen das Eigentum an sich, wihrend er gleichzeitig eine Umverteilung der Produk-
tionsmittel fordert, in der Annahme, damit wire der Kapitalismus itberwunden." Er be-
diene sich der Antinomien Kants um Gegensitze zu konstruieren, die er gleichwohl nicht
aufzulosen anstrebe. »Danach haben alle Dinge in der wirklichen Welt ihre schlechte und
gute Seite, sie bewegen sich in einem >Einerseits — Andererseits¢, ohne dafd diese beiden
Seiten als Momente einer unauflésbaren Totalitit begriffen wiirden« (Lenk 1973: 93). Als
selbst erklirter Wissenschaftler bilde sich Proudhon ein, iiber den materiellen Verhilt-
nissen zu schweben und sie beurteilen zu kdnnen - ein Vorwurf, den Marx keineswegs
auf sich selbst anwendet, schliefllich stehe seine Theorie auf dem Boden des »wissen-
schaftlichen Sozialismus«. Interessanterweise schrieb Marx fast 20 Jahre nach dem Brief
an Annenkow einen zweiten, anlisslich des Todes von Proudhon, an den sozialistischen
Redakteur Johann Baptist Schweitzer. Darin wiederholt er seine Kritik an Proudhons Ei-
gentumsbegriff, weist aber auch auf dessen Verdienste und Popularitit hin. In Bezug auf
Umgangsweisen mit gesellschaftlichen Widerspriichen endet er mit:

»Proudhon neigte von Natur zur Dialektik. Da er aber nie die wirkliche wissenschaft-
liche Dialektik begriff, brachte er es nur zur Sophistik. In der Tat hing das mit seinem
kleinbiirgerlichen Standpunkt zusammen. Der Kleinbiirger ist [..] zusammengesetzt
aus einerseits und andererseits. So in seien 6konomischen Interessen, und daher in
seiner Politik, seinen religidse, wissenschaftlichen und kiinstlerischen Anschauungen.

17 Derinhaltlichen Kritik von Marx an Proudhon wird hier weitestgehend zugestimmt. In seinen Po-
lemiken gegen den Anarchismus diskreditiert sich Marx weitgehend selbst.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

83


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

So in der Moral, so in everything. Er ist der lebendige Widerspruch. Ist er dabei, wie
Proudhon, ein geistreicher Mann, so wird er bald mit seinen eigenen Widerspriichen
spielen lernen undsie je nach Umstianden zu auffallenden, gerduschvollen, manchmal
skandal6sen, manchmal brillanten Paradoxen ausarbeiten. Wissenschaftlicher Schar-
latanismus und politische Akkomodation [= Anpassung] sind von solchem Standpunkt
unzertrennlich« (MEW 16: 31f., Anmerk.: J.E.).

Wiederum stellt Marx das »sophistische«, antinomische Denken Proudhons als eines sei-
ner wesentlichen Stilelemente heraus und erklirt dieses aus dessen widerspriichlicher
sozialstruktureller Position. Aus diesem Grund sei er — zur Rechtfertigung seiner eige-
nen Position — gezwungen, mit den Widerspriichen zu spielen, sie zu vermitteln und
gewissermaflen zu affirmieren. Er arbeite sie zu Paradoxien aus, welche er fir unauf-
léslich halte und unterschiedlichen Situationen entsprechend anpassen wiirde.”® Da-
hingehend beachtlich ist Marx’ Lob im ersten Zitat, es sei Proudhons Verdienst, »wis-
senschaftlicher Interpret des franzosischen Kleinbiirgertums zu sein [...] [da dieses] ein
integrierender Bestandteil aller sich vorbereitenden sozialen Revolutionen sein« (Marx
1846:105) werde. Demnach sieht Marx eine Notwendigkeit gegeben, von der Konstitution
des Bewusstseins der jeweiligen Zeit und sozialen Klassen auszugehen, um gesamtge-
sellschaftliche Verinderungen zu initiieren. Die wirkliche Leistung Proudhons bestiinde
weitergedacht also darin, aus einer bestimmten gesellschaftlichen Position heraus nach
Méglichkeiten des Umgangs mit gesellschaftlichen Widerspriichen zu suchen.” Dieser
Versuch ist offensichtlich anders gestaltet als jener von Marx selbst, der im Sozialis-
mus als Gesellschaftsform die dialektische Synthese des 6konomischen Widerspruchs
sieht. Dabei bleibt unklar, ob er als zentralen Widerspruch jenen zwischen der Entfal-
tung der Produktivkrifte bei den ihnen hinterher hinkenden Produktionsverhiltnissen,
oder eher einen politischen zwischen den biirgerlichen Klassen und ihren Feinden ansieht
(Reitz 2013: 118). In jedem Fall begniige Marx sich nicht mit paradoxen Gedankenspie-
lereien, wie Proudhon es tue. Im Ubrigen geht Proudhon selbst auf die Kritik ein und
schreibt, der »Leser hiite sich davor, in diesem Antagonismus, diesen Gedankensitzen,
diesen Ausgleichungen nur eine geistige Sophisterei von mir zu sehen. Ich weif3, dass ei-
ne einfiltige Theorie wie Kommunismus oder Staatsabsolutismus viel leichter zu fassen
ist als die Untersuchung der Antinomien. Aber der Fehler liegt nicht bei mir, der ich nur
einfacher Beobachter und Erforscher der Reihen bin« (Proudhon 1866/1963c: 333).

Was also, wenn in Proudhons Denkweise wirklich zumindest eine Variante anarchis-
tischen Denkens insgesamt zum Ausdruck kommt? Was, wenn ein Denken in Paradoxien
tatsdchlich als Merkmal auch der politischen Theorie des Anarchismus gelten miisste?
Zumindest Bernard Voyenne lidt in seiner Darstellung des Proudhon’schen Denkens da-
zu ein, diese Herangehensweise zu verfolgen:

18  Vor diesem Problem sieht sich auch Christoph Spehr mit seiner Theorie der freien Kooperation ge-
stellt (Spehr 2003: 63ff.).

19 Bezeichnenderweise beschiftigt sich Proudhon jedoch im Wesentlichen mit dem 6konomischen
Widerspruch, wiahrend er das patriarchale Geschlechterverhiltnis leugnet und sich als Antifemi-
nist zeigt.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

»Proudhon verneint das Prinzip des Nicht-Widerspruchs, zumindest in seiner banalen
Form, und eben das hat ihm die stindige Anklage wegen Paradox-Verbrechens einge-
tragen. In seinen Augen ist es die Wirklichkeit selbst, die widerspriichlich ist, weil sie
aus dem Konflikt zwischen gegensitzlichen Werten besteht. [...] Proudhon denkt in
Widerspriichen; das ist eine Tatsache: er wendet sich gegen ein fiir allemal empfange-
ne Ideen [..] [und versucht] Widerspruch auszudriicken. [...] Den Anspruch zu erheben,
Widerspriiche zu l6sen—anders gesagt: die Bewegung des Fortschritts irgendwo anzu-
halten — heifst unweigerlich die Herrschaft eines neuen Absolutismus und infolgedes-
sen der Intoleranz und des Todes zu 6ffnen. Es gibt keine definitive Wahrheit, sondern
nur Teilwahrheiten, die ohne ihre Komplementarwahrheiten hochstens Halbwahrhei-
ten sind« (Voyenne 1982:19—22).

Um einen Gedankensprung in aktuellere Debatten zu wagen, in denen sich diese Pro-
blematik fortsetzt: Bini Adamczak schreibt, im Marxismus habe es Debatten iiber den
»richtigen Zeitpunkt« der Revolution, die zwischen (6konomischen und historischen)
Determinismus und (politischen) Voluntarismus oszillierten, gegeben (Adamczak 2017:
89). Dabeli iibersieht Adamczak, dass sie fiir die voluntaristische und fiir die deterministi-
sche Herangehensweise an diese Problematik jeweils ein Zitat von Marx anfithren kann,
nicht jedoch fiir jene dritte Option, also der Entfaltung des sozial-revolutioniren Poten-
zials durch »Produktionsverhiltnissen und Verkehrsformen, die sich parallel zu den
dominanten entwickeln, um sie schlief3lich zu ersetzen« (Ebd., > 5.4.2). Die Schaffung
von parallel existierenden Organisationsformen zu den bestehenden der vorgegebenen
Herrschaftsordnung, ist keineswegs ein zu vernachlissigender strategischer Ansatz
innerhalb der Arbeiter*innenbewegung oder anderen oppositionellen Strémungen.
Vielmehr lag darin eine wesentlichste Strategie sozialistischer Bewegungen, die sich in
selbstorganisierten Grund- und Volkshochschulen, Sportvereinen und Freizeitheimen,
Kollektivbetrieben, Konsumgenossenschaften, Wohnungsgenossenschaften, Sparkas-
sen und Volksbanken sowie partizipativen Mitbestimmungsgremien in Form von Riten,
anschaulich manifestierte und institutionalisierte. Entgegen Adamczaks Behauptung
handelt es sich beim Aufbauen und Ausweiten von erstrebenswerten Parallelorgani-
sationen und sozialen Beziehungen eben nicht um eine dritte marxistisch inspirierte
Strategie. Vielmehr kann diese Freiraumstrategie als genuin anarchistisch bezeichnet
werden, wie Erik Olin Wright plausibel herausarbeitet (Wright 2017: 414f., 435-452).
Sie ist daher gleichermafRen von den Strategien revolutionirer Avantgardegruppie-
rungen (Parteikommunismus) und reformorientierter Parteien (Sozialdemokratie) zu
unterscheiden, die sich stark auf marxistische theoretische Annahmen bzw. deren ideo-
logischer Fragmente beziehen und ihre Politik dem Staat zuordnen. Dariiber hinaus
sind anarchistische Strategien auch etwas anderes als evolutionire Verbandspolitik und
Aufklirungsarbeit (Linksliberalismus).

Proudhon selbst hatte Anteil an der Schaffung lebendiger Parallelorganisationen, in-
dem er an der Griindung proto-gewerkschaftlicher Arbeiterborsen mitwirkte, in welchen
Arbeiter*innen sich gemeinsam organisierten, sich gegenseitig Auftrige vermittelten,
in Kassen zur Unterstiitzung von Arbeitslosen einzahlten und Selbstbildung betrieben.
Insofern stellten diese Formen selbstorganisierter gegenseitiger Hilfe und praktischer
Solidaritit einen naheliegenden Umgangsversuch mit den Widerspriichen der kapita-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

85


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

listischen Gesellschaft dar, der fiir den biirgerlichen Staat eine weit grofiere Bedrohung
darstellte, als gelegentliche Hungeraufstinde oder die blof3e Forderung nach politischen
Mitspracherechten. Uberlegungen, wie die grundlegenden Widerspriiche méglicher-
weise aufgelost oder zumindest transzendiert werden konnten, schliefien diese Ansitze
der Selbstorganisation nicht aus. Jene konzentrieren sich aber auf Versuche zur Mil-
derung bestimmter Probleme und die Erfillung konkreter Bediirfnisse. Dass dies in
einer von Herrschaftsverhiltnissen durchzogenen Gesellschaft selbst nur auf wider-
spriichliche, gebrochene und experimentelle Weise geschehen oder ansonsten gar nicht
gelingen kann, ist dabei evident. Um dies theoretisieren zu kénnen, wird dem Denken
in Paradoxien nachgegangen.

2.2.2 Die sozialistische Spannung im Politikbegriff

Im Manifest der Kommunistischen Partei schreiben Marx und Engels in einer berithmten
Passage:

»Sind im Laufe der Entwicklung die Klassenunterschiede verschwunden und ist alle
Produktion in den Handen der assoziierten Individuen konzentriert, so verliert die 6f-
fentliche Gewalt den politischen Charakter. Die politische Gewalt im eigentlichen Sin-
ne ist die organisierte Gewalt einer Klasse zur Unterdriickung einer andern. Wenn das
Proletariat [...] die alten Produktionsverhiltnisse aufhebt, so [...] [tritt an] die Stelle der
alten biirgerlichen Gesellschaft mitihren Klassen und Klassengegensitzen [...] eine As-
soziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung fiir die freie Entwick-
lung aller ist« (Marx/Engels 1844/2009: 43).

Gelesen als historisches Dokument, welches von einem spezifischen Standpunkt heraus
mit klarer Intention formuliert wurde, verdichtet sich darin beispielhaft eine Auseinan-
dersetzung, welche seinerzeit im sozialistischen Lager gefithrt wurde. Marx und Engels
analysieren Politik als politisches Herrschaftsverhiltnis, weswegen Kommunist*innen
sich politisch (in einer Partei) organisieren miissten, um eine andere politische Herrschaft
ausiiben zu kénnen. Die Ubernahme der Staatsmacht und die Errichtung einer Dikta-
tur des Proletariats wiren demnach die Vorbedingungen fiir die grundlegende Umgestal-
tung der birgerlichen Gesellschaft, erméglichten die Vergesellschaftung der Produkti-
onsmittel und damit die Abschaffung der Klassenunterschiede. Letztendlich wiirde der
Staat als Manifestation politischer Herrschaft »absterben« und einer »freien Assoziati-
on« der Produzierenden weichen, welche zugleich eine herrschaftsfreie Form der poli-
tischen Organisation des Gemeinwesens darstellen wiirde (Engels 1962: 261ff., vgl. Le-
nin 1970: 330ft.). In diesem Sinne bezeichnete Proudhon den gegenseitigen, freien »po-
litischen Vertrag« als Foderation (Proudhon 2017: 54) und meint, diese sei »sicherlich die
héchste Stufe, die der politische Geist bis jetzt erklommen hat. [..] Sie 1ost alle Schwie-
rigkeiten, die durch die Vereinigung der Freiheit mit der Autoritit entstehen« (Ebd.: 56).

Wihrend Gewerkschafter*innen sich auf 6konomische Kimpfe konzentrierten und
im anarchistischen Syndikalismus ein Primat der Okonomie entgegen der Parteipolitik
gesetzt wurde, schligt vornehmlich Lenin den entgegengesetzten Weg ein und formu-
lierte ein Primat der Politik (vgl. Lenin 1970). Auch Gramsci, welcher die 6konomistische

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Verengung des klassischen Marxismus maf3geblich durch eine kulturelle Dimension er-
ginzt und die Notwendigkeit der Machtaneignung innerhalb der Zivilgesellschaft the-
matisiert, geht es damit um das Erringen der politischen Herrschaft (Gramsci, in: Becker
et. Al. 2013:20-35, 241-273). Ebenso geht es Luxemburg, welche kommunistische Partei-
politik als Ausdruck organisierter Macht des Proletariats — im Sinne der Parole der Ers-
ten Internationale »Die Befreiung der Arbeiterklasse muss das Werk der Arbeiterklasse
selbst sein« — repolitisiert, um die Eroberung der Staatsmacht. Gleichwohl bleibt das am-
bivalente Verhiltnis gegeniiber der Politik, wie es im frithen Sozialismus auftrat, mit der
Kritik von sozialistischen Basisbewegungen an der Institutionalisierung und Ausdeh-
nung sozialdemokratischer Parteien bestehen. Dies zeigt sich bspw. In den ritekommu-
nistischen Theorien von Anton Pannekoek, Paul Mattick, Karl Korsch, Otto Riihle oder
Sylvia Pankurst (Klopotek 2021).*° Auch in spiteren Phasen, etwa bei der Entstehung
der Neuen sozialen Bewegungen in den 1960er Jahren oder der autonomen Bewegung
der 1980er Jahre bis hin zur globalisierungskritischen Bewegung um die Jahrtausend-
wende, kam immer wieder das sozialistische Unbehagen mit der Politik zum Ausdruck.
Aus sozialistischer Perspektive kann Politik nicht neutral sein, weil sich in ihr die ant-
agonistischen gesellschaftlichen Verhiltnisse widerspiegeln. Dariiber hinaus weist sie
auch eine relative Autonomie auf, wie die marxistischen Staatstheoretiker*innen, be-
ginnend mit Poulantzas (1978/2002) und fortgefiihrt u.a. von Joachim Hirsch (2005) und
Bob Jessop (1990), herausarbeiten. Zudem kommt der autonome Marxismus, wie er u.a.
von John Holloway (2005) vertreten wird, um den Widerspruch der Bezugnahme auf Po-
litik bei ihrer gleichzeitigen Problematisierung nicht herum. Ferner wire auch noch die
Linie der »Wertkritik« um Robert Kurz zu nennen, in der Politik kritisiert wird (Kurz
1997). Konsequenter als diese ist allerdings Johannes Agnoli (s.u.), der schreibt, die

»wirkliche Autonomie besteht nicht in der Gestaltung von Riumen, die kapitalfrei
oder fiir das Kapital unwichtig sind oder durch Uneinigkeit der Einzelkapitale ver-
fugbar werden fiir einen vom Staat besorgten Ausgleich. Sie besteht vielmehr nur
bei einer von Grund auf verwirklichten Unabhingigkeit der Politik vom allgemeinen
Kapitalverhiltnis. Und das will heifen: Das Politische ist wirklich autonom nur als
Revolution, als Praxis, die die Logik der kapitalistischen Entwicklung durchkreuzt und
alle Subsumption unter die Verwertung aufhebt« (Agnoli 1995: 22f.).

Dieser Aussage wiirde auch der orthodoxe marxistische Denker Wolfgang Harich in sei-
ner Kritik der revolutiondren Ungeduld (Harich 1971) zustimmen — wobei die daraus gezo-
gene Schlussfolgerung entgegengesetzt zu jener Agnolis ausfillt, weil er nicht mit der
68er-Bewegung sympathisiert. Harichs bekannte Kritik am Anarchismus verfehlt diesen
grofitenteils, weil er sich an Strohpuppen abarbeitet (individualistisches Freiheitsver-
stindnis), Unterstellungen titigt (Unterstiitzung von Regierungspolitik im Ersten Welt-

20 InHinblick auf den historischen Raitekommunismus ist auf die bisher unveréffentlichte Disserta-
tion von Rhena Stiirmer mit dem Titel: »Weimarer Linkskommunisten zwischen Partei und Be-
wegung. Eine kulturgeschichtliche Kollektivbiographie« zu verweisen. Wenngleich die Autorin
damit das Problem mit der Politik beschreibt und »politische Gestaltungsmaglichkeiten jenseits
der Parlamente« rekonstruiert, betrachtet sie dezidiert anarchistische Positionen wie etwa Rocker
(1900, 1924¢, 2010) zu diesem Thema leider nicht.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

87


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

krieg), Projektionen anwendet (Anarchismus als Religionsersatz) und ihm auf unzulissi-
ge Weise die Defizite der 68er-Bewegung zuschiebt (Institutionenkritik). Weil mit dem
Anarchismus das »Endziels der Revolution, unter Mifachtung ihrer objektiven gesell-
schaftlichen Voraussetzungen [vorwegnehmen wiirde, fithre ihn dies zur] Entpolitisie-
rung seiner eigenen Aktivitit« (Ebd.: 31). Fiir Harich ist dies »keineswegs paradox«. Fer-
ner schreibt er:

»In der Anarchie wird politisches Verhalten per definitionem gegenstandslos sein;
denn Politik, der das Merkmal der Staatsbezogenheit fehlte, wire ein Widerspruch
in sich, ein holzernes Eisen. Wer also die Anarchie tibergangslos, unter Auslassung
des revolutiondren Staates zu verwirklichen gedenkt, dem muf} es fernliegen, einer
herrschenden reaktiondren, konservativen oder reformistischen Politik radikale Al-
ternativen entgegenzusetzen, die mit ihr in dem Punkt iibereinstimmen, selbst noch
politischer Natur zu sein. Die Liquidation jeder Art von Politik ist fiir ihn die einzig
akzeptable Alternative, und solange diese sich nicht realisieren lafst, wird das abs-
trakt-pauschale Nein zum Politischen iberhaupt ihm als vorlaufiger Ersatz dienen. Es
ist dies der Grund, aus dem der Anarchismus einerseits den wichtigsten politischen
Problemen mit einer immer wieder verbliifffenden Konzeptions- und Ratlosigkeit
begegnet und andererseits eine merkwiirdige Vorliebe dafiir hat, sich fanatisch der
Revolutionierung von Lebensbereichen zu widmen, die politisch dermafen belang-
los sind, dafs die regulidren Parteien, welcher Richtung auch immer, sie achtlos zu
iibergehen pflegen oder allenfalls ein nur geheucheltes Interesse fiir sie ibrig haben«
(Ebd.).

Der orthodox-marxistische Kritiker erkennt wesentliche Merkmale des Anarchismus,
die er aber nicht adiquat verstehen und interpretieren kann, da er sie in den eigenen
dogmatischen Kategorien misst (Ziel des politischen Umsturzes): Im Anarchismus wird
Politik als dem Staat zugeordnet verstanden und deswegen abgelehnt. Als Folge der Ver-
weigerung einer revolutioniren Machtiibernahme wird keine alternative Politik formu-
liert. Fiir explizit politische Themen interessieren sich Anarchist*innen kaum, dafiir je-
doch fiir Verinderungen in einer Vielzahl anderer Lebensbereiche. Trotz dieser zutref-
fenden Beobachtung, verkennt Harich die Spezifik des anarchistischen Denkens, wel-
ches auf die prozessuale Auflosung von Politik als Herrschaftsverhiltnis und seine gra-
duelle Ersetzung durch eine qualitativ andere Organisation von Gemeinwesen abzielt.
Dass Harich den Anarchismus darin nur missverstehen kann, ist grundlegend unter-
schiedlichen Verstindnissen von historischer Entwicklung, Utopie, Strategie und revo-
lutionidren Subjekten geschuldet.

Auch wenn die Debatten im Anarchismus anders gelagert sind und ihnen zumeist
eine Kritik am marxistischen Politikverstindnis — v.a. aber aus den daraus gezogenen
Konsequenzen — inhirent ist, zeigt sich auch in ihnen bei naherer Betrachtung eine
hochgradig ambivalente Bezugnahme auf Politik. Bei Peukert scheint das Klischee der
anarchistischen Ablehnung aller Politik erfiillt, wenn er schreibt: »[W]ir Anarchisten
[stehen] auf dem Standpunkte: die Arbeiterschaft habe zunichst die wirtschaftli-
che Umgestaltung, d.h. die Besitzergreifung der sozialen Giiter [..] zu Gunsten der
Gesammtheit vorzunehmen und die gesammte Staatsorganisation — mithin auch die
damit verbundene politische Macht — zu zerstoren« (Peukert 1887b). Auch wenn Peukerts

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Formulierung propagandistisch ist, folgt sie durchaus der anarchistischen Tradition.
Nach der Spaltung der Ersten Internationale, heifdt es im Griindungsdokument der
Anti-Autoritiren Internationale, dem am 16.9.1872 geschlossenen Pakt von Saint-Imier: Die
Teilnehmenden erkliren,

»1. DaR die Zerstérung jeder politischen Macht die erste Pflicht des Proletariats ist;

2. DaR jede Organisation einer sogenannten provisorischen und revolutionaren politi-
schen Macht, um diese Zerstérung herbeizufiihren, nur ein Betrug mehr sein kann und
fiir das Proletariat ebenso gefahrlich ware, als alle heute bestehenden Regierungen;
3. Daf nach Verwerfung jedes Kompromisses zur Durchfiihrung der sozialen Revolu-
tion die Proletarier aller Linder auRerhalb jeder Bourgeoisiepolitik die Solidaritat der
revolutionaren Aktion einrichten missen« (zitiert in: Santillian/Peir 1986: 156f.).

Dagegen formuliert Kropotkin 20 Jahre nach dem Pakt und wenig spiter als Peukert 1892:

»Eine freie Gesellschaft muf sich in harmonischer Ubereinstimmung mit der neuen
O6konomischen Geschichtsphase eine neue Organisation freier Gruppen und freier
Gruppenfoderationen suchen. Jeder 6konomischen Phase entspricht eine politische
Phase und es wiirde nicht moglich sein, das Privateigentum anzutasten, finde man
nicht zugleich einen neuen Modus fiir das politische Leben« (Kropotkin 1973: 106).

Fiir kommunistische Anarchist*innen wire demnach die Schaffung verschiedener ko-
nomischer und politischer alternativer Parallelorganisationen eine sinnvolle Strategie, gilte
es das »Privateigentum anzutasten, also den Kapitalismus insgesamt zu ttberwinden.
Wenn es dazu aber einen »neuen Modus fiir das politische Leben« brauche, heiflt dies
letztendlich, dass eine herrschaftsfreie politische Organisation des Gemeinwesens® prinzi-
piell vorstellbar ist und ausgearbeitet werden kann (» 3.3.2 und 3.3.3). Dass der Begriff
der »Politik« unter Sozialist*innen erst ab einem gewissen Zeitpunkt Verwendung
fand, wihrend er von revolutioniren Sozialist*innen, aus welchen die Anarchist*innen
hervorgingen, abgelehnt wurde, erwihnt Voltairine de Cleyre: »[Tlhis branch uppre
Anarchist party came out uppre old Socialist party, and originally represented the re-
volutionary wing uppres party, as opposed to those who took up the notion of using
politics« (de Cleyre 1914: 90). Sehr aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch
das Denken Rockers. Pragnant schreibt er, wenn »die Eroberung der politischen Macht
der Sozialdemokratie als die wichtigste Aufgabe erscheint, die der Verwirklichung des
Sozialismus vorausgehen muf, so ist fiir den Anarchismus die Abschaffung jeder po-
litischen Macht von ausschlaggebender Bedeutung« (Rocker 1900). Mit dieser Aussage
bezieht er sich jedoch explizit auf sozialdemokratische Parteipolitik und kritisiert zu-
gleich Politik im staatlichen Rahmen, nicht Politik an sich. Auch in der programmatischen
Schrift Prinzipienerklirung des Syndikalismus macht er diese Haltung deutlich:

21 Friedrich Engels fithrt den Begriff des Gemeinwesens ein, um in deutscher Sprache den Inhalt des
franzésischen Wortes »Kommune« wiederzugeben. Jenes soll eine vom Staat qualitativ verschie-
dene Form politischer Organisation nach der Revolution beschreiben. Er reagiert damit auf die von
Anarchist*innen hiufig vorgetragene und offenbar stichhaltige Kritik an der Errichtung eines so-
zialistischen »Volksstaates« (vgl. MEW19: 7).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

89


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Als Gegnerjeder staatlichen Organisation verwerfen die Syndikalisten die sogenann-
te Eroberung der politischen Macht, und sehen vielmehr in der radikalen Beseitigung
jeder politischen Macht die erste Vorbedingung zu einer wahrhaft sozialistischen Ge-
sellschaftsordnung. Die Ausbeutung des Menschen durch den Menschen ist aufs engs-
te verkniipft mit der Beherrschung des Menschen durch den Menschen, so dafd das Ver-
schwinden der einen notwendigerweise zum Verschwinden der anderen fihren muf«
(Rocker1919).

Dieser Perspektive bleibt Rocker auch in einer Spatschrift treu, in welcher er retrospektiv
zusammenfasst, jene Parteien, »die sich einst aufgemacht hatten, die politische Macht
unter der Flagge des Sozialismus zu erobern, sahen sich durch die eherne Logik der
Bedingungen gezwungen, ihre sozialistischen Uberzeugungen der Politik der National-
staaten zu opfern. Die politische Macht, die sie erobern wollten, hatte allmihlich ihren
Sozialismus erobert, bis kaum mehr iibrigblieb als der Name« (Rocker 1945: 24). Seine
Kritik richtet sich vorrangig darauf zu verdeutlichen, dass die sozialistischen Parteipo-
litiker*innen das Wesen von Politik im staatlichen Rahmen verkennen, ignorieren oder
leugnen und damit unwissentlich oder willentlich deren Bedingungen akzeptieren und
itbernehmen, somit aber ihren eigenen Anspriichen systematisch nicht geniigen kén-
nen. Deswegen stellt er klar:

»Es ist dem Anarchosyndikalismus oftmals vorgeworfen worden, dass seine Anhanger
kein Interesse an der politischen Struktur der verschiedenen Linder und konsequen-
terweise kein Interesse an den tagespolitischen Kimpfen besafien. Diese Vorstellung
ist ganzlich falsch und entspringt entweder volliger Ignoranz oder vorsatzlicher Ver-
drehung der Tatsachen. Es ist nicht der politische Kampf als solcher, der die Anarcho-
syndikalisten von den modernen Arbeiterparteien grundsitzlich und taktisch unter-
scheidet, sondern die Form des Kampfes und die Ziele, die er anstrebt« (Rocker 1945:
29).

Von einer generellen anarchistischen Ablehnung der Politik im Sinne einer Form der Or-
ganisierung und Regulierung von Gemeinwesen zu sprechen, ist deswegen unzuling-
lich.*

22 Dennoch mussin diesem Zusammenhang benannt werden, dass durch Individualanarchist*innen
oftmals eine Ablehnung »der« Politik vorgetragen wird. Auflerdem besteht im insurrektionalis-
tischen Anarchismus eine ausgepragte Zuriickweisung von »politischem« Handeln. Dies kommt
zum Ausdruck in den Schriften Die anarchistische Spannung von Alfredo M. Bonanno (1995) und Bob
Blacks Anarchy after Leftism (Black 1997) und in den Texten von Wolfi Landstreicher, paradigmatisch
in Von der Politik zum Leben. Anarchie vom Miihlstein der Linken befreien (Landstreicher 2015). Ahnlich
wie Black entfaltete auch Jason McQuinn sein Verstandnis einer post-linken Anarchie ausgehend
von der Kritik an Murray Bookchin (McQuinn, in: Black 1997). Beispielhaft lassen sich daran an-
schlieRend verschiedene Beitrage anfiihren, wie der italienische Text Zehn Dolchstif3e gegen die Po-
litik (Il Pugnale 1996), Die Politik aus unseren Kimpfen verbannen aus dem Pariser Szeneblatt Guerre
au Paradis (Anonym 2010), Nieder mit der Politik in der Zeitschrift Aufruhr aus Zirich mit (Anonym
2014a) oder jener in der Zeitung Die Erstiirmung des Horizonts veroffentlichte Text Die Kunst der Po-
litik oder: was ist links? (Anonym 2014b).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Gleichwohl wird in allen Strémungen des Anarchismus das Politikmachen einer har-
schen Kritik unterzogen. Diese bezieht sich zwar zunichst eindeutig auf staatliche Po-
litik, etwa durch eine Kritik am Souverinititsprinzip, dem Gewaltmonopol und seiner
Verkniipfung mit der »kiinstlichen«, imaginiren Gemeinschaft der Nation (Anderson
2005). Weiterhin wird im Anarchismus die Form moderner demokratischer Parteipolitik
mit ihren Prinzipien der Mehrheitsentscheidungen, der Reprisentation, ihrer Tendenz
zur Hierarchisierung und homogenisierenden Meinungsbildung, kritisiert. Doch auch
dariiber hinaus werden politische Logiken kritisiert, insofern sie mit im weiteren Sinne
staatlichen Prinzipien und Logiken verkniipft seien, die auch auf tendenziell selbstor-
ganisierte Gruppierungen iibertragen werden. In letzterer Hinsicht ist genauer zu prii-
fen, inwiefern Politik als solche kritisiert wird. In einem Beitrag zu den Bedingungen und
Moglichkeiten sozialer Revolution formuliert Wolfram Beyer abschlief3end:

»Es geht um die Handlungsfahigkeit der Menschen, die Wiederaneignung der Politik
durch gesellschaftliche Selbstbestimmung. Die Praxis ist dann Selbsttatigkeit statt De-
legation von Verantwortung und Interessen; es ist auch Entzug sozialer 6konomischer
und politischer Unterstiitzung, statt Wahl einer richtigen Partei. Die Perspektive der
Sozialen Revolution ist eine Humanisierung der Gesellschaft, die darin liegt, da Poli-
tik als Machtkdmpfe, nimlich als real existierende Politik kritisiert und schliefdlich am
Ende ins Museum der Geschichte gebracht wird« (Beyer1991: 23).

Die Aussage scheint einen klaren Widerspruch zu beinhalten, wenn Beyer einerseits ei-
ne »Wiederaneignung der Politik durch gesellschaftliche Selbstbestimmung« anstrebrt,
wahrend er zugleich »real existierende Politik« kritisieren und abschaffen mochte.
Mit dem hier vertretenen Ansatz handelt es sich um ein Paradox, welches Politik in
bestimmten gesellschaftlichen Verhiltnissen auszeichnet. Beyer gibt dementsprechend
wieder, was als grundsitzliche anarchistische Herangehensweise gelten kann: Eine
unauflésbare Gleichzeitigkeit in der Bezugnahme auf und der Ablehnung von Politik.*
Dies fithrt zum Ausgangspunkt der ambivalenten Betrachtung von und dem Unbehagen
mit Politik im Sozialismus zuriick, welche hier — Bonanno (1995) paraphrasierend — als
sozialistische Spannung bezeichnet wird.

2.2.3 Die Verwendung des Politikbegriffs in der zeitgendssischen
anarchistischen Theorie

Um der Fragestellung dieser Arbeit nachgehen zu kénnen, ist selbstredend zu benennen,
welches Politikverstindnis der Untersuchung zugrunde gelegt wird. Damit geht es nicht
um eine scholastische Debatte iiber die »richtige« oder »falsche« Verwendung von Be-
griffen. Intellektuelle Auseinandersetzungen, die allein auf einer definitorischen Ebene

23 Diese Denkbewegung kommt in anderer Formulierung auch bei Rolf Cantzen zum Ausdruck, der
von einer »Entstaatlichung der Gesellschaft« und einer gleichzeitigen »Vergesellschaftung des
Staates«als »libertare Perspektiven aus dem Anarchismus« fiir eine strukturierte zeitgendssische
Cesellschaftsformen schreibt (Cantzen 1997: 90—96). Ersteres wire demnach stérker als »anti-po-
litische, Letzteres als »politische« Herangehensweise zu verstehen.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

91


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

stattfinden, eignen sich nicht und sind nicht zielfithrend, um adiquate anarchistische
Theorie auszuarbeiten.

Deswegen folgt zunichst ein Uberblick iiber zeitgendssische Denker, die im iiber-
schaubaren Feld der anarchistischen politischen Theorie fiir das anarchistische Politikver-
stindnis als relevant gelten konnen. Den von Sorel und de Lagasnerie inspirierten me-
thodisch vorausgesetzten Arbeitsbegriff von Politik (» 2.4.1) werde ich von den hier dar-
gestellten Verstindnissen unterscheiden.

Murray Bookchin, der Vordenker des libertiren Kommunalismus und der sozialen Oko-
logie, verwendet einen dhnlichen Politikbegriff wie Hannah Arendt, der am Ideal der anti-
ken Polis orientiert ist (Bookchin 1992:175—184, » 3.3). Dieses idealistische Verstindnis wird

am Ausgangspunkt dieser Arbeit mit der Theoretisierung von (Anti-)Politik verworfen,
um Politik umfassender problematisieren und ihre tendenzielle Zuordnung zu staatli-
chen Logiken und Institutionen kritisieren zu kénnen. Dariiber hinaus werden Politik-
konzeptionen abgelehnt, welche sich auf abstrakt-philosophische und ahistorische Wei-
se an antiken Vorbildern orientieren (vgl. Graeber 2007¢). Um eine Abgrenzung vorneh-
men zu kénnen, wird dazu Bookchins Darstellung ausfiihrlich zitiert:

»Potentiell konnte das Gefiihl der Machtlosigkeit, das zum allgemeinen Unbehagen
geworden ist, auch in unserer Zeit zum Ausgangspunkt einer dualen Machtverteilung
in den grofRen Nationalstaaten der westlichen Welt werden. Bewufite Bewegungen,
die nach Wegen suchen, um von einem zentralisierten, staatlichen>hier<zu einem biir-
gerlichen, dezentralisierten und konféderalen >dort« zu gelangen — Bewegungen, die
die Forderung nach kommunaler Konféderation als Alternative des Volkes zu der heuti-
gen Machtzentralisierung erheben kénnen —sind bisher noch nicht entstanden. Wenn
wir nicht versuchen wollen—vergeblich, wie ich meine —den Mythos von der Erhebung
des Proletariats wiederzubeleben [...], dann werden wir gezwungen sein, Gegen-Insti-
tutionen zu schaffen, die der Macht des Nationalstaats Widerstand entgegensetzen.
(]

Ich zgere nicht, hier das Wort Politik zu benutzen, solange es in der hellenischen
Bedeutung als das Regieren der Gemeinschaft oder Polis durch Volksversammlungen
verstanden wird und nicht als staatlicher Apparat und parlamentarische Aktivitat.
[..] Diese Beobachtung kénnen wir an Gemeinschaften in der ganzen Welt machen
— Gemeinschaften, deren Solidaritét die Aussicht auf eine neue Politik des libertdren
Kommunalismus eréffnet, woraus dem Nationalstaat eines Tages eine Gegenmacht
erwachsen kann. Ich mufs aber als Bedingung betonen, daf wir hier von einer Bewe-
gung reden und nicht von isolierten Fillen, wo Menschen in einer einzigen Gemeinde
die Kontrolle (iber deren Verwaltungssystem erlangen und dieses auf der Grundlage
von Nachbarschaftsversammlungen umstrukturieren. Wir setzen also voraus, dafs ei-
ne Bewegung existiert, die eine Gemeinde nach der anderen reformiert und zwischen
ihnen ein System konféderaler Beziehungen etabliert; ein System, welches dann eine
eigenstandige Regionalmacht verkdrpert« (Bookchin 1992: 182ff.).

Der dieser Arbeit zu Grunde gelegte Gedanke ist, dass sich das von Bookchin skizzierte
Modell - wie es im demokratischen Konfoderalismus der kurdischen Autonomiebewegung™

24  Bookchins Konzeption wurde von Abdullah Ocalan (2012) aufgegriffen und beeinflusste nachweis-
lich den Versuch eines selbstverwalteten kurdischen Autonomiegebietes.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

und in munizipalistischen Bewegungen (Barcelona En Comu 2019) umgesetzt wird —
wenn es konsequent weitergedacht und umgesetzt werden witrde, nicht als »eigentliche«
oder »wirkliche« politische Organisation zu begreifen wire, sondern weniger empathisch
aufgeladen, inhaltlich bspw. Als Selbstverwaltung bezeichnet werden miisste, deren kon-
krete Auspragungen wiederum ihrerseits in Frage gestellt werden.

Dagegen verwendet David Graeber den Politikbegriff in seinen verschiedenen ge-
briuchlichen Facetten® (» 3.3). Nach Graebers Ansicht griinde sich die »politische On-
tologie« der Linken auf die Fihigkeit zur »Imagination« (Ebd.: 46). Dies erweitert er in
einem Essay iiber die subversive politische Kraft von Kunst (Graeber 2012e: 79-105). Mit
diesen Uberlegungen kommt Graeber zu einer Schlussfolgerung, die fiir sein Politikver-
stindnis signifikant ist:

»This is the essence of politics. Politics is that dimension of social life in which things
really do become true if enough people believe them. The problem is that in order
to play the game effectively, one can never acknowledge its essence. No king would
openly admit he is king just because people think he is. Political power has to be con-
stantly recreated by persuading others to recognize one’s power; to do so, one pretty
much invariably has to convince them that one’s power has some basis other than their
recognition. That basis may be almost anything — divine grace, character, genealogy,
national destiny. [..] In this sense politics is very similar to magic, which in most times
and places [...] is simultaneously recognized as something that works because people
believe that it works; but also, that only works because people do not believe it works
only because people believe it works. This why magic [...] always seems to dwell in an
uncertain territory somewhere between poetic expression and outright fraud. And of
course the same can usually be said of politics. If so, for the art world to recognize it-
self as a form of politics is also to recognize itself as something both magical, and a
confidence game —a kind of scam« (Craeber 2012€: 94).

25  Erwendetihn sowohl auf die »politischen Ziele«von sozialen Bewegungen (Graeber 2012a:12) als
auch fir deren Abgrenzung zur »politischen Klasse« (Ebd.: 16,18) und die Ablehnung von »Politi-
kern«(Ebd.: 22,24, Graeber 2012c: 55) oder auch von»kommunistischen Parteipolitikern« (Ebd.: 29)
an. Ebenso schreibt ervom»politischen Spektrum«von links bis rechts (Ebd.: 12, Graeber 2012c: 42,
Craeber 2012d: 73). In der Vergangenheit hatten radikale soziale Bewegungen mit direkter Aktion
und partizipatorischer Demokratie versucht, das »politische Leben« zu revolutionieren (Graeber
2012b: 33). Graeber spricht auch von der »radikalen Politik« (Graeber 2012c: 41), bspw. der Anti-
Clobalisierungsbewegung und von einer »Politik der direkten Aktion und des Anarchismus«, von
welcher sich der Mainstream-Feminismus abgewandt habe (Ebd.: 63, 65). Eine aktive Gruppe in der
Anti-Globalisierungsbewegung hatte ohne jegliche Ressourcen und Institutionalisierung in einem
»purely political space« (Ebd.: 43) existiert. Das »politische Ideal« revolutionarer Politik innerhalb
von Gruppierungen, die direkte Aktion anwenden, bestiinde darin, die Unterscheidung zwischen
einer etablierten Politik die Menschen (am Beispiel von Sorge-Arbeit) unsichtbar macht (und aus-
schliefst) und dem damit verbundenen Unsichtbarmachen eben dieser Tatigkeiten, aufzuheben.
Oder, »to put it another way, that action is seen as genuinely revolutionary when the process of
production of situations is experienced as just as liberating as the situations themselves. It is an
experimentone mightsayin the realignmentofimagination, of creating truly non-alienated forms
of experience« (Ebd. 64).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

93


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

In einer post-situationistischen Tradition stehend, ist fiir Graeber die Dimension des
Imaginiren fur Politik entscheidend, was sie daher auch grundlegend auszeichne (Gra-
eber 2009: 509-537, Ehrenreich 2007). Demgegeniiber wire die institutionalisierte, for-
malisierte und biirokratische Politik des politischen Systems oder des Staates als »Ver-
waltung« zu begreifen — was vermutlich einer der Griinde ist, warum sich Graeber auch
der (unpolitischen bzw. entpolitisierenden) Biirokratie widmet (Graeber 2015) und mit
Marshall Sahlins einige anthropologische Aufsitze iiber die Bedeutung des Konigtums
verdffentlichte (vgl. Graeber/Sahlins 2017). Zweifellos ist die symbolisch-imaginire Di-
mension — insbesondere in einer Gesellschaftsform, die ausgepragte Entfremdung ver-
ursacht — von grofler Wichtigkeit zum Verstindnis von Politik und ein bedeutender An-
satzpunkt, um staatlich zugeordneten politischen Denkweisen und Praktiken zu entflie-
hen (vgl. Bourdieu 2014: 288-311). So berechtigt der von Graeber darauf gelegte Fokus ist,
wird Politik in dieser Arbeit jedoch umfassender problematisiert, weswegen auch Grae-
bers arbitrire Verwendung des Politikbegriffs keinen besonders brauchbaren Ansatzpunkt
dargestellt.

Stirker in die Tiefe geht dagegen Richard J. F. Day. Anarchistische Politik ist fiir ihn
eine »politics of minority rather than majority, of affinity than hegemony; a politics that

remains political despite its rejection of the fundamental assumptions of (neo)liberal and
(post)uppres theories of social change. Dispering and realizing this politics, however is
anon-trivial problem« (Day 2005: 17). Statt einer Politik der Forderungen, Anerkennung
und Integration, die auf Identititen beruht, strebt Day die Realisierung einer politics of
the act, motiviert (in Anschluss an Lacan) von einer ethics of the real an (> 2.4.3). »This al-
ternative ethico-political couple relies upon, and results from, getting over the hope that
the state and corporate forms, as structures of domination, exploitation and division, are
somehow capable of producing effects of emancipation. By avoiding making demands in
the first place, it offers a way out of the cycle through which requests for freedom of rights
are used to justify an intensification of the societies of discipline and control« (Ebd.: 15).
Seine Kritik an der Logik der Hegemonie besteht auf den Punkt gebracht darin, dass sie
mit Politik der Reprisentation, der Anerkennung und Integration verbunden wire, wel-
che er ablehnt (Ebd.: 18). Andere politische Modi wiren dagegen erst in Abgrenzung zu
(post)marxistischen und (neo)liberalen Strategien zu entfalten (Ebd.: 13-17, 45ff., 824,
124,175). Diese schwer aufzufindende (weil unspektakulire) politics uppre act wiirde aller-
dings sowohl intuitiv als auch systematisch von Akteur*innen aus den neuesten sozia-
len Bewegungen in ihren ausgeprigt anarchistischen Praktiken und Organisationsfor-
men angewandt. Dies betrife insbesondere die freundschaftliche Assoziation von Akti-
vist“innen nach Affinititen (welche er der Hegemonie entgegenstellt) (Ebd.: 13-17, 34f.,
89f., 95-113, 140-143, 154—166, 178—197) den Handlungsmodus der direkten Aktion (Ebd.:
22-34.39-50, 190ff.) und die Prifigurierung und Erschaffung von Alternativen (Ebd.: 19,
34-44,163f.). Um politics uppre act zu realisieren, gilte es daher mit der Logik hegemonialer
Politik zu brechen:

»Clearly, the fundamental fantasy of the politics of demand is that the currently hege-
monic formation will recognize the validity of the claim presented to it and respond in
a way that produces an event of emancipation. Most of the time, however, it does not;
instead, it defers, dissuades or provides a partial solution to one problem that exac-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

erbates several others. Going through the fantasy in this case means giving up on the
expectation of a non-dominating response from structures of domination; it means
surprising both oneself —and the structure — by inventing responses that preclude the
necessity of the demand and thereby break out of the loop« (Ebd.: 89).

Auch wenn Day attestiert werden konnte, dass er Gramscis Hegemoniebegriff verkiirzt
darstellt und seine Ablehnung von hegemonialer Politik daher nur bedingt greift, ist sein
Buch eines der wichtigsten jiingeren Beitrige zur politischen Theorie des Anarchismus
tiberhaupt. Fiir die Fragestellung in dieser Arbeit ist Day jedoch in seinem Sinne wei-
terzudenken: Wenn angenommen wird, dass hegemoniale Bestrebungen als Kriterium von
Politik generell gelten miissen, so wiren Formen von gegen-hegemonialer und nicht-hege-
monialer Politik (Ebd.: 75, 182, 8, 19, 94, 122, 133, 155, 162fT., 187; vgl. Arditi 2007) ein Wi-
derspruch in sich. Mit anderen Worten, ist Days Politikbegriff unvollstindig und eine Pro-

blematisierung von Politik selbst nimmt er nicht vor. Dennoch liefert er einen wertvollen
Beitrag, um die Widerspriiche einer potenziellen anarchistischen Politik und den Um-
gang mit diesem zu theoretisieren.

Ahnlich gelagert ist auch Giorel Currans Betrachtung der politischen Philosophie
des Anarchismus. Im Vorwort seines Buches schreibt er, diese erregte seine Aufmerk-
samkeit »perhaps because it had been marginalized for so long, but probably because
it had some very insightful political stories and ideas to tell« (Curran 2007: ix). Die ver-
schiedenen radikalen Stringe emanzipatorischer Bewegungen sieht er in seiner Deka-
de in der Politik der Anti-Globalisierungsbewegung zusammenfliefen, bemingelt aber
ebenfalls die Tatsache, dass oppositionelle Politik immer wieder in gegenhegemoniale
Politik miinde (Ebd.) und damit — so wire in Anschluss daran zu konstatieren — immer
wieder vom Rahmen und den Logiken etablierter, tendenziell staatlicher, Politik absorbiert
werde. In seinen Augen ist der »post-ideological anarchist impulse in contemporary dis-
sent[...] adeeply democratic one. What is most optimistic about this oppositional current
is its determination to continue pushing the democratic impetus by ensuring it incorpo-
rates the principles and practices of freedom, autonomy and equality« (Ebd.). Die dar-
aus hervorgehende autonome — oder auch »radikale« (Ebd.: 4) — Politik wurde oftmals als
gewaltsam, utopisch oder idealistisch gebrandmarkt, weswegen es selbst Anarchist*in-
nen schwer falle, sie ernst zu nehmen. Sie kdnnten nur wenige politische Erfolge im her-
kommlichen Sinne verbuchen. Denn »[u]nlike most of the other ideologies, anarchism’s
refusal to subscribe to vanguards, political parties or parliamentary politics denies it the
traditional strategies for political success« (Ebd.: 1). Andererseits hitte der Anarchismus
insbesondere im Zuge der Anti-Globalisierungsbewegung neue Wirkungsmacht entfal-
tet:

»Post-ideological anarchism informs the impulse, culture and organization of oppo-
sitional politics today. It refers to the looser and more flexible embrace of anarchist
ideas and strategies in the armoury of radical dissent. Post-ideological anarchists are
inspired by anarchism’s principles and ideas, drawing from them freely and openly to
construct their own autonomous politics. They reject doctrinaire positions and sectar-
ian politics, preferring to mix their anarchism with an eclectic assortment of other po-
litical ideas and traditions« (Ebd.: 2).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

95


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Bereits in den neuen sozialen Bewegungen seit den 1960er Jahren sei die Exklusivitit
der traditionellen Politik kritisiert und stattdessen eine inklusive »Politik der Diffe-
renz« praktiziert worden. Diese neuen Diskurse und Politikformen hitten auch zu einer
inneren Erneuerung des Anarchismus beigetragen, die ihm unentdeckte politische Gele-
genheiten erofineten (Ebd.: 5). In der Folge der globalen Umbriiche nach 1989 habe sich
ein neuer politischer Raum geodfinet, in welchem anarchistische Vorstellungen auf undog-
matische Weise verbreitet werden konnten, wobei insbesondere 6kologische Themen
an Bedeutung gewannen (Ebd.: 7). Um dies erfassen zu konnen, brauche es jedoch ein
weites Verstindnis davon, was Anarchismus sei. Mit dieser Herangehensweise wire
der »post-ideologische« Anarchismus vom traditionellen »ideologischen« Anarchismus,
ebenso wie von traditioneller linker Politik insgesamt zu unterscheiden (Ebd.: 11): »In
short, anarchism — post-ideological and green — has emerged as a viable force in the
oppositional politics uppre 21st century« (Ebd.: 13). In seiner Darstellung der Debatte
zwischen »altem« und »neuem« Anarchismus kommt Curran zum Schluss:

»New anarchism, and post-ideological anarchism, still embrace specific political po-
sitions and promote specific values. But in going >beyond ideology< and >beyond van-
guardismg, a strict ideological conformity to these values is not demanded. This is not
the same as saying that no underpinning values exist, however. There remain core val-
ues and core political sbottom lines<. These include a championing of autonomy, anti-
authoritarianism and social freedom —and a continued determination to see the state
as the problem rather than the solution. Many of these core values are derived from
old anarchism and made more relevant to the current political landscape by new an-
archism« (Ebd.: 48).

Curran nutzt demnach einerseits wie Graeber einen eher alltagsweltlichen Politikbegriff

und wendet ihn wie Day insbesondere auf radikale oppositionelle Strémungen und ihre
Praktiken an, welche er von herkémmlichen Politikformen und etablierten herrschafts-
férmigen politischen Logiken und Institutionen unterscheidet, wobei er fiir eine Radi-
kalisierung der Demokratie unter einer starken Bezugnahme auf den Autonomiebegriff
eintritt. Dariiber hinaus ist er vom Postanarchismus Newmans beeinflusst. Dazu arbei-
teter sich auch an den seinerzeit aktuellen Werken von Michael Hardt und Antonio Negri
ab (Ebd.: 226ff.). Curran sieht ein starkes anarchistisches »Temperament« in zeitgends-
sischer radikaler Politik, mit dem anarchistische Ideen und autonome Politik weitge-
hend begrift werden witrden (Ebd.: 224). Zusammenfassend stellt er fest:

»A main attraction of this post-ideological anarchism for many radicals today is the
freedom it offers for the autonomous determination of whatis ideologically sbestcand
the capacity to discard the rest. Once again, it is a politics that rejects the stranglehold
of ideology and draws from a broader political canvas. This is not the same as saying
that post-ideological anarchism is a political >free for all«: as we saw, it still contains key
principles and key values, including decidedly green ones. But post-ideological politics
in general, and a post-ideological anarchist politics in particular, do not offer perfect
models of dissent or singular visions of the good society« (Ebd.: 230).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Wenngleich Currans Argumentation stichhaltig ist und er sich mit Themen beschiftigt,
welche zweifellos etwas wie anarchistische Politik umkreisen, geht er nicht so weit, Politik
selbst in Frage zu stellen, um die Stile, Praktiken, Organisationsformen der emanzipa-
torischen sozialen Bewegungen und Gruppierungen, die er beschreibt, klarer von her-
kommlichen Politikverstindnissen abzugrenzen. Damit wird auch der Effekt der Verein-
nahmung und Entradikalisierung autonomer Politik nicht niher erklirbar, sondern vor-
rangig beobachtet.

Das neuste, umfassendste und vermutlich verbreitetste Buch aus dem anarchisti-
schen Syndikalismus stellt Michael Schmidt und Lucien van der Walts Black Flame. The
Revolutionary Class Politics of Anarchism and Syndicalism (2009) dar (> 3.4). Das im Wesent-
lichen als historische Darstellung angelegte Werk weist deutliche politisch-theoretische
Implikationen auf. Schmidt und van der Walt konstruieren darin - in Abgrenzung zum
Individualanarchismus und auf tautologische Weise — eine »broad anarchist tradition,
deren redundante Benennung schon an ihrer Stichhaltigkeit zweifeln lasst (Schmidt/van
der Walt 2009: 627, 45, 61f., 83, 105fT., 110fT., 143, 161, 200f1T., 271f., 297f.). Sie stellen dar,
dass sich autonome Basisgewerkschaften vor die Frage des Umgangs mit Politik und des
Verhiltnisses zu dieser gestellt sahen. Mit Politik ist in diesem Zusammenhang die po-
litische Dimension sozialer Kimpfe gemeint, also die Organisation in politischen Grup-
pen, politische Versammlungen, das Hervorbringen von politischen Kampagnen und
schlief3lich auch die politische Organisation einer klassenlosen Gesellschaft. Im Wesent-
lichen habe es dazu zwei Positionen gegeben. Erstens jene der »one big union« mit der
Ansicht, dass der Syndikalismus sich selbst geniige und der gewerkschaftliche Kampf
den politischen in sich einschlief3e (Ebd.: 140f., 159fF., 226). Dabei wurde angenommen,
dass das gemeinsame Klasseninteresse gegeniiber politischen Differenzen tiberwiege
(Ebd.: 229). Zweitens den »organisatorischen Dualismus«, in welchem Massengewerk-
schaften mit anarchistisch-kommunistischen, explizit politischen Organisationen ver-
bunden sein sollen (Ebd.: 22f., 126, 228. 239-252), wie es archetypisch im Verhiltnis der
spanischen CNT und FAI zum Ausdruck kam. Schmidt und van der Walt befiirworten
letzteren Ansatz und zwar in der nicht selbstverstindlichen Ausprigung des Plattfor-
mismus (Ebd.:256-262). Eine dritte Herangehensweise ist eher zwischen den Zeilen her-
auszulesen und kénnte z.B. bei Rocker rekonstruiert werden. Mit ihr miisse der Schwer-
punkt selbstverstindlich ebenfalls auf der Gewerkschaftsarbeit liegen, kénnten aber im-
mer wieder auch politische Mittel von den Syndikalist*innen selbst genutzt werden (Ro-
cker 1924c¢).

Der Anarch@-Syndikalismus konstituiert sich in Abgrenzung zum »politischen So-
zialismusc, das heifdt v.a. zu politischen Parteien (Ebd.: 6f.). Die Akteur*innen der broad
anarchist tradition brichten dagegen eine eigenstindige Politik hervor, die radikal und
populir sei, auf Klassen basiere und dabei vom Ansatz politischer Reformen zu unter-
schieden sei (Ebd.: 9-12). Ebenso stiinden sie im Gegensatz zu »statist politics« (Ebd.:
26, 56, 62). Dagegen bringe der Anarchismus eine »politics of class struggle« (Ebd.: 15,
219, 298ff.) hervor. Dementsprechend schreiben sie:

»From the time of Bakunin [..] the great majority of anarchists and syndicalists advo-
cated the formation of specific anarchist political groups in addition to mass organisa-
tions like syndicalist unions. In other words, most supported uppressent dualism: the

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

97


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

mass uppressen, such as unions, must work in tandem with specifically anarchist and
syndicalist political organisations. Moreover, most believed that these groups should
have fairly homogeneous principle, strategic, and tactical positions as well as some
form of uppressent discipline« (Ebd.: 22f.).

Im anarchistischen Syndikalismus wird die politische Aktion von der direkten Aktion
unterschieden (Ebd.: 138-142). Dennoch unterstellen Schmidt und van der Walt Pouget,
welcher Politik (zumindest dem Begriff nach) vehement ablehnte (s.u.) »politischen Akti-
vismus« betrieben zu haben (Ebd.: 137). Die broad anarchist tradition umfasse mithin auch
den Fliigel der Industrial Workers uppre World um Daniel De Leon, dessen Anhinger*innen
sich als »wahre Marxisten« verstanden und eine sozialistische Partei griindeten (wenn-
gleich sie in dieser keineswegs aufgingen) (Ebd.: 159-164). Den marxistische Vorwurf,
dass Anarch@-Syndikalist*innen keine Staatstheorie haben und Politik ignorieren, wei-
sen Schmidt und van der Walt begriindet zuriick (Ebd.: 193).

Damit wird ersichtlich, dass auch Schmidt und van der Walt ihren dogmatischen
Politikbegriff in doppelter Bedeutung einerseits zur Ablehnung von reformorientierter
Politik, sozialistischer Parteipolitik und staatlicher Politik und andererseits zu Cha-
rakterisierung zumindest einer Dimension anarch@-syndikalistischer Aktivititen
verwenden. Zweifellos spiegeln sie damit eine im Anarchismus verbreitete Gleichzei-
tigkeit wider. Eine Klirung dieser paradox anmutenden Doppeldeutigkeit streben sie
jedoch nicht an bzw. sehen diese im Ansatz des organisatorischen Dualismus gelost.

Nach der Darstellung dieser relativ prominenten Beitrage zur politischen Theorie
des Anarchismus wird deutlich, dass Bookchin, Graeber, Day, Curran und Schmidt/van
der Walt jeweils von der Politik des radikalen Fliigels sozialer Bewegungen, wenn nicht gar
von anarchistischer Politik sprechen. Dass diese dabei im Spannungsverhiltnis zur Poli-
tik des Staates und politischen Parteien gesehen wird, erklirt sich von selbst. Day verwen-
det den Politikbegriff durchdacht, aber unvollstindig, wihrend Curran und v.a. Graeber
eine alltagsweltliche und arbitrire Verwendung benutzen, wie sie freilich auch bei Ak-
teur*innen emanzipatorischer sozialer Bewegungen bzw. in »linken Szenen« gingig ist.
Bookchin orientiert sich an einem ahistorischen, abstrakten Ideal — wie es auch in vie-
len (normativen) Demokratietheorien zum Ausgangspunkt genommen wird. Schliefilich
umschreiben Schmidt/van der Walt zwar Aspekte von Klassenpolitik, skizzieren diese
aber eher schematisch und denken sie dogmatisch.

Beim Nachdenken iiber anarchistische Praktiken, ihrem Meta-Ziel einer gesamt-
gesellschaftlichen Heterotopie und den Moglichkeiten einer mehrdeutigen anarchis-
tischen Gegenhegemonie, duflerst auch Tadzio Milller: »In short: politics is about the
construction of collective identities as the basis for action, and therefore about power.
The question now is quite simple: do we think that engaging in politics is still a good idea,
or not?« (Miiller 2011: 85). Wire der Sachverhalt allerdings so eindeutig, wiirden auch
aus den Beitrigen in der politischen Theorie des Anarchismus klarere und fundierte
Begriffsbestimmungen hervorgehen. Analog zu Ernesto Laclaus Theoretisierung des
Populismus kann angenommen werden, dass die Vagheit des Politikbegriffs in der po-
litischen Theorie des Anarchismus als Ausdruck bzw. Konsequenz der sozialen Realitit
gelten kann, deren eigene Rationalitit darin besteht, dass sie die Voraussetzung fiir die
Konstruktion von relevanten politischen Bedeutungen ist (Laclau 2007: 17f.). Und diese

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Bedeutungskonstruktion vollzieht sich (auch) in Debatten itber den Politikbegriff — bzw.
in daran anschlief3enden Diskussionen — selbst.

Dahingehend kann bspw. Agnolis Demokratie- und Staatskritik weiterhelfen. Ste-
phan Grigat schreibt in Anschluss an ihn:

»In dieser Kritik wird Politik einerseits als bewufdte Herrschaft und andererseits als
objektiver, den Tragern und Tragerinnen von Politik unbewufiter historischer und ge-
genwartiger Durchsetzungsmodus der Wertverwertung begriffen. Auch die scheinbar
emanzipative Politik der traditionellen Arbeiter- und Arbeiterinnenbewegung und der
Neuen sozialen Bewegungen mufd in diesem Verstandnis im wesentlichen als Beitrag
zur Durchsetzung der warenproduzierenden Moderne eingeschitzt werden. Allein
die Tatsache, daR alle anfianglich emanzipatorischen Bewegungen, die klassische oder
auch alternative Politik betrieben haben, letztlich immer beim Staat gelandet sind
und in der Regel nicht einmal dazu fihig waren (und es heute schon gar nicht mehr
sind), (iber den Staat auch nur hinaus zu denken, rechtfertigt es, Politik, auch wenn
sie sich antistaatlich gibt, als staatsfixiert zu begreifen. Die Kritik der Politik setzt
daher weiterhin nicht auf die Wiederbelebung des Politischen oder auf die Rettung
der Politik, sondern auf ihre Abschaffung« (Crigat 2000: 167f., vgl. Agnoli 1968).

Die aus dieser Denkweise entwickelte Fokus auf die reine Negation teile ich nur in einigen
ihrer Ausprigungen und gehe weiterhin davon aus, dass emanzipatorische Bewegungen
von ihrer Fixierung auf den Staat geldst werden und sich jenseits und gegen ihn organi-
sieren kénnen. Dariiber hinaus wird in der anarchistischen Theorie dem Staat eine stir-
kere Eigenlogik zugemessen, als es Agnoli tut, der diese freilich als »Schein« charakteri-
siert (Agnoli 1995: 24ft.). Doch auch dazu dient eine grundlegende Kritik der Politik. Um
mit dieser Herangehensweise den liberal-demokratischen Denkhorizont zu iiberschrei-
ten, werden zunichst Beitrige vorgestellt, die sich in diesem bewegen und mit Antipo-
litik beschiftigen.

2.3 Abgleich mit liberalen Uberlegungen und antipolitischen Standpunkten
weiterer Stromungen

2.3.1 Erosion oder Offnung des Politischen? - Liberal-demokratische
Uberlegungen zu Antipolitik

Beitrige, in denen explizit mit dem Begriff Antipolitik*® gearbeitet wird, sind rar gesit.
Wenngleich mit dem vorliegenden Konzept von anarchistischer (Anti-)Politik die post-
anarchistische Denkfigur von Newman zum Ausgangspunkt fiir den theoretischen Rah-
men genommen wird (> 2.4.4) und zuletzt Beitrige aus der neueren anarchistischen po-
litischen Theorie dargestellt wurden, sind Anst6Re von Autor*innen aus anderen Zusam-
menhingen und Disziplinen zu betrachten, um die hier entfaltete Perspektive einzu-
ordnen und abzugrenzen. Eine grundlegende Frage in Hinblick auf die tiberschaubaren

26  ZurVerwendung der Begriffe Antipolitik und anarchistischer Anti-Politik s. Fufinote 64.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

99


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Schriften im Kontext explizit so benannter »Antipolitik« ist, inwiefern jene eine Erosi-
on und Stillstellung oder eine Offnung und Erweiterung des Politischen darstellt. Unter
Antipolitik wird wahlweise (1) eine Verringerung der Handlungsmacht staatlicher Politik
durch revolutionire, reaktionire sowie strukturkonservative Tendenzen (Schiitz 1969);
(2) eine Entfremdung von der Politik, die Depolitisierung bzw. »Politikverdrossenheit«
der Bevolkerung und »Populismus« als ihre Folge (Mulgan 1994, Schedler 1997, Buller et
al. 2019); (3) intellektuelle Dissidenz bzw. Opposition (Konrid 1985); (42) auf Staat oder
Parteipolitik bezogene neoliberale Postdemokratie oder technokratische »Postpolitik;
(4b) die Ersetzung einer pluralistischen und liberalen Demokratie durch biirokratische
und technokratische Regierungsstile und biirokratische Verfahren, als auch durch Mi-
litarismus, Autoritarismus und Nationalismus (Howard 2016); oder (5) Terrorismus ra-
dikalisierter Gruppierungen (Becker/Schreiner 1979) verstanden. Das im Kontext rele-
vante Verstindnis von Gyorgy Konrad wird gesondert behandelt (s 2.3.2). Eine Disser-
tation aus dem deutschsprachigen Raum von André Schmiljun im Bereich der Philoso-
phie kniipft im Wesentlichen an dessen Gedanken an, tragt jedoch nichts zur weiteren
Begriffsbildung bei (Schmiljun 2014). Des Weiteren beschreibt Kewin Repp in einer ge-
schichtswissenschaftlichen Untersuchung ein antipolitisches Milieu in der Wilhelmini-
schen Ara des Deutschen Reiches, verwendet dazu ebenfalls das Verstindnis von Konrad
und braucht daher hier nicht betrachtet zu werden (Repp 2000). Der Sammelband von
Becker/Schreiner (1979) ist stark auf den Kontext der Radikalisierung der RAF bezogen.
Doch die Thematik des Terrorismus iibersteigt den Rahmen dieser Arbeit, weswegen sie
hier nicht weiterverfolgt wird. Die Kerngedanken der anderen Autoren werden an dieser
Stelle knapp dargestellt und am Ende mit einigen Uberlegungen Wolfgang Fachs reflek-
tiert. Dabei wird sich zeigen, dass das Politische in liberal-demokratischen politischen
Theorien vor einer ZerreifSprobe gesehen wird, fiir welche verschiedene innere und iu-
3ere Griinde angenommen werden, wie sie in der unten platzierten Abbildung darge-
stellt werden (> Fig. 6).

Der sozial-liberale Schriftsteller und Politikberater Wilhelm Wolfgang Schiitz
schrieb in einer Phase von »Erschiitterungen« und des »Unfriedens« das Buch Antipoli-
tik. Eine Auseinandersetzung iiber rivalisierende Gesellschaftsformen (Schiitz 1969). Sein Begriff
der Antipolitik ist normativ stark negativ aufgeladen und steht im Verhiltnis zu Politik
als besonnener, technokratischer, liberaler Staats- und Parteipolitik. Ausgangspunkt
von Schiitz’ Uberlegungen ist der wahrgenommene, umfassende gesamtgesellschaftli-

che Transformationsbedarf, welcher von sozialen Bewegungen antizipiert wird, jedoch
auf den strukturellen Konservatismus der Mehrheitsbevolkerung und des politischen
Apparates trifft. In dieser Phase miisse Politik »gegen den permanenten Ansturm
der Antipolitik verteidigt werden [..] Diese Auseinandersetzung ist ein verzweifelter
Versuch, den Weg der Wirklichkeit zu erkennen, um aus dem Dunkel der Antipolitik
herauszufinden« (Ebd.: 9). Im Zuge des antizipierten Ubergangs (Ebd.: 32f., 39, 5365,
80-87, 124ff.) zur von ihm so bezeichneten »Wissensgesellschaft« (welche besser als
»Postfordismus« bezeichnet werden konnte) zielt Schiitz auf eine staatlich geordnete
und regulierte Transformation ab, damit dem Staat das Politische nicht entgleitet.
Politik soll im Gegenteil, unter verinderten gesellschaftlichen Bedingungen, diesem
wieder zugeordnet werden. Politik sei sachlich gestaltend und pluralistisch, versuche
Konflikte zu vermitteln und sollte humanistischen Werten verpflichtet sein. Dagegen

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

verweigere sich Antipolitik der technologischen Sachpolitik und misstraue ihr (Ebd.:
85), gleite tendenziell ins Irrationale ab und reduziere gesellschaftliche Komplexitit
(Ebd.: 145). Antipolitik sei »ideologisch« (Ebd.: 15, 39, 97), wiirde auch auf Gewalt zu-
riickgreifen (Ebd.: 51, 59, 71f., 88ff., 92, 132) und wire nicht kompromissbereit (Ebd.:
142). Schliefilich folgere Antipolitik »aus gesellschaftspolitischen Gegensitzen eine
permanente Konfrontation. Politik ist stindig auf der Suche nach Anniherungen und
Uberbriickung. Denn die Gesellschaft von morgen wird wieder eine Gesellschaft sein, in
der alle Gegensitze enthalten sind, ohne sich auflosen zu lassen« (Ebd.: 43). Mit diesen
Annahmen macht Schiitz drei Formen der Antipolitik aus: revolutionire, reaktionire
und konservative Antipolitik. Revolutiondre Antipolitik reagiere auf den gesellschaftli-
chen Transformationsbedarf und wire antipolitisch, insofern sie letztendlich die Frage
nach einer anderen Gesellschaftsform stelle und sich staatlicher Politik verweigere.
Schiitz zielt darauf ab, diese »jugendlichen« Oppositionellen fiir sein sozial-liberales
Reformvorhaben zu gewinnen, also in staatlich orientierte Politik — wenn auch nicht
notwendigerweise in Parteipolitik — einzugliedern (Ebd.: 34, 53, 60, 88, 96, 110-125).
Umgekehrt spricht er jenen, die diesen Weg nicht gehen wollen ab, politisch - also
verniinftig und legitim — zu sein (Ebd.: 32, 132, 187). Unter reaktiondre Antipolitik ver-
steht Schiitz den Rechtsextremismus, also die sogenannte Konservative Revolution mit
ihren eindeutig faschistischen Tendenzen: »Das Konservative wird gewalttitig, wenn
umwilzende Verinderungen auf bestehende Bastionen prallen. Fiir die Bewahrer des
Bestehenden droht eine Welt einzustiirzen« (Ebd.: 51). Diese komme also nicht von
einem unbestimmten Auflen, sondern resultiere u.a. aus dem verbreiteten Unterta-
nengeist, aus Ressentiments und Unselbstindigkeit. Demnach sei ein »Kernstiick«
reaktionirer Antipolitik »selbst in der modernen Gesellschaft die Neigung, Staatsmacht
nicht nur als Absolutismus, sondern sogar als Absolution zu sehen« (Ebd.: 72). Das
Hauptaugenmerk richtet Schiitz allerdings auf die konservative Antipolitik, welche er
gleichermaflen in der Bevolkerung wie im Staatsapparat verortet. Erstens bestiinde
eine problematische konservative Grundhaltung. Zweitens kime es zu einer Entleerung
und Unbestimmtheit politischer Parteiprogramme, was wiederum zur Entfremdung
der Bevolkerung vom politischen Betrieb und zu Ohnmachtserfahrungen fithre (Ebd.:
45fT.). Das ausgeprigte konservative Verhalten und Denken sei zwar

»menschlich verstiandlich, aber fiir die Zukunft unhaltbar. Neue Erschiitterungen bre-
chen umso schwerer herein, wenn eine Zeit verkrampfter Ruhe vorausgeht. Der Still-
stand bringt heftigere Umwalzungen hervor als der Fortschritt. Das ist der geschichtli-
che Hintergrund vor dem sich der Umriss gewaltiger Veranderungen abzeichnet. Das
ist eine der Ursachen von Unruhe, gegen die sich bestehende Gesellschaftsordnungen
durch Macht oder Wohlstand abgesichert glaubten« (Ebd.: 31).

Gerade der erklirte »Endzustand der Geschichte« fithre zu einer »Spannung der Erleb-
niswelten« zwischen Generationen und Milieus, die de facto gespalten sind und weiter
auseinander driften (Ebd.: 36). Die konservative antipolitische Angst wire fatal und wiir-
de letztendlich ihre eigenen Anliegen untergraben. Denn keine

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

101


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Weiterentwicklung hitte Sinn, wenn sie nicht auch Wesentliches aus den Bestidnden
erhilt, wenn sie nicht auf festen Grundlagen aufbaut. Der Vorwurf gegen alle Neue-
rungen, sie gefihrdeten das gute Alte, soll in Wirklichkeit das schlechte Alte bewah-
ren und das gute Neue verhindern. Doch die Politik, die sich rithmt, das Bestehende zu
bewahren, ohne den Rhythmus der Entwicklung mit zu vollziehen, schiirt die Furcht
vieler Menschen vor dem Unbekannten. Ob sie es nun selber wissen oder nicht, diese
starren Status-quo-Propheten, sie betriigen das Volk — und sie betriigen sich selbst«
(Ebd.: 50).

Entgegen den ausgeprigten revolutioniren, reaktionidren und konservativen antipoliti-
schen Tendenzen will Schiitz staatliche Politik erneuern, legitimieren und handlungsfi-
hig machen, um die bestehende liberale Demokratie zu erhalten. Dazu fordert er eine
»permanente Reform, und zwar unter Beteiligung des Volkes, der Menschen, des ein-
zelnen« (Ebd.: 181), wozu es gilte, die »engagierte junge Generation« zur Mitwirkung
am politischen Reformprojekt zu begeistern (Ebd.: 120). Aus der von Schiitz geforderten
Flexibilisierung von Politik — im Sinne ihrer Erneuerung um unter Bedingungen der un-

vermeidlichen bzw. bereits vollzogenen gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen hand-
lungsfihig zu bleiben — ergibt sich zugleich ihre Reduzierung und Verengung auf den
Staat. Diese beruht gerade darauf, dass sie auch auflerparlamentarische Gruppen und
Organisationen an sich bindet. Daher wire der Anarchismus nach Schiitz’ Argumenta-
tion eindeutig als »revolutionir-antipolitisch« abzulehnen und zu bekimpfen.

Bei der Betrachtung von Geoff J. Mulgans Politics in an Antipolitical Age (Mulgan 1994)
beziehe ich mich auf den gleichnamigen ersten Artikel in der Aufsatzsammlung, weil
sich hierin seine Grundgedanken zur Thematik verdichtet finden. Mulgan beschreibt
eine Erosion der modernen Politik, die erst mit der Industriegesellschaft aufgekommen
und mit Rationalismus, Aufklirung, Parteien und dem Parlamentarismus verbunden
sei. Moderne Politik wurde wesentlich in Reaktion auf die sozialistische Bewegung ge-
formt, ist um Nationalstaaten herum organisiert und stellt mit Demokratie als hdchstem
Wert einen fortlaufenden Transformationsprozess dar (Ebd.: 10ff.). Nach 200 Jahren
moderner Politik befinden wir uns heute in einem »antipolitischen Zeitalter« (Ebd.:
13), weswegen Mulgan danach fragt, wie eine Repolitisierung der Gesellschaft unter
den verinderten Bedingungen gelingen konne. Antipolitik zeige sich u.a. darin, dass

sich soziale Bewegungen fast ausschliefilich als Ein-Themen-Bewegungen formieren,
damit jedoch keine Vision verbinden und den Anspruch auf gesamtgesellschaftliche
Transformation aufgeben wiirden (Ebd.: 15). Sie zeige sich am Verlust einer aktiven
Biirger*innenschaft, also an politischer Passivitit und Partizipationsverweigerung,
schlieRlich auch am Verlust politischer Tugenden, die sich am Gemeinwohl orientieren
(Ebd.: 20-25).

Mulgan kritisiert gegenwirtige Denker*innen dafiir, dass sie antipolitische Utopien
konstruieren, den Hass auf Politik schiiren sowie sich der Frage nach dem Umgang mit
demokratischer Macht verweigern wiirden (Ebd.: 26). Dariiber hinaus sieht Mulgan sys-
temimmanente Griinde dafiir, dass moderne Politik erodiere. So sei die klassische Aus-
einandersetzung von Fortschritt und Reaktion nicht mehr vorhanden, wodurch Politik
gewissermafien entzaubert werde (Ebd.: 10). Die Bindung der Demokratie an den Staat
reduziere den politischen Wettbewerb um die Kontrolle desselben, wihrend ihre Zentra-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

lisierung im Nationalstaat zur Desillusionierung fithre, da andere Institutionen und Ge-
meinschaften keine eigenstindigen politischen Anliegen hervorbringen kénnten (Ebd.:
14f.). Die verfassungsmifiige und von Medien geforderte Formalisierung von Politik als
Regierung und Opposition fithre ebenfalls zur Abwertung anderer Formen, weswegen
sie als langweilig, uninteressant und unbeeinflussbar empfunden werde (Ebd.: 18). Ge-
rade die Ausdehnung des Staates — und hier insbesondere seiner Biirokratie — fiihre,
wie bei niedergegangenen, implodierten Imperien, zum Bedeutungsverlust von Politik,
die ihren Platz verliere, wenn sie in alle gesellschaftlichen Sphiren eingreife (Ebd.: 19f.).
SchlieRlich habe sich die politische Klasse als professionelle, technokratische Elite ver-
selbstindigt und biete keine Groflerzihlungen mehr an, weswegen Biirger*innen nicht
mehr an politischer Gestaltung des Gemeinwesens partizipieren wollen, weil sie keine
Entwicklungsmoglichkeiten mehr in ihm wahrnehmen wiirden (Ebd.: 22fT.).

Mulgan geht davon aus, dass es immer Macht und damit auch Herrschaft geben wer-
de (Ebd.: 26), weswegen die Griinde, um Gesellschaft politisch zu organisieren, bestehen
blieben. Diese konne nicht nach vermeintlich natiirlichen Regeln oder Traditionen or-
ganisiert werden (Ebd.: 28f.). Da weder Parteien noch politische Bewegungen oder eta-
blierte Institutionen iiberzeugende Angebote, Programme und Visionen formulierten,
um die gesellschaftlichen Probleme zu 16sen, sieht Mulgan drei Handlungsoptionen fir
Politiker*innen, von denen er die beiden ersten — »business as usual« und charismati-
schen Populismus — pro forma vortrigt. Er plidiert fir die dritte Form, den »politician
as social creator [...] [who] represents a conscious rejection of the three dimensions —
national state, ideology, class or interest constituency — within whose space the modern
politician had to function, while at the same time remaining in tune with the most fun-
damental idea of politics, the expression of a self-conscious collectivity« (Ebd.:31). Damit
wiirde die Verbindung von Themen und die politische Arbeit an den Schnittstellen von
sozialen Milieus moglich, wobei sich Politik selbst dann nicht mehr im herkémmlichen
Rahmen von Souverinitit und politischer Macht bewege (Ebd.: 32f.).

Deutlich wird, dass Mulgan keinen eigenstindigen Begriff von Antipolitik ent-
wickelt, sondern diese lediglich als Diagnose einer Erosion des Politischen begreift.
Es handle sich bei Antipolitik gewissermafien um die Aufgabe des Anspruchs, gesell-
schaftliche Probleme kollektiv und demokratisch zu bearbeiten. Unter den verinderten
Bedingungen gilte es diesen Entwicklungen gegenzusteuern und neuen politischen
Formen Raum zu geben.

Andreas Schedler kniipft mit der Einleitung des Sammelbandes The End of Politics?
Explorations into Modern Antipolitics (Schedler 1997) beim Gedankengang Mulgans an, be-
greift Antipolitik jedoch nicht vorrangig als (problematische) Antwort auf die Krise des
Politischen, wie jener es tut, sondern gesteht ihr eine eigene Logik zu. Die Versuchung
sei grof3, »to view antipolitics as a mere response to these critical developments, as an
ideological superstructure derived from contradictions which have arisen in the foun-
dations of politics. In contrast the contributors that make up this volume do not treat
antipolitical discourses as simple dependent variables caused by political failure and cri-
sis. Instead they comprehend them as variables of their own logics and weight« (Ebd.:
2). Dennoch entstiinde Antipolitik zweifellos durch die allseits proklamierten politis-
chen Krise als »crisis of governability, crisis of the nation state, crisis of democracy, cri-
sis of representation, crisis of political parties, crisis of ideology, crisis of confidence and

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

103


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

of course, crisis of politics« (Ebd.). Um Antipolitik definieren zu kénnen, bedient sich
Schedler einer relativ klaren Definition von Politik. Sie umfasse im Wesentlichen drei
Dinge: »the definition of societal problems and conflicts, the elaboration of binding de-
cisions and the uppressent of its own rules. Politics delineates the realm of common af-
fairs. It manages these collective affairs in an authoritative way. And it determines the
rules and metarules which govern these operations« (Ebd.). Damit verwendet er eine
funktionale, ahistorische und amoralische Definition. Politik »presupposes the uppress
of a community whose members are aware of their mutual interdependence as well as
of their internal differences, who are able to act in convert and who are willing to accept
authoritative decisions« (Ebd.: 3).%”

Schedler geht mit Habermas von der Unterscheidung des Privaten und der Offent-
lichkeit als entscheidendes Merkmal von Politik aus, die sich erst im politischen Prozess
und in der konflikthaften Abgrenzung zu anderen Sphiren ausbilde. Diese stehe im Ge-
gensatz zur Annahme einer grundsitzlichen Polaritit von politischer Macht oder einer
fundamentalen antagonistischen Struktur von Konflikt. Die Autonomie des Politischen

musste immer behauptet werden und wurde insbesondere durch die neoliberale Tech-
nokratie geschwicht (Ebd.: 5ff.). Politik »is called upon to recognize, protect and recon-
cile these differences, to diffuse them and at the same time to assure their coexistence«
(Ebd.: 6). Dies wiirde von antipolitischen Theorien abgelehnt uppre, welche »contain the
temptation to uppress the differences they ignore, to manufacture with violent means
the societal unity they assume« (Ebd.: 6). Eine vollstindig homogene Gesellschaft, wie
sie Populismus, Nationalismus, Marxismus und religiéser Fundamentalismus anstre-
ben wiirden, brauche keine Politik, wire in der Realitit aber nicht vorzufinden. Hierbei
widerspricht Schedler sich, wenn er gleichzeitig feststellt, dass auch der klassische Libe-
ralismus einen antipolitischen Kern aufweise, da dieser sich z.B. auf die Metapher der
unsichtbaren Hand eines sich selbstregulierenden Marktes beziehe (Ebd.: 5). Er weist
die verbreitete Sprache einer permanenten Krisenhaftigkeit von Politik zurtick, mit wel-
cher einige Autor*innen ihre Entmachtung und ihr Verschwinden feiern wiirden (Ebd.:
7). Statt der — nach seiner Ansicht gingigen Problematisierung — von politischer Macht,
Zwang und Autoritit tritt er fiir ein konsensuales, horizontales und kooperatives Macht-
verstindnis in Anschluss an Arendt ein (Ebd. 8). Im Unterschied zu dieser geht Sched-
ler davon aus, dass Politik nicht vorab normativ bestimmt, wobei ihre Merkmale den-
noch beschrieben werden kénnten (Ebd.: 11f.). Neben den »ideologischen« Projekten be-
schreibt Schedler vier Formen von Antipolitik, namentlich instrumentelle (technokrati-

27  DerAnarchismus setzt ebenfalls eine Gemeinschaft voraus, deren Mitgliedersich ihrer gegenseiti-
gen Abhangigkeit wie auch ihrer Unterschiede bewusst sind, strebt aber kein iibereinstimmendes
Handeln und keinen Willen an, autoritative Entscheidungen zu akzeptieren. Wenn antipolitische
Ideologien diese Basisprinzipien von Politik zuriickweisen wiirden, stellt sich die Frage, inwiefern
Anarchismus nach Schedlers Beschreibung als eine solche zu gelten hat. »Instead of collective pro-
blems they see a self-regulating order; instead of plurality they perceive uniformity; instead of
contingency they state necessity; and instead of political power they proclaim individual liberty«
(Ebd.: 3). Von diesen vier Kriterien erfiillt der Anarchismus zwei und die anderen beiden nicht:
Er geht von einer sich selbst regulierenden Ordnung aus und gibt der individuellen Freiheit ten-
denziell den Vorrang vor politischer Macht, wiahrend er gleichzeitig durchaus fir Pluralitit statt
Uniformitat und fiir Kontingenz statt Notwendigkeit eintritt.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

sche), amoralische (auf Rational-Choice-Ansitzen beruhende), moralische (auf funda-
mentalistischen Uberzeugungen griindende) und isthetische (d.h. populistisch insze-
nierte) Antipolitik. Wihrend auf den Anarchismus keine dieser Herangehensweisen in
Reinform zutrifft, bleibt allerdings zu fragen, ob diese antipolitischen Formen nicht in
unterschiedlichen Graden und Ausprigungen Teil jeder Politik sind. Damit zeigt sich,
dass Schedler die grundlegende Umkidmpftheit des Politischen, welche er selbst benannt
hat, relativiert und ihre demokratisch-liberale Form als normativ bewertetes Idealbild
und Maf3stab zur Bestimmung von Antipolitik zugrunde legt. Immerhin lasst sich nur
damit seine These begriinden, es finde eine antipolitische Ablehnung und Verwerfung
von Politik und zugleich ihre Kolonialisierung durch verschiedene andere Rationalititen
statt.

Schliefilich entwickelt Dick Howard in Between Politics and Antipolitics (Howard 2016)
noch eine andere Perspektive auf die Thematik, indem er Politik und Antipolitik als in
einem dialektischen Verhiltnis aufeinander bezogen betrachtet. Antipolitik wiirde in ih-
ren Formen als staatliche Biirokratie, der Technokratie, des Kommunismus oder auch

des unregulierten Kapitalismus selbst politisch wirken und somit in einer kontinuierli-
chen Spannung zu Politik stehen. Howard verortet sie dhnlich wie die zuvor genannten
Autoren in einem liberal-demokratischen Rahmen und bezieht sich dabei ebenfalls auf
Habermas und Arendt. Dabei interessiert Howard stirker das Politische im Weiteren als
die (staatliche) Politik im engeren Sinne (Howard 2016a: iv).

Eine wichtige Einsicht sei, dass sich die Annahme, aus dem Zusammenbruch des
Staatskommunismus wiirde automatisch Demokratie in den osteuropiischen und asia-
tischen Lindern hervorgehen, als falsch erwiesen habe. Vielmehr sei die UdSSR ein po-
litisches Regime gewesen, welches die Autonomie des Politischen (in Form der Zivilge-
sellschaft) geleugnet und Politik allein an den Staat gebunden habe. Als diese Variante
der Antipolitik verfiel, sei das Politische aufgebrochen und habe in einer historischen Si-
tuation der allgemeinen Verunsicherung zu verschiedenen Optionen der Stabilisierung
gefithrt, darunter den Autoritarismus, die Bezugnahme auf nationale/ethnische Identi-
titen und den entfesselten globalen Kapitalismus, welche sich als Antipolitik paradoxer-
weise im selben Zuge politisch formierten. Dadurch bestiinden zugleich die Méglichkei-
ten einer Offnung und einer SchliefSung des Politischen:

»The overthrow of the totalitarian state opens the domain that| call the political. This is
a universe of possibilities which, because they are only possible, are sometimes intox-
icating, at other times sobering, and always precarious. [..] Once that political choice
is exercised, whatever it may be, the domain of the political has been de facto closed,;
antipolitics now stands on the horizon. A horizon may point beyond the present but it
can also close it off. Although some forms of antipolitics may be more open and thus
more desirable than others, the dialectic of the political and antipolitics will perdure.
Thetrickis to articulate a self-critical politics that avoids being fixated as an antipolitics
in order to preserve the open horizon of the political« (Ebd.: 3).

Hierbei lisst Howard aufder Acht, dass auch die Entscheidung fiir die liberale Demokra-

tie den Raum des Politischen verengt, zumindest wenn 6konomische Ungleichheit und
asymmetrische Machtbeziehungen ausgeblendet werden, wie er es tut. Dass nach den

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

105


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anschligen auf das World Trade Center der »War on terror« gegen den (ebenfalls anti-
politischen) islamistischen Terrorismus ausgerufen wurde, stellt fiir Howard ebenfalls
einen Verfall in die Antipolitik dar, insofern entgrenzte Gewalt gegen einen unscharf de-
finierten Gegner zur Untergrabung des Politischen fithre (Ebd.: 4). Auch Tendenzen zur
Militarisierung politischer Sprache (»war on poverty« etc.) verwiesen auf antipolitische
Elemente im Politischen, die Howard problematisiert (Ebd.: 5). Wichtig ist fiir ihn, die
Begrenztheit politischen und staatlichen Handelns und auch ihre Notwendigkeiten zu
bestimmen - vermutlich um aufzuzeigen, welche politischen Spielriume bestehen.

Einen weiteren Aspekt fithrt Howard in seinem dritten Aufsatz ein, indem er das Ver-
hiltnis des Politischen zur Moral bestimmt und dabei herausstellt, dass moralische Be-
strebungen im Grunde genommen - im Unterschied zu politischen — nicht verhandelbar
wiren, woraus sich eine grundsitzlich paradoxe Spannung zwischen Politischem und
Moralischem ergibe (Howard 2016b: 38—42). Diese These ist insofern relevant, als dass
sie jener Newmans dhnelt, welcher Politik ebenfalls in einer Spannung zu Ethik sieht
(s.u.). Ferner schreibt Howard, der Totalitarismus ziele auf die Abschaffung grundlegen-
der Antagonismen ab und wire daher die extremste Form von Antipolitik. Der Anarchis-
mus, welcher ebenfalls die antagonistische Struktur der Gesellschaft, nicht jedoch ihren
konfliktuellen Charakter und ihre Pluralitit, beseitigen will, lief3e sich in dieser Denk-
weise nicht wiederfinden. Wie erwihnt, sieht Howard im Kapitalismus eine antipoliti-
sche Tendenz aufgrund seiner Universalisierung aller Giiter auf Warenwerte. Daraus er-
gibe sich die Frage nach der Kompatibilitit von Kapitalismus und Demokratie, welcher
er leider nicht weiter nachgeht. Schlieflich begriindet Howard, dass es notwendigerwei-
se eine Autonomie des Politischen vom Sozialen brauche, denn dieses sei »the principle
that organizes the relations among these particular groups [...]. It establishes a hierar-
chy among these groups, which can be challenged and replaced if it loses its ability to
maintain the unity binding this diversity. In this way, the political can be said to define
the grammar and the syntax that govern relations among the members of society« (Ebd.:
43).

Das Paradox des Politischen bestiinde darin, dass es von den sozialen Beziehungen

abstrahiere, welche es organisiere, wihrend seine Legitimitit darin bestehe, dass die
Mitglieder der Gesellschaft es als Ausdruck ihres eigenen Willens begreifen wiirden
(Ebd.: 43). Die grundlegende Spannung zwischen Politischem und Sozialem gilte es
fiir Howard aufrechtzuerhalten, anstatt entweder Transzendenz (als eine abgekoppelte,
sich selbst legitimierende und rechtfertigende Herrschaft) oder Immanenz (d.h. die
vollstindige Selbstregierung) absolut zu setzen, denn beides fithre zu Antipolitik (Ebd.:
44). In Hinblick auf dieses Argument, miisste Anarchie als umfassende Selbstorganisati-
on eindeutig als antipolitisch angesehen werden und wiirde im Grunde genommen nach
der Auflgsung von Politik insgesamt streben. Auch wenn seine Begriindung schwam-
mig bleibt, diirfe laut Howard das Politische keinesfalls vollstindig realisiert werden,
sondern miisste eine kritische Distanz zum Sozialen bewahren, um es organisieren zu
konnen. In seinen Worten:

»[Slovereignty belongs to the people; yet the people are subject to the governmentthat
they establish. When the political principle is said to be realized wholly within society,
the social and the political have become identical; the separation that had existed in

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

previous forms of the political is overcome. But this same movement that overcomes
the opposition destroys the political, which is replaced by antipolitics. The political has
lost the critical distance that legitimated social relations or served to criticize them for
not being adequate to their own principle. The result is an instability due to the uncer-
tainty about which relations are legitimate. While this instability may result ultimately
in a crisis, at best it is a recipe for stagnation and opens the possibility of domination
by force« (Ebd.: 46).

Da 6konomische und politische Ungleichheitsverhiltnisse bei Howard ausgeblendet
werden und er von einem demokratischen Ideal auszugehen scheint, welches so nie
verwirklicht wurde, gleicht diese Annahme eher einer blofien Behauptung, die eine
schwache Legitimation politischer Herrschaft darstellt. In einem erwihnenswerten
Unterschied zur These von Mulgan sieht Howard in den 200 Jahren vor 1989 allerdings
im Wesentlichen verschiedene Formen von Antipolitik als dominant an (Ebd.: 204),
deutet also die Moglichkeit an, dass die Unsicherheiten der Gegenwart auf eine stabilere
politische Zukunft hoffen lassen.

Die vier vorgestellten Beitrige zur Antipolitik stellen jeweils Positionen dar, wel-
che sich auf die liberale Demokratie als Grundlage beziehen und mit den Konzepten
permanenter Verhandlung, Pluralitit, Partizipation und Gemeinwohlorientierung ver-
bunden sind. Zu unterschiedlichen Graden verorten sie Politik im staatlichen Rahmen
oder direkt auf diesen bezogen (Schiitz) oder gehen eher von einer abstrakten Funk-
tionsweise des Politischen aus (Howard), grenzen es jedoch jeweils von Antipolitik ab.
Diese wird von Schiitz gewissermaflen als von aufien kommendes Problem dargestellt
und grundsitzlich abgelehnt, wihrend Mulgan sie als Verfallserscheinung von Politik
begreift. Schedler beschreibt Antipolitik als Anfechtung von wiinschenswerter Politik,
wohingegen sie fiir Howard weniger stark wertend in einem paradoxen Spannungsfeld
zu Politik steht. Letztendlich blenden die genannten Autoren verschiedene - v.a. éko-
nomische — Ungleichheitsverhiltnisse aus, was ihre jeweiligen Uberlegungen iiber die
Autonomie der Politik (sowie Aufforderungen zu ihrer Wiedergewinnung) letztendlich
als unzureichend erscheinen lasst.

Einen Zusammenhang der Thematisierung von Antipolitik von liberaler Seite her re-
konstruiert Wolfgang Fach in Das Verschwinden der Politik (Fach 2008). Darin geht er der
Frage nach, warum liberale Demokratien (und Theorien) immanente Tendenzen zur Un-
terminierung der politischen Sphire aufweisen, wie sie in sogenannter »Politikverdros-
senheit« als Oberflichenerscheinung zum Ausdruck kommen. Fach zeigt dazu ein all-
gemein verbreitetes, widerspriichliches Politikverstindnis von einerseits »wahrer« oder
»hoher« und andererseits »gemeiner« oder »niedriger« Politik auf. Erstere sei imagi-
nir und gleichwohl wirksam, um Letztere — als unspektakulires, biirokratisches und
oft schmutziges Alltagsgeschift — zu verschleiern und »verschwinden« zu lassen, damit
Souverinitat sich als michtig und moralisch gut inszenieren kénne (Fach 2008: 7-12).
Die verschiedenen Mechanismen moderner Herrschaft (charismatische und reprisen-
tative, plebiszitire und biirokratische Institutionen und Diskurse) wiren demnach nicht
in der Lage, sich den ihnen inhirenten antipolitischen Tendenzen entgegenzustellen.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

107


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Wenn davon die Rede war, dafd mit dem sverwalteten Volk< eine ganz neue Politik-
Welt sich ero6ffnen wiirde, dann kann man jetzt praziser sagen, was damit gemeint ist:
Politik (die ordinire) wird nicht sveredelt< (durch charismatische Fiihrer) noch >gerei-
nigt« (durchs abstimmende Volk), noch >entlastet< (durch eine bindende Verfassung),
sondern entwertet (zum Transmissionsriemen in die Verwaltung hinein), ja sogar ent-
sorgt — erst dort, wo schachernde >Politiker< vollkommen verschwinden und professio-
nelle >Verwalter«< nach dem Rechten sehen, wird Regieren zur Kunst oder Wissenschaft«
(Ebd.: 186).

Dies fithre zu Forderungen danach, den Parteien- durch einen Beamtenstaat zu ersetzen
oder neoliberales (New) Public Management einzufithren. »Beide setzen auf das diszi-
plinierende Potential antipolitischer Gegenmachtbildung, freilich entlang unterschied-
licher Fronten: Politik steht entweder gegen Ethos oder Effizienz« (Ebd.). Diese Ambiva-
lenz sedimentiert sich wiederum in den liberal-demokratischen Institutionen. Fiir Ma-
nagementexperten wie Peter Drucker und Staatsrechtler wie Carl Schmitt bestiinde laut
Fach der

»gemeinsame Nenner [...] [im] Prinzip Anti-Politik. Positiv gewendet geht es um die
Idee einererhabenen, entschiedenen, enthobenen, ebensheterogenen<Gegenwelt zur
gemeinen Betriebsamkeit krimerhafter Parteigenossen —in grellem Kontrast zu die-
ser markiert durch Distanz (gegeniiber kleinkarierten Interessengruppen), Konsequenz
(im Gegensatz zum parlamentarischen Kuhhandel) und Konstanz (verglichen mit dem
wendigen Opportunismus des parteilichen Betriebs)« (Ebd.: 208).

Ankniipfend hieran thematisiert Fach, dass die neoliberale Ideologie von Friedrich Au-
gustvon Hayek auf ein »Dethronement of Politics« abziele und damit als inhdrent antipo-
litisch zu verstehen sei. Die neoliberale »Entsorgung« und »Entmachtung« des Staates,
aufgrund der Verschiebung von Politik hin zu Marktlogiken oder privatisierter (indivi-
dueller) Selbstregulierung, stehe der Allmachtsfiktion des Staates und seinen massiven
Interventionen beim Abbau von Biirger*innenrechten dabei keineswegs entgegen (Ebd.:
214—-224). Wenn Politik, um als solche bezeichnet werden zu konnen, konstitutiv auf He-
terogenitit angewiesen ist, wire sie — in Anlehnung an George Bataille — die Kehrsei-
te einer »homogenisierten« (auf den 6konomischen Wert reduzierten) kapitalistischen
Gesellschaftsform (Ebd.: 238). Aus diesem Grund ist die Thematisierung von Antipolitik
durch die erwihnten liberalen Denker*innen als Phinomen und Ausdruck einer inhi-
renten Spannung von Politik in modernen kapitalistischen Gesellschaften zu begreifen.
Ohne dies eindeutig zu benennen und ohne einen Ausweg daraus aufzuzeigen, folgt Fach
dieser Argumentation auch in seinem jiingeren Buch Regieren: Die Geschichte einer Zumu-
tung (Fach 2016). Darin beschreibt er die Ausdehnung und Vertiefung von Staatlichkeit
sowie die Akzeptanz des Regiertwerdens durch die Regierten als historischen Prozess,
welcher zwar veranderte Formen annimmt, aber nie abgeschlossen ist. Damit verweist
Fach auf die prinzipielle Unabgeschlossenheit und die fortwihrenden Instituierungs-
prozesse von Politik. Diese spielen wiederum eine wichtige Rolle fiir ihre Infragestellung
als auch fiir die Moglichkeit eines »revolutioniren Entwurfs« (Castoriadis 1990:121-172).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Fig. 6: Das Politische vor der ZerreifSprobe in liberal-demokratischen Verstindnissen

2.3.2 Antipolitische Aspekte anderer Auspragungen

Um dem Schema der (Anti-)Politik weitere Plausibilitit zukommen zu lassen, ist es er-
forderlich, anarchistische Anti-Politik von anderen Ausprigungen potenziell als antipo-
litisch zu interpretierenden Standpunkten abzugrenzen. Wenn Anti-Politik nach New-
man zwangsliufig als Unbewusstes und Auflerhalb der Politik entsteht und - zunichst
vollig wertfrei — das Andere der politischen Logik darstellt (s.u.), ist ebenfalls davon auszu-
gehen, dass verschiedene politisch-weltanschauliche Strémungen dafiir Ausdrucksfor-
men entwickeln. Dargestellt und mit anarchistischer Anti-Politik verglichen werden nun
die potenziell als antipolitisch zu verstehenden Tendenzen (a) der intellektuellen Dissi-
denz in den Ostblock-Staaten, (b) der Postdemokratie bzw. neoliberalen Technokratie,
(c) der hyper-liberalen, marktradikalen Utopie, (d) der quasi-faschistischen Metapolitik
sowie € jene »populistischer« antielitirer Protestbewegungen.*®

28  Dabei stehen Konrad, Rothbard und de Benoist als Vertreter fiir bestimmte antipolitische Aus-

pragungen, wihrend Crouch und de Saint-Victor aus bestimmten Positionen heraus iiber solche
schreiben. Die Ebene ist somit nicht dieselbe. Da die Positionen der jeweiligen Autoren mitge-
dacht und kontextualisiert werden, ldsst sich das Thema aber adaquat darstellen.
Der Begriff »Antipolitik« wird dabei von Konrad positiv fir seine Haltung, von de Saint-Victor
warnend gegeniiber den neuen»populistischen« Protestbewegungen verwendet. In den Theorien
zur Postdemokratie, quasi-faschistischer Metapolitik und dem hyper-liberalen »Anarcho-Kapita-
lismus« kommen sie nicht vor. Die Fluchtbewegung aus dem liberal-demokratischen Politikver-
standnis erlaubt dennoch ihre Erfassung als »antipolitisch« im vorliegenden Zusammenhang.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

109


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Fir die Verwendung des Begriffs Antipolitik ist eine Beschiftigung mit Gyérgy Kon-
rad unumginglich.” In seinem Buch Antipolitik. Mitteleuropdische Meditationen (Konrad
1985) wendet er sich gegen das atomare Wettriisten einer verkrusteten Politikerkaste in
beiden Zentren der bipolaren Weltordnung des Kalten Krieges. Dieses diene nicht zu-
letzt dazu, ihre jeweilige politische Herrschaft zu legitimieren und gegeniiber Kritik ab-
zuschotten. Dissidente, kritische Intellektuelle — v.a. vom Staat unabhingige Schrift-

steller*innen wie er selbst — wiirden aus diesem Grund iiberwacht, bedroht und zen-
siert. Konrdd deutet an, dass Ungarn sich in seiner mitteleuropdischen Lage in einer
»paradoxen Mitte« (Ebd.: 112fF.) befinde und darum ein Vorbild fiir einen gesellschaft-
lichen Transformationsprozess und eine Emanzipation von staatssozialistischer Biiro-
kratie, Partei- und Polizeistaatlichkeit werden konne.

Die oppositionellen Intellektuellen sollen sich dazu politisch und materiell unabhin-
gigvon jeglichen ideologisch geprigten Vorhaben machen - insbesondere von dem Staat
zugeordneten (Ebd.: 206fT.). Die »wahre« geistige Betitigung widerspreche fundamen-
tal der staatlichen Logik (Ebd.: 203). Das Nachdenken des Schriftstellers miindet in eine
Art antipolitisches Bekenntnis, dass sich fir den vorliegenden Zusammenhang lohnt, in
einem lingeren Auszug zu zitieren:

»Antipolitik ist das Politisieren von Menschen, die keine Politiker werden und keinen
Anteil an der Macht ibernehmen wollen. Antipolitik betreibt das Zustandekommen
von unabhingigen Instanzen gegeniber der politischen Macht, Antipolitik ist eine Ge-
genmacht, die nicht an die Macht kommen kann und das auch nicht will. Die Antipo-
litik besitzt auch so schon und bereits jetzt Macht, namlich aufgrund ihres moralisch-
kulturellen Gewichts [...] Die Antipolitik ist in anderen Dimensionen und anderen Ge-
filden tatig als die Regierung. Die Antipolitik ist weder Stlitze noch Opposition der Re-
gierung, sie ist anders. lhre Leute sind dort, wo sie sind, an der richtigen Stelle, und
sie kontrollieren die politische Macht nicht durch parlamentarische Legitimation, son-
dern lediglich durch ihren kulturell-moralischen Rang, dessen fein gesponnenes Netz
Druck ausiibt. [...]

Antipolitik heif3t Verneinung des Machtmonopols der politischen Klasse. [..]
Wenn die politische Opposition an die Macht gelangt, bewahrt die Antipolitik auch
gegenliber der neuen Regierung ihre Distanz und Unabhingigkeit. Und das selbst
dann, wenn diese neue Regierung aus sympathischen Leuten, vielleicht aus Freunden
besteht. Im Gegenteil, erst dann sind diese Distanz und Unabhingigkeit wirklich
notwendig.

Der Antipolitiker ist in seinem Denken nichtspolitisch«. Er fragt nicht danach, ob
es zweckmaflig, niitzlich und politisch ist, gerade jetzt 6ffentlich seine Meinung kund-
zutun. Antipolitik bedeutet gegeniiber der Geheimniskrimerei der Fiihrung Offent-
lichkeit, unmittelbar — auf dem Weg der Zivilcourage — ausgelibte Macht der Gesell-
schaft, die sich nach ihrer Definition wesentlich von der gegenwartigen oder zukiinfti-
gen Macht des Staates unterscheidet« (Ebd.: 213f.).

29  So lautet etwa auch der Name eines 2016 und 2019 erschienenen anarchistischen Magazins aus
den Balkan-Landern »Antipolitika«, wobei der Begriff vermutlich in der Linie von Konrad zu sehen
ist (vgl. Antipolitika 2016).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie
Demnach ist es nur konsequent, wenn Konrad weiterhin duflert, er fordere

»keine andere Politik, sondern ich fordere ganz einfach liberhaupt keine Politik. [...] Da
uns die Politik in fast allen Ecken und Enden des Lebens iberschwemmt hat, wiinsche
ich mir den Riickgang der Flut. Wir miissen unser Leben entpolitisieren, wir missen
uns von der Politik befreien wie von einer Heuschreckenplage. Wir missen unsere ei-
gentlich einfachen Angelegenheiten von der Wichtigtuerei der Politiker befreien. [...]
Aufgrund all dessen wiirde ich die demokratische Opposition der staatssozialistischen
Gesellschaften nicht als politische, sondern als antipolitische Opposition bezeichnen.
Substantieller Aufgabenbereich dieser Opposition: Entstaatlichung der Gesellschaft«
(Ebd.: 212f)).

Nach Konrad strebe Antipolitik nicht nach der Ubernahme der Staatsmacht, eher da-
nach, Unabhingigkeit und Distanz zu ihr zu erlangen und zu bewahren. Sie stehe in
ihrer Macht und Logik jener des Staates entgegen und verorte sich somit eher »diagonal«
als vertikal oder horizontal zu staatlicher Politik. Weiterhin griinde sie sich nicht auf
Zweckrationalitit, sondern auf moralische Prinzipien und nehme dabei kiinstlerische
Ausdrucksformen an. Mit diesen Kriterien hat Konrads Verstindnis durchaus einen
anarchistischen Anschein. Allerdings riumt er der liberalen Demokratie den »Vorrang«
vor dem Sozialismus ein und verneint die Existenz grundlegender gesellschaftlicher
Antagonismen (Ebd.: 174-178), befiirwortet aber keineswegs den Kapitalismus als Ge-
sellschaftssystem (Ebd.: 219) oder den westlichen Typ politischer Elitenherrschaft (Ebd.:
21-27). In einigen Punkten ist Konrads Verstindnis von Antipolitik daher auch fir eine
anarchistische Interpretation brauchbar.

Dennoch unterscheiden sich beide Herangehensweisen in gewisser Hinsicht grund-
legend. Zunichst distanziert er sich von sozialen Bewegungen (Ebd.: 112). Um Missver-
stindnisse zu vermeiden, schreibt er deutlich:

»Ich denke nicht an irgendeinen anarchistisch-romantischen Aufruhr, fiir so etwas ist
die Zeit abgelaufen. Die Bewegung der intellektuellen Autonomie mufd keine Mas-
sen auf die Strafien bringen. Es missen keine Steine geworfen werden, die mit Schild
und Tranengas ausgeristeten Polizisten zu verwunden. Die wesentlichen Fragen wer-
den nichtim Handgemenge zwischen Polizisten und Demonstranten entschieden, das
Straflentheater ist ein ziemlich duRerliches Symbol« (Ebd.: 207).

Anarchistische Anti-Politik entspringt dagegen aus sozialen Bewegungen und ihren
Konfrontationslinien. Treten darin »Berufsrevolutionir*innen« auf, heift dies nicht —
wie Konrdd behauptet —, dass diese zwangsliufig spater zu Parteibiirokrat*innen wer-
den, wenn sie Erfolge erzielen (Ebd.: 219). Eine differenziertere Betrachtung Einzelner,
mittels des kritischen Denkens und der reflektierten Distanz zur Macht, wie er sie sonst
einfordert, lisst er in diesem Fall offenbar nicht gelten. Stattdessen beinhaltet seine
Ansicht ein tendenziell exklusives Verstindnis derjenigen, welche antipolitisch handeln
(kénnen). Nicht umsonst verwendet Konrdd in diesem Zusammenhang auch die Formu-
lierung der »intellektuellen Aristokratie« und nimmt dafiir Leo Tolstoi als Vorbild (Ebd..:
207f.). Auch wenn dies nicht mit einer Verachtung der einfachen Bevélkerung einher-
geht, wird doch ein Abstand zu dieser deutlich, den eine anarchistische Perspektive auf

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

diese Weise nicht teilt. In Bezug auf einen potenziell kritischen Geist und den Genuss
eigener Arbeitsleistung, behauptet Konrad hingegen eine Gemeinsambkeit zwischen
schopferischen Intellektuellen und selbststindigen Arbeiter*innen.

Aus seinem humanistischen Empfinden heraus mag dies redlich sein; sozialstruktu-
rell betrachtet ist es jedoch problematisch, vorhandene Unterschiede auf eine Frage der
personlichen Haltung zu reduzieren. Ein anarchistisches Verstindnis von Anti-Politik
bezieht sich zudem im Gegensatz zu Konrads Vorstellungen auf gesellschaftliche Ant-
agonismen und entspringt sogar aus ihrer Artikulation und nicht aus einer »geistigen
Distanz« zu staatlichen Institutionen und Logiken, welche nicht einfach postuliert wer-
den kann. Schliefilich prangert Konrdd empért die Staatsbiirokratie an, zeigt sich darin
allerdings deutlich weniger radikal als anarchistische Anti-Politiker*innen, wenn er for-
muliert: »Ich wiitnsche mir vom Staat, daf} er sich um seine Angelegenheiten kiimmert,
daR er sich darum gut kitmmert. Er soll sich iiberhaupt nicht um Dinge kiitmmern, die
nicht seine Sache sind, sondern Sache der Gesellschaft« (Ebd.: 212). Hierbei bezieht er
sich auf Zivilgesellschaft, welche von Anarchist*innen eher als Korrektiv der bestehenden
gesellschaftlich-politischen Ordnung angesehen wird, denn als Ausgangspunkt zu ihrer
Uberwindung. Nach Konrdd will die Antipolitik

»die Politik, diese Sprache auf ihren Platz verweisen und wacht dariiber, dafs sie selbst
sich nicht iber ihren Zustandigkeitsbereich hinaus ausdehnt, namlich nicht iiber die
Verteidigung und Lauterung der Spielregeln in der zivilen Gesellschaft hinaus. Die An-
tipolitik ist das Ethos der zivilen Gesellschaft. Die zivile Gesellschaft ist der Cegen-
satz zur Militargesellschaft. Die zivile Gesellschaft ist Utopie, die Militdrgesellschaft
ist Realitat« (Ebd.: 89).

Dass die ausgemachten gesellschaftlichen Sphiren einen notwendigen Zusammenhang
bilden, scheint Konrad nicht so zu sehen. Der geistigen Macht entspricht bei ihm keine
politische Macht, weswegen er sie logisch als antipolitische bezeichnen kann. Die Unter-
scheidungen zu anarchistischen Positionen verweisen auf die Paradoxie in jenen selbst.
Dasie sich mit einer bloR intellektuellen Antipolitik nicht zufriedengeben, wollen sie als
(destituierende) Anti-Macht auch (konstruierende) Gegen-Macht sein.

Die Kehrseite der gerontokratischen Ein-Parteienherrschaft bildet in gewisser Hin-
sicht die Entwicklung von neuen Regierungsformen und -technologien seit den 1970er
Jahren in den westlich-kapitalistischen Staaten, welche Colin Crouch als Postdemokratie
(Crouch 2008) bezeichnet. Dieser verwendet den Begriff Antipolitik nicht. Dennoch kén-
nen seine Uberlegungen als ein antipolitischer Standpunkt der Postdemokratie bespro-

chen werden, weil sie die gleichen Problematiken umkreisen. Nach Crouch bestiinden in
der Umsetzung neoliberaler Forderungen und einem massiven Staatsumbau zugunsten
der Kapital-Eigner im Zuge der Globalisierung, die Hauptursachen fiir eine Ausrichtung
von Regierungs- und Parteipolitik nach Marktlogiken, die Verlagerung von Entscheidun-
genin nicht-demokratische Gremien und von staatlichen Kompetenzen an nicht-staatli-
che NGOs, Lobbyorganisationen und transnationale Gremien (Crouch 2011). Postdemo-
kratie bezeichne demnach

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

»ein Gemeinwesen, in dem zwar nach wie vor Wahlen abgehalten werden, Wahlen,
die sogar dazu fiihren, dass Regierungen ihren Abschied nehmen missen, in dem al-
lerdings konkurrierende Teams professioneller PR-Experten die 6ffentliche Debatte
wihrend der Wahlkampfe so stark kontrollieren, dass sie zu einem reinen Spektakel
verkommt, bei dem man nur ber eine Reihe von Problemen diskutiert, die die Ex-
perten zuvor ausgewdhlt haben. Die Mehrheit der Biirger spielt dabei eine passive,
schweigende, ja sogar apathische Rolle, sie reagiert nur auf Signale, die man ihnen
gibt« (Crouch 2008: 10).

Unterdessen finde die »reale Politik« hinter verschlossenen Tiiren statt. Die im 20. Jahr-
hundert erkimpften Rechte der Arbeiter*innenklasse sieht er ebenso wie die liberale De-
mokratie insgesamt im Abflauen, wihrend der Einfluss privilegierter Eliten zunimmt.
Dabei trauert Crouch dem Produktionsregime des Fordismus, dem Klassenkompromiss
der 1950er und keynesianscher Wirtschaftspolitik hinterher (Ebd.: 15). Michtige Inter-
essengruppen aus der Wirtschaft griffen seit den 1980er-Jahren zu einem vorher unvor-
stellbaren Grad in die Politik ein, wihrend die gesellschaftlichen Eliten ihre Techniken
zur Manipulation stark weiterentwickelten. Der (politisch forcierte) Riickzug des Staa-
tes mit der Konsequenz der politischen Apathie der Bevolkerung und ihrer Ausnutzung
durch Wirtschaftsverbinde (Ebd.:30), kann im vorliegenden Zusammenhang als antipo-
litische Tendenz gefasst werden. Immerhin wiirden Politiker*innen dabei in ihrer Rolle
»degradiert« werden, worauf sie mit Manipulation der 6ffentlichen Meinung reagieren
und dabei Konzepte des Showbusiness und des Marketings imitieren witrden (Ebd.: 32).

Paradox sei die Postdemokratie, da sie durchaus demokratische Elemente aufrecht-
erhalte und kein eindeutig nicht-demokratisches System an seine Stelle getreten wire,
wahrend es auf der einen Seite teilweise eine zunehmend kritische Zivilgesellschaft und
politische Apathie andererseits, sowie das intransparente verstirkte Eingreifen der Eli-
ten gibe (Ebd.: 32ff.). Zudem sei die politische Sprache verschoben, an kommerzielle
Werbung angelehnt und wiirden mit ihr Biirger*innen als Kund*innen adressiert (Ebd.:
36ff.). Mit diesen Annahmen kommt Crouch in seiner Darstellung zur Schlussfolgerung,
die Regierung werde »zu einer Art institutionellem Idioten, gewiefte Marktakteure se-
hen jede ihrer linkischen Schritte voraus, wodurch sie von Anfang an unwirksam sind.
Damit ist man schnell bei der wichtigsten Empfehlung der zeitgenossischen konomi-
schen Orthodoxie an die Politik: Der Staat sollte am besten iiberhaupt nichts tun, aufler
die Freiheit der Mirkte zu garantieren« (Ebd.: 58). Es sei somit »keine Uberraschung,
dass Regierungspolitik inzwischen als eine Mischung aus Inkompetenz (in Hinblick auf
die effiziente Bereitstellung von Leistungen), parasitirer Strippenzieherei und Wahlpro-
paganda betrachtet wird« (Ebd.: 59f.). Das marktradikale Projekt des Neoliberalismus
bedrohe nach dieser Lesart die Politik und das Politische, weswegen Crouch den »Begriff
Klasse ernstnimmt« (Ebd.: 70) und sogar den Kapitalismus problematisiert (Ebd.: 142).
Dies tut er als Gegengewicht u.a. zur vorherigen Politik der sozialdemokratischen La-
bour-Partei, welche selbst die neoliberale Agenda tibernommen hatte (Ebd.: 84ff.), und
wendet sich somit gegen das Programm eines sogenannten »Dritten Weges« (Giddens
1999). Demnach erscheint es plausibel, dass die Partei Forza Italia unter Silvio Berlus-
coni fiir Crouch als Musterbeispiel dieser antipolitischen elitiren Unternehmer-Vertre-
tung neuen Typs im 21. Jahrhundert gilt (Crouch 2008: 96f., vgl. de Saint Victor 2015: 12).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

3


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Das schlechte Gewissen der Sozialdemokratie formuliert Crouch ferner, indem er
sich gegen die Kommerzialisierung 6ffentlicher Giiter wendet und den Anspriichen der
Biirger*innen wieder gerecht werden méchte, wo nun sogar »der 6ffentliche Dienst im
postdemokratischen Zeitalter angekommen [ist]: die Regierung ist gegeniiber dem de-
mos nur noch fiir die groben Richtlinien der Politik verantwortlich, nicht mehr fiir ihre
konkrete Umsetzung« (Crouch 2008: 129). Die Losungsvorschlige von Crouch orientie-
ren sich daran, wieder Politik zu machen, indem er fordert:

»Wir miissen alternative Moglichkeiten der Artikulation von Unzufriedenheit und der
politischen Mobilisierung finden, die jenen, die von den Populisten manipuliert wer-
den, Konkurrenz machen und sie in Frage stellen. [..] Es muss gelingen, die Unzufrie-
denheit auf die wahre Ursache dieser Probleme zu lenken: die grofien Unternehmen
und ihr ausschlieflich profitorientiertes Verhalten, das Gemeinschaftsleben zerstort
und auf der ganzen Welt die Verhiltnisse instabil werden lasst« (Ebd.: 151f.).

Fiir die Theoretisierung der antipolitischen Tendenz des neoliberalen Projektes wurde
hier das Konzept Postdemokratie von Crouch angefithrt, um zu verdeutlichen, dass die
gesellschaftlichen Verwerfungen und institutionellen Verschiebungen das gesamte po-
litische System betreffen und sehr von verschiedenen Akteur*innen beschrieben und
verstindlicherweise sehr unterschiedlich bewertet werden. Weiterhin wird damit auf-
gezeigt, dass jene Prozesse, die als »Aushohlung« der Politik wahrgenommen werden,
nicht von aufien in das politische System einbrechen, sondern gleichsam in seinem In-
neren stattfinden und dort forciert werden. Zweifellos sind es die politischen Verant-
wortungstrager*innen selbst, welche die hergebrachten politischen Institutionen, Rech-
te und Diskurse unterminieren. Gegen diese Antipolitik der 6konomischen und politi-
schen Eliten fordern Akteur*innen der politischen Linken, wieder Politik zu machen.

Ohne an dieser Stelle die Theorie der Postdemokratie einer differenzierten Kritik zu
unterziehen, sei zumindest angemerkt, dass die darin enthaltenen Vorstellungen einer
Trennung von Staat und Wirtschaft als Konstruktion anzusehen ist, mit der fiir eine konser-
vative Sehnsucht nach einem keynesianistischen Wohlfahrtsstaat eingetreten wird. Da-
bei bezieht sich ihr Begriff von Gleichheit auf ein Verstindnis von »Chancengleichheit«
und kaum direkt auf die materielle Dimension. Politik wird eindeutig dem Staat zuge-
ordnet und soziale Bewegungen werden hochstens als ihr Korrektiv verstanden (Ebd.:
150f.). Bitrger*innen werden als fiir staatliche Politik zu aktivieren betrachtet und globale
Konzerne, deren Interessenvertretungen und die Orientierung von Parteien am Medien-
spektakel fiir die Depolitisierung verantwortlich gemacht. In diesem Sinne kann durch-
aus von einer Antipolitik postdemokratischer Regierungen gesprochen werden, zumal,
wenn eigentlich in parlamentarischen Gremien zu verhandelnde Gesetzespakete der Re-
gierung ohne Verhandlungsoption beschlossen werden oder die Regierungen eines Na-
tionalstaates dem Diktat eines Austerititsregimes unterstellt werden, wie im Falle der
seit 2009 andauernden Wirtschaftskrise Griechenlands. All diese vom Konzept der Post-
demokratie her als antipolitisch zu verstehenden Entwicklungen werden aus einer anar-
chistischen Perspektive hingegen als durchweg politisch angesehen.

Deutlich formuliert werden die potenziell antipolitischen Tendenzen des Hyper-

Liberalismus bei den Stromungen der Rechts-Libertiren, die — itber Adam Smith weit

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

hinausgehend - in einer Linie mit Friedrich August von Hayek einen Nachtwichterstaat
(Minarchismus) oder sogar seine vollstindige Abschaffung zugunsten der Fiktion des
dann vermeintlich absolut freien Marktes fordern, wie es die sogenannten »Anarcho-
Kapitalist*innen« tun. Ihr Haupttheoretiker Murray Rothbard fithrt die wesentlichen
Gedanken dieser vorgeblich staatskritischen Strémung in seinem Buch Fora New Liberty.
The Libertarian Manifesto (Rothbard 1978/2006) aus.*® Darin wendet er sich gegen das
staatliche, respektive 6ffentliche, Schulsystem (Ebd.: 93; 145-173), gegen eine staatliche
Reglementierung von Drogenhandel, Prostitution, Gliicksspiel, Pornografie oder se-
xuellen Praktiken (Ebd.: 127-144), sowie gegen Wehrpflicht und Zwangsrekrutierung
(Ebd.: 27-56; 97-110) sowie gegen den Wohlfahrtsstaat (Ebd.: 175-209). Rothbard be-
zeichnet den Staat als Aggressor (Ebd.: 55-86) und kritisiert die Annahme von Grenzen
okonomischen Wachstums (Ebd.: 304-306). Hinter dieser Position steht keineswegs
eine Solidarisierung mit prekiren oder marginalisierten sozialen Gruppen, sondern vor-
rangig die Emporung gegen alle Beschrankungen, welchen dem weifden, minnlichen,
biirgerlichen Subjekt auferlegt werden kénnten. Seine theoretischen Uberlegungen
iiberfithrt Rothbard in politische Forderungen und strategische Uberlegungen, deren
Quintessenz lautet:

»Libertarianism is the logical culmination of the now forgotten>Old Right«(of the 1930s
and»>40s) opposition to the New Deal, war, centralization, and State intervention. Only
we wish to break with all aspects of the liberal State: with its welfare and its warfare, its
monopoly privileges and its egalitarianism, its repression of victimless crimes whether
personal or economic. Only we offer technology without technocracy, growth without
pollution, liberty without chaos, law without tyranny, the defense of property rights in
one’s person and in one’s material possessions« (Rothbard 1973: 402).

Fur die von ihm gegriindete, neurechte Zeitschrift eigentiimlich frei schrieb Stefan
Blankertz 2001 ein in einfacher Sprache und Logik gehaltenes Libertires Manifest um
den »Anarcho-Kapitalismus« im deutschsprachigen Raum zu verbreiten. In seinen
Kernaussagen orientiert er sich dabei an der von Rothbard vorgegebenen Richtung,
unterstiitzt ebenso die Naturrechts-Argumentation, nach welcher Recht auf Eigentum
basiere (Blankertz 2001: 104), wendet sich aber interessanterweise gegen naturalisieren-
de Argumentationen (Ebd.: 15-52) und propagiert einen Klassenkampf der als moralisch
gerechtfertigten und als »unterdriickt« angesehenen »produktiven Kapitalist*innen«
gegen die vermeintlich herrschenden »unproduktiven Enteigner*innen« (Ebd.: 10f.).
Letztere witrden durch den Staat schmarotzen, sei es, weil sie ungerechtfertigte Sub-
ventionen oder Sozialleistungen beziehen wiirden oder weil der Staat ihr Arbeitgeber
sei. Sie verhinderten so die freie Entfaltung der in der Gesellschaft angelegten und fiir
»gut« — da »frei« — erkliarten, kapitalistischen Beziehungen. Gleich auf der ersten Seite
fillt dabei die Feindseligkeit gegeniiber Politiker*innen ins Auge, die anschlussfihig fir

30 Der Okonom Max Ottopal schrieb interessanterweise schon 1931 ein Buch mit dem Titel Antipo-
litik — Die Welt ohne Grenzen, in welchem er die Dominanz des Okonomischen iiber die Politik und
in der Konsequenz die Abschaffung letzterer forderte. In einem verselbstindigten Wirtschaftssys-
tem sollten sich die »natiirlichen Wirtschaftsstrome« frei entfalten kénnen, statt aktuell durch das
Eingreifen der Politik zu »erkranken« (Scholl 2016: 385).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

antifeministische, rassistische und antisemitische Denkmuster sind (Blankertz 2001:
8).

Besonders perfide und in dieser Hinsicht iiber Rothbard hinausgehend, wechselte
Blankertz von einem anarchistischen Weltbild zum »Anarcho-Kapitalismus« iiber. Er be-
ruft sich dementsprechend auf Denker wie Paul Avrich, Bakunin, Paul Goodman, Kro-
potkin, Landauer und Proudhon, deren Grundbegrifte er saimtlich missversteht bzw. be-
wusst falsch interpretiert, angefangen bei jenem der Kooperation, die er in kapitalisti-
schen Beziehungen gewihrleistet sieht (Ebd.: 221.: 349).

Blankertz bezieht sich bei der Betrachtung von Politik unter dem Stichwort »Kon-
formititspolitik« auf eine Idee Howard Blooms. Sie sei die repressive, normierende
Kehrseite des natiirlichen Bediirfnisses nach Gesellschaft (Ebd.: 26) und eine anthropo-
logische Grundlage der Staatlichkeit (Ebd.: 45). Weiterhin betrachtet er die Geldpolitik
des Staates, die es diesem ermégliche, Uberschiisse abzuschépfen, Banken an sich zu
binden und in die Wirtschaft einzugreifen (Ebd.: 107). Dies griindet er auf die falsche
Annahme, eine Sphire des Handels oder Marktes wire urspriinglich unabhingig vom
Staat entstanden. Politik wird insgesamt dem Staat zugeordnet und dahingehend
auch mit Militarismus (Ebd.: 136f.), wirtschaftlicher Intervention zur Privilegierung
bestimmter Interessen (Ebd.:108) und allgemein mit der Durchsetzung eines gleichma-
chenden Konformismus und Egalitarismus assoziiert. Aufgrund dieser Rahmung kann
zurecht von einem antipolitischen Standpunkt der hyper-liberalen Strémung gespro-
chen werden. Dazu passt, dass diese auch Vorstellungen von territorialen Abspaltungen
fiir die Verwirklichung ihrer marktfundamentalistischen Utopie hervorbringen (de
Saint Victor 2015: 46).*"

Bei der Entstehung des Liberalismus wurden im Zuge der Entwicklung eines Ver-
stindnisses von Gesellschaft, marktférmige Beziehungen tatsichlich als Gesellschaft-
lichkeit stiftend und somit als nicht-staatlich verstanden (Reitz 2013: 91). Zum klassi-
schen anarchistischen Denken bestehen in dieser Hinsicht theoretische Schnittpunk-
te, weil in diesem gewissermaflen von einem Laissez-faire des Sozialen ausgegangen wird.
Dennoch findet sich im »Anarcho-Kapitalismus« aufier Rudimenten in Form stumpfer
Ressentiments keinerlei Herrschaftskritik, die anarchistischen Vorstellungen entspre-
chen wiirde. Zudem werden die Verstindnisse von »freiem Markt« und staatlicher Poli-
tik normativ auf- bzw. abgewertet und ethisch-anthropologisch begriindet. Dies miin-
det bei Blankertz in schlecht verschleierten ideologischen Konstruktionen, deren Fehl-
interpretationen in Verbindung mit der krampthaften Rechtfertigung der eigenen Po-
sitionierung in einer hierarchischen Gesellschaft, verschworungstheoretische Ziige tra-
gen. Was dem hyper-liberalen Ansatz im Unterschied zum anarchistischen abgeht, ist
jegliches Verstehen gesellschaftlicher Herrschaftsverhiltnisse, welche durch staatliche
Politik aufrechterhalten werden.

Eines der Grundlagenwerke der Neuen Rechten ist Alain de Benoists Werk Kultur-
revolution von rechts (de Benoist 1985/2017). De Benoists Anliegen ist die Erneuerung und

31 Siehe dazu auch neuere hyper-liberale Utopien, wie etwa staatenfreie kiinstliche Inseln fiir Rei-
che unter dem Schlagwort »Seasteding Islands«, fiir die sich mafigeblich Patri Friedman einsetzte
(Seasteading) oder vermeintlich allein auf Marktprinzipien basierende »Free Private Cities«, wie
sie Titus Gebel entwirft (Free Private Cities, vgl. Kemper 2022).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Unterfiitterung rechtsradikaler Positionen, fiir die er den Begriff »konservativ« rekla-
miert und damit zugleich in Richtung neofaschistischer Gruppierungen und des eigent-
lich konservativen Lagers zu wirken beabsichtigt. Relevanz hat de Benoists Denken im
vorliegenden Kontext insbesondere durch seine Beschiftigung mit der gramscianischen
Hegemonietheorie, welche er fiir sein Verstindnis von quasi-faschistischer Metapolitik

adaptiert (vgl. Bellermann 2021: 195-203). Hierbei betont er die Bedeutung der »ideolo-
gischen« oder auch »kulturellen Arbeit« (de Benoist 2017: 74) fiir die Ausweitung einer
Gegenmacht, gerade unter veranderten gesellschaftlichen Bedingungen wie der Demo-
kratisierung des Bildungswesens und der gewachsenen Bedeutung von Freizeit (Ebd.:
78). Schliefllich offenbart er eine instrumentelle Herangehensweise, indem er die »Anfil-
ligkeit der offentlichen Meinung fiir eine metapolitische Botschaft [betont], wobei letz-
tere umso wirkungsvoller ist und um so besser aufgenommen wird, als ihr direkter und
suggestiver Charakter nicht klar als solcher erkannt wird und folglich nicht auf diesel-
ben rationalen und bewufiten Widerstinde stof3t wie eine Botschaft mit einem direkt
politischen Charakter« (Ebd.: 78). Aufgrund ihrer Beftirwortung des Pluralismus wiren
es in westlichen Gesellschaften »genau die liberalen Regime, wo die Intelligenzija iiber
die grofite Freiheit verfiigt, ihre kritische Rolle auszuiiben [..] [und somit] der Ort des
schwichsten Konsenses« (Ebd.: 80). Schon auf einer theoretischen Ebene zeigt sich je-
doch, dass de Benoist die Hegemonietheorie tatsichlich »von rechts«liest, wie zum Aus-
druck kommt, wenn er formuliert: »Die historische und volksnahe Aktion darf die Ver-
schiedenartigkeit der Gesellschaften nicht linger vernachlissigen, ebenso wenig wie sie
vom Temperament, von den Mentalititen, vom historische Erbe, von den Kulturen, von
den Traditionen oder von den Klassenbeziehungen zwischen ihnen (einschlielich ih-
rer ideologischen Aspekte) abstrahieren darf« (Ebd.: 77). Seine Betonung der »Verschie-
denartigkeit« oder auch der »Vielgestaltigkeit der Welt« (Ebd.: 30) ist mitnichten mit
einem liberalen Pluralismus zu verwechseln, begriindet demgegeniiber jene quasi-fa-
schistische Theorie, die spater als »Ethnopluralismus« bezeichnet wurde. Diese bezieht
sichu.a. auf einen »Tribalismus« (vgl. Ebd.: 105-115) und »Neo-Paganismus«, mit denen
der Hauptfeind des »Egalitarismus« (Ebd.: 30, 44, 185ff.), fitr welchen Christentum, Libe-
ralismus und Sozialismus lediglich Ausdrucksformen seien, zuriickgeschlagen werden
konne. Statt sich in Zeiten der Systemkonfrontation auf Seiten des Staatskommunis-
mus oder des demokratischen Kapitalismus zu schlagen, formuliert de Benoist den An-
satz eines neofaschistischen »dritten Weges« (Ebd.: 54, 182—185). Mit diesem will er die
antikommunistischen Reflexe der politischen Rechten iberwinden und stattdessen das
eigene Vorhaben in den Vordergrund zu stellen, wozu er einen mafgeblich von Nietz-
sche inspirierten Begriff von Elite entfaltet (Ebd. 121-138). Mit der damit verbundenen
Einforderung »aristokratischer Werte« und einer strengen Lebensethik (Ebd.: 130-138),
die er gegen Individualismus und biirgerliche »Dekadenz« (Ebd.: 193, 202) stellt, wird
wiederum die metapolitische Herangehensweise de Benoists deutlich.

Mit dem rasanten Aufstieg neuartiger rechter Bewegungen und Parteien, der sich
im deutschsprachigen Raum seit 2015 vollzog, gewann die metapolitische Strategie in
diesem Lager zunehmend an Bedeutung und kann als ein wichtiger Faktor betrachtet
werden, mit dem dieser politische Erfolg gelang. Neofaschistische Gruppierungen der
Neuen Rechten wie die Identitire Bewegung beziehen sich ausdriicklich auf den Begrift
und die Strategie der Metapolitik. In ihrer Selbstbeschreibung formulieren sie:

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

7


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Wir glauben, dass politische Veranderung nicht nur in den Parlamenten und der Par-
teipolitik moglich ist, sondern sich ebenso im Kulturbetrieb, den 6ffentlichen Debat-
ten, den Medien und auf der Strale abspielt. Wir handeln daher in einer Art >vorpo-
litischem Raumg, der den Diskurs bestimmt und somit als Grundlage fiir direkte und
konkrete politische Entscheidungen dient [...]. Wir wollen [...] auf die gesellschaftliche
Meinungsbildung Einfluss nehmen und somit als Impulsgeber fir die Wahlentschei-
dungen, politische Miindigkeit und die Aktivitidt der Menschen dienen« (IB Selbstbe-
schreibung).

Hierin zeigt sich allerdings bereits, dass das quasi-faschistische Verstindnis von Meta-
politik von Konzepten der Antipolitik abzugrenzen ist, da mit ihm im Wesentlichen auf
die instrumentelle Nutzung des »vorpolitischen Raumes« fiir dezidiert politische Zwecke
abgezielt wird, auch wenn die Vorstellung von Letzteren ausgedehnt wird. Gleichwohl
sind die Debatten der Neuen Rechten uneindeutig, wie das Beispiel der Uberlegungen
eines einflussreichen neu-rechten Autors und Aktivisten zeigen:

»Wir glaubten, es sei sinnvoller, unpolitische Betrachtungen anzustellen, um zum Kern
der tieferliegenden Probleme vorzudringen. [...] Dieses romantisch-stiirmisch-schwar-
merische Denken, wie es bei uns in den ersten Jahren der Arbeit an der Blauen Narzisse
vorherrschend war, hatte eine ausdriicklich unpolitische Stofdrichtung, weil Politik den
Charakter verderbe. Zugleich schuf dieses Denken jedoch Vorbedingungen eines his-
torischen Bewusstseins [...] Als einzige Alternative zur Gleichgiltigkeit schwebte mir
eine jugendliche Aktionskunst mit politischer Ethik vor. Im Modus des kiinstlerischen
Ereignisses sollte eine neue Welt vorexerziert werden und damit die politische Forde-
rung ausgesprochen werden, dass diese Weltin naher Zukunft realisiert werden muss«
(Menzel 2014: 14—18).

Wihrend Menzel sich in seiner Sturm-und-Drang-Phase als »unpolitisch« beschreibt
und von dort zur Politik gelangte, vollzog sich die Bewegung vieler anderer Rechts-
radikaler in die entgegengesetzte Richtung. Derartige Entwicklungen fanden bereits
in den 1990er Jahren statt, als faschistische Akteure gezielt auf Subkulturen Einfluss
nahmen und eigene Stromungen wie den NS black metal und Hatecore oder Sport- und
Freizeitveranstaltungen hervorbrachten. Offensichtlich besteht eine weit verbreitete
(neo)faschistische Kultur. Dennoch fithrt der quasi-faschistische Begriff der Metapolitik
dezidiert zu Politik zuriick. Politik sei von Moral zu unterscheiden, meint de Benoist
(2017: 149f.) und konstatiert einen »Verfall der Politik« (Ebd.: 197), im Sinne ihrer Biiro-
kratisierung und ihrer demokratischen Vermittlung. Dagegen gilte es — im Sinne Carl
Schmitts — Feinde zu bestimmen und somit den Konflikt als das Wesen von Politik zu
bejahen (Ebd.: 96). »Der politische Akt par excellence ist die Bezeichnung des Feindes«
(Ebd.: 150). In eine dhnliche Kerbe schligt die — an Ernst Jiinger angelehnte — quasi-
faschistische Aussage, es sei die Aufienpolitik, welche letztendlich einzig zihle (Ebd.:
58), wobei er an einen umfassenden Staat denkt, fiir den auch Sozialpolitik selbst-
verstindlich sei (vgl. Ebd.: 31). Die Diskussion um quasi-faschistische Metapolitik ist
zumindest am Rande fiir die Theoretisierung von antipolitischen Tendenzen relevant,
insofern jene hinsichtlich der Ablehnung von demokratischer Politik in (neo)faschistischen

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Stromungen als vorhanden diskutiert werden konnen. Praktizierte Metapolitik gilt im
liberal-demokratischen Verstindnis als Antipolitik.

Weniger eindeutig einem (klassischen) politischen Lager zuzuordnen sind soge-
nannte »populistische« anti-elitire bzw. anti-institutionelle Protestbewegungen. Die
verbreitete Bezeichnung als populistisch wird zumeist als Kampfbegriff verwendet und
istirrefithrend, insofern mit ihr suggeriert wird, dass Populismus kein Wesensmerkmal

von (demokratischer) Politik itberhaupt sei (vgl. Laclau 2007: xi, 13f., Jérke/Selk 2017:
9-15, 51-79, 138-14). Die Bezeichnung zeugt eher von Abwehrreflexen machthaben-
der politischer Gruppen, als vom Eingestindnis eines grundsitzlichen Wandels der
politischen Landschaft. Jene ist indessen eine Folgeerscheinung der vormals domi-
nierenden Politikformen. Anti-elitire Protestparteien sind von reinen Satire-Parteien
wie zum Beispiel »Die Partei« zu unterscheiden, da in ihnen tatsichlicher Protest,
statt blofe politische Parodie artikuliert und organisiert wird. Auerdem sind sie von
rechtspopulistischen Stromungen abzugrenzen, da sie nicht auf einer konservativ-
nationalistischen, anti-egalitiren Weltanschauung griinden, sondern pluraler auf-
gestellt sind. Auf europiischer Ebene und innerhalb Italiens arbeiten populistische
Protestparteien und Rechtspopulisten dennoch partiell zusammen.

Die an dieser Stelle auf den antipolitischen Standpunkt hin zu betrachtenden Pro-
testbewegungen werden paradigmatisch von dem zur Partei weiterentwickelten italie-
nischen MoVimento 5 Stelle (M5S) verkérpert. Der franzésische Politikwissenschaftler
Jacques de Saint Victor beschrieb das Phinomen in seinem Buch Die Antipolitischen, wo-
bei das Label antipolitisch fiir den M5S allgemein verbreitet ist. »Das Wort ist zweideu-
tig, aber treffend. Es bezeichnet eine Art moralische Entriistung und Rebellion vonseiten
wachsender Randgruppen der Offentlichkeit, die bestrebt sind, sich von der alten Poli-
tik zu befreien, v.a. durch die Tugenden des Netzes« (de Saint Victor 2015: 10f.), schreibt
de Saint Victor. Damit relativiert er, dass insbesondere die italienische Politik seit Ber-
lusconi 1994 nicht seinem Idealbild einer reprisentativen Demokratie entspricht. »Doch
die Antipolitik ist, nach Meinung italienischer Politologen, auf dem besten Weg, zu ei-
nem moderneren egalitaristischen Gegenprojekt zu werden, das beansprucht, eine neue
Beziehung zum Politischen aufzubauen« (Ebd.: 11). Die Ursache fiir sogenannte Politik-
verdrossenheit wird dabei zu Teilen dem Wahlvolk selbst zugeschoben: »Die Wihler wer-
den immer anspruchsvoller (partizipative Demokratie, Transparenz, Schutzrechte) und
sind vom Angebot der Parteien zunehmend enttiuscht« (Ebd.: 14). Das Jahr 2011 macht
de Saint Victor als Wendepunkt fiir den Aufschwung von Antipolitik aus, die mit den so-
zialen Bewegungen der Indignados, Aganaktismeni, Occupy Wallstreet und den Piraten-
parteien etabliert worden wire. Die populistische Antipolitik gehe von einer vereinfachten
Entgegensetzung und »vertikalen Spaltung« zwischen Bevélkerung und Eliten aus und
entspringe einer vermeintlich postideologischen Zeit.

»Doch wenn das Volk weif3, dass es von einem politischen Machtwechsel nichts mehr
zu erwarten hat, dann bleibt ihm nur, gegen alle Politiker ohne Unterschied zu pro-
testieren. Und diese antielitire Tendenz fillt umso heftiger aus, je mehr die politi-
schen Fithrungskrafte dazu neigen, ihre Lage zu verschlimmern, indem sie sich an Ex-
perten oder Technokraten wenden [..], um sich aus Haushaltsschwierigkeiten zu be-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

freien. Diese bequeme Haltung schiirt das Misstrauen des Volkes gegeniiber der Macht
nur noch mehr« (Ebd.: 27).

Mit den Méglichkeiten, eigene Meinungen durch die neuen Medien weit zu verbreiten
und der Diskreditierung der herkémmlichen Medien durch den »Telepopulismus« der
Berlusconi-Ara, trifen sich in anti-elitiren Protestbewegungen »Antipolitiker und Netz-
theoretiker bzw. Cyberaktivisten in dem gemeinsamen Willen, sich all derer zu entledi-
gen, die sich seit zwei Jahrhunderten zwischen das Volk und die Macht stellen« (Ebd.: 30).
Dabei wiirden sie aus neuen Milieus von Subalternen hervorgehen, seien es Hacker*in-
nen und die digitale Bohéme mit ihrem gelebten Separatismus oder arme Favela-Be-
wohner*innen, die sich iiber soziale Medien zu Riots verabreden. Sie hitten jedenfalls
»nichts gemein mit den Proletariern von einst, die auf der Grundlage einer nicht nur
politischen, sondern geistig-kulturellen Bildung ein Klassenbewusstsein entwickeltenc
(Ebd.: 37). Im Unterschied zum »humanistischen Populismus«, welcher Benachteiligte
und Deklassierte verteidige und ermichtige und dem »kulturell-nationalistischen Po-
pulismus«, welcher sich auf die Idee des Nationalvolks stiitze, berufe sich der »antiinsti-
tutionelle Populismus« auf ein souverines Volk, welches von den eigenen Eliten verraten
werde (Ebd.: 41f.). So konstatiert der erschrockene Konservative schliefilich:

»Die Infragestellung der Eliten bedient sich mittlerweile auch der neuen Technologien
des Internets. Die Anarchisten sind nicht mehr nur maschinenstiirmende Ludditen wie
im frithen 19. Jahrhundert. Sie sind heutzutage den neuen technischen Erfindungen
gegeniiber genauso aufgeschlossen wie die grofRe Fithrer dieser Welt. [...] Das ist die
grofle Wende der Revolution 2.0. Fiir die sneuen Subalternen< wie fiir die militanten
Antipolitiker ist das Netz zum Instrument einer neuen Form von Populismus gewor-
den, einem ultramodernen Webpopulismus, der sich fahig hilt, die Welt zu verandern«
(Ebd.: 43f.).

Diese Vorstellungen wiirden sich paradoxerweise mit jenen der Hyper-Liberalen und
Google-Manager*innen iiberschneiden, welche die soziale Frage leugnen und das In-
ternet filschlicherweise als Garant von »Freiheit« propagieren (Ebd.: 45-53). Der anti-
elitire MsS rekurriere im Selbstverstindnis und zur Mobilisierung v.a. auf die Forde-
rung nach Transparenz. So seien die »Anhanger der Antipolitik [...] heute der Meinung,
dass alles Leid der Biirger vom Fortbestehen der alten Arcana Imperii herrithrt, der Mau-
scheleien und Geheimnisse der traditionellen Politik. Ihnen zufolge muss Schluss sein
mit diesem Machiavelli'schem Realismus, der allen Missbrauchen Tiir und Tor ge6finet
habe« (Ebd.:54). Die Ansicht und Forderung nach Transparenz lenke nach de Saint Victor
jedoch von den eigentlichen Problemen ab, diene oftmals kommerziellen oder geheim-
dienstlichen Interessen und sei ohnehin eine Illusion (Ebd.: 55-64). AbschliefRend wen-
det er sich gegen Konzepte von direkter Demokratie, die Einfithrung imperativer Man-
date und die Abschaffung von Parteien. Stattdessen verteidigt er das parlamentarisch-
reprisentative System und hilt schlieflich fest: »Mehr denn je brauchen wir vermitteln-
de Instanzen, v.a. Parlament und Presse, um uns vor solchen Auswiichsen zu schiitzen«

(Ebd.: 90).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Insofern sich die Antipolitik einer anti-institutionellen Bewegung wie dem M5S ge-
gen Elitenherrschaft richtet, die Reprisentation und Parlamentarismus kritisiert, fir
Egalitarismus und Partizipation eintritt und auf (technische) Moglichkeiten verweist,
um gesellschaftliche Regelungsprozesse anders zu organisieren, weist sie einige Schnitt-
punkte mit anarchistischen Vorstellungen auf. Oberflichlich betrachtet lisst sich dies an
der Kritik und Anfeindung staatlicher Politik und der Politiker*innen-Kaste festmachen.
Bei genauerer Uberlegung beruht diese aber auf einer republikanischen Vorstellung von
Biirger*innenschaft und einem eigentlich souverinen Volk, welche anarchistische An-
ti-Politik nicht teilt. Zudem lehnt Letztere eine einfache Spaltung zwischen Volk und
Elite, Beherrschten und personalisierten Herrschenden ab, geht stattdessen eher von
multiplen, miteinander verschrinkten Herrschaftsverhiltnissen aus und fordert auch
materielle Gleichheit. Anarchistische Anti-Politik ist auch rein technisch gestiitzten Lo-
sungsansitzen gegeniiber skeptisch, wenn diese nicht tatsichlich zur Gestaltung ethisch
erstrebenswerter sozialer Beziehungen und zur Organisierung neuer gesellschaftlicher
Institutionen beitragen oder diese sogar erschwere.

2.3.3 Schlussfolgerungen zur Abgrenzung anarchistischer Anti-Politik

Die antipolitischen Standpunkte anderer Stromungen sowie der Begriff Antipolitik, wie er
von liberal-demokratischen Autor*innen verwendet wird, sind von Anti-Politik in der po-
litischen Theorie des Anarchismus, wie auch der daraus abzuleitenden Politik der Autono-
mie zu unterscheiden. Mit den in den beiden vorherigen Abschnitten angerissenen In-
terpretationen, wurde bereits auf den paradoxen anarchistischen Politikbegriff vorge-
griffen, wie er insbesondere im folgenden Hauptkapitel mit dem Streben nach Autono-
mie erarbeitet wird (> 3). Hinsichtlich der (verschiedenen) antipolitischen Standpunk-
te, wie sie in anderen Stromungen aufkommen, kann festgehalten werden, dass diese
in ihrer Unterschiedlichkeit, eine Gemeinsamkeit darin finden, dass in ihnen eine Di-
stanz von Politik und zur Politik formuliert wird. Von den intellektuellen Dissident*innen,
den hyper-liberalen Anarcho-Kapitalisten und den anti-elitiren, populistischen Protest-
bewegungen wird diese gezielt hergestellt. Von Crouch wird sie dagegen als Verfallser-
scheinung des Politischen beméangelt und von de Benoist als instrumentelles Vehikel zur
Formierung einer quasi-faschistischen Politik genutzt. In seiner grundlegenden Skepsis
gegeniiber dem politischen Betrieb und der proklamierten Distanz zum Staat, weisen
Konrids Uberlegungen Schnittpunkte mit anarchistischem Denken auf. In der Indiffe-
renz gegeniiber sozialen Bewegungen, der Affirmation der Zivilgesellschaft und der Zu-
riickweisung der Existenz gesellschaftlicher Antagonismen sind diese wiederum nicht
vorhanden. Der anti-elitire populistische Protest positioniert sich wie der Anarchismus
zu einem Angriff auf die machthabenden Eliten, thematisiert die gesellschaftliche Spal-
tung und fordert bspw. Transparenz und Selbstbestimmung. Zugleich ist er einem repu-
blikanischen Verstindnis von Biirger*innenschaft verhaftet und verbleibt bei einer ver-
kiirzten Herrschaftskritik, die hinter jener des Anarchismus zuriickfillt. Was die quasi-
faschistische Metapolitik angeht, wird mit dieser auf die Bedeutung gesellschaftlicher
Sphiren auflerhalb des Politischen hingewiesen, keineswegs aber eine Kritik an Politik
oder Staatlichkeit generell formuliert. Anarchistische Theorie kann dahingehend von der
gramscianischen Hegemonietheorie weit mehr profitieren, als von ihren primitiven Ad-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

121


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aptionen. Schlielich sind die Uberlegungen von Crouch ebenfalls als liberal-demokra-
tisch zu charakterisieren (> 2.3.1). Mit ihrer Konsequenz wieder Politik zu machen (Scheer
1995) — und mit der darin enthaltenen konservativen Sehnsucht - stehen sie gegen die
anarchistische Anti-Politik. Letztere dockt aber an den Krisenerscheinungen und der wach-
senden Uniibersichtlichkeit (Abdelhamid 2017) des Politischen an, wie sie in der liberalen
Demokratie kontinuierlich diskutiert werden, und politisiert dieselben (paradoxerweise)
sogar — auf eine Weise, die im liberalen Denken nicht erfasst werden kann. Damit be-
zieht sich anarchistische Anti-Politik (sowohl mit ihrer Kritik als auch mit ihren Alterna-
tivvorschligen) auch entscheidend auf die Ausgestaltung der prozessualen Dimension von
Politik, statt lediglich ihre angeblich rein objektiv beurteilbaren Entscheidungen in den
Blick zu nehmen.*

Wie dargestellt gibt es bei den Beitridgen, mit welchen Antipolitik im liberal-demo-
kratischen Rahmen thematisiert wird, unterschiedliche Einschitzungen dariiber, inwie-
fern diese einen Angriff von auflen oder eine Folge innerer Verfallserscheinungen dar-
stellt. Daraus ergeben sich abweichende Ansichten dariiber, ob in den konstatierten Kri-
senerscheinungen Potenziale zur Erneuerung und Offuung des Politischen oder primir eine zu
verhindernde bzw. zu kaschierende Evosion von herkommlicher Politik gesehen werden. Jacques
Ranciére betrachtet diese beiden Pole als Kehrseiten derselben Medaille. In seiner zehn-
ten These zur (von ihm als erstrebenswert erachteten) Politik formuliert er: »Das >Ende
der Politik« und die >Riickkehr der Politik« sind zwei komplementire Weisen, die Poli-
tik in einer einfachen Beziehung zwischen einem Zustand des Sozialen und einem Zu-
stand des staatlichen Dispositivs zu annullieren. Der Vulgirname fiir die Annullierung
lautet Konsens« (Ranciére 2008: 45, vgl. Reitz 2013: 5).%*> Damit kann gesagt werden, dass
der Konsens liberaler Demokratien als briichig erachtet wird, weil Politik in einem Span-
nungsfeld zwischen ihrer (absoluten) Verstaatlichung und ihrer Vergesellschaftung (und
damit Auflésung) gesehen wird. Dahingehend erkennen die jeweiligen liberal-demokra-
tischen Denker*innen nur teilweise, dass sich ihre Uberlegungen um die Frage nach der
Einrichtung der relativen Autonomie des Politischen kreisen, welche offensichtlich als
fragil wahrgenommen wird. In keinem der liberal-demokratischen Beitrage wird Politik
wie im Anarchismus als Herrschaftsverhiltnis zwischen Regierenden und Regierten ver-
standen.** Auf die Fragilitit der Autonomie des Politischen reagieren sie mit der Forde-
rung nach Ausgrenzung und Einbeziehung antipolitischer Formen (Schiitz); nach einer

32 Solchen Utilitarismus befiirwortet etwa Jason Brennan, der im Stil eines zeitgendssischen de Toc-
queville gern auf politische Partizipation eines Grofiteils der (als unwissend, desinteressiert oder
fanatisch angesehenen) Bevolkerung verzichten mochte (Brennan 2017).

33 Analog dazu dufert sich Alex Demirovi¢. Entgegen der Annahme, Politik wire eine Sphare der
Autonomie und Freiheit habe »Marx die Ansicht vertreten, dass Politik selbst heteronom ist und
ihren Anteil an der gesellschaftlichen Unfreiheit hat. Die Dichotomisierung zwischen Okonomie
und Politik stellt aus seiner Sicht eines der zentralen Probleme der biirgerlichen Gesellschaftsfor-
mation dar, da kapitalistische Okonomie und die Form der Politik nicht voneinander zu trennen
sind. Der Streit dariiber, ob Okonomie und Markt Freiheit und Selbstbestimmung sichern und der
Staat diese einschrankt oder ob es sich umgekehrt verhilt und die Okonomie durch die Politik zi-
vilisiert werden sollte, ist einer innerhalb des liberalen Paradigmas. Aus emanzipatorischer Sicht
wire darliber hinauszugehen« (Demirovic 2013: 462).

34  Gerhard Senft weist darauf hin, dass diese im anarchistischen Denken verbreitete Unterschei-
dung, wie auch der Begriff der politischen Klasse, vom italienischen Elitentheoretiker Gateano Mos-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Repolitisierung der Gesellschaft durch Politiker*innen neuen Typs (Mulgan); nach einer
Dekolonialisierung des Politischen (Schedler); sowie danach, die Eigenstindigkeit des
Politischen im grundlegenden Spannungsfeld, das es konstituiert, zu wahren (Howard).
Am ehesten lassen sich wie erwihnt — von unterschiedlichen Punkten aus — in den Po-
sitionen der intellektuellen Dissidenz und des anti-elitiren populistischen Protests An-
satzpunkte sehen, an denen das anarchistische Denken ankniipfen kann.

Was mit ihnen in den Fokus geriickt wird, ist die Autonomie der Gesellschaft gegen-
tiber (verstaatlichter) Politik. Wenn dieser Gedankengang weiterverfolgt bzw. radikal ge-
dacht wird, lasst sich die Frage aufwerfen, wie die Autonomie jener gesellschaftlichen
Sphiren gedacht werden kann, in denen soziale Gruppen sich ohne den Staat selbst or-
ganisieren, gegen den Staat wehren und ihn zuriickdringen. Dies ist eine andere Heran-
gehensweise, als eine lebendige, organisierte oder kritische Zivilgesellschaft zu fordern —
wie es prominent Habermas (1999) tut. Uber eine reflexhafte Abwehrhaltung ohne spezi-
fische ideologisch-weltanschauliche Ausrichtung hinaus, kann noch einen Schritt weiter
gegangen werden. Damit lassen sich Positionen auffinden, mit welchen eine entschiede-
ne Ablehnung von Staatlichkeit als autoritires, zentralisierendes und hierarchisches Prinzip und
Herrschaftsverhiltnis, bei gleichzeitigen Versuchen, Alternativen zu diesen zu realisieren,
angestrebt wird. Mit dieser Denkbewegung gelangt man schliefflich zum Anarchismus.

Aus diesem Grund vertritt Newman die Ansicht, dass sich aus der liberal-demokra-
tischen (relativen) Autonomie des (dem Staat zugeordneten) Politischen eine Politik der Autono-
mie ableiten lasse. Mit dem Postanarchismus lief3e es sich — in Auseinandersetzung mit
Chantal Mouffe und Carl Schmitt (vgl. Mouffe 2008: 49—67) — demnach als politisch be-
schreiben, nach Autonomie und von verstaatlichter Politik wegzustreben. Dies gelinge
nicht durch die blofRe Abspaltung von Ethik und Utopie vom Politischen, sondern durch
ihre kontinuierliche Spannung zueinander. Damit stiinde die anarchistische Politik der
Autonomie auch im Widerspruch zum liberal-demokratischen Politikverstindnis. Denn
Letzteres steht vor der Zerreif3probe einerseits nicht politisch genug (durch kapitalistische
Interessen und Warenform, durch die Betrachtung aller Individuen als Privatpersonen,
durch technokratische Verwaltung usw.), andererseits aber nie anti-politisch genug (auf-
grund des Festhaltens am Staat als Rahmen und Garant individueller Freiheit und kapi-
talistischer Marktbeziehungen usw.) sein zu konnen (Newman 2010: 9-12, 89-93, 98ff.).
Wenngleich Newmans theoretische Darstellung von den Erfahrungen in sozialen Bewe-
gungen abgekoppeltist und als intellektualisierte Wortspielerei daherkommt, enthilt sie
wichtige Gedanken zu einer brauchbaren Theoretisierung des kaum untersuchten anar-
chistischen Politikverstindnisses. Daher werde ich seinen Uberlegungen als Zielpunkt
dieses Kapitels am Ende nachgehen (> 2.4.4). Zunichst folgen allerdings eine spezifische
politikwissenschaftliche Bestimmung des Politikbegriffs, relevante Aspekte poststruk-
turalistischer radikaler Demokratietheorien sowie ein Exkurs zum Postanarchismus.

ca stammen (Senft 2006: 28f.). Dies ist ein weiterer Indikator dafiir, um das vorher angelegte Poli-
tikverstandnis als (ultra-)realistisch zu bezeichnen (s.u.).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

123


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
2.4 Zum theoretischen Rahmen der Arbeit

Um die auszufithrenden Uberlegungen zu anarchistischer (Anti-)Politik verstindlich zu
machen, ist zunichst Politik zu definieren. Zweifellos handelt es sich hierbei um einen
hochgradig umstrittenen Container-Begriff, dessen Bestimmung selbst eine essentiell
politische Handlung und Stellungnahme in der Auseinandersetzung um seine Deutung
darstellt. Die Definition dessen, was Politik ist, bedingt, was aus ihr notwendigerwei-
se ausgeschlossen wird und als Anti-Politik bezeichnet werden kann. Wie ich in den
folgenden Kapiteln zeigen werde, wird im Anarchismus — als Gegenbewegung zur
Ausdifferenzierung, Verselbstindigung und Verstaatlichung von Politik — nach anti-
politischen Bezugspunkten gesucht. Diese finden sich in den Sphiren der Individuen,
des Sozialen, der Gesellschaft, der Okonomie und der Gemeinschaft sowie in den Bereichen
der Utopie, der Ethik und der Kultur (> Fig. 3).

2.41 Politikwissenschaftliche Bestimmung des vorausgesetzten Politikbegriffs

Wenngleich ich Politik hier weitgehend deskriptiv fasse, weist die strategische Begriffs-
verwendung von Anti-Politik auch — mit George Sorel als theoretischen Ankerpunkt -
eine normative Absicht auf, die ich weitgehend zuriickstelle — und gerade aus diesem
Grund benennen muss. Sie besteht im Anliegen einer radikalen Kritik der vorfindlichen
Politik aufgrund ihres Charakters von spezifisch-historischer politischer Herrschaft, wel-
che sich im Institutionenensemble des Staates und im gesellschaftlichen Verhiltnis zwi-
schen Regierenden und Regierten manifestiert. Damit wird nicht behauptet, dass Politik
ausschliefSlich von staatlichen Institutionen betrieben wird und nur von staatlichen Logi-
ken geprigtist. Im Gegenteil wird mittels Politik Staatlichkeit — als autoritdres, hierarchi-
sches und zentralisierendes gesellschaftliches Verhiltnis — in alle weiteren gesellschaftli-
chen Sphiren iibertragen.* Betont wird, dass politische Handlungen, Denkweisen, Aus-
sagen usw. in der gegebenen herrschaftsformigen Gesellschaftsordnung sehr hiufig mit
dem relativ autonomen Staat verkniipft sind und diesem oftmals die Zivilgesellschaft zu-
geordnetwird. Selbst dort, wo sie in tendenziell selbstorganisierten Gruppen stattfindet,
wird Politik — von ihrer Logik und ihrer Intention her — mit Staatlichkeit assoziiert und
ist auf diese bezogen (vgl. Regier 2023: 23-50). In einem Lexikoneintrag steht, dass der

»Anwendungs- und Geltungsbereich von P[olitik] [... einem] historischem Wandel un-
terworfen [ist]. So kénnen vormals als privat angesehene Angelegenheit 6ffentl[iche]
Aufmerksamkeit erfahren und damit politisiert werden [...]. Umgekehrt werden andere
Bereiche gelegentlich dem 6ffentl[ichen] Diskurs bzw. der staatl[ichen] Zustandigkeit
entzogen [..] und damit entpolitisiert. Seit den 1960er Jahren verbanden sich Forde-
rungen nach einer starkeren Politisierung westl[icher] Gesellschaften meist mit einer
emanzipatorischen Stofdrichtung i[m] S[inne] von starkerer Gleichberechtigung und

35 Damit gehe ich zur Entfaltung des Arguments ilber Newman hinaus und problematisiere, dass ei-
ne Politik der Autonomie nicht einfach postuliert werden kann (> 2.4.3). Der hier verwendeten De-
finition nach wird Politik mit grundlegender Skepsis begegnet, um eine wirklich kritische Diskus-
sion Uber sie zu ermoglichen.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

substanzieller Demokratisierung [..]. Gleichzeitig missen im demokratischen Rechts-
staat immer gewisse Sphiren des Privaten bestehen bleiben, die vor dem Zugriff der
Offentlichkeit geschiitzt sind [...]« (Grotz 2015: 475).

Somit ist Anti-Politik nicht apolitisch wie groflere Bereiche des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens, welche politisiert werden kénnen. Ebenso wenig ist sie per se politisch.
Sprich: Politik wird hier nicht pauschal verworfen oder normativ als negativ bewertet.
Aber ihr wird mit einer ausgeprigten Skepsis begegnet, die nicht daraufabzielt, »mehrs,
»eigentliche«, »wirkliche« oder »tiberhaupt wieder« Politik zu machen.

Zunichstist allerdings festzuhalten, dass Politik nicht abschliefiend definiert werden
kann (und muss). Denn ohnehin hat sie

»einen komplizierten und fiir viele Menschen eher verwirrenden Charakter angenom-
men. Aus der Willensbildung in einem konkreten, iiberschaubaren Gemeinwesen und
aus der Flithrung in ebenso iiberschaubaren Verantwortungsbereichen auf der Basis
personlicher Ausstrahlung, Lebenserfahrung und eines ausgebildeten common sense
sind hochspezialisierte Funktionsbereiche geworden, bei denen [..] Bewdltigungs-
zwénge fiir den eigenen unmittelbaren Lebensbereich und fir die globale Ebene
gleitend ineinander ibergehen kdnnen« (Lauth/Wagner 2009: 26).

Uber Wortverwendungen lohnt es sich nicht zu streiten — wohl aber iiber den Inhalt der
mit ihnen verkniipften Konzepte, welche nie neutral, hingegen stets intentional formu-
liert werden. In diesem Sinne ist Wolf-Dieter Narr der Ansicht, fiir die wissenschaftliche
Qualitit eines Ansatzes wiren im Wesentlichen seine Erklirungskapazitit und die aus
ihm folgenden Konsequenzen ausschlaggebend (Narr 1972: 16). Hinsichtlich letzterer
zeige sich, dass der verdinglichte Begriff des politischen Systems »Herrschaftsphinomene
auflerhalb des begrenzten >politischen< Bereichs kaum fassen, das Problem im politi-
schen System selbst institutionalisierter Gewalt und ihrer Kosten kaum diskutieren und
die humanen Kosten eines systematischen Sicherheitsbegriffs nicht berechnen laf3t«
(Ebd.). Dariiber hinaus lassen sich an der Art

»wie der Begriff des Politischen gefafRt wird, [..] nichtallein die unterschiedlichen Auffas-
sungen der Politikwissenschaft ablesen; an ihr 1413t sich auch die Rekognitionsproble-
matik vergegenwartigen. Der jeweils gebrauchte Begriff des Politischen, der der Po-
litikwissenschaft vorausgeht, ihr zugrundeliegt und ihren Rahmen abgibt, bestimmt
nicht nur den Horizont der Antworten, er definiert vielmehr die zu untersuchende po-
litische Wirklichkeit und zeichnet bestimmte Segmente der Wirklichkeit als politisch
oderals politisch relevant bzw. indifferent aus. Der Begriff des Politischen hatalso eine
konstitutive und eine normativ-regulative Bedeutung« (Ebd.: 17f.).

Dabher ist der hier angelegte Politikbegriff zumindest ansatzweise auszufithren, obwohl
er selbst zugleich einen wesentlichen Untersuchungsgegenstand dieser Arbeit darstellt.
Dies gilt insbesondere, weil es auch in der zeitgendssischen anarchistischen politischen
Theorie keineswegs eine einheitliche oder klare Vorstellung desselben gibt (» 2.2.3). Dar-
aus resultiert auch das Interesse an der Fragestellung dieser Arbeit. Mit den methodisch
gesetzten Vorannahmen kann die Untersuchung daher nicht den anarchistischen Politik-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

125


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

begriff schlechthin zum Vorschein bringen. Aus diesem Grund stellt sie eine Variante dar,
ihn zu erfassen — aber in einem Sinne zu erfassen, der mit anarchistischen Primissen
und Erfahrungen kongruent ist. Die im Folgenden methodisch vorausgesetzte Arbeits-
definition von (ultra-)realistischer Politik kommt u.a. bei Sorel und de Lagasnerie (2021)
pointiert zum Ausdruck.

In den Politikwissenschaften selbst existieren unterschiedliche Politikbegriffe paral-
lel zueinander. Zu behaupten, dass es — in Abgrenzung zu anderen Sozialwissenschaften
— einen genuin politikwissenschaftlichen Politikbegriff gibe, wire verfehlt, insbeson-
dere, wenn man sie »unqualifiziert schlechthin als normative Wissenschaft bezeichnet
oder wenn man durch irgendwelche essentialistischen Definitionen dessen, was eigent-
lich Politik sei, von vornherein die Problemstellung einengt und den Bezugsrahmen dog-
matisiert« (Narr 1972: 17). Anton Pelinka betont, die divergierenden Verstindnisse stin-
den »einander nicht streng abgegrenzt gegeniiber, vielmehr handelt es sich dabei um
bestimmte Betonungen, um verschiedene Schwerpunktsetzungen. Alle diese Politikbe-
griffe unterstreichen ein Merkmal, das insgesamt fiir das Verstindnis des Politischen
wesentlich ist« (Pelinka 2004: 18f.). Dementsprechend plidiert er fiir eine Offenheit und
eine synkretistische Begriffsverwendung. Somit kénne das

»Wesen der Politik [..] am besten im Spannungsfeld zwischen den verschiedenen Be-
griffen und Definitionsversuchen gesehen werden. Fir die Diskussion von Politik ist
jedoch insbesondere die Unterscheidung zwischen einem >engen<und einem >weitenc¢
Politikbegriff wesentlich. Ein enger Politikbegriff, in der Tradition des gouvernementa-
len Politikverstandnisses, klammert breite Bereiche der Gesellschaft aus; ein weiter Po-
litikbegriff hingegen kennt keine gesellschaftlichen Bereiche, die von vornherein sun-
politischcwdren. Ein weiter Politikbegriff betrachtet alle Sektoren der Cesellschaft als
zumindest potenziell politisch« (Ebd.: 19).

Damit kann bereits gesagt werden, dass in dieser Arbeit ein enger Politikbegriff verwen-
det wird. Ferner heif3t es, der »enge Politikbegriff ist eher defensiv, eher darauf gerich-
tet, bestehende Zustinde zu verteidigen; der weite Politikbegriff ist eher offensiv, dar-
auf gerichtet, die Verinderbarkeit bestehender Zustinde hervorzuheben« (Ebd.: 20). Fiir
den vorliegenden Zusammenhang ist bedeutend, dass mit der Verwendung des engen
Politikbegriffs auf eine grundsitzliche Verinderung der Rahmenbedingungen der be-
stehenden Gesellschaftsordnung abgezielt wird, indem mit ihm ein Nullpunkt durch-
schritten und mit demokratischen Illusionen gebrochen wird. Dies ist ein Kriterium fiir
seine Radikalitit, weil sich darin die Bestrebung einer grundlegenden Transformation des Poli-
tischen selbst spiegelt.

Ulrich Alemann und Erhard Forndran benennen verschiedene Varianten gouverne-
mentaler, normativer und konfliktorientierter Politikverstindnisse (Aleman/Forndran
2005: 34—40), die Pelinka zu gegensatzlichen Adjektivpaaren erweitert und zwar: a) gou-
vernemental—partizipatorisch, b) normativ—deskriptivund c) konfliktorientiert—konsensbezogen
(Pelinka 2004: 19).

Diese Unterscheidungsmerkmale lassen sich in einem Exkurs mit einigen wesentli-
chen Aspekten von Sorels und de Lagasneries Theorie abgleichen, um eine Arbeitsdefini-
tion von Politik zu entwickeln. Ich setzte ihre Perspektive als theoretischen Ankerpunkt

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

methodisch voraus, damit die Untersuchung des anarchistischen Politikverstindnisses
nicht im luftleeren Raum vollzogen wird, und stelle sie im folgenden Exkurs knapp dar:

Durch die Beschiftigung mit Sorels Hauptwerk Uber die Gewalt (Sorel 1908/1969) lasst
sich feststellen, dass dieser eine ausgeprigte Anti-Politik formuliert mit der Politik (a)
entschieden dem Staat und seiner Regierung zugeordnet — und abgelehnt — wird. Zwischen
»Syndikalismus«und Staat bestehe demnach ein »absoluter Gegensatz« (Ebd.:132). Auch
die partizipativen Verfahren und Gremien dienten der Aufrechterhaltung und Anpas-
sung institutionalisierter Klassenherrschaft. Jede revolutionire Umwélzung im 19. Jh.
habe zu einer Ausweitung der Staatsmacht gefithrt (Ebd.: 100-110, 121). Statt Reformen
anzustreben, miisse das Ziel proletarischer und antinationaler/antipatriotischer Bewe-
gungen darin liegen, den Staat zu zerbrechen (Ebd.: 131-138, 203).

(b) Die Kaste der Politiker*innen solle verachtet und angegriffen werden, da sie effek-
tiv verhindere, dass die gesellschaftlichen Antagonismen sozial-revolutionir angefoch-
ten werden konnen. Insbesondere sozialistische Politiker*innen forderten dabei refor-
merische Sozialpolitik (Ebd.: 199ff.), um sich der herrschenden Klasse in dieser befrie-
denden Rolle anzudienen und als sozialistische Fithrungsschicht akzeptiert zu werden
(Ebd.:188-195). Dabei seien das Biirgertum und sein Liberalismus der Dekadenz verfal-
len (Ebd.: 82-96). Ihre parlamentarische Demokratie sei ein korruptes und verlogenes
Set von Herrschaftsinstitutionen (Ebd.: 194f., 231-235, 268f.). Aufgrund dieser morali-
sierenden Betrachtung kann Sorels Verstindnis im Schema als negativ-normativ bezeich-
net werden. Statt utopischer Entwiirfe, die im besten Fall soziale Reformen inspirieren
(Ebd.: 93, 116, 159, 188, 265f.), rekurriert er auf den (irrationalen) Mythos des proleta-
rischen Generalstreiks. Diese gefiihlte Uberzeugung motiviere zur Zerstérung der be-
stehenden Herrschaftsordnung (Ebd. 141-151, 161ff., 174, 251f.). Der proletarische Gene-
ralstreik ist eminent anti-politisch, da durch ihn eine klare Grenze zu staatlicher Politik
gezogen und diese angegriffen wird (Ebd.: 176-185).

(c) Sorels Politikbegriff ist damit eindeutig konfliktorientiert. Statt lascher politischer
Verhandlungen und Vermittlungen (Ebd.: 68) setzt Sorel den Klassenkampf (Ebd.: 61)
zum Selbstzweck und heroisiert ihn (Ebd.: 196, 288), um zur Konfrontation anzustacheln
(Ebd.:130). Gerade durch diese erschreckend anti-politische Haltung offenbare sich der Kon-
flikt als zentrales Element in der (herrschenden) Politik selbst, da das Wesen des Staa-
tes militaristisch, zentralistisch und gewaltsam sei (Ebd.: 126, 131, 205fT.). Der proletari-
schen Gewalt komme dabei vor allem die Funktion zu, die Fronten zu kliren, die Wiir-
de der Kimpfenden wiederzuerlangen und die »Zivilisation« zu erneuern (Ebd.: 106f.,
154). Damit sei sie im Ubrigen weit weniger brutal als die institutionalisierte Gewalt der
herrschenden Klassen, wie auch das Rachebediirfnis der politischen Revolutionir*in-
nen, welche nach der Herrschaft streben und ihre Methoden aus der vorherigen Herr-
schaftsform ableiten (Ebd.: 121, 131, 201fF., 201).3¢

36  Sorels Theorie hat Implikationen, die aus emanzipatorischer Perspektive als duflerst problema-
tisch zu bewerten sind. So fetischisiert er Gewalt zum Selbstzweck und [6st sie damit von den An-
liegen unterdrickter und ausgebeuteter Klassen. Seine Heroisierung des Kampfes und die damit
verbundene klare Trennung der Lager und Fronten ist Ausdruck einer mannlichen und klassenba-
sierten Krankung. Dariiber hinaus machen seine illiberale und kulturpessimistische Einstellung
sowie die BegriiRung des irrationalen Mythos ihn anschlussfahig fir faschistisches Denken. Trotz
seiner Rezeption in diesem ist Sorel aber kein Vordenker des Faschismus. Ebenso wenig ist er ein

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

127


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Geoffroy de Lagasnerie entfaltet in seiner Schrift Das politische Bewusstsein (de Lagas-
nerie 2021) ebenfalls eine unbequeme Kritik der Politik, die ihn zu einem »reduktionisti-
schen« und »realistischen« Verstindnis fithrt. Jenes kann ebenfalls als gouvernemental,
anti-politisch und konfliktorientiert aufgefasst werden. Um dies herauszustellen, gil-
te es mit den Mystifizierungen und Verzerrungen zu brechen, welche insbesondere die
Sprache von und in der Politik durchziehen. Ihre grundlegenden Begrifflichkeiten wie
»Volk«, »Souverinitit«, »Gemeinwille« und »Staat« abstrahieren nicht nur von der Wirk-
lichkeit, sondern stellen tatsichlich Fiktionen dar (Ebd.: 45). Mit diesen wird der grund-
legende Gewaltcharakter der Politik verschleiert, wihrend Demokratie und Rechtsstaat
keine per se als positiv zu erachtenden Werte und Verfahren zur Verfiigung stellen, was
sich auch daran zeigt, dass sie kaum stichhaltig definiert werden konnen (Ebd.: 33). Ins-
besondere Theorien des Gesellschaftsvertrages suggerieren filschlicherweise, dass es ei-
ne Zustimmung politischer Subjekte zur Gesellschaftsform geben wiirde (Ebd.: 109ff.,
138-145, 176-186). Diese wurde aber nie gegeben und kann tatsichlich im Rahmen der
Politik auch nicht zu Stande kommen, da die gesellschaftlichen Bedingungen stets um-
kimpft blieben (Ebd.: 65, 76, 131, 153, 190).

Fiir seine Argumentation setzt sich de Lagasnerie mit politischen Denkern wie Hob-
bes, Rousseau, Schmitt, Fanon, Foucault, Rawls, Bourdieu, Mouffe, Laclau, Agamben
und Habermas auseinander und entdeckt den Soziologen Léon Duguit wieder, der be-
reits 1901 den mythologischen Charakter eines personifizierten »Staatswillen« heraus-
stellt (Ebd.: 91ff.). Der fundamentale Irrtum aller politischer Theoretiker*innen bestehe
demnach darin, anzunehmen, dass politische Beziehungen und Handlungen anderen
Logiken folgen wiirden, als sie in anderen sozialen Sphiren bestehen (Ebd.: 55). Dies
sei aber eine schlichtweg unhaltbare Unterstellung. Denn fiir Individuen oder Gruppen,
denen durch den Repressionsapparat des Staats ein bestimmter Willen aufgezwungen
werde, mache es in der Konsequenz keinen Unterschied, ob dieser durch formal korrekte
demokratische und juristische Verfahren umgesetzt und mittels scheinbar konsistenter
politischer Theorie gerechtfertigt werde. Die Akteure, welche auf dem politischen Feld
Entscheidungen treffen und diese durchsetzen, seien weder frei von Affekten noch von
ihrer sozialen Position oder ihrer kulturellen Prigung (Ebd.: 20, 86).

Haupttheoretiker des Anarch@-Syndikalismus, auch wenn er dessen Begriffe adaptiert und zu-
spitzt. Geeignet um als Ankerpunkt fiir den vorausgesetzten Politikdefinition zu dienen, ist seine
Theorie nicht aufgrund ihrer eigenen Wahrheit, sondern wegen ihrer Reflexion zu kritisierender
Aspekte von Politik im Kontext anarchistischen Denkens.

Alles in allem scheint Sorel jedenfalls nicht besonders stark von seinem Zeitgeist abzuweichen,
wie einer niichternen Rezension nach der deutschen Ubersetzung von Uber die Gewalt zu entneh-
men ist: »Seine Schlussfolgerungen sind fiir uns nichts Neues, es sind die Grundsatze unseres Pro-
grammes. Also zum Beispiel der Kampf gegen den Reformismus und die Politiker, gegen die heuch-
lerische Demokratie, fiir den proletarischen Generalstreik, fir eine proletarische Moral, eine Pro-
duzentenmoral. [...] Es mag zutreffen, dass Sorel etwas zu sehr von der Bedeutung der Gewalt ein-
genommen war und andere Faktoren zu sehr aufder acht lief?. Aber man solle sich der Tatsache
bewusst bleiben, daf} Sorel nicht das blinde Dreinschlagen unter >Gewalt< versteht, sondern fast
immer den Streik oder den Generalstreik, d.h. einfach irgendwelche Handlungen, die dem Pro-
letarier seinen Gegensatz zum kapitalistischen Staat fithIbar werden lassen, ohne deshalb gleich
Menschenleben zu kosten« (Wartenberg 1931).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Unterdriickte Gruppen wie z.B. die Schwarze Menschen sollten deswegen nicht als
nur minder privilegiert und mit weniger Machtressourcen ausgestattet verstanden wer-
den, sondern als politisch unterworfene Subjekte, als Kolonisierte, auch innerhalb demo-
kratischer Staaten. Die Konsequenz aus diesem Verstindnis besteht nicht in einer Inklu-
sion, sondern in einer dezisionistischen Selbstbestimmung marginalisierter Gruppen (Ebd.:
99—-104). Zwar sei Politik nicht nur dies, miisse aber im Kern von der Polizei, den Ge-
richte und Gefingnisse aus gedacht werden, von denen freilich unterschiedliche soziale
Gruppen verschieden bedriickt werden. Dementsprechend darf fiir de Lagasnerie jedes
»Nachdenken iiber die Politik [...] nicht mit einer Frage nach den Zielen und Zwecken
von Institutionen, sondern muss mit der Suche nach ihren Mitteln beginnen. Die po-
litische Grundfrage ist: Bis wohin? Wie weit bin ich bereit, Gewalt gegen eine anderen
anzuwenden oder ihm meinen Willen aufzuzwingen?« (Ebd.: 195). Mit dieser Denkweise
iibersteigt de Lagasnerie den herkommlichen Realismus der politischen Theorie.

Weil ich annehme, dass die Politikverstindnisse von Sorel und de Lagasnerie als zu-
gespitzte Varianten anarchistischer Vorstellungen gelten (die daher brauchbar fiir eine
politisch-theoretische Diskussion sind), kann mit diesen Uberlegungen im Hintergrund
eine Arbeitsdefinition von Politik erfolgen. Demnach ist der methodisch vorausgesetzte
Politikbegriff:

«  gouvernemental, weil Politik vorrangig auf Staat und Regierung bezogen, auf Staat-
lichkeit und Regieren (in einem weiteren Sinne) gedacht wird. Dies schlief3t wie
erwihnt nicht aus, dass politisches Handeln auch aufierhalb des Staates vorkommt
und die Frage aufgeworfen werden kann, inwiefern bei einer grundlegenden Ge-
sellschaftstransformation ein herrschafisfreies politisches Verhiltnis moglich wire.
Ebenso kann mit dieser Beschreibung die Frage gestellt werden, ob — und wenn ja,
wann und unter welchen Bedingungen — auch Anarchist*innen ihren Anspriichen
entsprechend politisch handeln konnen oder sollten, um angestrebte Verinderungen
zu erreichen. Dass mit ihr aber immer ein Aspekt des Regierens verbunden ist, wird
die Politik nicht los. Ein Gegenbegrift wire Selbstverwaltung.

«  Negativ-normativ, denn Politik wird mit grundlegender Skepsis begegnet, weil sie in
der Regel (oft auch unwissentlich bzw. verleugnet) auf Staat und Regieren bezogen
ist oder diesen zugeordnet wird. Dies bedeutet nicht notwendigerweise eine morali-
sierende Kritik »des« Staates oder eine Ablehnung »aller Politiker*innen« (wenngleich
diese Formen im Anarchismus hiufig anzutreffen sind). Vielmehr kann weitgehend
deskriptiv beschrieben werden, was in und mit der Politik geschieht. Dass es in ihr
allerdings darum ginge, »das Gute«, »Gerechtigkeit, eine »gute Ordnung« und der-
gleichen zu verwirklichen, wird bestritten. Wenn Wertungen vorgenommen wer-
den, so ist eher vom Gegenteil auszugehen. Politik als politisches Herrschaftsverhiltnis
kann u.a. aus ethischen Erwdgungen heraus kritisiert werden. Trotzdem werden mit
dem postanarchistisch inspirierten Verstindnis ontologische Konzeptionen zuriick-
gewiesen, auf welche normative Politikbegriffe hiufig gegriindet werden.

«  konfliktorientiert, da davon ausgegangen wird, dass die Ressourcen — und hierbei ins-
besondere politische Machtressourcen — unter verschiedenen Akteur*innen duflerst
ungleich verteilt sind. In liberalen Demokratien wird dies systematisch relativiert
und verschleiert, etwa, indem die Kopplung von 6konomischer und politischer

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

129


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Macht bestritten oder auf Partizipationsmoglichkeiten verwiesen wird, die sich bei
sozialstrukturellen Betrachtungen oftmals nicht allgemein und umfinglich besti-
tigen lassen. Daraus folgt eine grundlegende Kritik an demokratischen Republiken
keineswegs aber zwangsliufig eine fundamentalistische Ablehnung von demokra-
tischen Verfahren und Prozessen iiberhaupt. Unterschiede in den Formen, wie in
politischen Herrschaftsordnungen und durchstaatlichten Gesellschaften Politik
stattfindet, welchen Rahmenbedingungen sie unterliegt, welche Spielrdume fiir
emanzipatorische soziale Bewegungen sie bieten oder auch nicht, lassen sich damit
durchaus feststellen. An den zugrundeliegenden antagonistischen Interessenkonflikten,
die Politik auszeichnen, indert dies nichts.

Dariiber hinaus sieht Pelinka eine Unterscheidung zwischen d) ahistorischen und historisie-
renden Politikbegriffen gegeben (Pelinka 2004:19), die er meines Erachtens nur pro forma
vortragen kann. Um Missverstindnisse zu vermeiden: Der hier angelegte Politikbegriff
ist

«  historisierend, insofern der Inhalt von Begriffen immer in spezifisch-historischen, ge-
sellschaftlichen und politischen Konstellationen zu verstehen ist, da ihre ahistori-
sche Setzung auf einer erkenntnistheoretischen Ebene selbst Herrschaftscharakter
hat (selbst wenn sie vorherrschender staatlicher Politik entgegengestellt wird). Au-
Rerdem ist ein ahistorisches Verstindnis schlichtweg unbrauchbar, um Bestrebun-
gen zur Gesellschaftstransformation nachzugehen. Dies weist auf das parallele Vor-
handensein verschiedener Politikbegriffe zuriick, welche wiederum in unterschied-
liche Traditionen eingebettet sind (die nicht vorab gewertet werden sollen).

Damit wird das hier verwendete Politikverstindnis schon greifbarer.”” Dirk Berg-
Schlosser und Theo Stammen sehen, dass Politikbegriffe in den Politikwissenschaften
in der Regel mit theoretischen Ansitzen verbunden sind. Sie unterscheiden dahin-
gehend normativ-ontologische, vealistische, marxistische und empirisch-analytische Ansitze
(Berg-Schlosser/Stammen 2013: 58-72). Die vorherigen Ausfithrungen einbeziehend,
ist der hier verwendete Politikbegriff — in Anschluss an Sorel und de Lagasnerie (s.o.)
— als (ultra-)realistisch zu charakterisieren. Er weist auch marxistische Aspekte auf, v.a.
mit der Annahme einer antagonistischen Gesellschaftsstruktur, deren Uberwindung
erstrebenswert und moglich sei. Dabei kann es aber nicht darum gehen, eine Form
von Klassenherrschaft durch eine andere zu ersetzen, wie dies zugespitzt bei Lenin zu

37  Esist dariiber hinaus vom dialektisch-historischen Ansatz abzugrenzen, wie ihn Narr (1972: 30f.)
entfaltet. Konfliktorientierung und Historisierung sind dabei unzweifelhaft geteilte Merkmale. Narr
formuliert im Unterschied zum hier verwendeten negativ-normativen Ansatz einen vorrangig de-
skriptiven Ansatz, wenngleich er den in Politik inhdrenten Gewaltcharakter nicht abstreitet. Damit
korrespondiert, dass er einen erweiterten Begriff des Politischen befiirwortet, welcher zwischen herr-
schaftsbestimmter Verengung und demokratisierender Erweiterung schwanke (Ebd.: 26). Den-
noch kénnen seinen Uberlegungen aufgrund ihrer Sachlichkeit, wie auch der Beachtung ihrer Kon-
fliktualitat und als Alternative zu herkémmlichen politikwissenschaftlichen Verstindnissen mit-
bedacht werden.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

lesen ist (Ebd.: 64, vgl. Lenin 1970: 323, 336ff.).*® Die mit Politik verbundenen bzw. in
ihr verkorperten Macht- und Herrschaftsverhiltnisse beziehen sich allerdings nicht
allein auf Klassenstrukturen (Lauth/Wagner 2009: 27), sondern auf verschiedene Di-
mensionen von Herrschaft und sozialer Hierarchie. Diese Konzeption widerspricht
damit grundlegend z.B. jener von Hannah Arendt, welche von einem »Zusammenfallen«
von Politik und Freiheit (als selbstbestimmtes, durch das politische Gemeinwesen her-
zustellende Handeln) ausgeht (Arendt 1994). Weiterhin wird damit die Definition Dolf
Sternbergers, »Der Friede ist die politische Kategorie schlechthin« (Sternberger 1961:
18) zuriickgewiesen. Dennoch macht Sternberger einen fir den vorliegenden Zusam-
menhang wichtigen Punkt auf, indem er drei »Wurzeln der Politik« benennt, nimlich
die »Politologik« (ausgehend von Aristoteles, auf Offentlichkeit und gemeinwohlori-
entiertes Handeln abzielend), die »Dimonologie« (auf das zweckrationale Handeln
zum Machterwerb und -erhalt ausgerichtet) und die »Eschatologie« (beginnend bei
Augustinus). Letzterer zufolge ist Politik »vorliufig und unvollkommen, bis ein utopi-
scher Endzustand erreicht ist. Darin wird zugleich der Begrift des Politischen selbst

38 SlavojZizek greift dahingehend Ranciéres Unterscheidung der vier Verleugnungen des politischen
Moments auf, sprich des Einbrechens des Politischen durch die Forderung der Anteillosen nach ei-
nem Anteil am resp. nach einem Platzim gesellschaftlichen Ganzen. Das politische Moment wiirde
untergraben werden durch (traditionalistische) Arche-Politik, (demokratische) Para-Politik, (mar-
xistisch/utopisch-sozialistische) Meta-Politik und (faschistische) Ultra-Politik. Mit den folgenden
Ausfiihrungen kann gesagt werden, dass anarchistische Anti-Politik als eine Mischform aus Me-
ta-Politik und Para-Politik darstellt. Sprich, mitihr wird die Auflésung von Politik als antagonistischer
gesellschaftlicher Herrschaftsform angestrebt, wahrend mitihr zugleich keine ultimative und harmoni-
sche, sondern eine prozesshaft-unabgeschlossene und agonale libertir-sozialistische Gesellschaftsform an-
gestrebt wird.

Erginzend fiihrt Zizek die Form der (postmodernen) Post-Politik ein. In dieser werde »der Konflikt
globaler ideologischer Entwiirfe, die durch unterschiedliche Parteien, die um die Macht kimpfen,
verkorpert werden, durch die Kollaboration von aufgeklarten Technokraten [...] mit liberalen Mul-
tikulturalisten ersetzt. Uber den Prozess des Aushandelns von Interessen wird ein Kompromiss in
Cestalt eines mehr oder weniger allgemeinen Konsenses erreicht. Die Post-Politik pladiert folglich
fiir die Notwendigkeit, die alten ideologischen Unterscheidungen hinter sich zu lassen und sich —
ausgestattet mit dem notwendigen Expertenwissen und dem freien Meinungsaustausch, der die
jeweils konkreten Bedrfnisse und Forderungen der Menschen zur Sprache bringt — den neuen
Problemen zu stellen« (Zizek 2001: 273). Durch die Definition dessen, was ein Problem sei und
wie es gelost werden kénne, werde deutlich, dass das Politische (im Sinne Ranciéres) verleugnet
wird. Demnach wire der»eigentliche politische Akt (die Intervention) [..] nicht einfach etwas, was
innerhalb des Rahmens der existierenden Verhaltnisse gut funktioniert, sondern etwas, was gera-
de den Rahmen verindert, der festlegt, wie die Dinge funktionieren. [...] Echte Politikist [...] die Kunst des
Unmoglichen: Sie verandert gerade die Parameter dessen, was in der existierenden Konstellation
als >moglich< betrachtet wird« (Ebd.: 274, vgl. Demirovi¢ 2013: 464ff.).

Vermutlich wiirde ZiZek einer anarchistischen Politik der Autonomie den Vorwurf machen, post-
politisch zu sein. Nach dieser Interpretation versuchten Anarchist*innen, eine »metaphorische
Verallgemeinerung partikularer Forderungen zu verhindern [..] um die Gesamtforderung einer
partikularen Gruppe genau auf eben diese Forderung mit ihrem blofd besonderen Inhalt zu re-
duzieren« (Ebd.: 281). Anhanger*innen des Anarchismus sehen freilich umgekehrt ihre anti-poli-
tischen Praktiken als die Kunst an, Unmogliches prafigurativ zu verwirklichen, womit der Rahmen
der Politik aufgebrochen und verschiedene partikulare Forderungen in ihrer Verbindung auf Au-
genh6he verbunden werden kénnten.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

131


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aufgehoben. Diese Sichtweise kennzeichnet nicht nur religiése Heilslehren, sondern
auch polit[ische] Ideologien wie den Marxismus« (Grotz 2015: 475). Das hier angewand-
te (ultra-)realistische bzw. »dimonologische« Politikverstindnis wird demnach durch
eine eschatologische Dimension motiviert, welche allerdings eine spezifische Ausprigung
erhilt, weil sie nicht auf einen harmonischen Endzustand abzielt, sich aber an einer
qualitativ anderen konkret-utopischen Vision orientiert (»5.3.1). Dennoch kann an die-
ser Stelle — in einer Linie mit Machiavelli (1990) und Hobbes (1980), aber iiber diese
hinausgehend - ein (ultra-)realistischer Politikbegriff verwendet werden. Fiir diesen gilt,
dass

»politisches Handeln nicht mehr unter dem normativen Gesichtspunkt der >guten
Ordnung« und der Ermdglichung eines tugendhaften sguten Lebens< steht [etwa
Platon, Aristoteles], sondern ein faktisches, mit dem Phidnomen politischer Macht
weithin identisches Problem ist. Unter dem Einfluss des neuzeitlichen naturwis-
senschaftlichen Denkens gerat fiir dieses Politikverstindnis die Sphéare der ethisch
begriindeten Ziele und Zwecke politischen Handelns, insofern iiber sie keine ob-
jektiven und nach den strengen methodischen Grundsitzen der neuen Philosophie
gesicherten Erkenntnisse moglich waren, aus dem Blick. Daflir gewinnen die Mittel
des politischen Handelns Vorrang; so ist es kein Zufall, dass nunmehr der Begriff der
Macht zum Schlisselbegriff und zur entscheidenden Kategorie fiir das Verstindnis
des Politischen wird« (Berg-Schlosser/Stammen 2013: 61)

AnschliefSend daran ist auch Max Weber fiir ein modernes Verstindnis zu zitieren. In
seiner bekannten Rede Politik als Beruf von 1919, heif3t Politik fir ihn

»Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtverteilung, sei es
zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen Machtgruppen, die er um-
schliefdt. Jeder Herrschaftsbetrieb, welcher kontinuierliche Verwaltung erheischt, braucht
einerseits die Einstellung menschlichen Handelns auf den Gehorsam gegeniiber jenen Herren,
welche Triger der legitimen Gewalt zu sein beanspruchen, und andererseits, vermittelst dieses
Gehorsams, die Verfiigung iiber diejenigen Sachgiiter, welche gegebenenfalls zur Durchfiih-
rung der physischen Gewaltanwendung erforderlich sind: den personalen Verwaltungsstab
und die sachlichen Verwaltungsmittel.

Wenn man von einer Frage sagt: sie sei eine, >politische« Frage, [...] so ist damit im-
mer gemeint: Machtverteilungs-, Machterhaltungs- oder Machtverschiebungsinteres-
sen sind mafigebend fiir die Antwort auf diese Frage. [...] Wer Politik treibt, erstrebt
Macht: Macht entweder als Mittel im Dienst anderer Ziele — idealer oder egoistischer
—oder Macht>um ihrerselbst willen<: um das Prestigegefiihl, das sie gibt, zu geniefien«
(Weber 2008: 7, kursiv: ].E.).

Berg-Schlosser und Stammen behaupten, weil das Vorhandensein von Machtbeziehun-
gen und -bestrebungen auch in anderen sozialen Bereichen zu finden ist, dass dieses
mit Weber auf keinen Fall als einziges Kriterium fiir politisches Handeln gelten diirfe
(Berg-Schlosser/Stammen 2013: 62, vgl. Narr 1972: 18). Diese verzerrte Aussage kénnen
sie allerdings nur treffen, weil sie in ihrer Zitation von Weber die oben kursiv gesetzte Pas-
sage aussparen. So bezieht sich Weber offensichtlich nicht auf irgendeine Austibung von

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Macht, hingegen auf ihre Form als politische Herrschaft mit der die Beanspruchung von
Gewaltmonopol und Gehorsam sowie die Ausbildung einer hérigen Beamt*innen-Kaste
und die Aneignung der Gitter und Arbeitsleistung von Unterworfenen einhergeht. Dem
entgegen wird das — in den Politikwissenschaften bedauerlicherweise immer wieder als
paradigmatisch dargestellte — realistische Politikverstindnis von Carl Schmitt eingefithrt.
Jenes wird mit der grundlegenden Unterscheidung zwischen Freund und Feind als we-
sentlichem Merkmal von Politik fiir die hier ausgearbeitete Definition nicht als zielfith-
rend erachtet. Stattdessen weist das hier angelegte Politikverstindnis Parallelen zu Gi-
orgio Agambens Denken auf, das aber nicht als genuin anarchistisch bezeichnet werden
kann.*’ Dagegen komme ich auf Sorel und de Lagasnerie als theoretischen Ankerpunkt
zuriick.

Hiufig wird in Einfihrungen in die Politikwissenschaften suggeriert, dass em-
pirisch-analytische Ansitze am sachlichsten und geeignetsten wiren, um politische
Phinomene angemessen zu erfassen und zu beschreiben. Dem damit verbundenen An-
spruch der Wissenschaftlichkeit in Ehren, geschieht dies jedoch mit einer Tendenz zur
Ausblendung von zu verhandelnden Grundannahmen bzw. Grundfragen, vornehmlich,
wenn die Formen, Inhalte und Werte von liberaler Demokratie und kapitalistischem
Nationalstaat als per se iiberlegen dargestellt werden.

Hinsichtlich des in den Politikwissenschaften mittlerweile als Standard gesetzten
Unterscheidungsmodells von Politik als polity (Strukturen), politics (Prozesse) und poli-
¢y (Inhalte) (Lauth/Wagner 2009: 27) kann fiir den hier verwendeten Politikbegriff keine
Aussage getroffen werden, auf welcher der Ebenen er primir bezogen wird. Vielmehr
werden damit sowohl Strukturen und Prozesse als auch Inhalte von Politik in den Blick
genommen — und oftmals grundlegend kritisiert. Um dies zu ermdglichen, um eine ziel-
fiihrende Analyse des anarchistischen Politikverstindnisses zu ermdglichen, wird den in den
Politikwissenschaften verbreiteten Begriffen mit Skepsis begegnet. Narr schreibt, damit
die an sich begriflenswerte Tatsache pluraler Politikbegriffe nicht lediglich den Charak-

39  Agamben nimmt gewissermafen eine —im beschreibenden Sinne —anti-autoritire Umkehrung von

Schmitts Freund-Feind-Schema vor, indem die Entgegensetzung zwischen »Leben«und»Recht«als
Definition des Politischen einflihrt. Statt die Souverénitit aus der Einsetzung des Ausnahmezu-
stands abzuleiten, leitet er»das Wesen der Ausnahme aus der Souveranitit«ab (Geulen 2005: 75).
Der (politischen) Souveranitit setzt er die Figur einer nicht biopolitisch geformten, an der »nack-
ten« zoe orientierten, Lebensform entgegen, welche eine »neue Politik« ermdglichen soll —und im
vorliegenden Kontext als Anti-Politik gedeutet werden kann (Ebd: 113—124, vgl. Agamben 2010,
Agamben 2014).
Denker*innen neuerer politischer Theorie des Anarchismus setzen sich mit Agambens Theorie
auseinander, bspw. Day (2005: 179-186), Critchley (2007: 134—141), Newman (2010: 93—97, 121-127,
170-175) und Clark (2013: 160—164). Day erweitert Agambens Vorstellung einer »kommenden Ge-
meinschaft« hin zu einer pluralen Version von »coming communities« (Day 2005: 182) und kri-
tisiert die schlichte Dichotomie zwischen »Staat« und »Menschheit«. Anstatt diesen Cegensatz
zuzuspitzen, wie Agamben es tue, gilte es im Anarchismus neue Gemeinschaften zu schaffen,
deren Voraussetzungen und Bedingungen andere waren als in der hegemonialen Ordnung (Ebd.:
186). Critchley verwirft den harten, realistischen, smachiavellistischen« Politikbegriff Agambens
(Critchley 2007: 134), gewinnt aber dessen Betonung einer »theologischen«/religiosen Dimension
fur die Analyse von Politik einiges ab (Ebd.: 141).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

133


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ter von Glaubensstreitigkeiten annimmt, sondern Wissenschaftlichkeit beanspruchen
kann, ist es entscheidend, sich des

»konstruktiv-heuristischen Charakters vor allem des [...] gebrauchten Begriffs des Poli-
tischen [...] [bewusst zu sein. Sprich, der] hypothetisch-heuristische Charakter der Poli-
tikbestimmung istjeweils anzugeben und darf nicht von vornherein begriffsrealistisch
(Begriffsbestimmung ist gleich Sache, die gemeint ist) entproblematisiert oder beha-
vioristisch retouchiert werden, so als ob es sich nur um Beschreibung und Erklarung
realer Vorgiange handele, deren politische Realitit aus sich selbst einsichtig sei« (Narr
1972: 20).

Narr stellt fest, dass viele politikwissenschaftliche Analysen diesen Anforderungen nicht
geniigen, was er an den Beispielen von Systemanalyse, Comparative Politics, Demokra-
tieanalysen sowie dem Paradigma des Wirtschaftswachstums illustriert (Ebd.: 21fF.).
Daraufthin entfaltet er eine eigene Definition von Politik (s.o., Fufnote), mit welcher
er diese gegen ihre herrschaftliche Verengung zu erweitern anstrebt. Somit wire der
Begriff des Politischen

»gekennzeichnet durch die Kategorie der jeweils realen Moglichkeit, durch die herr-
schaftsbestimmte Entscheidungsbiindelung und durch die Freiheitschance aufgrund
von Entscheidungsbeteiligung und Entscheidungskontrolle. [..] Der alternative Cha-
rakterjeweiliger Politik und der heuristische Charakter von Wissenschaft fordern aber
von der Wissenschaft, wenigstens von der Politikwissenschaft, einen heuristisch expli-
zierten, nicht einen dogmatisch fixierten bzw. minimalistisch reduzierten Begriff des
Politischen. Der Politikwissenschaftler kann sich um eine aufgedeckte, durch Kriteri-
en ausgewiesene und diskussionsoffene Stellungsnahme zur Frage der Herrschaft, ih-
rer Stabilisierung, Vermehrung oder Verminderung angesichts gegebener historischer
Konstellationen nicht driicken« (Ebd.: 26).

Das heifdt, Narr betrachtet das Politische als ein umkidmpftes Terrain, das bei einer De-
mokratisierung seinen »herrschaftsbestimmten« Charakter sukzessive verlieren wiirde
—wofiir er als Sozialist sicherlich die Angleichung der 6konomischen Situationen als Vor-
aussetzung ansieht. Agnoli nimmt dazu, wie erwihnt, die Gegenposition ein, indem er
den Glauben an »emanzipatorische Politik« aufgrund ihrer Form als Trugschluss ansieht
(vgl. Grigat 2000:164). Alex Demirovi¢ sieht in seiner Interpretation von Marx darin eher
den Ausgangs- als den Zielpunkt fiir Emanzipation:

»Wenn Politik und Staat unerlasslich sind fiir die Hegung der Konfliktaustragung, stellt
sich das Problem, wie sich Politik und Staat selbst derart zivilisieren lassen, dass die ne-
gativen Folgen denkbar gering bleiben? Ein guter Teil der politischen Theorie widmet
sich moralphilosophisch oder demokratietheoretisch diesen Problemen. Doch die Al-
ternative ist selbst unfrei. Deswegen sollte die theoretische Anstrengung angesichts
all dessen, was das politisch Allgemeine und der Staat an Herrschaft mit sich bringen,
auf die Uberwindung der Politik als Moment des emanzipatorischen Projekts zielen«
(Demirovi¢ 2013: 472).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Daher fillt auch Vertreter*innen herkémmlicher Politikwissenschaften wie Thomas
Meyer das Phinomen auf, welches in seiner Einfithrung unter der Uberschrift »Ein
Paradox: Entpolitisierte Politik« beschreibt. Die Konzeption von Verstindigungsprozes-
sen in der gleichberechtigten Verhandlungen divergierender Interessen kénne Meyer
zufolge nicht das vorrangige Kriterium fur Politik darstellen, insofern diese Vorstellung
auf den Normen (birgerlicher) Freiheit und Gleichheit beruhen, wie sie erst in der
Moderne aufgekommen sind. Ein in dieser Weise ausgeprigter Politikbegriff kann

»erst in der Moderne auch im empirischen Sinne Anspruch auf Allgemeingiltigkeit
erheben. Im Verstindnis des qualifizierten Politikbegriffs gibt es demzufolge nur ei-
ne im eigentlichen Sinne politische Art, politische Probleme zu l6sen und einige un-
terschiedliche Varianten der Entpolitisierung politischer Sachverhalte durch bestimm-
te Umgehungsstrategien. Diesen ist gemeinsam, dass sie die Anerkennung der real tat-
sdchlich immer schon gegebenen urspriinglichen Differenz der Interessen, Meinun-
gen oder Werte verweigern und stattdessen ein schon vor jedem politischen Prozess
fortbestehendes >Gemeinwohl< oder eine einzige srichtige< Problemlésung zu kennen
beanspruchen und einen Legitimationsanspruch dafir erheben, diese ohne Einbezie-
hung der davon Betroffenen zu verwirklichen. Statt die Einheit der fiir alle verbindli-
chen Entscheidungen aus der Vielheit der Auffassung in einem fiir alle anerkennungs-
fahigen Verfahren erst hervorgehen zu lassen, wird bei diesen Umgehungsstrategien
die politische Einheit von vornherein unterstellt und fiir vorgeblich alternativlose po-
litische Entscheidungen in Anspruch genommen« (Meyer 2003: 71f)).

Paradoxerweise bestiinden dieser Definition zu Folge also wichtige und alltigliche Be-
strebungen in der Politik darin, inhdrent umstrittene politische Gegenstinde und The-
men der politischen Verhandlung zu entziehen. Als hauptsichliche Umgehungsstrate-
gien nennt er dabei die Verabsolutierung traditionalistischer Ethik, technokratische und
fundamentalistische Politik und ein verabsolutiertes Marktmodell (Ebd.: 71ff.). Mit die-
ser Beschreibung st6f8t Meyer auf dasselbe Phinomen wie zuvor Narr, nimlich auf die
Stillstellung des Politischen durch die Politik, wie es auch in jingeren Werken verstirkt dis-
kutiert wird (Bedorf/Réttgers 2010). Damit gelange ich zur Figur der »politischen Diffe-
renz«, wie sie im folgenden Abschnitt besprochen wird, die den Rahmen der politikwis-
senschaftlichen Diskussionen und Arbeiten aber iiberschreitet. Hierbei befindet sich diese
Dissertationsschrift nicht allein in der Disziplin der Politischen Theorie und Ideenge-
schichte, sondern bezieht sich auch auf die Gesellschaftstheorie.

An dieser Stelle ist abschliefRend festzuhalten, dass die plausible theoretische Figur
von Politik — Anti-Politik — Politik der Autonomie bei Newman (2010) ebenfalls eine Variante
oder Interpretation der »politischen Differenz« darstellt. Der in dieser Arbeit verfolgten
Interpretation nach ist diese jedoch radikaler als etwa jene von Ranciére. Denn Anti-Poli-
tik geht inhaltlich noch iiber das Politische hinaus. Mit ihr wird (aus strategischen und er-
kenntnistheoretischen Griinden) hinterfragt, ob es politischen Prozessen, Strukturen und
Inhalten tiberhaupt etwas Positives abzugewinnen gilt. Damit ihr ein Ansatz formuliert,

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

135


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

der von linken Forderungen nach »mehr«, »echter«, »wirklicher« oder »eigentlicher« Po-
litik und/oder Demokratie abweicht.*°

Um dies zu verdeutlichen, fasse ich zusammen, welche Perspektive sich aus dem an-
archistischen Politikbegriff ergibt. In Abgleich mit Carl Schmitt wird Politik im Anar-
chismus zwar durchaus mit der realen Moéglichkeit assoziiert, den Feind zu téten, und
ebenso angenommen, dass der Staat das Politische monopolisiert. In Abgrenzung zur
grundlegenden, ontologischen Unterscheidung, welche Schmitt zwischen Freund und
Feind vornimmt (Schmitt 1991), wird jene in der anarchistischen Theorie hingegen zwi-
schen Regierenden und Regierten gezogen. Innerhalb des antagonistischen Verhiltnis-
ses des Regierens bestehen unterschiedlichste Positionen (welche wiederum mit den Po-
sitionierungen in weiteren Herrschaftsverhiltnissen in Wechselwirkungen stehen und
sich mit diesen tiberschneiden). Dies dndert nichts an der Tatsache, dass es soziale Grup-
pen gibt, welche ungeheure politische Macht ausiiben, und solche, iiber welche direkt
geherrscht wird und die direkt unterdriickt werden (vgl. Mbembe 2017: 81-120). Argu-
mentationen zur Begriindung der politischen Herrschaft stofRen dabei auf einen Null-
punkt, an welchem sich die staatliche Souverinitit des politischen Herrschaftsverhalt-
nisses tatsichlich aus sich selbst heraus schopft. Aus diesem Grund ist politische Theorie
als wissenschaftliche Disziplin zu weiten Teilen — ob bewusst oder unbewusst, verdeckt
oder offen, komplex oder einfach, konservierend oder progressiv — im Wesentlichen ein
nie abzuschliefdender Diskurs tiber die Legitimierung politischer Herrschaft. Dabei ist
selbsterklirend, dass politische Herrschaftsordnungen duflerst unterschiedliche Aus-
prigungen annehmen kénnen, welche es zu verstehen und zu beachten, zu analysieren
und zu kritisieren gilt. Ungeachtet dessen erneuerte und erweiterte der eminent politi-
sche Staat historisch das politische Herrschaftsverhiltnis des Regierens kontinuierlich.
Dies geschieht durch die Konstruktion zu regierender Subjekte und regierender Grup-
pen, sowie durch die Legitimierung entsprechender Rechtsordnungen und Verfassun-
gen, verbunden mit der Monopolisierung von Gewaltmitteln und Gerichtsbarkeit. Ins-
besondere in modernen Gesellschaften verallgemeinern kapitalistische Nationalstaaten
die politische Logik in alle weitere gesellschaftliche Sphiren, wobei sie selbstorganisierte
Gemeinwesen bekimpfen, verdringen und absorbieren. Dies ist der Kern der anarchis-
tischen Kritik an Politik.

2.4.2 Poststrukturalistische radikale Demokratietheorien

Im Sammelband Das Politische denken (Brockling/Feustel 2012) werden zeitgendssische
Positionen im Feld der politischen Theorie vorgestellt, welche grundlegend vom post-
strukturalistischen Denken beeinflusst sind. Zu diesen Theoretiker*innen zihlen u.a.

40  Wenngleich Demirovi¢—anders als im hier zugespitzt herausgearbeiteten Ansatz—mit Marx zum
Ergebnis kommt, dass es emanzipatorische Politik zu betreiben gelte, damit der Staat in die Gesell-
schaft »zuriickgenommen« werden konne, halt er kritisch fest: »Aufgrund der Trennung von par-
tikularen Interessen und Allgemeinwohl erscheint der Staat als die Form, in der die Gesellschaft
handelt. In der Politik kann sich die Gesellschaft selbst als ein Kollektivsubjekt mit einem gemein-
samen und einheitlichen Willen imaginieren. [...] Diese Imagination pragt auch einen grofRen Teil
der Cesellschaftskritik und der Proteste: Sie richten sich namlich an einen Staat und verbinden
damit die Erwartung, dieser kénne Verdnderungen bewirken« (Demirovi¢ 2013: 476).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Cornelius Castoriadis, Claude Lefort, Chantal Mouffe und Ernesto Laclau, Etienne Bali-
bar, Jacques Rancieére, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, Jean Baudrillard, Alain Badiou,
Gilles Deleuze und Félix Guattari, Michel Foucault, Michael Hardt und Antonio Negri
sowie Judith Butler. Zuletzt zeigte Catherine Malabou die enge Verwobenheit zwischen
poststrukturalistischen und anarchistischen Uberlegungen auf, welche jedoch beispiels-
weise im Fachgebiet der Philosophie fortwihrend voneinander abgespalten werden (Ma-
labou 2023).

Im Unterschied zum zuvor vorgestellten (ultra-)realistischen Politikverstindnis wird
mit der poststrukturalistischen Differenz von der Politik und dem Politischen, durch die
Einfithrung Letzterer, der Bereich politischen Denkens und Handelns nicht vorrangig
regierungszentriert, sondern viel stirker in allen gesellschaftlichen Bereichen wirksam
gedacht. Die verschiedenen Positionen schwanken dabei zwischen stirker normativ auf-
geladenen (Ranciére) zu tendenziell eher deskriptiven (Laclau/Mouffe) Verstindnissen
von Politik. Nach Balibar ergeben sich aus der marxistischen Theorie »strategische Un-
sicherheiten«, weil sie zwischen »Politik als Praxis und dem Politischen als Institution«, zwi-
schen sozial-strukturell determiniertem und politischem Charakter des Klassenkampfes
sowie zwischen dem verallgemeinernden Universellen mit dem daraus hervorgehenden
ethischen Anspruch und der Partikularitit von Klassenpolitik schwanke. Dahinter stehe
ein »paradoxer Kurzschluss«, der sich daraus ergibt, dass Marx von der Heteronomie der
Politik iberzeugt war, wihrend das praktische politische Handeln zugleich seine Autono-
mievoraussetzt (Balibar 2013: 445—462). So unterscheidet auch Verdnica Gago ausgehend
von Spinoza zwischen potentia als konstituierende Handlungsmacht sozialer Bewegun-
gen und potestas als verfestigter (Staats-)Macht (Gago 2021: 10f.).

Ahnlich dem hier zugrunde gelegten Politikbegriff wird mit poststrukturalistischen
politischen Theorien der Konflikt als Merkmal des Politischen, »das auf die unhintergeh-
baren Momente des Dissens und Widerstreits, des Ereignisses, der Unterbrechung und
Instituierung abhebt« (Brockling/Feustel 2012: 8, vgl. Ranciére 2008: 33) betont. Das Poli-
tische bezeichnet demnach erstens »eine spezifische Sphire des Sozialen und wird in die-
ser Bedeutung meist synonym zum Begriff der Politik verwendet. Das Politische und das
Staatliche riicken dabei in der Regel dicht zusammen; politisch ist das, was sich auf den
Staat bezieht, was staatliche Instanzen tun oder was auf diese Einfluss zu nehmen sucht«
(Brockling/Feustel 2012: 9). Zweitens beziehe sich das Politische »auf spezifische Modali-
titen menschlichen Handelns bzw. menschlicher Kommunikation, auf jene Handlungs-
und Kommunikationsmodi, welche die Sphire der Politik kennzeichnen sollten« (Ebd.:
10), die wiederum, drittens, in Hinblick auf das Denken von Kontinuititen und Unter-
brechungen eine zeitliche Dimension beinhaltet (Ebd.:10). Viertens weise der Begrift des
Politischen »eine — positiv oder negativ konnotierte — normative Dimension [auf]. Das
Politische erscheint als Garant oder als Gegensatz moralischer Orientierungen. Es steht
fiir Anspriiche, die entweder Sicherheit, Freiheit, Gerechtigkeit, Frieden usw. gewahr-
leisten sollen; oder diese Werte sollen gerade gegen das Politische (bzw. die Politik) er-
kimpft werden« (Ebd.: 11).* Fiir den vorliegenden Zusammenhang insbesondere inter-

41 Mitderzuvor eingefithrten Definition kann gesagt werden, dass das hier als das Politische bezeich-
nete Phanomen:
1. wesentlich auf den Staat bezogen gedacht wird;

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

essant ist, wie Brockling und Feustel die verschiedenen Beitrige und vorgestellten post-
strukturalistischen politischen Theorien zusammenbinden. Dies lohnt sich, ausfithrlich
zu zitieren:

»Einen ethischen Impuls kniipfen viele der im vorliegenden Band vorgestellten Posi-
tionen an den Begriff der Demokratie. Sie ist geradezu der positiv aufgeladene slee-
re Signifikant<der hier versammelten Versuche, das Politische zu denken. Radikalisie-
rend oder dekonstruierend heben sie unterschiedliche Merkmal hervor — die Souve-
ranitit des Sich-selbst-Regierens, die Anerkennung der Anderen und die Instituierung
des Konflikts, eine Freiheit und Gleichheitjenseits der formalen des Vertrags, eine Brii-
derlichkeit jenseits des familialen Gemeinschaftsmodells — und wenden sie kritisch
gegen die Politiken (und Politiksimulationen) der als demokratisch firmierenden Staa-
ten. Aber trotz aller Offnungs-, Dislokations- und Deterritorialisierungsbewegungen,
trotz der Unerreichbarkeit eines unendlich aufgeschobenen d venir bleibt die Demo-
kratie der unhinterfragte Fluchtpunkt des Denkens. Sie ist der Name, in dem sich die
normative Dimension des Politischen biindelt, und zugleich so vage, dass sich alle dar-
unter versammeln kénnen.

Dass auch die Herrschaft aller iiber alle Herrschaft ist, auch die Selbstregierung
eine Regierung und auch das frei gewidhlte Gesetz ein Gesetz, das wird dann kaum
mehr zu einem Problem. Vielleicht ist es unmdglich, auch noch auf diesen sletzten
Signifikanten, auf diese — letzte? — Orientierungsmarke zu verzichten, ohne die Di-
mension des Politischen ganz zu verabschieden und einem romantischen Anarchismus
das Wort zu reden. Die Idee einer>freien Assoziations, welche die Anarchisten aufihre
schwarzen Fahnen schrieben (und Marx und Engels ins >Kommunistische Manifestq),
wire fiir eine radikale Befragung des Politischen allerdings durchaus fruchtbar zu ma-
chen. Zu dekonstruieren wére freilich auch sie. Manches spricht dafiir, dass die hier zu-
sammengetragenen Versuche, das Politische zu denken, genau diese Idee umkreisen,
ohne sie beim Namen zu nennen« (Brockling/Feustel 2012: 17).

Damit wird deutlich, dass die anarchistischen Uberlegungen zu (Anti-)Politik mit den
vorgestellten radikalen Demokratietheorien verwandt sind und korrespondieren, von die-
sen jedoch auch zu unterscheiden sind. Stattdessen gibt es ein eigenstindiges anarchis-
tisches Politikverstindnis, welches bisher kaum oder nur in Ansitzen theoretisiert wur-
de. Die von Bréckling und Feustel bewusst offen gehaltene Uberlegung lisst sich auch
mit der hiretischen Marx-Interpretation Miguel Abensours parallelisieren, welcher in
Demokratie gegen den Staat. Marx und das machiavellistische Moment (Abensour 2012) eine
»srebellierende Demokratie« gegen die »staatliche Demokratie« beschreibt. Damit wer-
de es moglich, ein konflikthaftes Politisches zu denken, das sich auf3erhalb des Staates
gegen diesen richte (vgl. Wagner 2022). Anstatt Emanzipation als Sieg des Sozialen iiber

2. politisches Handeln Staatlichkeit als Herrschaftsverhiltnis in weitere gesellschaftliche Bereiche
lUbersetzt;

3. kontinuierlich geschieht und nur selten unterbricht;

4. im Abgleich mit Selbstorganisation, Selbstverwaltung und Selbstbestimmung negativ konno-
tiert gedacht wird und Anspriiche gegen es erkimpft werden.

Mit anderen Worten wird das Politische als Erweiterung verdichteter Politik problematisiert. Wenn
letztere im (institutionalisierten) Staat zu finden ist, so wird ersteres tendenziell als Staatlichkeit
—als politisches Herrschaftsverhiltnis — gedacht.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

das abzuschaffende Politische zu begreifen, konne somit demokratische politische Ge-
meinschaft ohne politische Herrschaft vorstellbar gemacht werden (Abensour 2012: 271.).
Demnach schreibt Abensour auch:

»Auch wenn der Staat eine mogliche Form der politischen Gemeinschaft ist, so ist er
doch nicht deren notwendige Form. Man muss anerkennen, dass es andere politische
Gemeinschaften als den Staat gegeben hat, gibt und geben kann, das heift, dass sie ih-
re Erfillung und Vollendung nicht im Staat finden: nichtstaatliche, um nicht zu sagen
antistaatliche politische Gemeinschaften. Formen politischer Gemeinschaften, die ge-
gen den Staat entstehen, gegen das Aufkommen einer gesonderten Macht, sind tat-
sachlich durchaus vorstellbar« (Ebd.: 23).4*

Auf eine vergleichbare Weise geht Balibar von einer Antinomie zwischen Staatsbiirger-
schaft und Demokratie aus. Analog dazu konstatiert Butler eine wiederkehrende Span-
nung zwischen politischer Form der Demokratie und Volkssouverdnitit (Butler 2018a: 7ff., vgl.
Butler 2018b: 207-220). Mit dieser Denkfigur wird auf eine »Demokratisierung der Demo-
kratie« (Balibar 2012: 16, vgl. Marchart 2024, de Sousa Santos 2007) abgezielt, die sich
auf die lange Tradition bzw. »Spur« der (universell verstandenen) Gleichfreiheit beziehen
kann. Die - in einem weiten Sinne - aufstindischen Momente bergen ein emanzipa-
torisches Potenzial, da die Ausdehnung von miteinander verschrankter Gleichheit und
Freiheit die Verfassung hierarchisch strukturierte Gesellschaftsordnungen — gegen den
Widerstand der Herrschenden — erodieren. In der Demokratie als Staatsform manifes-
tiere sich daher ein Paradox zwischen ihrer kontinuierlichen Erfindung und ihrer (staats-
biirgerschaftlichen und entdemokratisierenden) Konservierung (Balibar 2012: 11-25). Da-
mit gelangt Balibar zur Erkenntnis: »In dem Maf3e, wie es Politik mit der Transformation
der bestehenden Wirklichkeit zu tun hat, mit deren Anpassung an sich verindernde Um-
welten und mit der Formulierung von Alternativen inmitten der laufenden soziologischen
und historischen Entwicklungen, wire ein solches Konzept nicht politisch, sondern anti-
politisch« (Ebd.: 25). Politik und insbesondere demokratische Politik ist daher von einer
inhdrenten Spannung durchzogen: »Der mit dem Prinzip der Gleichfreiheit verbundene

42 Auch Alain Badiou entwirft—allerdings anders als Abensour oder auch Ranciére —eine Politik gegen
den Staat, die von Zizek als»Politik der Substraktion«bezeichnet und abgelehnt wird, weil das Stre-
ben nach Autonomie nicht die »Koordinaten ebenjenes Systems [...], von dem sie sich subtrahiert« (Zizek
2009: 226, vgl. Zizek 2002: 159ff.), unterminieren wiirde. Hier wird davon ausgegangen, dass die
Subversion des politischen Koordinatensystems liberhaupt erst moglich wird, wenn von ihm weg
gestrebt oder es interstitiell unterlaufen wird. Auch wenn damit keineswegs eine »reine Politik«
wie bei Badiou geschieht. Dies steht im Unterschied zu einer neoleninistischen Politik, welche die
staatliche Logik ja gerade iibersteigert iibernimmt. Im Kontext von Zizeks Uberlegungen ist seine
darauf folgende Aussage »Politik im eigentlichen Sinne impliziert also stets eine Art Kurzschluss
zwischen Allgemeinem und Besonderem: das Paradox eines singulier universel, eines Singularen,
das als Platzhalter fiir das Allgemeine erscheint und die»>natiirliche<funktionale Ordnung der Ver-
hiltnisse im Gesellschaftskorper destabilisiert« (Zizek 2002: 165f.) vom hier vertretenen Stand-
punkt zu kritisieren, wenn unter dem Partikularen einer bestimmten soziale Gruppe oder Klasse
oder eine*r bestimmte*r Akteur*in gemeint ist. Zugleich enthalt die Aussage aber, was mit anar-
chistischer Anti-Politik an Politikverstandnis der radikalen Demokratietheorien problematisiert
wird.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

139


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aufstindische Moment ist nicht nur Begriinder, sondern auch Feind von stabilen Insti-
tutionen« (Ebd.). Balibar wendet die Perspektive allerdings dahin, dass er Anti-Politik der
Entdemokratisierung durch das neoliberale Regieren zuschreibt (Ebd.: 51-56). Mit die-
ser Herangehensweise st6f3t er — wenig iiberraschend — dennoch auf Themen, die im
Anarchismus grof3e Beachtung erfahren, etwa die Gegen-Gemeinschaft (Ebd.: 32), die In-
tegration der Arbeiter*innenklasse (Ebd.: 36ff.), die »Antinomie des Fortschritts« (Ebd.: 46)
und die Kritik am Reprisentationsprinzip (Ebd.: 66). Schliefilich stellt sich fiir ihn somit die

»Frage nach Alternativen. Und zwangslaufig die nach>Hoffnungen«. Diese beruhen voll-
stindig auf der Existenz von Formen des Widerstands, der Solidaritit, des kollekti-
ven Einfallsreichtums und der individuellen Revolte, die die Ausweitung der neolibe-
ralen Governance-Methoden tendenziell selbst hervorbringen. Zusammengenommen
zeichnen sich in ihnen und werden sich in ihnen —in aller Heterogenitat — die Umris-
se einer neuen»aufstindischen« Politik aufzeichnen; sie werden es also erlauben, sich
flr die Verfassung der Staatsbiirgerschaft neue Modalitidten vorzustellen, die auf noch
nicht da gewesene Weise Spontaneitit und Institution, Partizipation und Reprisenta-
tion miteinander kombinieren« (Ebd.: 67).

Doch auch mit diesem Erzdhlstrang lisst sich die Frage aufwerfen, ob nicht (demokra-
tische) Selbstregierung ebenfalls eine Regierung ist und die demokratische Herrschaft
innerhalb dieses Bezugsrahmens kaum mehr problematisiert werden kann. Wenn sie
sich ihrer Rechtfertigung entzieht, wie Brocklung und Feustel oben darstellen, stellt sich
tatsichlich die Frage, ob die Radikalisierung der Selbstregierung hin zur Anarchie logischer-
weise zur Abschaffung des Politischen (als Politik in einem weiteren Sinne) fithren miisste.
Immerhin scheint insbesondere in demokratischer Politik — so Ranciére — der Wider-
spruch eingeschrieben, an Gesetzgebung, Teilung und Herrschaft zu partizipieren und
zugleich von jenen unterworfen und eingegliedert zu werden. Seine These dazu lautet
daher: »Das Eigene der Politik ist die Existenz eines durch seine Teilnahme an Gegen-
sitzen definierten Subjekts. Politik ist ein paradoxer Handlungstyp« (Ranciére 2008:11).
Dabher sei Politik gerade als Irritation der polizeilichen Ordnung - d.h. von Politik als
staatlicher Domine — zu verstehen (Ebd.: 13).#* Sprich, Politik »ist eine spezifische Un-
terbrechung der Logik der arche. Sie setzt nicht blof die Unterbrechung der >normalen
Verteilung der Positionen zwischen dem, der eine Macht ausiibt, und demjenigen, der
sie iber sich ergehen lisst, voraus, sondern eine Unterbrechung in der Idee der Disposi-
tionen, die diese Positionen reigen< machen« (Ebd.: 15). An anderer Stelle zu diskutieren
wire dabei, inwiefern Politik im Sinne Ranciéres mit der im Folgenden umrissenen an-
archistischen Politik der Autonomie iibereinstimmt.* Doch an diesem Punkt der Argu-

43 Ranciére verwendet den Politikbegriff wie oben jenen des Politischen (entgegen verfestigter,
staatlicher Politik, die er als Polizei bezeichnet).

44 Dafiir und dagegen gibt es Argumente, was auf die Verwandtschaft radikaler Demokratietheorie
und anarchistischen politischer Theorie hinweist. Der hier verwendete, oben beschriebene, Po-
litikbegriff unterscheidet sich jedoch deutlich von jenem Ranciéres, insofern mit ihn Politik nicht
durch Orte, soziale Trager*innen oder spezifische Inhalte bestimmt wird, was fiir den Anarchismus
durchaus der Fall ist. Dennoch kann mit dem ersten Teil seiner Aussage gut mitgegangen werden,
wenn er schreibt, die»politische Argumentation konstruiert eine paradoxe Welt, die getrennt Wel-
tenzusammenbringt. Die Politik hat somit weder einen eigenen Ort noch natiirliche Subjekte. Eine

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

mentation bleibe ich auch der (instituierenden) Politik/dem Politischen gegeniiber skeptisch.
Anarchistische Anti-Politik zielt sicherlich auf den Bruch mit den vorgegebenen Rah-
menbedingungen des politischen Feldes. Mit ihr selbst wird aber keine neue, andere oder
bessere Politikform eingefithrt, vielmehr nach anderen Handlungsmodi in anderen gesellschaft-
lichen Sphiren gesucht.* Deswegen werden von Anhinger*innen radikaler Demokratie-
theorien nicht die Konsequenzen gezogen, die sie zur anarchistischen Theorie fithren
wiirden. Ideologische, systemische und materielle Faktoren verhindern, dass der radi-
kale Demokratismus konsequent weiter gedacht wird. Damit zuriick zu Brocklings und
Feustels Frage nach der Demokratie: »Vielleicht ist es unmoglich, auch noch auf diesen
sletzten Signifikantens, auf diese — letzte? — Orientierungsmarke zu verzichten, ohne die
Dimension des Politischen ganz zu verabschieden und einem romantischen Anarchis-
mus das Wort zu reden« (Bréckling/Feustel 2012: 17). Vielleicht ist es aber auch méglich,
einen qualitativen Sprung zu machen und diesen »leeren Signifikanten« libertir-sozia-
listische Gesellschaftsordnung zu nennen, welche fortwihrend durch Anarchie irritiert und
erweitert wird. Eventuell miisste man dafiir auch die Dimension des Politischen verab-
schieden und innerhalb eines pragmatischen Anarchismus mitwirken.

Deutlich wird jedenfalls, dass der Anarchismus auch im Bereich poststrukturalis-
tischer, radikal-demokratischer Theorien eine randstindige Position einnimmt. Somit
kann aus dieser Perspektive die Frage gestellt werden, ob bzw. zu welchem Grad er noch
als politisch beschrieben werden kann. Und ob dies ein Problem darstellen wiirde. Anti-
Politik wird im genannten Sammelband insbesondere durch Burkhard Liebsch in sei-
nen Uberlegungen zu Emmanuel Levinas’ Verstindnis von Ethik nachgewiesen. Dem-
nach kénne Politik ihrem Anspruch und ihre Daseinslegitimation, Gerechtigkeit zu rea-
lisieren, nicht aus sich selbst heraus umsetzen, wogegen sich der »unbedingte[.] und

Demonstration ist nicht deshalb politisch, weil sie diesen Ort hat und jenen Cegenstand betrifft,
sondern weil ihre Form der Zusammenstof zwischen zwei Aufteilungen des Sinnlichen ist. Ein po-
litisches Subjekt ist keine Interessen- oder Ideengruppe. Es ist der Ausfiihrende eines besonderen
Dispositivs der Subjektivierung des Streits, durch den es Politik gibt« (Ranciére 2008: 36f.).

45  Damit gehe ich anders mit dem Thema um als etwa Paul Sérensen, welcher mit einer konsis-
tenten Argumentation einer sehr dhnlichen Fragestellung nachgeht. In seiner (iberarbeitenden
Habilitationsschrift Prdfiguration. Zur Politizitdt einer transformativen Praxis (Sorsensen 2023a) be-
tont er, dass prafigurative Ansitze, welche im Anarchismus »avant la lettre« vorhanden waren und
auch aktuell stark mit dessen Transformationskonzepten verkniipft sind. Etwa in den Praktiken der
Platzbesetzungsbewegungen sieht er eine andere und eigene Form der Politik (Ebd.: 13) aufscheinen,
deren Erfassung allerdings auch eine Entwicklung einer anderen (kritischen und »utopistischen«)
politischen Theorie bediirfe, der demnach auch ein anderes Politikverstidndnis zu Grunde zu legen
ist (Ebd.:16). In Abgrenzung etwa zu Zizek, zeigt er auf, dass gerade die Exodus-Praktiken politisch
seien, dass Mouffes Vorwurf des Apolizitismus nicht greife, sondern es das Politische z.B. mit Land-
auer, Arendt und Day zu erweitern galte (Ebd. 104—139). Insbesondere Protestcamps stellen fiir S6-
rensen ein gutes Beispiel fiir die Repolitisierung dar und kommt zum Ergebnis: »Mit einer entspre-
chenden ausgeweiteten Zeitlichkeit von Politik bzw. politischer Transformation kann Politik auch
als prafigurative Politik konzeptualisiert werden, kdnnen auch andere Orte als die klassischerweise
als Orte des Politischen wahrgenommen und anerkannten als politisch verstanden werden« (237).
Dies setze aber offensichtlich voraus, Politik »nicht ausschlielich staatlich oder staatsbezogen«
(Ebd. 296) zu denken und andere Mafistibe an politische Strategien und Erfolge als (iblich anzule-
gen (Ebd. 299ff.). Im Unterschied zum hier entfalteten Ansatz, gelangt Sérensen folgerichtig auch
wieder bei radikaldemokratischen Positionen an (Ebd. 267—291).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

141


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

unverfiigbare[.] Anspruch[.] des Anderen« (Liebsch 2010: 104) auf seine Einbeziehung
in die gesellschaftliche Ordnung richte. Dieser Lesart nach besteht der normative An-
spruch von Demokratie und ihren Institutionen und Verfahrensweisen darin, die prin-
zipiell unbegriindbare politische Herrschaft in einem Prozess permanenter Deliberation
zulegitimieren. Wird das Politische normativ mit Demokratie assoziiert, miissten Uber-
legungen zur Frage des politischen Gehalts des Anarchismus auch die Frage aufwerfen,
inwiefern dieser demokratisch ist.

Newman verkniipft dahingehend Derridas Konzept einer kommenden Demokratie (dé-
mocratie a venir) (Newman 2010: 180, vgl. Derrida 2003: 37), Abensours Konzeption einer
Demokratie gegen den Staat (Newman 2010: 57, 97, vgl. Abensour 2012: 135, 197, 211-214)
und Rainer Schiirmanns Uberlegungen zu einer — von der Beschiftigung mit Heideg-
ger abgeleiteten — »an-arché« (Newman 2010: 52f., vgl. Schiirmann 1987: 5£., 31, 136—150).
Anarchie bilde demnach den »ultimativen Horizont« radikaler Politik (Newman 2010: 14,
18fF., 67, 167). Demokratie als Prinzip beinhalte in Form von Anarchie ihren »Exzess«, wo-
bei auch jede konkretisierte Variante des Anarchismus durch heterodoxe und widerstin-
dige Anarchie in Frage gestellt werden wiirde (Newman 2010:19). Daneben bestehen De-
mokratien als Staatsform, welche von Anarchist*innen kritisiert und abgelehnt werden,
eben weil sie ihr Versprechen der Verwirklichung von Gleichheit und Freiheit inhirent
nicht einlésen kénnten. Daher stellt Newman fest:

»[D]lemocracy does not necessarily bind us to the state, but can be imagined outside it
and as working againstit. So the relationship between anarchism and democracy is one
of fundamental and necessary ambivalence; democracy, radically conceived, is anarchy.
Anarchism seeks an onging democratisation of society, of power relations: it always
seeks more democracy, and at the same time, democracy of a different kind. It points
to a beyond of democracy, which in itself is part of the democratic promise« (Newman
2010: 34).

Wie oft, lisst Newman die genauere Bestimmung des Verhiltnisses von Anarchie und
Demokratie (vgl. Davis 2018: 55-60) bewusst offen, wobei letzterer Begriff unbefriedi-
gend sei und deswegen auf Anarchismus verweise (Newman 2010: 181). Gegen die Be-
trachtung von Anarchismus als radikalisierte Demokratie richtet sich Uri Gordon, wenn
er schreibt:

»Der Demokratie-Diskurs geht ausnahmslos davon aus, dass der politische Prozess
letztendlich in kollektiv bindenden Beschliissen resultiert. Dass diese Beschliisse
durchaus das Ergebnis einer freien und offenen Debatte aller Betroffenen sein kon-
nen, dndert nichts daran, dass dabei ein alle bindendes Mandat herauskommt. Zu
sagen, etwas sei bindend, macht keinen Sinn, wenn jede und jeder einzelne Betei-
ligte dariiber entscheiden kann, ob es fiir sie oder ihn bindend ist. Bindend heifst
auch durchsetzbar, und Durchsetzbarkeit ist eine wesentliche Voraussetzung der
Demokratie. Doch das Ergebnis des anarchistischen Prozesses ist grundsatzlich nicht
durchsetzbar. Insofern ist er keineswegs >demokratisch¢ denn bei der Demokratie
geht es ja darum, dass die gleichberechtigte Teilnahme an der Entscheidung gerade
die anschliefRende Durchsetzung der Beschliisse rechtfertigt [..]. Demnach ist Anar-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

chismus nicht die radikalste Form der Demokratie, sondern folgt einem grundséatzlich
anderen Paradigma kollektiven Handelns« (Gordon 2010:109).

Offensichtlich gibt es hierbei einen Dissens innerhalb anarchistischer Debatten. Dieser
ambivalenten Problematik geht Markus Lundstrom in An Anarchist Critique of Radical De-
mocracy ebenfalls mit einem postanarchistischen Ansatz nach. Er beschreibt sie als not-
wendigerweise ungeklirt, da in der anarchistischen Theorie von ihrer Entstehung an bis
hin zu jingsten Debatten zwei Stringe existieren. Die anarchistische Demokratiekri-
tik (u.a. Bakunin, Malatesta, Goldman, Black, Gelderloos, CrimethInc) begreift jene auf-
grund ihres Autoritits-, Reprasentations- und Mehrheitsprinzips in jeder Ausprigung
als Herrschaftsform, die darum im fundamentalen Gegensatz zu Anarchie stiinde, wobei
die daraus folgenden strategischen Konsequenzen zunichst offenbleiben (Lundstrém
2018: 50-61). Mit der anarchistischen Wiederbeanspruchung (»reclamation«) von De-
mokratie (u.a. Godwin, Woodcock, Goodman, Chomsky, Bookchin, Graeber, Milstein)
wird dagegen Anarchie als ihre Vervollkommnung bzw. Demokratie als Ubergangssta-
dium zur Anarchie, angesehen (Ebd.: 34—50, 61-67), wie auch Newman dies ausdriickt.
Die Argumentationsginge beider Stringe parallel zu lesen, fithrt Lundstrém zur Dis-
kussion des Verhiltnisses von radikaler Demokratie (im Sinne Ranciéres) und Anarchie
(Ebd.: 77-81). Dabei hebt er - als einen moglichen Ansatz — die Paradoxitit beider theo-
retischer Stringe mit der Chiffre des »unméglichen Arguments« (einer anarchistischen
Gesellschaft) auf eine neue Stufe (Ebd.: 70-75). Er erkennt daraufhin, dass Ansitze radi-
kaler Demokratie — im Unterschied zumindest zur Hilfte der anarchistischen Tradition
— eine Radikalisierung derselben anstreben, also an demokratischen Prinzipien und dem
demokratischen Versprechen festhalten. Die Schlussfolgerung seiner Uberlegungen be-
steht dementsprechend darin, dass das Postulat des »unmoglichen Arguments« der An-
archie, radikale Demokratietheorien grundlegend weiterentwickeln kann (Lundstrém
2018: 82).%¢ Graeber weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Debatten um De-
mokratie im Mittelpunkt der inhaltlichen Auseinandersetzungen in der globalisierungs-
kritischen Bewegung standen, wobei sich unterschiedliche Positionen letztendlich in der
Praxis erweisen miissten und dahingehend meistens sehr dhnliche strategische Schluss-
folgerungen gezogen wurden. Zusammenfassend gibt er zu bedenken,

»dass die anarchistische Losung — dass es flir dieses Paradox schlechthin keine Losung
gibt—wirklich gar nicht so unverniinftig ist. Der demokratische Staat war schon immer

46  Eine andere Perspektive formuliert dagegen Mouffe mit ihrer Entgegensetzung von Liberalismus

und Demokratie, welche in einem paradoxen Spannungsverhiltnis zueinander stiinden, woraus
sie ebenfalls das Anliegen einer »Radikalisierung der Demokratie« ableitet. Trotz gegenteiliger
Behauptung verbleibt sie damitim Unterschied zum Anarchismus im liberal-demokratischen und
auch nationalstaatlichen Rahmen (vgl. Mouffe 2008).
Weitere Aufschliisse iiber diese Thematik wird auch die bisher unabgeschlossene Dissertations-
schrift von Christian Leonhardt zum Thema »Figurationen des Politischen« geben. Leonhardt be-
schéftigt sich darin mit der inneren Spannung der Demokratie, ausgehend von ihrer postulierten
Krise. Von radikalen Demokratietheorien ausgeht — mit Ranciére im Fokus — entwickelt er darin
eine anarchistisch-radikaldemokratische Uberlegung.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

143


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4t

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ein Widerspruch. Die Globalisierung hat einfach die morsche Untermauerung freige-
legt, indem sie Entscheidungsfindungsstrukturen in planetarischen Mafdstab notwen-
dig machte, wo jeder Versuch, den Anschein von Volkssouverinitit, geschweige denn
-beteiligung, zu wahren, augenscheinlich absurd ware« (Graeber 2013: 246).

Demnach kann festgehalten werden, dass Politik in einer Gesellschaftsform mit (unvoll-
stindigen) demokratischen Anspriichen und Verfahren aus anarchistischer Sichtweise
ebenso paradox erscheint wie die Demokratie selbst. Daher wird mit radikalen Demokra-
tietheorien angenommen, dass es gerade die Kritik und die Uberschreitung der (libe-
ralen) Demokratie ist, welche sie andererseits vor dem rechtspopulistischen, antidemo-
kratischen Hegemonieprojekt bewahren wiirde (Fliigel-Martinsen 2020:9-17). Der post-
anarchistische Ansatz stellt eine brauchbare Moglichkeit dar, um dieses (anti-)politische
Phinomen zu theoretisieren und wird daher im folgenden Abschnitt dargestellt. Die sich
daraus ergebenden moglichen Schlussfolgerungen und Handlungsoptionen sind hinge-
gen nicht vorrangig politisch-theoretisch, sondern in den Praktiken und Debatten von
Akteur*innen in emanzipatorischen sozialen Bewegungen zu entwickeln.

2.4.3 Postanarchismus

Der Begriff Postanarchismus wurde von Newman in seiner Dissertationsschrift von 2001
(Newman 2007: 1-28) geprigt. Damit will er nach einer — verkiirzten und lediglich
anhand von Kropotkin und Bakunin dargestellten*” - Bezugnahme auf den »klassi-
schen« Anarchismus, dessen essentialistischen Annahme mit der Theorie Stirners und
poststrukturalistischer Theoriebildung entkernen, gleichzeitig aber seinen ethischen
Gehalt fiir das 21.Jh. aktualisieren. Einen Vorstof in diese Richtung hatte bereits
Andrew M. Koch in einem Aufsatz gemacht (Koch 1993). Beim Postanarchismus geht
es um einen Versuch, anarchistisches Denken in Frage zu stellen, um es weiter zu
entwickeln. Dies geschieht vorrangig in Bezug auf die essentialistischen, naturalisti-
schen, universalistischen, eurozentrischen und epistemologischen Grundannahmen,
welche der traditionelle Anarchismus zweifellos beinhaltet. Anhand der Dekonstruk-
tion eines Textes von Erich Mithsam unter dieser Passage soll dies illustriert werden.
Wahrend die meisten postanarchistischen Autor*innen an den ethischen und (anti-)po-
litischen Grundvorstellungen des Anarchismus festhalten, verschiebt sich mit dieser
Herangehensweise die Perspektive insbesondere in Hinblick auf Subjekt- und Staats-
verstindnisse, auf Macht und Herrschaft, Widerstand und Freiheit. So schreibt Jiirgen

47  Die verkiirzten und teilweise falschen Annahmen Newman werden schon bei einer geringen Be-

schiftigung mit den>klassischenc<anarchistischen Denker*innen deutlich. Jun bringt dies deutlich
auf den Punkt, wenn er schreibt:
»These same writers have attributed numerous ideas to the so-called classical anarchists that they
simply do not hold. It is not true, for example, that Kropotkin believed in a fundamentally altru-
istic or cooperative human sessence<or that Bakunin believed that all power as such is repressive.
Nowhere do the anarchists make such claims; in fact, they repeatedly deny them. But this doesn’t
seem particularly important to the postanarchists. They have produced a helpful caricature of an-
archism, a straw man that has been used again and again to play up the alleged novelty of post-
modernism« (Jun 2012: xiii).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Miimken, dass das Menschen- und Weltbild des klassischen Anarchismus iiberholt sei,
was eine grundsitzlich neue Diskussion iiber anarchistische Perspektiven erforder-
lich mache, ohne ihre Zielvorstellungen oder Traditionen deswegen vollig aufzugeben
(Mimken 2005b: 20f.). Als Bindeglieder zwischen »klassischem« und Post-Anarchis-
mus gelten Stirner mit seinem radikal egoistischen Subjektverstindnis und Landauer,
dessen hiretisches Geschichts-, Gesellschafts- und Herrschaftsverstindnis als Projekt
einer alternativen Moderne beschrieben werden kann (vgl. Wolf 2015).

Zum ersten Mal sei der Begriff laut Miimken (2005a:11) 1987 von Hakim Bey im Essay
Post-Anarchism Anarchy verwendet worden, auf dessen Grundlage u.a. Beys Konzeption
der »ontologischen Anarchie« und »Temporiren Autonomen Zone« beruht (Bey 1994).
Eine wesentliche Vorlage fiir das postanarchistische Denken lieferte Todd May mit The
Political Philosophy of Poststructuralist Anarchism (1994). Darin vertritt er die These, der Post-
strukturalismus kénne im Grunde genommen als Theorie des Anarchismus verstanden
werden. Dieser Annahme stimme ich nicht zu, da ich davon ausgehe, dass es sowohl ei-
genstindige anarchistische Theorien geben kann, als auch, dass poststrukturalistische
Theorien durchaus verschiedene politisch-weltanschauliche Strémungen beeinflussen
konnen.

Im deutschsprachigen Raum verbreitete Miimken den Begriff Postanarchismus
und die Diskussion darum (u.a. Miimken 1998). Eine Textsammlung zur Debatte von
1998 bis 2008 stellte er auf www.postanarchismus.net zusammen. Weiterhin ist hier
Jens Kastners Untersuchung der libertiren Aspekte Zygmunt Baumans Soziologie zu
nennen (Kastner 2000). Da anarchistische Herangehensweisen und Positionen im
akademischen Betrieb kaum ernst genommen werden, sieht Peter Seyferth mit einer
»postmodernen« Staatskritik ein mogliches Einfallstor fir den Anarchismus in diesen,
was freilich auch dessen theoretische Weiterentwicklung voraussetzt (Seyferth 2015:
30). Auch Michael Wilk versuchte sich ausgehend von Foucault mit den Moglichkeiten
emanzipativer Prozesse in sozialen Bewegungen (Wilk 1999). Als bedeutender Referenz-
punkt im internationalen Rahmen kann Richard J. F. Days Gramsci is Dead: Anarchist
Currents in the Newest Social Movements (2005) gelten. Darin formuliert er das Ziel einer
Uberwindung hegemonialer, auf den Staat bezogener, Politikvorstellungen und -for-
men, gegen welche er die Logik von nicht-erzwingenden, nicht-universalisierenden
Affinititsbeziehungen stellt. Der Postanarchismus ist nach Day weder revolutionir
noch reformistisch, sondern setzt in Anschluss an Landauer auf eine »strukturelle
Erneuerung« (Day 2005: 11-17.). Dariiber hinaus formuliert Day auch eine Kritik am
Postanarchismus. Die Diskussion iiber ihn verselbstindige sich, seine politischen Im-
plikationen seien relativierend und die Adressierung von politischen Subjekten wenig
brauchbar. Im Grunde genommen stelle der Postanarchismus laut Day einen notwendi-
gen theoretischen Schritt dar, welcher jedoch zu iberbriicken wire (Ebd.: 159-172). An
diese Thematik kniipft auch Tadzio Miiller, mit einem fundierten Beitrag von 2003 an
(Mueller 2011).

Lewis Call schrieb mit Postmodern Anarchism (Call 2002) ausgehend von Nietzsche,
Foucault und Baudrillard ein kulturtheoretisches Werk. Gabriel Kuhn sieht Deleuze als
wichtigen theoretischen Bezug fiir postanarchistisches Denken und beobachtet, dass
franzosische Postmarxist*innen eine starke Beachtung bei anarchistischen Denker*in-
nen fanden (Kuhn 2012:123-139, vgl. Miimken 2003: 7ff.). Dariiber hinaus gibt es eine ak-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

145


https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net

146

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

tuelle anarchistische Aneignung des Denkens von Deleuze (vgl. van Heerden/Eloff 2019,
Gray 2022). Dies gilt fiir viele poststrukturalistische Theoretiker*innen (May 2009:11-17).
Ubrigens wiren es v.a. Anarchist*innen gewesen, die frithe poststrukturalistische Texte
in Verbindung mit Schriften der Situationistischen Internationale und subversiven Wer-
ken im Stil der »Kommunikationsguerrilla« ins Deutsche tibersetzten — und zwar lange
bevor ihr Studium in den Universititen populir wurde.*® Kuhn stellt allerdings auch die
Frage, was das wesentlich Neue am sogenannten Postanarchismus wire und vertritt die
Ansicht, dass die Beschiftigung mit poststrukturalistischen Theorien fiir Anarchist*in-
nen bedeutend sei, weil beide Stringe zahlreiche Schnittpunkte aufwiesen, dies aber
keineswegs heifde, nun vollig mit vergangenen Traditionen abzuschlieflen. Insbesondere
bestehe Anarchismus nicht in einem bestimmten Schriftenkanon, sondern in einer po-
litischen Praxis und einer dementsprechenden theoretischen Herangehensweise (Kuhn
2009: 18—24). Im Sammelband Contemporary Anarchist Studies wird beispielhaft deutlich,
dass iiber die letzten 20 Jahre eine Anniherung von Anarchist*innen an den akademi-
schen Betrieb bzw. eine Intellektualisierung einiger anarchistischer Aktivist*innen so-
wie eine Beschiftigung von kritischen Akademiker*innen mit dem Anarchismus statt-
gefunden hat (Amster et al. 2009). Dass dieser Trend tatsichlich zu einer Akademisie-
rung des Anarchismus fithrt oder es sich einen echten wissenschaftlichen Hype um an-
archistische Themen im Gewand des Postanarchismus handelt, kann jedoch bestritten
werden.*

Mit dieser Herangehensweise motiviert die anarchistische Beschiftigung mit
poststrukturalistischen Theorien dazu, eine Freiheit im Denken zu entwickeln und
einzufordern, mit welcher die spezifisch moderne Rationalitit — bspw. fiir ihre Aus-
pragung von Binarititen — kritisiert werden kann. Auf diese Weise wird eine Kritik
»dogmatischer« Annahmen des klassischen, »rationalistischen« Anarchismus formu-
liert. Diese lasse sich musterbildlich bei Bakunin nachweisen, der wie die progressiven
Wissenschaftler*innen seiner Zeit einem wissenschaftlichen Determinismus anhing
und mechanische Naturgesetze fiir universell hielt, weswegen auch (feste) Gesetze fiir
die Gesellschaft erkennbar seien. Kropotkin ging noch weiter, wollte einen »wissen-
schaftlichen Anarchismus« entwickeln und verstand den Anarchismus selbst als auf die
mechanische Erklirbarkeit aller Naturerscheinungen gegriindet, woraus er auch eine

48  Diese Aussage entnehme ich einem Gesprich mit Aktiven in der Berliner anarchistischen »Biblio-
thek der Freien«.

Schnittstellen zwischen poststrukturalistischen und anarchistischen Denken werden z.B. auch bei
der griechischen Gruppe Void Network, auf dem Blog autonomies.org und auf non.copyriot.com deut-
lich.

49  Eine Konferenz mit dem Titel »The anarchist turn« der New School for Social Research in New York
2013, aus der ein gleichnamiger Sammelband hervorgegangen ist (Blumenfeld/Bottice/Critchley
2013) kdnnten zwar den Eindruck einer Akademisierung des Anarchismus erwecken, ebenso wie
die Konferenzen des Anarchist Studies Network in Grof3britannien (Anarchist Studies Network
2023). Trotz dieser Entwicklung und den Méglichkeiten im englischsprachigen Raum, sich im Wis-
senschaftsbetrieb anarchistisch zu positionieren und unter diesem Stichwort zu publizieren, han-
delt es sich dennoch um eine marginale Entwicklung. Gleichwohl tragen bekannte anarchistische
Intellektuelle wie Noam Chomsky, David Graeber, Andrej Grubaci¢ oder Ruth Kinna zweifellos da-
zu bei, anarchistische Theorien weiterzuentwickeln, anzuwenden und zu etablieren sowie sie zu
verbreiten und zu legitimieren.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

wissenschaftliche Ethik entwickelte und den Menschen Solidaritit und Kooperation als

naturalisierte Eigenschaften zuschrieb. Uberdies waren die klassischen Anarchist*in-

nen fast ausnahmslos technik- und fortschrittsgliubig und in diesem Zusammenhang

ganz der Moderne und dem aufklirerischen Denken verhaftet (Miimken 2005a: 17{F.).
Gegen diese Ansichten schrieb Paul Feyerabend metaphorisch:

»Ganz wie ein gut dressiertes Haustier seinem Herrn gehorcht, wie verwirrt esauch im-
mer sein mag, genauso gehorcht ein gut dressierter Rationalist dem Vorstellungsbild
seines Herrn, er hiltsich an die Grundsitze des Argumentierens, die er gelernt hat, und
zwar auch dann, wenn er sich in der grofRten Verwirrung befindet, und er kann iiber-
haupt nicht erkennen, dass das, was er als >die Stimme der Vernunft< ansieht nichts
anderes ist als die kausale Nachwirkung seines Trainings. Es kommt ihm nicht in den
Sinn, dass die Berufung auf die Vernunft, der er sich so bereitwillig unterwirft, ganz
einfach ein politisches Manover ist« (Feyerabend 1986: 24, 249).

Postanarchismus kann auch in der Hinsicht von Uberwindung des vermeintlichen Ge-
gensatzes von Anarchismus und Marxismus verstanden werden, insofern, als dass
grundlegende (post)anarchistische Gedanken Eingang in postmarxistische Theo-
riebildung fanden. So schreibt bspw. John Holloway, Ausgangspunkt seines Buches
Kapitalismus aufbrechen sei

»das Verweigern-und-Schaffen, das, was nicht ins kapitalistische System passt: hier
war der Marxismus, der sich auf die Analyse von Herrschaft konzentrierte, schwach
und der Anarchismus stark. Dann aber fithrt uns das Nachdenken iiber Kimpfe und
ihre Schwierigkeiten zur gesellschaftlichen Kohdsion und ihren Widerspriichen: dies
bringt uns zur Analyse des Doppelcharakters der Arbeit. Hier verlassen wir den Anar-
chismus und wenden uns Debatten, die eher der marxistischen Tradition angehéren,
zu. Unser Ausgangspunkt bleibt jedoch entscheidend und ldsst uns gegen den Haupt-
strom marxistischen Denkens anschwimmen« (Holloway 2010b: 186).

In dieser Hinsicht spricht fir das »post-ideologische« Denken, dass Holloway selbst es
fiir belanglos hilt, seine Theorie zu »etikettieren«. Als Anarchist will er sich nicht be-
zeichnen, was Day kritisiert, da Holloway sich der Kerngedanken der anarchistischen
Tradition bediene, aber bspw. im Verstindnis des Staates und von Machtbeziehungen
klassischen marxistischen Paradigmen verhaftet bleibe und letztendlich seinem eigenen
Anspruch nicht gerecht werde, einen Weg aufzuzeigen, wie die Welt ohne eine Macht-
iibernahme nun verindert werden kénne (Day 2005: 157f.). Eine Kritik itbt auch Philippe
Kellermann, der Holloway ebenfalls vorwirft, die historische Herleitung seiner Annah-
men und die kontroversen Debatten darum zu verschleiern, sich nicht kritisch mit Marx
auseinanderzusetzen und den Anarchist*innen den Vorwurf der Identititsbildung auf-
zuerlegen, wihrend er diese fiir den Marxismus verleugne (Kellermann 2012: 186-204).
Gleichwohl ist die Parallelisierung zwischen dem Postanarchismus und dem Postmar-
xismus, wie ihn prominent Laclau und Mouffe (1991) entwickelten und ihn etwa maf3-
geblich Oliver Marchart (2010, 2013) vertritt, ziemlich naheliegend. Ersterem wird der
Anschein einer krampfhaften Kunstschopfung genommen, wenn auf seine plausibel be-
griindbare theoretische Herkunft verwiesen wird. Mit Post-Anarchism. A Reader, heraus-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

147


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

gegeben von Duane Rousselle und Siireyyya Evren (2011), werden erneut verschiedene
Beitrige zusammengestellt, um das Feld des Postanarchismus zu umreif3en. Schliefdlich
legte Rousselle noch einmal mit seiner Schrift After Post-Anarchism (Rousselle 2012) nach,
in welcher er feststellt, die (englischsprachige) Debatte um Postanarchismus verdeut-
liche, dass dieser schon immer mit dem Anarchismus verkniipft gewesen wire, wih-
rend Anarchismus zugleich stets tiber sich hinaus weise, weswegen eine Entgegenset-
zung schlichtweg keinen Sinn ergibe. In diesem Zusammenhang gehe es ferner auch
um die Versohnung einer akademischen Debatte mit dem traditionellen Anarchismus
innerhalb emanzipatorischer sozialer Bewegungen (Ebd.: 4f.). Die postanarchistische
Kritik am Essentialismus und ontologischen Annahmen des klassischen Anarchismus
sei demnach absolut notwendig gewesen (Ebd.: 12), verweise jedoch auf die Wiederge-
winnung eines instabilen Rahmens anarchistischer Ethik als offen gehaltene Grundlage
(Ebd.: 37-118). Deren Moglichkeit begriindet Rousselle darauffolgend, um den nihilisti-
schen Tendenzen poststrukturalistischer Theorien entgegenzuwirken. Der Schritt »to-
ward post-anarchism has highlighted the ethical preoccupation of traditional anarchist
philosophy. Post-anarchism is therefore a meta-ethical discourse on traditional anar-
chism« (Ebd.: 262) und kénne damit eigene ethische Werte und Handlungen schaffen
(vgl. Critchley 2008: 105-160).

Obwohl sich die postanarchistischen Uberlegungen quasi aus sich selbst heraus
auflgsen, werden jene von anderen anarchistischen Theoretiker*innen problematisiert.
Benjamin Franks formulierte einen Einspruch, indem er u.a. Newman (zurecht) ein fal-
sches Verstindnis klassischer anarchistischer Denker*innen, die Abkehr vom Konzept
»Klasse« und auch von sozialen Bewegungen vorwarf (Franks 2008). In ihrem Artikel
What’s wrong with Postanarchism kritisieren Jesse Cohn und Shawn Wilbur Newman
ebenfalls firr die Ausblendung etlicher klassischer anarchistischer Denker*innen, fiir
die Reduktion der Heterogenitit anarchistischer Tradition und fiir die Unterstellung,
es bestiinde ein Widerspruch in den Annahmen, dass Menschen zwar in Opposition
zu Herrschaft stehen, jene aber aus der Form ihrer Vergesellschaftung hervorgehe. Sie
bemingeln eine verallgemeinerte Kritik am modernen Rationalismus, eine problema-
tische Anwendung des poststrukturalistischen Machtbegriffs auf den »klassischenc
Anarchismus, die Suggestion, der Anarchismus wire nicht mehr zeitgemif, die falsche
Behauptung, Godwin, Bakunin oder Kropotkin hitten ein »essentialistisches, verkiirzt
positives Menschenbild, eine Uberbetonung der Bedeutung Stirners sowie schliellich
eine Tendenz zum Subjektivismus und Relativismus (Cohn/Wilbur 2007). Ausfithrlicher
kritisiert Nathan Jun den poststrukturalistischen Anarchismus bereits in der Einlei-
tung und gegen Ende seines Buchs Anarchism and Political Modernity (Jun 2012: xii-xvii,
164-181). Diese Kritik griff Newman auf, schlug daraufhin umso konsequenter einen
individual-anarchistischen Kurs mit starkem Fokus auf Subjekt (und dessen Unterwer-
fung) ein und stellte keinen Bezug zu sozialen Bewegungen her. In Postanarchism tritt
er fir ein Ende des anarchistischen Festhaltens an Meta-Narrativen ein. Seiner Ansicht
nach stiinde im Zentrum des Anarchismus

»the idea of autonomous thinking and acting which transforms contemporary social
spaces in the present sense, but which is at the same time contingent and interdeter-
minate in the sense of not being subject to predetermined logics and goals. This does

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

not mean that anarchism should not have ethical principles or be impassioned by cer-
tain ideals — but, rather, that it should not, and perhaps any longer cannot, see itself
as a specific programme of revolution and political organization. This does not mean,
of course, that all projects should be abandoned, but rather that there is no project of
projects that determines all the others« (Newman 2016: 13).

Auch wenn Newman seiner Linie weiter folgt, scheint es, dass damit die Debatte um
den Postanarchismus vorerst weitgehend erschopft ist, wobei sie im englischsprachi-
gen Raum einen festen Platz eingenommen hat, wie der einfithrende Beitrag von New-
man in einem umfassenden Handbuch zeigt (Newman 2019). Dennoch eignet sich der
postanarchistische Ansatz fir eine theoretische Erneuerung anarchistischer Projekte,
wie sich bspw. anhand von Subjekt-, Hegemonie, Politik- und Emanzipationstheorien
zeigen lasst (vgl. Eibisch 2017, Eibisch 2019a).

Um die postanarchistische Denkweise zu verdeutlichen, werde ich diese nun in ei-
nem Exkurs am Beispiel der Schrift von Erich Mithsam Die Befreiung der Gesellschaft vom
Staat (Mithsam 1933/2010b) darstellen, welche jener zwei Jahre vor seiner Ermordung
durch die Nazis verfasste. Der Text eignet sich aus zwei Griinden. Erstens fand er durch
die Prominenz des Autoren weite Verbreitung, ist damit Ausdruck anarchistischen Den-
kens seiner Zeit und prégte zugleich dessen spitere Rezeption mit. Zweitens syntheti-
siert Mithsam darin Gedankenginge von unterschiedlichen anarchistischen Denker*in-
nen wie Proudhon, Kropotkin, Most, Landauer, Rocker, Tolstoi und Stirner und bildet
daher eine Art umfassende Zusammenschau. Schon im Vorwort macht Mithsam deut-
lich, dass er mit dem Traktat keinen wissenschaftlichen Anspruch verbindet, sondern
es sich um weltanschauliche politische Propaganda handelt. Dies ist fir eine kritische
Untersuchung des Textes selbstverstindlich mitzudenken, um auf ihn keine Anspriiche
zu projizieren, denen er nicht gerecht werden kann und will — wie bei vielen vergleich-
baren Schriften aus anderen Lagern ebenfalls. Die Hinterfragung dient somit nicht der
Delegitimierung der vertretenen Position, eher als Methode zu ihrer selbstkritischen Wei-
terentwicklung.

Zunichst iiberrascht es wenig, dass Mithsam in seiner Schrift stark normativ ar-
gumentiert, woraus er entscheidende (anti-)politische Schlussfolgerungen zieht. Dabei
korreliert die Radikalitit seiner Einstellung, mit welcher er fiir die soziale Revolution
agitiert, mit der moralischen Aufladung der Sprache. Er schreibt:

»Wir Anarchisten bekdmpfen den Kapitalismus, weil er die geistigen und sittlichen
Werte der Menschheit den Gewinn- und Machtgeliisten einer skrupellosen materia-
listisch denkenden Herrenschicht unterordnet. [..] Daf der Sozialismus an die Stelle
des Kapitalismus treten soll, hat seinen Grund nicht in der praktischen Logik zweck-
dienlicher Okonomie, sondern im moralischen Gewissen der gerechten Denkart. Wir
verabscheuen den Hunger der Armen, und zwar um der Gerechtigkeit willen!« (Miih-
sam 2010b: 7, kursiv: J.E.).

Nun ist es keineswegs so, dass Mithsam den strukturellen Charakter 6konomischer

Herrschaftsverhiltnisse leugnet. Doch interessieren sie ihn in diesem Zusammenhang
schlichtweg nicht, weil er die besitzenden Klassen in der Verantwortung fir die Folgen

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

149


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

profitorientierten Wirtschaftens sieht und sich in einer entgegengesetzten, streng
humanistischen Position sieht. Hierbei werden seine ontologischen Annahmen klar,
begriindet er seine Haltung doch damit, dass sich jede »Erklirung, was Gerechtigkeit
sei, eriibrigt [...]. Denn das Vermdgen, zwischen Recht und Unrecht zu unterscheiden,
ist eine dem Menschen von Natur innewohnende Gabe, genau wie die Gabe, Lust und
Schmerz zu empfinden« (Mithsam 1933b: 8, kursiv: ].E., vgl. ebd.: 20). Stirker noch als
bei anderen anarchistischen Autor*innen ist bei Mithsam ein Hang fiir manichiische
Entgegensetzungen ausgepragt, welche freilich nicht untypisch fiir eine Situation der
Zuspitzung sozialer und politischer Kimpfe sind. Damit verfillt er jedoch wiederholt in
essentialistische Annahmen, die sich mafgeblich bei seinem Verstindnis von Staat und
Gesellschaft wiederfinden. Diese seien nimlich

»zweierlei. Weder ist die Gesellschaft eine Zusammenballung aller verschiedenen Or-
ganisationen und Verbindungen, innerhalb deren die Menschen ihre gemeinschaftli-
chen Angelegenheiten ordnen und unter denen der Staat neben anderen Einrichtungs-
formen besteht, noch ist der Staat von etlichen Moglichkeiten eine der Organisations-
arten, in denen sich die Cesellschaft verkérpern kann. Esist in aller Eindeutigkeit so, dass
wo Gesellschaft besteht, fiir den Staat kein Raum ist, wo aber der Staat ist, er als Pfahl im
Fleische der Gesellschaft steckt, ihv nicht erlaubt, Volk zu bilden und [...] sie statt dessen in
Klassen trennt und dadurch verhindert, Gesellschaft zu sein. Ein zentralisiertes Gebil-
de kann nicht zugleich ein foderalistisches Gebilde sein. [..] Staat und Cesellschaft sind
gegensdtzliche Begriffe; eins schlief3t das andere aus« (Ebd.: 12, kursiv: J.E.).

Die allgemein beliebten Vergleiche sozialer Tatbestinde und Prozesse mit aus der Natur
entlehnten Vorgingen, gewinnen bei Mithsam mehr als nur den Charakter einer Ana-
logie, sondern sprechen fiir eine Naturalisierung gesellschaftlicher Phinomene. Zum
wichtigen Thema des wahrgenommenen Gegensatzes von Einzelnen und Kollektiven du-
Rerster:

»Gesellschaft und Mensch ist demnach als einheitlicher Organismus zu begreifen, und je-
der Fehler in der Wechselbeziehung der Menschen zu einander muss sich als gesell-
schaftlicher Schaden, jeder Mangel in der gesellschaftlichen Ordnung als Krankheitserschei-
nung im sozialen Getriebe und somit als Benachteiligung von Individuen in Erscheinung
setzen. Diese Untrennbarkeit eines Ganzen von seinen Gliedern, dieses Ineinander-
Verstricktsein der Teile, deren jedes ein Organismus mit den Eigenschaften des Ganzen ist,
dieses Miteinander- und Durcheinander-Bestehen des Einzelnen und des Gesamten ist
das Merkmal des organischen Seins in der Welt und jeder Verbindungin der Natur« (Ebd.:
11, kursiv: J.E.).

Schliellich kann auch Mithsams apriorische Setzung von Wahrheit hinterfragt werden.
»Freiheit« gilt in der Weltanschauung des klassischen Anarchismus gewissermafen
als transzendentaler Dreh- und Angelpunkt aller weiteren Uberlegungen. Demnach
sei Freiheit »der Inbegriff alles anarchistischen Denkens und Wollens. Um der Freiheit
willen sind wir Anarchisten, um der Freiheit willen Sozialisten und Kommunisten, um
der Freiheit willen kimpfen wir fur Gleichheit, Gegenseitigkeit und Selbstverantwort-
lichkeit, um der Freiheit willen sind wir international und foderalistisch gesinnt« (Ebd.:

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

32). Diese starke epistemologische Grundannahme weist in ihrer literarischen Weite
jedoch eine logische Verengung auf, die zwangsliufig zu tautologischen Begriindungen
fithren muss, wie sie sich bei Mithsam dann auch mustergiiltig finden:

»Freiheit ist indessen nichts, was gewihrt werden kann. Freiheit wird genommen
und gelebt. Auch ist Freiheit keine Summe von Freiheiten, sondern die alle Lebens-
umstande umfassende Einheit der von jeder Obrigkeit und jeder Autoritdt gelésten
Ordnung der Dinge. Es gibt keine Freiheit der Gesellschaft, wenn die Menschen in Unfreiheit
leben. Es gibt keine Freiheit der Menschen, wenn die Gesellschaft unfrei, zentralistisch,
staatlich, machtmafiig organisiert ist. Die Freiheit der Anarchie ist die freie Verbiindung
freier Menschen zu einer freien Gesellschaft. Frei ist der Mensch, welcher freiwillig handelt,
der alles, was er tut, aus der eigenen Einsicht der Notwendigkeit oder Wiinschbarkeit
seiner Tat verrichtet. Die Voraussetzung dafiir, dass jeder Mensch nur in freiwilliger
Entschlossenheit das Seinige tut, ist eine Gesellschaft, die keine Vorrechte durch
Macht oder Eigentum kennt« (Ebd.: 33, kursiv: ].E.).

Wie erwihnt wollte ich anhand des hervorragenden Traktats Mithsams dessen Aussage
nicht schmélern. Am Beispiel habe ich aufgezeigt, dass in diesem Text, in welchem
Grundgedanken des klassischen Anarchismus verdichtet und zugespitzt formuliert
sind, 1. ein starkes normatives humanistisches Pathos vorgetragen wird, 2. ontologische
Annahmen (des natiirlichen Gerechtigkeitsempfindens) nicht begriindet werden, 3.
von essentialistischen Vorstellungen (von Staat und Gesellschaft) ausgegangen wird,
4. eine Naturalisierung gesellschaftlicher Gegenstinde betrieben wird (Gesellschaft als
Organismus) und 5. durchaus fragwiirdige epistemologische Voraussetzungen (Frei-
heit) zu Grunde liegen. In diesem Sinne kann die postanarchistische Herangehensweise
eine Moglichkeit sein, um zur Hinterfragung und Erweiterung des hier als »klassisch«
bezeichneten Anarchismus beizutragen, wodurch umso mehr nach dem Gehalt bspw.
des betrachteten Textes gefragt werden kann.

2.4.4 Das Spannungsfeld der (Anti-)Politik bei Saul Newman

In diesem Abschnitt wende ich mich Saul Newmans Buch The Politics of Postanarchism
(Newman 2010) zu, dessen grundlegende theoretische Figur den Ausgangspunket fiir die
vorliegende Arbeit darstellt. Um in die Denkweise Newmans einzutauchen, werde ich
zunichst seine fiir den vorliegenden Zusammenhang relevanten Grundiiberlegungen
darstellen, bevor ich mit der theoretischen Figur von Politik — Anti-Politik — Politik der
Autonomie weiterarbeite.™®

Newman sieht das Spezifische im anarchistischen politischen Denken darin, dass
dieses sich auf eine bestimmte Paradoxie griinde. Der »klassische« Anarchismus wire

50 Dabei ist darauf hinzuweisen, dass Newman diese Begriffe adaptiert. Mindestens Bartsch (1972:
12) erwdhnt bereits die »Antipolitik« des Anarchismus. Mit dem Kapitel The (Anti-)Politics of Auto-
nomy verwendet Katsiaficas (2006: 187—233) schon 1997, also 13 Jahre vor Newman, die postmo-
derne/poststrukturalistische Herangehensweise, die ihn ebenfalls nicht zu einer Unauflgslichkeit
der in Politik enthaltenen Spannung bei den Autonomen fiithrt. Bedauerlicherweise legt Newman
nicht offen, woher er seine theoretische Figur bezieht.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

151


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

von seinen Triger*innen demnach als eine Anti-Politik verstanden, das heiflt, mit ihm
wire das Prinzip des Sozialen gegen jenes des Politischen stark gemacht worden. Die anar-
chistische Grundannahme besteht darin, dass die Abschaffung des Staates zu einer Abschaf-
fung der Politik fithren miisste (Ebd.: 4). Weil der Staat aus anarchistischer Perspektive
kein neutrales Institutionen-Set, vielmehr ein eigendynamisches Herrschaftsverhiltnis
darstellt und weil im Anarchismus durch prifiguratives, direktes Handeln eine Kohirenz
von Zielen und Mitteln hergestellt werden soll, resultiert daraus eine mindestens kriti-
sche Perspektive auf die grofitenteils verstaatlichte Politik. Dabei bezieht sich Anarchis-
mus nach Newman auf Aufstinde, Sehnsiichte nach totaler Emanzipation, Religionskri-
tik, Regierungslosigkeit und Selbstverwaltung, wie es sie in der Geschichte immer wie-
der gab (Ebd.: 16f.). Politik wurde also in den staatlichen Institutionen und Praktiken verortet,
welche die verniinftige und ethisch gute Entfaltung einer Gesellschaft von freien und gleichen Ein-
zelnen (sowie ihre Selbstorganisation) verhindern, autoritdr unterdriicken und fiir die Zwecke der
Herrschenden vereinnahmen wiirden. Mit diesen Uberlegungen fragt Newman:

»[W]hatis anarchism as a form of politics? Is there an anarchist political theory as such?
Is anarchism more than simply the rejection of political authority, the rebellious im-
pulse or Bakunin’s famous >urge to destroy« — valuable as they are? Does anarchism
have something distinct to offer political thought? This question, however, brings to
the surface a certain paradox in anarchism, since anarchism has always considered it-
selfan anti-politics. Anarchism has consciously sought the abolition of politics, and has
imagined a sort of Manichean opposition between the social principle — constituted by
natural law, and moral and rational conditions —and the political principle —which was
the unnatural order of power. Therefore, the abolition of the state was seen as the very
abolition of politics itself, the revolt of the social against the political« (Ebd.: 3f.).

In der praktischen Erfahrung sozialer Kimpfe schien sich dies zu bestitigen, denn An-
archist*innen begriffen den Staat als kiinstliche, der Gesellschaft dufierliche und grund-
legend auf Gewalt gegriindete Instanz. Als Interessenvertretung der herrschenden Klas-
senwire der Staat, wie erwihnt, nicht einfach neutral und kénnte also nicht von libertir-
sozialistischen Bewegungen genutzt werden. Mit der Annahme seiner Eigendynamik in
der anarchistischen Theorie wurde die orthodoxe marxistische Vorstellung abgelehnt,
derzufolge der Staat lediglich ein Produkt der 6konomischen Verhiltnisse in der Klas-
sengesellschaft und somit Instrument des Biirgertums sei, weswegen er auch vom Pro-
letariat iibernommen werden konne (Ebd.: 81). Vielmehr befinde er sich in einer »relati-
ven Autonomie« zum Kapitalismus und sei (zumindest relativ) unabhingig vom direkten
Einfluss durch biirgerlich-kapitalistische Interessen. Gerade dadurch kénne er den Ka-
pitalismus als Gesellschaftssystem einrichten und aufrechterhalten. Diese Uberlegun-
gen wurden auch in spiteren marxistischen Staatstheorien ausgefiihrt (Ebd.: 75ff.).>
Mit der anarchistischen Staatstheorie wird hingegen noch einen Schritt weiter gegan-
genund nicht nur die strukturelle Eigenlogik des Herrschaftsanspruches und das grund-
sitzliche Selbsterhaltungsinteresse des Staates begriffen. Staat wird in ihr als abstrakte
Herrschaftsstruktur, als Herrschaftsverhiltnis und als Beamt*innenapparat angesehen.

51 Vgl. Nicos Poulantzas (2002), Joachim Hirsch (2002, Hirsch 2005), Bob Jessop (1990, Jessop 2016).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Mit ihm werden die anderen Herrschaftsverhiltnisse (Kapitalismus, Patriarchat, weifle
Vorherrschaft und Naturbeherrschung, J.E.) organisiert und aufrechterhalten, um sei-
ne eigene Machtposition immer weiter auszubauen und zu vertiefen (Ebd.: 77f.). Dem-
entsprechend bringt Staatlichkeit auch neue herrschende Klassen hervor, wenn der poli-
tische Machtapparat in einer Revolution von bestimmten Gruppierungen itbernommen
wird, die fortan ganz in der Logik staatlicher Politik aufgehen. Demnach richtet sich die
besondere anti-politische Haltung der Anarchist*innen gegen die Verstaatlichung von Po-
litik.

Anti-Politik besteht Newman zufolge in der Bezugnahme auf Utopien®* und (ge-
meinsam ausgehandelte, J.E.) Ethik. Utopie bedeute dabei nicht ein genaues Programm
fir die Zukunft vorzulegen, sondern verweise darauf, dass es etwas Anderes und einen
Fluchtpunkt aufSerhalb der bestehenden Ordnung staatlicher Souverinitit gibt.”> Mit utopi-

52 Prinzipiell schlief3e ich mich dem pragmatischen und relativ wertfreien Utopiebegriff an, wie ihn

Landauer entfaltet (Landauer 1977).
Spehr meint in diesem Zusammenhang, dass »politische Utopie« heute notwendigerweise auch
immer »Anti-Utopie« sein musse und analogisiert dies ebenfalls mit einem Widerstreit von »Po-
litik und Anti-Politik« (Spehr 2003: 55-71). Im zweiten Teil seiner Schrift Gleicher als andere. Eine
Grundlegung der freien Kooperation heifst es: »Eine Bilanz des vergangenen Jahrhunderts kann nicht
alles was darin geschehen ist, dem Wirken politischer Utopien anlasten, aber sie ldsst eine prinzi-
pielle Skepsis nicht nur berechtigt, sondern geboten erscheinen. Die Unterwerfung der Welt un-
ter Bilder und Visionen, die Riten der Wichtigkeit, der Vorrangigkeit und der Priesterherrschaft
der Eingeweihten, haben Folgen. [...] Damit hat sich politische Utopie nicht erledigt. Sie muss nur
zugleich auch Anti-Utopie sein; nicht nur Politik, sondern auch Anti-Politik. Anstatt herrschaftsfor-
mige Zugriffe zu legitimieren und die Individuen zu entmiindigen, muss ihr Kern darin bestehen,
sich gegen herrschaftsformige Zugriffe zu verteidigen und auf dem Recht auf eigene Entscheidung
zu beharren. Dafiir ist politische Utopie heute notwendiger denn je« (Ebd.: 55). Damit fordert er
im Kontext seiner Uberlegungen dennoch eine neue Politik: »Jenseits der abstrakten Bestimmung,
wie sie das Prinzip der freien Kooperation gibt, bedarf es einer konkreten Politik, die auf bestimm-
ten Lernerfahrungen von Emanzipationsbewegungen beruht und Alternativen zur herrschaftsfor-
migen Kooperation praktisch vorstellbar macht« (Ebd.: 51). Fiir eine emanzipative politische Uto-
pie nennt Spehr vier Kriterien, welche er im Folgenden weiter ausfiihrt. Sie dirfe nicht preskriptiv,
elitdr, hierarchisch und kein getarnter Eskapismus sein (Ebd.: 56ff.). Letztendlich umkreist er mit sei-
nen Uberlegungen Ahnliches, was in dieser Arbeit (s.u.) hinsichtlich der sozialen Revolution aus-
gefithrt wird.

53  Esbestehteine Kontroverse dariiber, inwiefern Utopien ein in normativer Hinsicht positiver Gehalt

zugesprochen wird, sie sneutral< betrachtet werden kénnen oder es auch anti-emanzipatorische
Utopien (Weif 2013) gibt. Klassischerweise wurde utopisches Denken mit dem Sozialismus ver-
kniipft. Dem hier an Landauer (1977) angelehnten Verstandnis nach, wird Utopie hingegen weit-
gehend neutral als Verdringtes, Unbewusstes und Sehnsiichte verschiedener politisch-weltanschau-
licher Lager begriffen. Diese konkurrieren miteinander und dementsprechend gibt es etwa auch
faschistische Utopien (Knipp 2019).
Allgemein gehe ich mit der Formulierung in einem Sammelband zum Thema: »Politische Sehn-
siichte, Wiinsche und Hoffnungen missen sich nicht im Detail ausformulieren lassen, sie moti-
vieren gleichwohl das politische Handeln. Sie entstammen der gegenwartigen Wirklichkeit, stel-
len ihr aber eine andere entgegen. Utopien artikulieren die Sehnsucht nach dem ganz Anderen
und die reale Méglichkeit der Gestaltbarkeit der Zukunft. Schwindet das utopische Bewusstsein,
verkiimmert das Potenzial der Kritik. [...] Erst der Ruf nach dem Unmdglichen, Inbegriff des Uto-
pischen, ermoglicht dagegen, das Bestehende kritisch zu hinterfragen und ihm zu widerstehen«
(jour fixe initiative 2013: 7).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

153


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

schem Denken, welches in alltidglichen Kimpfen aufkommt, werden somit die Grenzen
der bestehenden Ordnung in Frage gestellt. Ahnliches geschieht mit der ethischen
Dimension des Anarchismus. Mit ihr wird einerseits ein Verstindnis von Autonomie
entfaltet, in welchem Freiheit und Gleichheit als prinzipiell untrennbar voneinander
zusammengebracht werden (im Unterschied zu Liberalismus und am Staat orientier-
ten Sozialismus). Andererseits store anarchistische Ethik die bestehenden politischen
Praktiken, Institutionen, Identititen und Diskurse kontinuierlich — weil Freiheit und
Gleichheit radikal gedacht nur jenseits der vorhandenen (staatlichen) Ordnung verwirk-
licht werden kénnten (Ebd.: 6fF., 20f.).

Als Anti-Politik befinden sich Utopie und Ethik des Anarchismus somit aufRerhalb von
staatlich-souveriner Politik und wirkten ohne und gegen diese. Im selben Zuge provo-
zierten sie zudem eine Transzendierung der Politik, weil in dieser —v.a. in dem Verstind-
nis und Versprechen von Demokratie — ein Potenzial zu ihrer eigenen Infragestellung
und Uberschreitung inhirent angelegt sei (Ebd.: 8, 57, 94). Deswegen bleibe Politik das,
was Anarchist*innen mit ihrer Anti-Politik problematisieren und ablehnen. Gleichzei-
tig kdnnten anarchistische anti-politische Vorstellungen paradoxerweise nur umgesetzt
werden, indem sich Menschen den Herausforderungen und Problemen der Macht stel-
len und selbst Politik machen (Ebd.: 138). (Alles andere wire ein Riickzug ins politisch
hergestellte Private und/oder in soziale Milieus und Szenen, womit der Anspruch aufge-
geben werden wiirde, die gesamte Gesellschaft verindern zu wollen, J.E.) Weil Anti-Poli-
tikimmer die unbewusste Kehrseite von Politik darstelle, miisse jede Konzeption von Politik
mit dieser Paradoxie umgehen (Ebd.: 11). Das Spezifische im »klassischen« Anarchismus
besteht fiir Newman darin, dass seine Anhinger*innen sich zunichst eindeutig auf die
Seite der Anti-Politik schlagen und Politik — im Gegensatz zu allen anderen politischen
Stromungen — grundlegend kritisieren bis ablehnen. Komplementir zur Benennung von
Utopie und Ethik als anti-politische Momente, gibt es — iber Newman hinausgehend —
Sinn, Programmatik und Strategie als politische Momente bzw. als Kennzeichnen von Poli-
tik zu denken.>* Dadurch kann das Spannungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik gut
veranschaulicht werden (> Fig. 7).

In der Bewegung nach Autonomie (von staatlicher Politik) zu streben (und damit
Selbstorganisation zu ermdglichen),” generierten Anarchist*innen eine Politik der Au-
tonomie und entwickelten damit ein eigenes paradoxes Politikverstindnis, welches die
staatliche Logik in Frage stelle (Ebd.: 11, 98ff.). Fiir Newman handelt sich damit um eine
Politik der Anti-Politik (»politics of anti-politics«) bzw. um eine anti-politische Politik (»an-
ti-political politics«) (Ebd.: 4-11, 37, 68fF., 92—95, 103, 138f.). Hierbei betont er, dass Anti-
Politik und Politik in einem unaufloslichen Spannungsfeld stehen und nicht einfach vermittelt oder
miteinander versohnt werden konnen oder sollen. Denn die starke Gewichtung von Ethik und
Utopie im Anarchismus sei von grofRer Bedeutung und weise auf die Grenzen von Politik

54  ZuStrategie und Programm vgl. auch Funote 50.

55  Diese Gedankenfigur wird von Spehranalog auf den Begriff der Emanzipation angewandt: »Eman-
zipation bedeutet, sich aus erzwungenen Kooperationen zu befreien und freie Kooperationen
aufzubauen. Beides ist notwendig. Der Wegfall des Alten verbiirgt nicht automatisch das Neue«
(Spehr 2003: 50).

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

hin, die nicht lediglich utopischer oder ethischer betrieben werden soll, sondern grund-
sitzlich in Frage zu stellen sei.’® (Zweifellos ist der grofie Stellenwert von Utopie und
Ethik im Anarchismus gegeben, wie sich nicht nur durch anarchistische Texte belegen
lasst, sondern ebenso in anarchistischen Debatten, Denkformen, Symboliken und Le-
bensstilen zum Ausdruck kommt, J.E.) Im Schema unten wird das Spannungsfeld der
(Anti-)Politik dargestellt und durch die Bereiche von Programmatik und Strategie kom-
plementir auf der politischen Seite erginzt (> 1.7).

Wichtig sei der Prozess, mit politischen Mitteln®” zunichst Distanz zu staatlicher Po-
litik zu schaffen, ihre Legitimitit zu untergraben und sich ihres souveranen Zugrifts zu
entziehen (Ebd.: 93). Es wire unsinnig und gefihrlich, weiterhin an der als problema-
tisch erachteten Vorstellung einer endgiiltigen Revolution festzuhalten, mit welcher der
Staat (und mit ihm die Politik) einfach abgeschafft werden kénnte, damit sich das ver-
meintlich Natiirliche, Gute und Verniinftige der Gesellschaft von selbst entfalten konnte.
Statt an dieser Vorstellung der »klassischen« Anarchist*innen festzuhalten, misste in
Prozessen und Schritten gedacht werden. Der Bruch mit der bestehenden Herrschafts-
ordnung solle vom Hier und Jetzt ausgehend gedacht und vollzogen werden, so New-
man (Ebd.: 162f.).°® Da erfahrungsgemaf bei derartigen Versuchen viel Unvorhergese-
henes geschihe, sei es wichtig, Spontaneitit zu stirken und fortwihrend moglichst qua-
litative und nicht-vermittelte soziale Beziehungen aufzubauen (Ebd.: 128f.). Anarchisti-
sche Politik bedeutet fiir Newman aber nicht letztendlich im normalen politischen Be-
trieb mitzuspielen,” sondern tatsichlich nach einem AufSerhalb staatlicher Ordnung zu stre-
ben (Ebd.: 3, 89, 103, 167, 174f.). Mit dieser Herangehensweise soll jedoch nicht dariiber

56  Deswegen ist Weber zuzustimmen, wenn er formuliert: »Wer Politik iiberhaupt und wer vollends
Politik als Beruf betreiben will, hat sich jener ethischen Paradoxien und seiner Verantwortung fiir
das, was aus ihm selbst unter ihrem Druck werden kann, bewufdt zu sein. Er [af3t sich [...], mit den
diabolischen Michten ein, die in jeder Gewaltsamkeit lauern. [...] Wer das Heil seiner Seele und
die Rettung anderer Seelen sucht, der sucht das nicht auf dem Wege der Politik, die ganz andere
Aufgaben hat: solche, die nur mit Gewalt zu [6sen sind« (Weber 2008: 78f.). Bekanntermafien zielt
Weber auf die Unterscheidung von »Verantwortungsethik« und »Gesinnungsethik« ab. Mit dieser
Logik trennt er gesellschaftliche Spharen voneinander ab.

57  Wenn hier von autonomer Politik die Rede ist, meine ich damit u.a. konkreter die Schaffung von
selbstverwalteten Riumen und Institutionen, den Aufbau horizontaler und selbstorganisierter so-
zialer Bewegungen, die Pflege egalitirer Beziehungen, antiautoritire Aktionen etc.

58  Unter anderem in diesen Uberlegungen zeigt sich Newmans teilweise oberflichliche Kenntnis
der»klassischen«anarchistischen Texte, welche er zu dekonstruieren beansprucht. Dies lasst sich
auchin Hinblick auf seine Dissertation (2007) feststellen und braucht an dieser Stelle nicht detail-
liert ausgefiithrt zu werden. Selbstverstindlich dachten Anarchist*innen auch in der Vergangen-
heit ebenso komplexer wie dargestellt, als sie auch heute verkirzter denken, wie ich behaupte. Es
kommt daraufan, welche Arten von Texten, von welchen Autor*innen, in welcher gesellschaftlich-
historischen Situation betrachtet werden, um einschatzen zu kénnen, inwiefern sie als durchdacht
oder verkiirzt bewertet werden missen.

59  Ausdiesem Grund handelt es sich bei anarchistischer Politik der Autonomie tatsiachlich um einen an-
deren Ansatz als die zumindest im deutschsprachigen Raum verbreiteten (Rudimente von) links-
radikalen Politikformen, welche sich permanent im Widerspruch befinden, mit ihren radikalen
Vorstellungen einen pragmatischen Umgang zu finden, in der Realpolitik ihre radikalen Ansprii-
che jedoch nicht aufzugeben. Damit ist nicht gesagt, dass sich diese Herausforderung fiir Anar-
chist*innen gar nicht stellt, dennoch scheint die Entwicklung dezidiert sozial-revolutionarer Per-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

155


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

hinweggetiuscht werden, dass staatliche Herrschaft heutzutage mittels Techniken und
Programmen von Biopolitik, Uberwachung und Grenzkontrolle, sozialstaatlicher Akti-
vierung, Bankenrettungen, internationalen Kriegseinsitzen und Militarisierung des In-
neren, neoliberaler Selbstoptimierung usw. tatsichlich alle Lebensbereiche durchdringt
und einen im Grunde genommen totalitiren Anspruch auf die Gestaltung unserer Leben
ausiibt (Ebd.: 80).

Diese Einsicht muss aber nicht zu einer reformerischen Haltung fithren, nach wel-
cher die Logik staatlicher Politik letztendlich akzeptiert und durch sogenannte Realpolitik
iibernommen werden miisste, um einzelne links-emanzipatorische Ziele zu erreichen.
Vielmehr kann umgekehrt aus dem unverschleierten Blick auf staatliche Herrschaft und
den Machteffekten, die staatliche Politik auszeichnen und mit sich bringen, gerade die
Konsequenz gezogen werden, sich auferhalb und gegen diese zu organisieren (Ebd.: 95ff.).
Dies ergibt durchaus Sinn, wenn Politik nicht als immer schon dem Staat zugeordnet be-
griffen, sondern die Hegemonie des Staates im Politischen angefochten wird (Ebd.: 106). Dazu
konne Macht demokratisiert und genutzt werden, um ihre Verfestigung zu Herrschaft
zu verhindern und ohne selbst an die Macht kommen zu wollen (Ebd.: 103f.). Im Unter-
schied zum »klassischen« Anarchismus kénne hierbei bspw. der »neutrale« Machtbegrift
von Foucault verwendet werden. Demnach durchziehe Macht alle institutionellen Struk-
turen, sozialen Beziehungen und Subjekte, welche immer schon Effekte, also Ergebnisse,
der vorfindlichen Machtbeziehungen seien — und sich deswegen auch verindern liefRen
(Ebd.: 62f). In diesem Zusammenhang ist zu erwihnen, dass Newman ebenfalls einem
Schwerpunkt darauf legt, dass anarchistische Politik immer auch die Verinderung von
Subjekten zum Ziel haben muss. Alle Menschen befinden sich (wenn sicherlich auch zu
unterschiedlichen Graden) in einer psychologisch-affektiven Bindung an den oder sogar
in Abhingigkeitvom Staat (Ebd.: 60,118). Somit wird in ihnen die Vorstellung seiner Not-
wendigkeit und Unvermeidlichkeit aufrechterhalten und insbesondere verhindert, in re-
volutioniren Augenblicken jenseits staatlicher Logik zu denken (Ebd.: 107). Ebendies sei
jedoch die Voraussetzung, um nicht-staatliche politische Institutionen und egalitire so-
ziale Beziehungen aufbauen zu kénnen. Solche befreienden Prozesse liefen sich in den
verstorenden Begegnungen mit Anderen erfahren, welche Menschen ein nicht-essentia-
listisches Verstehen ihres Selbst, eine mit Anderen geteilte Freiheit und somit einen Sinn
fiir radikale Verantwortlichkeit zu entwickeln erméglichten (Ebd.: 54£f.).

spektiven leichter. Die Fokussierung auf die Schaffung alternativer Riume etc. bringt in diesem
Zusammenhang freilich das Folgeproblem der exklusiven Szene-Politik mit sich.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Fig. 7: Das Spannungsfeld zwischen Politik und Anti-Politik in Anschluss an Newman (2010),
erganzt um die Bereiche »Strategie« und » Programme«

Spannungsfeld
Strategie Utopie
Politik « Liicke » = Anti-Politik
Programm l Ethik
Politik
der Autonomie

2.5 Zusammenfassung der anarchistischen Methodik

In diesem Kapitel wurde dargestellt, dass fiir eine metatheoretische Arbeit zur politi-
schen Theorie des Anarchismus zunichst dessen Verhiltnis zu Theorie und Wissenschaft
zuklaren ist (+ 2.1.1). Dies gilt umso mehr, wenn der hiretische Versuch gewagt wird, ei-
nen theoretischen Ansatz zu verfolgen, mit welchem der Politikbegriff (> 3), eine grund-
legende Kontroverse (> 4) und ein wesentliches theoretisches Konzept (> 5) im Anarchis-
mus als paradox begriffen und verstanden werden sollen. Die folgenden drei Hauptkapi-
tel sind kumulativ gehalten und kénnen daher auch einzeln gelesen werden. Bei der Un-
tersuchung des Strebens nach Autonomie, welches ich nichsten Kapitel vornehmen werde,
geheichvon den hier entfalteten theoretischen Grundlagen aus. Anregungen fanden sich
bei Cuonzos philosophischer Darstellung von Paradoxien (» 2.1.2) und ideengeschicht-
lich in der Auseinandersetzung zwischen Marx und Proudhon ( 2.2.1), mit welcher dar-
an erinnert wird, dass der Politikbegriff im frithen Sozialismus mindestens umstritten
war (3 2.2.2).

Doch es ist das von Newman beschriebene und von mir erweiterte Schema (+ 2.4.4),
mit welchem ich im Folgenden danach frage, wie die Ambivalenz des anarchistischen
Politikverstindnisses in signifikanten anarchistischen Quellentexten zum Ausdruck
kommt, wie sie dadurch bewusst und/oder vermittelt wird um als Paradoxie begriffen
werden zu koénnen. Diese Herangehensweise ermdglicht es iiber den bisherigen — in
politischen Theorien des Anarchismus idealisierten, arbitriren, unvollstindigen, all-
tagsweltlichen oder dogmatischen — Politikbegriff (> 2.2.3) hinaus zu gelangen. Dass
alle Politikbegriffe stets erstens hochgradig umkidmpft und zweitens von einem extrem
weiten Bedeutungsgehalt aufgeladen sind, zeigte sich an der Darstellung der Verwen-

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

157


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dung von »Antipolitik« im liberal-demokratischen Denken (» 2.3.1). Dieses gibt zugleich
grofitenteils den (hegemonialen) Rahmen vor, in welchem Politik auch in anderen
Stromungen gedacht wird, wobei Ausbruchsversuche daraus hier als antipolitische
Standpunkte unterschiedlicher Projekte gefasst wurden (> 2.3.2).

Erst damit konnte das hier zugrunde gelegte (ultra-)realistische, gouvernementale, nega-
tiv-normative, konfliktorientierte und historisierende Politikverstindnis plausibilisiert wer-
den (» 2.4.1). Jenes ist wiederum von einem Verstindnis zu unterscheiden, wie es in den
radikalen Demokratietheorien zugrunde gelegt wird (> 2.4.2). Infrage stellen und skep-
tisch betrachten mochte ich nicht allein (verfestigte, verstaatlichte) Politik, sondern auch
das Politische in einem weiteren Sinne. Ich nehme an, dass mit dem Politischen Staat-
lichkeit als (autoritires, hierarchisches, zentralisierendes) Prinzip und als spezifisches
Herrschaftsverhiltnis in weitere gesellschaftliche Bereiche vermittelt wird. Zwar stehen
(instituierte) Politik und das (instituierende) Politische oftmals in Konflikt miteinander
(was allerdings nicht notwendigerweise der Fall ist). Mit dem Politischen kénnen be-
stehende Staaten — ihre Institutionen, Logiken, Prozeduren, Personalien etc. — kritisiert
oder angriffen und damit demokratisierende Anspriiche verbunden werden. Aber: Das
Politische fithrt nicht aus dem berechtigten Unbehagen in Bezug auf Politik hinaus. Mit
der Theoretisierung des Politischen werden die Probleme der Verstaatlichung von Po-
litik und des ihr eingeschriebenen Herrschaftscharakters (hochstens) radikal-demokra-
tisch, aber nicht anarchistisch angegangen. Um eine valide und brauchbare Perspektive
aus der anarchistischen Theorie zu entwickeln, wird daher der Begriff Anti-Politik einge-
fithrt.

Auch Newman bleibt in seinem Denkhorizont bei der Radikalisierung von Demokratie
stehen, anstatt deren aus Politik resultierenden Grenzen fiir ein anarchistisches Projekt
zu begreifen. Daher bestreite ich, dass es einen Antagonismus zwischen Staat und Politik
gibt bzw. dieser effektiv hergestellt werden kann, wie Newman annimmt (Newman 2010:
169). (Unabhingig davon entspricht der Anarchismus aber in vielerlei Hinsicht dem, was
gegenwirtig normativ positiv mit demokratischen Prozeduren und Werten verbunden
wird.) Newmans vehemente Weigerung zu benennen, was bspw. eine Politik der Autono-
miebeinhaltet, ist nicht »radikal«. Eher entspringt sie dem Unwillen, seine Uberlegungen
in die Praxis sozialer Bewegungen zu iiberfithren oder sie itberhaupt fiir diese fruchtbar
machen zu wollen. Doch auch in theoretischer Hinsicht versiegt seine Denkbewegung
am Punkt, wo sie eigentlich spannend zu werden verspricht. Newmans These, aus dem
Spannungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik gehe im Anarchismus eine Politik der Au-
tonomie hervor, ist zuzustimmen, da sie einen geeigneten Rahmen stellt, um zu erfas-
sen, was in anarchistischen Praktiken, Denkweisen, Organisationen, Aktionsformen etc.
tatsichlich geschieht. Wie ich im Ergebnis dieser Arbeit feststellen werde, liegt ein we-
sentlicher Grund der paradoxen Bezugnahme von Anarchist*innen auf Politik bei gleich-
zeitiger fundamentaler Kritik an ihr, darin begriindet, dass der Verselbstindigung anti-
politischer Bezugspunkte und daraus hervorgehender Praktiken entgegenzuwirken ist,
wenn der Anspruch nicht aufrechterhalten wird, die Gesellschaftsform grundlegend zu
verindern (> 6.3).

Daran schliefien sich drei grundlegende Fragen an, denen Newman mit seinen An-
deutungen zu den Themen Sicherheitsparadigma, Grenzen, Uberwachung und Biopoli-
tik nicht nachgeht (Ebd.: 170-177):

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Methodik, Hintergriinde und postanarchistische Theorie

Erstens, was umfasst Politik der Autonomie — also ein Modus, von Staatlichkeit weg-
zustreben und Alternativen an ihrer Stelle zu etablieren — genauer? Was sind die In-
halte, Kriterien und Formen, die anarchistische Politiken der Autonomie annehmen
oder auch nicht annehmen kénnen?

Zweitens, wie wird eine anarchistische Politik der Autonomie generiert? Immerhin
kann nicht davon ausgegangen werden, dass sie gewissermafien »automatisch« aus
dem Auftreten von Anti-Politik hervorgeht, wie Newman suggeriert. Auch Anti-Po-
litik im anarchistischen Verstindnis ist nicht einfach gegeben, sondern ist aktiv zu
formulieren und zu praktizieren. Dementsprechend ist auch die Hervorbringung
von Politiken der Autonomie eine aktive Aufgabe, die bestimmbare Voraussetzungen
hat.

Drittens, wozu dient Politik der Autonomie? In einer Gesellschaftsform, die umfas-
send durch Staatlichkeit strukturiert und organisiert wird, in welcher Staatlichkeit
in alle gesellschaftlichen Sphiren hineinragt und tiefgreifend in Subjekte einge-
schrieben ist, kann ihre Ablehnung oder Zuriickweisung nicht mehr als Selbstzweck
gedacht werden. D.h. mit der Distanzierung soll Organisierung einhergehen. Und
beide sind mit der Prifigurierung einer konkret-utopischen, libertir-sozialistischen
Gesellschaftsform zu verbinden.

Selbstredend ist die Beantwortung dieser Fragen letztendlich in der Praxis zu suchen

statt in abstrakt-theoretischen Uberlegungen. Deswegen werde ich ihnen im folgenden

Kapitel nachgehen, indem ich die ambivalente Ablehnung von Politik bei der gleichzeiti-

gen Bezugnahme auf Politik anhand anarchistischer Quellentexte darstelle und als Pa-

radoxie interpretiere.

https://dol.org/10.14.361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. /de/e - [

159


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:



https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

