
2. Methodik, Hintergründe und

postanarchistische Theorie

In diesem Kapitel werde ich verschiedene Aspekte zur darauffolgenden politisch-

ideengeschichtlichen und politisch-theoretischen Betrachtung des anarchistischen

Politikbegriffs und der damit verbundenen Paradoxität anarchistischen Denkens um-

reißen. Zunächst beschreibe ich das Verhältnis von Anarchismus zu Wissenschaften

(→ 2.1.1) und nehme eine philosophische Annäherung an Paradoxität vor (→ 2.1.2). Bei der

Frage nach einer paradoxen Struktur anarchistischen Denkens knüpfe ich an Proudhon

an (→ 2.2.1), dessenTheorie in eine andereRichtung zumUmgangmit der sozialistischen

Spannung im Politikbegriff (→ 2.2.2) weist als etwa jene von Marx. Daraufhin stelle ich

die Verwendung des Politikbegriffs im zeitgenössischen Anarchismus vor (→ 2.2.3).

Dieser ist von der liberalen Thematisierung von Antipolitik1 (→ 2.3.1) wie auch von anti-

politischen Aspekten anderer Traditionen abzugrenzen (→ 2.3.2). Im Anschluss nehme

ich eine politikwissenschaftliche Arbeitsdefinition des methodisch vorausgesetzten

Politikbegriffs vor (→ 2.4.1). Schließlich führen Grundfiguren poststrukturalistischer

radikaler Demokratietheorien (→ 2.4.2) zum Postanarchismus (→ 2.4.3) und damit zum

theoretischen Rahmen dieser Arbeit ausgehend von Saul Newman (→ 2.4.4).

2.1 Anarchismus, Wissenschaften und Metatheorie

2.1.1 Zum Verhältnis von Anarchismus und Wissenschaften

Die Tradition modernen anarchistischen Denkens ist weithin in der europäischen Auf-

klärung zu verorten, kann als eineVariante ihrer Radikalisierung angesehenwerdenund

reflektiert in diesem Zuge auch ihre interne Widersprüchlichkeit (Mümken 2005: 16).

1 »Antipolitik« wird in der zusammengeschriebenen Schreibweise verwendet, wenn sie auf die

nicht-anarchistische Verwendung des Begriffs verweist, während die durch Bindestrich getrennt

»Anti-Politik« den hier mit Inhalt zu füllenden und zu untersuchenden Arbeitsbegriff in der anar-

chistischen Theorie beschreibt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Das Verhältnis von Anarchismus zu Wissenschaften ist dabei keineswegs geklärt, son-

dern zu problematisieren.2 Es kann –wie das Schema unten verdeutlicht (→ Fig. 5) – auf

mehrfache Weise bestimmt und besprochen werden. Zunächst kann darunter eine wis-

senschaftliche Betrachtung des Anarchismus verstanden werden, in dem Sinne, dass anar-

chistische soziale Praktiken, Denkweisen, Organisationsformen und dergleichen einer

wissenschaftlichenUntersuchungunterzogenwerden,wie es insbesondere in der politi-

schen Theorie und Ideengeschichte, der Anthropologie, der Soziologie, der Geschichts-

wissenschaft oder der Sozialpsychologie vorstellbar ist. Zweitens könnte darunter ge-

fasst werden, das Anarchist*innen wissenschaftlich tätig sind. Demnach ist davon auszuge-

hen, dass sie ihre Interessensgebiete (bspw. kooperatives Sozialverhalten) und Perspek-

tiven (bspw.einegrundlegendeKooperationsfähigkeit vonMenschen) zurUntersuchung

bestimmter Gegenstände einbringen. Darunter fällt auch einemögliche wissenschaftspo-

litischeAktivität,wenn sie etwaZugänge zu akademischemWissen eröffnen, partizipati-

ve Lernformate einbringen und zur selbstorganisierten Aneignung von Bildungsinstitu-

tionen anregen. Drittens werden anarchistische Ansätze in verschiedenenWissenschafts-

disziplinen vorgeschlagen und diskutiert u.a. für die Geographie (Springer 2016), An-

thropologie und Ethnologie (Graeber 2004), Archäologie (Black Trowel Collective 2016)

oder Soziologie (Restivo 2011). Hinsichtlich dieses Anliegens wäre zu benennen, was an-

archistische Forschungsansätze von marxistischen, feministischen, postkolonialen, ra-

dikal-ökologischen Ansätzen oder der KritischenTheorie unterscheidet undwelche Kri-

terien sie dementsprechend aufweisen müssen. Eine vierte Herangehensweise betrifft

die Erarbeitung eines »wissenschaftlichenAnarchismus«,wie ihn insbesondereKropotkin–

analog zum Vorhaben vonMarx, einen »wissenschaftlichen Sozialismus« zu begründen

– zu formulieren versuchte (Kropotkin 1896). Das Anliegen bestünde im Wesentlichen

darin, den Anarchismus als soziale Bewegung und Bündel von Lebensformen mit ei-

ner wissenschaftlichen Grundlage zu unterfüttern. Fünftens bestehen Ansätze einer an-

archistischen Wissenschaftskritik, welche auf die Interessen eines »bürgerlichen« Wissen-

schaftssystems und -apparates sowie auf die funktionale Ausdifferenzierung von Wis-

senschaft als entkoppelter gesellschaftlicher Sphäre abzielt. Darüber hinaus weist sie

Potenziale auf, um die Form von Wissens- und Wahrheitsproduktion der eurozentri-

schenModerne zu kritisieren. Schließlichwäre, sechstens, einewissenschaftliche Kritik an

anarchistischen Positionen oder Praktiken vorstellbar, die freilich nie selbst wertfrei geübt

werden, aber z.B. einen unzulässigen Umgang mit empirischen Fakten oder verkürzte

Darstellungen nachweisen könnte.3

2 Von 2015 bis 2019 wurde im Herbst an der Universität Hamburg der Kongress »Anarchistische

Perspektiven aufWissenschaft« organisiert. Interessierten wurde dabei jeweils ein lohnenswertes

Programm zu verschiedenen anarchistischen Themen geboten. Das Verhältnis von »Anarchismus

zuWissenschaften« war dabei selbst jedoch nicht Gegenstand des Kongresses, was angesichts des

Titels durchaus irritieren könnte.

3 Um ein Beispiel zu nennen: Der anarchistische Aktivist Peter Gelderloos veröffentliche eine Dar-

stellung der frühen Entwicklung von Staaten. Diese ist durchaus fundiert und bezieht diverse

Fachliteratur zum Thema ein (Gelderloos 2016). Eine nähere Betrachtung ergibt allerdings, dass

die Darstellung vom anthropologischen/ethnologischen Standpunkt aus als unzulänglich gelten

muss. Eine daran anschließende Kritik ist nicht an der populärwissenschaftlichen Literatur als sol-

cher festzumachen, sondern an der Behauptung, wissenschaftlichen Standards zu entsprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 71

Diese sechs hier archetypisch getrenntenMöglichkeiten einer BeschreibungdesVer-

hältnisses von Anarchismus undWissenschaften gehen ineinander über. Für diese Dis-

sertationsschrift sind v.a. der erste und zweite Punkt relevant. Inwiefern es Sinn er-

gibt, anarchistische Ansätze in verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen hervorzubrin-

gen und was ihre Kriterien sein müssten, wäre an anderer Stelle zu diskutieren, wird

hier jedoch nicht verfolgt. Gleichwohl färbt der Inhalt des Gegenstandes sehr wohl auf

seine Bearbeitung ab, weshalb im Folgenden u.a. ein Ansatz zum Denken in Parado-

xien und Spannungsfeldern umrissen wird. Kropotkins Anliegen einen »wissenschaft-

lichen Anarchismus« zu erarbeiten, ist für die Theoriegeschichte des Anarchismus be-

deutend, wird an dieser Stelle aber aus denselben Gründen wie ein vermeintlich »wis-

senschaftlicher Sozialismus« verworfen. Selbstverständlich lassen sich aus den theore-

tischen Überlegungen verschiedener anarchistischer Denker*innen durchaus Inspira-

tionen für kritische Sozial- und Geisteswissenschaften ziehen.4 Ebenso ist das Anliegen

nachvollziehbar, emanzipatorische soziale Bewegungen an empirisch feststellbaren ge-

sellschaftlichen Gegebenheiten und sozialen Phänomenen zu orientieren. Anarchismus

und Sozialismus selbst können und sollten aber meiner Ansicht nach nicht (mehr) den

Anspruch erheben, Gesellschaft grundsätzlich nach objektiv und rational bestimmbaren

sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen zu gestalten, weil dies dem ethischen Kern die-

ser Projekte nicht gerecht werden und zudem auf einem problematischenWahrheitsan-

spruch beruhen würde.5 Dennoch wird damit keiner »postmodernen Beliebigkeit« oder

gar einer Postfaktizität in der Politik,wie sie als Kehrseite technokratischenRegierungs-

handelns und der Pluralisierung derWissensgenerierung durch soziale Medien neu be-

fördert wurde, dasWort geredet.

Der letzte Punkt, also eine wissenschaftliche Kritik am Anarchismus, wird in dieser

Arbeit nicht verfolgt. Auch die anarchistische Wissenschaftskritik ist nicht Thema dieser

Arbeit. Dennoch sei in diesem Zusammenhang insbesondere auf Michail Bakunins

Kritik der Autoritätsansprüche von »Wissenschaftler*innen« innerhalb des Sozialismus

hingewiesen, die mit einer Vorform eines sozialkonstruktivistischen Verständnisses

von Wahrheit in den Sozialwissenschaften und einem Glauben an die absolute Gül-

tigkeit von Naturgesetzen korrespondiert (Bakunin 1999: 282–336, vgl. Bakunin 1969:

352ff., Bakunin 1975: 104–113, Lausberg 2012: 30). Diese Position wird von den meisten

4 Bspw. können z.B. Michael Tomasellos (2010) evolutionsbiologische und sozialpsychologische Un-

tersuchungen zu kooperativem Sozialverhalten ganz im Sinne Kropotkins (2011) verstanden wer-

den und gründet sich Eva von Redeckers Revolutionsverständnis (2020) maßgeblich in ihrer Be-

schäftigung mit Gustav Landauer (1907).

In diesem Zusammenhang ist zu erwähnen, dass sich der moderne Anarchismus etwa zeitgleich

mit der Disziplin der Soziologie formiert. Auguste Comte, Herbert Spencer, Henri de Saint-Simon,

Émile Durkheim und andere wurden von anarchistischenDenker*innen rezipiert wie sichmindes-

tens bei Proudhon und Kropotkin feststellen lässt.

5 So argumentiert bspw. auch Rocker gegen den historischenMaterialismus,mit welchemauf unzu-

lässigeWeise naturwissenschaftliche Rationalität auf den Bereich der Sozialwissenschaften über-

tragen wurde. Zugleich wendet er sich gegen den romantischen Geschichtspessimismus, der u.a.

bei Oswald Spengler zum Ausdruck kommt und Grundlage des irrationalen Nationalismus ist.

Vielmehr entspräche die Gestaltung der Gesellschaften »menschlichen Absichten und Zielsetzun-

gen« und somit auch die ihnen zu Grunde liegenden theoretischen, ethischen und politischen etc.

Annahmen (Rocker 1949: 33f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anarchist*innen seiner Zeit bzw. auch anschließend geteilt.6 Auch der philosophi-

sche Relativismus wie ihn Paul Feyerabend (1986) vertritt, kann als Weiterentwicklung

dieser Herangehensweise verstanden werden. Zu erwähnen ist auch eine individual-

anarchistische Kritik an einer vermeintlich »rationalen« Einrichtung gesellschaftlicher

Ordnung (z.B. Stirner 2008: 373ff.), wie auch Landauers nietzscheanischer Kulturpessi-

mismus, dermit einermystisch aufgeladenen Formulierung einer alternativenModerne

einhergeht (Landauer 1977: 7ff., vgl. Landauer 1967: 57–68).7 Die in ihren variierenden

Ausprägungen unter Anarchist*innen verbreitete skeptischeHaltung, kommt gut beiMa-

latesta zum Ausdruck, welcher schreibt, auch in anderen sozialistischen Strömungen

gäbe es

»gewiss Menschen, die den Interessen des Volkes nicht weniger aufrichtig verpflichtet

sind als die Besten unter uns.Was uns als Anarchisten auszeichnet und von allen ande-

ren unterscheidet, ist, dass wir uns nicht im Besitz einer absoluten Wahrheit wähnen;

wir halten uns weder für unfehlbar noch allwissend – was alle Gesetzgeber und po-

litischen Kandidaten implizit zu sein vorgeben; und folglich halten wir uns nicht für

berufen, die Menschen zu lenken und zu führen« (Malatesta 1894: 36f.).

Diewissenschaftliche Betrachtung des Anarchismuswird in dieser Arbeit wie erwähnt in den

Fachgebieten der politischenTheorie und Ideengeschichte sowie der Gesellschaftstheo-

rie vorgenommen. Demnach sind sie auch einer akademischen Begutachtung und Dis-

kussion zu unterziehen,wie sie den zeitgenössischen Ausprägungen und Standards der

Sozial- undPolitikwissenschaften entsprechen.DieserRahmengibt gleichermaßen spe-

zifische Möglichkeiten, wie auch Einschränkungen vor. Insofern bereits die Wahl des

Untersuchungsgegenstandeswie auchdie Fragestellung einer akademischenArbeit eine

Positionierung desWissenschaftlers darstellen, ist auch das zweite angesprochene Ver-

hältnis vonAnarchismus undWissenschaften vonBelang.Die persönlichenBeweggrün-

de des Forschers zur Untersuchung des spezifischen Gegenstandes interessieren dabei

wenigundnurbedingt seine eigenenErfahrungen.Zu thematisieren ist jedochdie Invol-

viertheit einesAutoren,wenn seineVerstrickungmit demGegenstand leicht nachzuwei-

sen ist und daher Befürchtungen nähren könnte, diesen nicht weitgehend wertfrei und

objektiv betrachtenzukönnen.Freilich ist dies bei sozialwissenschaftlichenThemenund

solchen der politischenTheorie häufig der Fall. EinemVerdacht sehen sich Personen, die

sich öffentlich zum Anarchismus bekennen, besonders ausgesetzt: Wissenschaftlichen

Kriterien nicht gerecht werden zu können, da sie Wissenschaft missbrauchen würden,

etwa um »Ideologie« zu verbreiten.Meines Erachtens nach verlangt dies umsomehr die

6 Mit anderen Worten richtet sich die anarchistische Kritik an »Wissenschaftlichkeit« im Wesent-

lichen gehen die Privilegierung akademisch geprägter Personen gegenüber allen anderen sozia-

listischen Aktivist*innen, wie auch gegen den Avantgardeanspruch, der in sozialistischen Ideolo-

gien formuliert wird. Damit steht hinter der Wissenschaftskritik im Grunde genommen die Kritik

an einer Indienstnahme wissenschaftlicher Wahrheitsansprüche zur »autoritären« Formulierung

und Durchsetzung eines Führungsanspruches.

7 Löwy greift die Charakterisierung Landauers als »revolutionären Romantiker« auf, welche sein

Denken so besonders macht (Löwy 2021: 190) und inspiriert, was ich hier als alternative Moderne

bezeichne.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 73

Kennzeichnung eigener Positionen,der Transparenz undNachvollziehbarkeit vonArgu-

mentationsgängen.

Warum ist es darüber hinaus offenbar schwierig, anarchistische Theorie zu entwi-

ckeln? Bereits eine theoretische,8 v.a. aber eine wissenschaftliche und insbesondere ei-

ne akademische Beschäftigung mit Anarchismus löst in anarchistischen Szenen immer

wieder Abwehrreflexe aus. Grundsätzliche Gefahren bei einer anarchistischen Theorie-

bildung werden gesehen in Hinblick auf: a) die als »autoritär« erachtete Vereinheitlichung

des (pluralistischen) anarchistischen Denkens; b) Führungsbestrebungen einzelner Per-

sonenundAvantgarde-Ansprüche bestimmterGruppen statt einer »Spontaneität derMas-

sen« und ihrer akephalen Selbstorganisation; c) die ungenügende Zugänglichkeit, Trans-

parenz und Verständlichkeit, sei es gegenüber der Allgemeinheit oder auch der anarchisti-

schen Szene selbst; d) die Integration, Verharmlosung und Versöhnung anarchistischer Per-

spektiven mit den Bedingungen der herrschaftsförmigen Gesellschaftsform, in welcher

sie hervorgebracht werden; e) die Entradikalisierung und Einhegung der subversiven, re-

bellischen und sozial-revolutionären Implikationen des Anarchismus durch den akade-

mischen Betrieb. Diese Probleme einer anarchistischenTheorieproduktion liegen nicht

etwa in einemgenerellenAntiintellektualismus einer spezifischen soziale Szene begrün-

det, sondern gehen aus einem anarchistischen Engagement selbst hervor. Daher sind

auch diese Überlegungen für die verfolgte Vorgehensweise mitzubedenken.

8 Der Begriff Theoriewird hier in demSinne verwendet, dass Theorieentwicklung auch außerhalb ei-

nes wissenschaftlichen Rahmens vorstellbar ist. Bei Unkenntnis des Anarchismus wird bisweilen

die Frage aufgeworfen, ob »anarchistische Theorie« nicht ein Oxymoron sei. DiesemVorurteil liegt

die Vorstellung zugrundeAnarchist*innenwürden ihre Annahmen allein aus praktischen und sub-

jektiven Erfahrungen ableiten und sich daher theoretischen Denkens verweigern, insofern sie kei-

ne dafür notwendige Distanz zum Erkenntnisgegenstand aufbauen könnten. Ein Überblick über

theoretische Schriften des Anarchismus wie er in dieser Arbeit gewagt wird, entkräftet dieses Vor-

urteil schnell. Es gab und gibt anarchistische Theorie, wenngleich sie eine spezifische Ausprägung

aufweist.

Zugleich treffen einige der hier genannten Punkte der anarchistischen Skepsis gegenüber aka-

demischer Wissenschaft ebenfalls auf Versuche, anarchistische Theorie zu bilden, zu. Bspw. ge-

schieht die Zurückweisung von Avantgarde-Ansprüchen relativ unabhängig von der Kritik an aka-

demischen Wissenschaften. Ebenso werden Tendenzen der Entkoppelung von theoretischer Be-

schäftigung und lebensweltlichen Tätigkeiten kritisiert und zu überbrücken versucht. Jene erge-

ben sich vornehmlich aus einer arbeitsteiligen und ausdifferenzierten Gesellschaftsform, welche

den Eindruck einer (notwendigen) Trennung von Theorie und Praxis reproduziert. Vor allem mit

zwei konkreten Ansatzpunkten soll diese gesellschaftlich bedingte Trennung unterlaufen bzw.

perspektivisch aufgehoben werden: Mit einer »integralen Bildung« (Kropotkin 1901: 6, 184–212),

welche das gleichrangige Erlernen handwerklicher, landwirtschaftlicher und intellektueller Tätig-

keiten für alle Gesellschaftsmitglieder ermöglichen soll. Und mit der Abwechslung dieser Tätig-

keiten nach eigenen Interessen und gesellschaftlichen Erfordernissen.

Dem widerspricht weder zwangsläufig per se die Spezialisierung auf bestimmte Tätigkeiten nach

eigenen Fähigkeiten und Interessen, noch die gesellschaftliche Ausdifferenzierung nach präferier-

ten Tätigkeiten. Entscheidend ist dabei, dass spezielle Tätigkeiten nicht die Selbständigkeit von

Individuen in anderen Bereichen völlig einschränken. Mit der Ausdifferenzierung sozialer Zusam-

menhänge nach spezialisierten Tätigkeiten soll darüber hinaus nicht das Grundverständnis für an-

dere Aktivitäten verloren gehen als auch der Bezug zu einem gesellschaftlichen Ganzen verstellt

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

DieMerkmale einer anarchistischenTheorieentwicklung und einige gängige Kritik-

punkte an ihr aus anarchistischen Szenen wurden hier genannt, um die Herausforde-

rungen und den Hintergrund zumindest anzudeuten, vor welchen diese Promotionsar-

beit steht. Damit setze ich freilich methodische Überlegungen fort, wie sie zuvor schon

angestellt wurden. So lautet bspw. ein Schlüsselargument zweier US-amerikanischer

politischerTheoretiker:

»The method of anarchism enacts the very decentralization […]. Against the liberal

preference or need for central nodes from which to explain and organize the political

system, we argue that anarchism accepts and even constitutes a radical dispersion of

these elements. Dispersion does not mean elimination; anarchists do not subscribe to

a supposedly nihilistic denial of the political but rather to an appreciation for how the

political can in fact incite (rather than overwrite) themyriad forms and capacities of hu-

man existence. The anarchistmethod holds that politics should encourage expressions

of human diversity rather than seek to control and explain it; that political association

and economic activity thrive by adaptability, contingency, and mutliplicity; that these

social units (which we have generically referred to as associations and activities) that

the anarchist method itself frames are nonidentical« (Klausen/Martel 2011: xv).

Fig. 5: Verhältnisse zwischen Anarchismus undWissenschaft

2.1.2 Philosophische Annäherungen an Paradoxität

Mit diesen Überlegungen für ein Denken in Paradoxien einzutreten, ruft erfahrungsge-

mäßstarkeAbwehrreflexehervor.Spannungen,UngewissheitenundAmbivalenzenaus-

zuhalten, fällt Menschen umso schwerer, je komplexer und faktisch widersprüchlicher

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 75

sich ihnen die gesellschaftlichen Verhältnisse – in denen sie sich immerhin orientieren

müssen –darstellen und je stärker die Verdrängungsmechanismen ausgeprägt sind, die

erforderlich sind, um individuelle Psychen zu integrieren. In modernen Herrschafts-

ordnungen werden Menschen angehalten, flexibel auf diese Bedingungen zu reagieren,

statt die potenzielle Plastizität ihrer Gehirne zu nutzen, um Gesellschaft neu zu gestal-

ten, wozu die Philosophin Catherine Malabou (2021) anregt. Trennungen, Ausblendung

und Abgrenzung sind auch wesentlicher und notwendiger Bestandteilder staatlich-ka-

pitalistischen Gesellschaftsform. Inspiration für diese gesellschaftstheoretische Sicht-

weise lässt sich bspw. bei den Konzepten der »Wunschmaschinen« und »Schizoanaly-

se« finden (vgl. Deleuze/Guattari 1977a: 35–48, Ott 2005: 97–124). Vertreten Personen im

gesamtgesellschaftlichen Diskurs marginale und/oder marginalisierte Positionen, wie

bspw. anarchistische oder linksradikale Ansichten, ist der Druck ihre Perspektive ande-

ren gegenüber zu erklären und zu legitimieren nochmals höher. Dies erschwert es zu-

sätzlich, Ambivalenzen in der eigenen Weltsicht einzugestehen und Paradoxien zuzu-

lassen. Zynismus (vgl. Schmidt-Salomon 2006: 146f.), Fatalismus, krampfhafte Rationa-

lisierungoderRomantizismus sindoftmals Folgen eines grundsätzlich vorhandenenBe-

wusstseins über verdrängte gesellschaftlicheWidersprüche, gekoppelt an das subjektive

Empfinden der dringlichen, notwendigen und grundsätzlichen Veränderung derselben.

Sie werden von der eigenen Betroffenheit abgespalten, damit die betreffenden Subjek-

te bei begrenzten individuellen Handlungsmöglichkeiten und trotz ihrer Ohnmachtser-

fahrungen handlungsfähig bleiben.

Doch dies ist keine Zwangsläufigkeit. So thematisiert etwa Zygmunt Bauman die

Problematik der Erlangung von Handlungsfähigkeit in komplexen modernen Gesell-

schaften (Bauman 2005: 11–14). Das Andersartige und Fremde werde in der Moderne

auf ausschließende, unterdrückende und gewaltsame Weise konstruiert, wodurch sich

die Angst vor dem Unbestimmten aber nicht auflösen lasse (Ebd.: 92–129). Baumans

Hoffnung ist, dass postmoderne Menschen lernen könnten, mit Ambivalenzen zu le-

ben und von der Toleranz zur Solidarität zu gelangen (Ebd.: 369–374). Thomas Bauer

beschäftigt sich anhand kulturwissenschaftlicher Studien zum Islam mit Mehrdeutig-

keiten,welche ermit demBegriff der Ambiguität thematisiert (Bauer 2018: 13, vgl. Bauer

2019: 17). Mit Vieldeutigkeiten könnten potenziell verschiedene Bedeutungen vermittelt

werden (Bauer 2018: 50).Dagegen sei dasmoderne Leben durch Ambiguitätsfeindschaft

(Bauer 2019: 36ff.),Wahrheitsobsession, Geschichtsverneinung, Reinheitsstreben (Ebd.:

50), Authentizitätswahn (Ebd.: 60–72) und der problematischen Überzeugung von der

eigenen »Meinung« (Ebd.: 87–97) geprägt und damit die vielfältige Realität der Welt

geleugnet (Ebd.: 12). Eine weitere Inspirationsquelle für den hier entfalteten Ansatz

kann bei Wolfdietrich Schmied-Kowarzki gesehen werden, welche sich mit einer in-

teressanten Interpretation der marxschen Dialektik beschäftigt und damit nach einer

brauchbaren Praxisphilosophie jenseits von dogmatischer »Weltanschauungs-Dialek-

tik« und reformistischer Sozialtheorie sucht (Schmied-Kowarzki 2018). Die folgende

Ausarbeitung eines Denkens in Paradoxien und Spannungsfeldern ist analog zur Intention

zu begreifen, mit der Marx seine Praxisphilosophie entwickelt. Unterschiede bestehen

allerdings hinsichtlich den Verständnissen vonTheorie und Praxis und gesellschaftlicher To-

talität. Weiterhin wird von immanent vorhandenen, erstrebenswerten gesellschaftlichen

Verhältnissen ausgegangen und damit über die Funktion der Philosophie als Kritik hin-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ausgegangen. Ob dies einen Gegensatz zu Marx’ Dialektik darstellt oder als spezifische

Interpretation von ihr angesehen werden kann, wäre an anderer Stelle zu diskutieren,

dazu bietet Schmied-Kowarzki aber schon Ansatzpunkte (Ebd.: 319). In diesem Ab-

schnitt verweile ich noch bei philosophischenÜberlegungen zumdialektischenDenken,

zu denen auch der Logiker Guido Kreis in seiner Auseinandersetzung mit Kant, He-

gel und Georg Cantor einige interessante Gedanken entfaltet und letztendlich auf die

Begrenztheit des menschlichen Verstandes stößt (Kreis 2015).

Über diese Inspirationsquellen hinausgehend, widme ich mich im Folgenden der

Einführung in Paradoxien vonMargaret Cuonzo. Dabei erweist sich die Suche nach al-

ternativen Lösungsansätzen als spannend, wie die Philosophin ausführt. Ermunternd

schreibt sie:

»Indem sie Widersprüche zwischen einigen unserer rigidesten Überzeugungen ans

Licht bringen, verlangen uns Paradoxien wichtige Antworten ab. Wenn wir ein ver-

nunftgeleitetes Leben führen möchten, müssen wir auf paradoxe Widersprüche

zwischen Überzeugungen reagieren, die wir für wahr halten. […] [Das] ist der Grund,

warum es bei unserer Beschäftigung mit Paradoxien und ihren Lösungen um mehr

geht als um bloßes Rätselraten. Wir bemühen uns damit um ein gedankenvolleres,

ein stärker von unserer Vernunft geleitetes Leben« (Cuonzo 2015: 28).

Das Feststellen oder Aufstellen von Paradoxien ist älter als jene berühmten philosophi-

schen Paradoxien des Zenon von Elea aus dem 5. Jh. v. u. Z., welche Aristoteles als lo-

gisch erscheinende Fehlschlüsse aus fehlerhaften Gedankengängen betrachtete. Ob auf

denGebieten der Logik, der Statistik, in der Astronomie oder Biologie, denWirtschafts-

wissenschaften oder inKunstwerken, führen sie auf »derGrundlage einleuchtender Prä-

missen […] mit Hilfe einer plausiblen Überlegung manchmal zu unerwartet absurden

Schlüssen. Paradoxien stoßen uns auf ein Problemunserer Schlussfolgerungen oder der

Aussagen, die wir als Prämissen annehmen, oder der grundlegenden Begriffe, die der

jeweiligen Paradoxie zugrunde liegen« (Ebd.: 24). Und weiterhin

»bergen Paradoxien inmitten scheinbar unproblematischer Bestandteile Konflikte. Pa-

radoxien zwingen uns neu zu überdenken, wie wir die Dinge sehen, weil sie aufde-

cken, dass sich zwei oder mehr alltägliche Auffassungen widersprechen, und uns mit

der Nase darauf stoßen, dass uns eine scheinbar makellose Argumentation in einen

Widerspruch oder einen offenkundigen Irrtum verstricken kann. Mit anderenWorten,

Paradoxien zwingen uns infrage zu stellen, ob unser intuitives Verständnis der Welt

wirklich zutrifft« (Ebd.: 33f.).9

Dies kommt bereits in der griechischenWortbedeutung zum Ausdruck. In einem Fach-

wörterbuch-Eintragwird »Paradox« etymologisch hergeleitet aus demGriechischen von

»para ›wider‹ und doxa ›Meinung‹, wider die gewöhnliche Meinung gehend, unerwar-

tet, unglaublich, sonderbar; dazu das Paradox(on), die Paradoxie, das demGeglaubten,

9 Simon Critchleys Überlegungen zu Humor weisen hierbei eine nennenswerte Analogie zur Wir-

kungsweise von Paradoxien auf (Critchley 2004: 9f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 77

Gemeinten Zuwiderlaufende, das scheinbar Widersinnige; ein Befund, der übliche An-

sichten auf eine überraschendeWeise zuwiderläuft. Dabei kann es sich um zutreffende

oder nichtzutreffendeBefundehandeln« (Regenbogen/Meyer: 482).BasaleÜberzeugun-

gen oder Urteile gewinnen demnach in neuen Situationen und durch ihre Kombination

andere Bedeutungen,weswegen Paradoxien auf subjektiv angenommenenWahrschein-

lichkeiten beruhen, mit denen Menschen die Welt deuten. Jene berufen sich aber nicht

auf völlig subjektiveMaßstäbe, sondern auf intersubjektiv geteilte Erfahrungswerte und

Annahmen, welche gemeinhin als rational angesehen werden. Je höher die subjektive

Wahrscheinlichkeit bewertet wird und je valider ein Argumentationsgang ist, desto tie-

fer ist der Grad der vorgefundenen Paradoxie (Cuonzo 2015: 37–45). »Wirkliche Parado-

xien sind nach dieser Definition Argumente, bei denen der Gedankengang rundum kor-

rekt erscheint. Je offensichtlicher richtig die Argumentation, desto paradoxer das Argu-

ment einerParadoxie« (Ebd.: 46).Weiterhin sind sie vonnicht-paradoxenArgumentatio-

nen und solchen mit schlichtweg falschen Prämissen zu unterscheiden. Sie bestehen in

wechselseitig unvereinbaren Aussagen, die in sich jeweils wiederum paradox sein kön-

nen (Ebd.: 51–61).

Cuonzo bezieht sich maßgeblich auf die Philosophen Mark Sainsbury, John Mackie

und Nicholas Rescher und stellt heraus, dass die Ansätze zur Lösung von Paradoxien

gewöhnlich in der Senkung des intuitiven Verständnisses einer Annahme bestehen,

wodurch die Intuition geschult wird (Ebd.: 66ff.). Nach der ausführlichen Darstellung

undDiskussion von sechs verschiedenen Lösungswegen gibt Cuonzo zu bedenken, dass

die meisten Varianten mit zunehmender Paradoxität meist nur unplausibel angewen-

det werden können. Damit wird umso deutlicher, dass die Lösung echter Paradoxien

weniger eine Angelegenheit logischen Durchdenkens darstellt, weil sie mit Vorstel-

lungsvermögen und somit Sprachpraktiken verknüpft sind, die Vagheit zulassen und

sogar manchmal Widersprüche erlauben (Ebd.: 154ff.). Überzeugungen können zu-

rückgewiesen werden und Vorstellungen in sich zusammenbrechen, was nichts daran

ändert, dass sie in ihrer Ungenauigkeit und Fehlerhaftigkeit für eine Orientierung im

Alltag erforderlich sind. Damit hält die Philosophin fest:

»Obwohl im Alltag nützlich, lässt sich leicht zeigen, dass ihnen die Genauigkeit fehlt

und sie letztlich zuWidersprüchen führen. […]Wennwir diese Vorstellungen nur stark

genug belasten, werden sie früher oder später nachgeben und zu sehr kontraintui-

tiven Ergebnissen oder gar Widersprüchen führen. Bedeutet diese Brüchigkeit, dass

diese Vorstellungen im alltäglichen Leben weniger nützlich sind? Durchaus nicht. […]

Die beste Lösung für alle bis auf die flachsten philosophischen Paradoxien erfordert,

die fundamentalen Fehler in den Begriffen und Vorstellungen zu akzeptieren, die sie

verursachen. Dann können alternative Konzepte an ihre Stelle treten, mit denen sich

einige der misslichen Folgen der ursprünglichen Paradoxien umschiffen lassen. Doch

direkte Lösungen in dem Sinn, dass sie auf Irrtümer in der Paradoxie weisen, gibt es

nicht. Man kann ein anderes System einführen, in dessen Rahmen sich die Prämissen

als falsch erweisen, die Schlussfolgerungen als wahr oder die Argumentation als un-

gültig, aber dieses Konstrukt bedeutet die Schaffung eines Ersatzkonzepts, dass sich

von demjenigen, dass zur Paradoxie geführt hat, unterscheidet. Und darin liegt letzt-

endlich die Hinnahme der Paradoxie« (Ebd.: 160ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Da hier imWeiteren Paradoxien betrachtet werden, die aus gesellschaftlichenWidersprü-

chen hervorgehen, geht es tatsächlich um Überzeugungen, die fortwährend mitein-

ander in Konflikt geraten (Ebd.: 101). Eine wissenschaftsgeschichtliche Beschäftigung

mit Paradoxien zeigt, dass Menschen sich zu ihrer Lösung herausgefordert sehen, dies

aber zu unterschiedlichen Graden als problematisch begreifen. Sainsburg und Rescher

sehen in ihnen »unannehmbare Schlussfolgerungen« und »offenkundig falsche oder

widersprüchliche Schlussfolgerungen« (Ebd.: 170) und vertreten damit einen moder-

nen philosophischen Rationalismus. Mit Cuonzo wird dieser Ansatz im vorliegenden

Zusammenhang in Frage gestellt und zurückgewiesen. Er unterscheidet sich von der

durch Aristoteles eingeführten dialektischen Methode deutlich. So zeigt Zenon, dass

Argumentationsgänge nach »gesundem Menschenverstand« (altgriech.: ευδόξα) selbst

zu Paradoxien führen, während eine Lektüre von Eubulides zum Schluss führt, dass

Paradoxien in der Antike nicht aufgestellt wurden, um gelöst zu werden, eher mit dem

Ziel allgemeine Annahmen – also den Alltagsverstand – zu kritisieren. Hingegen wur-

den imMittelalter sogenannte »Insolubilien« (lat.: »unlösbare Rätsel«) entworfen, deren

Ziel es aber nicht war, Denkweisen oder etablierte Theorien in Frage zu stellen (Ebd.:

187–202). Immanuel Kants Antinomien, die er in Kritik der reinen Vernunft (Kant 2010)

formuliert (und die offenbar Proudhons Denken beeinflusst haben, s.u.) können als eine

Variante von Paradoxien angesehen werden (vgl. Kreis 2015: 11). Damit durchdenkt er

v.a. den Zusammenhang zwischen sinnlichen Erfahrungen und der Objektivität oder

Totalität der letztlich für Menschen nur auszugsweise erkennbaren Welt (Cuonzo 2015:

203–215). Abschließend zeichnet Cuonzo nach, dass nach Imre Lakatos in modernen

Wissenschaften das Auftreten einzelner Falsifikationen oder Paradoxien in Theorien

noch keineswegs zu ihrer Widerlegung führen muss und sich Paradigmenwechsel häu-

fig durch andere als rein rationale und experimentell gestützte Faktoren vollziehen. Paul

Feyerabend ist in diesem Punkt noch radikaler. Trotz ihrer innovativen Funktionsweise

würden Paradoxien im Rahmen herkömmlicherWissenschaften an den Rand gedrängt,

wieThomas Kuhn darstellt (Ebd.: 218–224). »Die Art, wie in Kuhns Phase der ›normalen

Wissenschaft‹ Rätsel gelöst werden, wirft auch Licht auf unsere normale Reaktion auf

Paradoxien. Weil sie unsere grundlegenden Intuitionen infrage stellen, Vorstellungen,

die nicht leicht ersetzbar sind, ist es nur natürlich, dass wir in einer ersten Reaktion

versuchen, sie auszuräumen, um den Glauben an die Tragfähigkeit unserer alltägli-

chen Vorstellungen zu bewahren« (Ebd.: 227f.). Nach der Betrachtung verschiedener

wissenschaftstheoretischer Ansätze bliebe deswegen festzuhalten, dass bei der Lösung

tiefgreifender Paradoxien oftmals kaum Fortschritte erzielt wurden. Dabei machten

Forscher*innen, die sich an Paradoxien den Kopf zerbrechen, immer wieder die Erfah-

rung, dass ihre Beschäftigung mit diesen das Denken und Wissen erweitert, anstatt

Ausdruck ihrer Unzulänglichkeit zu sein (Ebd.: 239–241). Allgemein haben »Paradoxien

die Funktion,überraschendeSachverhalte gründlich bewußt zumachenund eine tiefere

Auseinandersetzungmit ihnen zu provozieren« (Regenbogen/Meyer 2013: 483).

Nachder Lektüre vonCuonzosBuchkannzusammenfassendbetontwerden, (a) dass

Intuition und subjektiveWahrscheinlichkeiten eine entscheidende Rolle zum Verständ-

nis von Paradoxien spielen; (b) dass diemeisten Versuche echte Paradoxien zu lösen und

die gängigen Lösungsansätze nicht besonders überzeugend sind; (c) dass Paradoxien

oftmals unbewusst von alltagsweltlichen Vorstellungen durchzogen sind, anhand derer

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 79

Menschen sich orientieren (und subjektivieren); (d) dass sie dort, wo sie bewusst ge-

macht werden, Beunruhigung hervorrufen und zu ihrer Lösung anspornen; (e) dass es

keine Kriterien gibt, wonach Paradoxien per se als »problematisch« oder »unlogisch« an-

zusehen sind, sondern solche Einschätzungen von den historisch-kontextuellen Ratio-

nalitätsvorstellungen abhängen; (f) dass die Aufstellung von Paradoxien nicht zwangs-

läufig ihre Lösung erfordert, ihr erkenntnistheoretischer Gewinn indessen in der Be-

wusstwerdung über bereits vorhandene (implizite) Prämissen und Überzeugungen so-

wie in deren Hinterfragung liegt.

2.2 Sozialistische Spannung und Verwendung des Politikbegriffs

2.2.1 Eine paradoxe Struktur anarchistischen Denkens?

In der Philosophie wurde das Denken von Widersprüchen, welches seit Aristoteles als

Methodik bestand, durch Kants Antinomien aktualisiert und durch Hegels Wieder-

einführung der Dialektik auch auf gesellschaftliche Vorgänge angewendet. Die »Herr-

Knecht-Dialektik«, die familiäre Triade von Mutter-Vater-Kind oder auch die Verwirk-

lichung bürgerlicher Freiheit und Gleichheit unter ökonomisch und sozial ungleichen

Bedingungen, sind dafür bekannte Beispiele. Grundannahme ist, dass durch die Ver-

mittlung des Widerspruchs aus seiner Synthese etwas Drittes, Neues, hervorgehe,

womit Fortschritte und Entwicklungen generell erklärt werden. Durch die Junghegelia-

ner fanddas dialektischeDenkenEingang in die sozialistischenBewegungen.Nebender

Philosophie Fichtes prägte und bestimmte es so auch Bakunins Denken (Lausberg 2012:

13–19). Dagegen lehnten bspw. Kropotkin und Landauer die dialektische Denkweise ab

(Kropotkin 1896: 3, 14, 29; Landauer 1967: 78ff.), bewegten sich aber gleichwohl zwischen

dualistischen Polen (Herrschaft/Freiheit, Topie/Utopie), deren sinnvolle Vermittlung

sich allerdings nicht aus historischen, ökonomischen oder logischen Gesetzmäßigkei-

ten ableiten lasse. Dies führt zur Vermutung, dass Theoretiker*innen des Anarchismus

versuchten, auf anderenWegenmit gesellschaftlichenWidersprüchen umgehen, als je-

nem der Dialektik.10 Dies erklärt Otthein Rammstedt zutreffend, denMichael Lausberg

ungekennzeichnet zitiert hat:

»Im Anarchismus ist die Praxis der Theorie vorgeordnet wie die extensionale Welt der

verbalen. Daher ist für die Anarchisten nicht nur eine Theorie ohne Praxisbezogen-

heit unwissenschaftlich und als Theorie nicht vorstellbar, sondern es erscheint ihnen

überhaupt unmöglich, die Komplexität der Welt in ihrer Gesamtheit zu erkennen und

theoretische Aussagen darüber zu geben, wie sie sein sollte. Deshalb gibt es keine rein

theoretischen Schriften des Anarchismus, und hierin liegt auch die Schwierigkeit, ihn

immanent zu beurteilen: jedeAbhandlungmüsste formalistisch bleiben.Die anarchis-

tische Lehre weistWidersprüche auf, die sich nicht aus einem theoretischen Unvermö-

genergeben, sonderndie in derWelt selbst sindund sichdaher auch inder Theorie nie-

derschlagen. DieWelt wird von den Anarchisten als ›pluralité d’éléments irréductibles

10 Demgegenüber betont John Clark in Anschluss an Murray Bookchin die Bedeutung dialektischen

Denkens für den Anarchismus (Clark 2013: 13–25).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

et antagoniques‹ (Proudhon) verstanden; dagegen erscheint sie paradoxal, wenn aus

universalistischer Sicht verschiedene Systeme, die such ›Sinn‹ begrenzt sind, zusam-

men in den Blick genommen werden« (Rammstedt 1969: 9, vgl. Lausberg 2012: 12).

Diese Wahrnehmung wird auch von weiteren Autoren geteilt. So betont George Wood-

cock in seinem Einführungswerk, mit welchem er den Anarchismus in Nordamerika

wieder bekannt machte, dieser sei »a creed inspired and ridden by paradox, and thus,

while its advocates theoretically reject tradition, they are nevertheless very much con-

cernedwith the ancestry of their doctrine« (Woodcock 1962: 36).11Herbert Read sieht den

Anarchismus auf einem grundlegenden Paradox beruhen, weil dessen Grundkonzep-

tion von freien Vereinbarungen aus Jean-Jacques Rousseaus Theorie des Sozialvertrages

hervorgehen würde. Mit jener verstricke Rousseau sich wie die meisten politischen

Denker*innen in der Abstraktion idealtypischer Menschen, woraus er die Annahme ei-

nes Allgemeinwillens ableitet, welcher durch eine ideal angeordnete Gesellschaftsform

erfüllt werden könnte. Dies stehe konträr zur Verhandlung divergierender Interessen

in einer Demokratie, weswegen der Aufklärer sich umso mehr getrieben fühlte, die

republikanischen Ideal-Bürger*innen erst erziehen und sie mittels einer Zivilreligion

integrieren zu müssen. Dagegen bestehe die anarchistische Gesellschaftskonzeption

in einer grundlegend pluralen Föderation dezentraler und autonomer Kommunen,12

welche mit dem modernen Staat verständlicherweise in Konflikt stünde und den es

daher zu überwinden gälte – angefangen beim deutschen Staat als Inbegriff eines fana-

tisch verfolgten zentralistischen Projekts eines vermeintlich homogenen Volkes (Read

1945/1971: 129–137, vgl. Graham 1989).

Mit dem Paradox, gesellschaftliche Ordnung durch Anarchie zu erreichen,13 korre-

spondiert jenes, dass Herrschaft nur durch die Aneignung von Macht überwunden und

11 Dementsprechend gibt Woodcock Proudhon in einem Kapitel über diesen auch den beschreiben-

den Beinamen »The Man of Paradox« (Woodcock 1962: 106–143). Woodcocks Ansicht nach wäre

auch Proudhons Ausspruch »Anarchie ist Ordnung« gewollt paradox (»willful paradoxical«) (Ebd.:

275).

12 In diesem Zusammenhang wird die unabgeschlossene Promotionsarbeit von Ferdinand Stenglein

tiefere Einblicke in den umfassenden Begriff der Kommune bzw. des Gemeinwesens geben. Der Titel

des Vorhabens lautet: »Die Praxis der Anarchistischen Kommune: Depropertisierung und intersti-

tielle Autonomie«.

13 Nicht zu Letzt darin erweist sich der Anarchismus als spezifischmodernes Phänomen, insofern gegen

die herrschende Ordnung Chaos gesucht und hervorgerufen, andererseits aber (selbstorganisier-

te) Ordnung hergestellt werden soll. Der Entwurf einer libertär-sozialistischen Gesellschaftsform

dürfe demnach weder bestimmt noch dem Zufall überlassen werden. Siehe dazu auch Baumans

Ausführungen zu Ordnung und Chaos (Bauman 2005: 15–36).

Als paradoxesVorhaben, kann dies auch in Anschluss an Bourdieu bezeichnet werden, der schreibt:

»Es gibt keine vollkommenere Anerkennung als die Anerkennung der doxa, weil sie sich als Aner-

kennungnichtwahrnimmt.Doxaheißt eine Frage bejahen, die ich nicht gestellt habe. Die Bindung

an die doxa ist die vollkommenste Bindung, die eine soziale Ordnung erreichen kann, weil sie sich

noch jenseits der Konstitution der Möglichkeit, anders zu handeln, ansiedelt: Das trennt die doxa

von der Orthodoxie« (Bourdieu 2014: 326). Diese Überlegung weitergedacht, ist der Anarchismus

zwar auch heterodox, kann aber nicht lediglich als eine unter verschiedenen Heterodoxien gefasst

werden, da er das Prinzip der doxa selbst angreift und sich zugleich auf eine libertär-sozialistische

(implizite und nicht-gesetzliche) Heterodoxie beziehen muss, um dies tun zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 81

ersetztwerdenkann,diese sich jedochwiederumnicht zuneuenHerrschaftsformenver-

dichten dürfe (vgl. Leonhardt 2019).14 Darüber hinaus können bereits bei einer gerin-

gen Kenntnis des Anarchismus weitere Vermutungen über derartige Paradoxien in ihm

angestellt werden. Dies betrifft bspw. die Integration sozialistischer und liberaler poli-

tisch-theoretischer Vorstellungen bei der Genese des Anarchismus, welche sich eben-

falls in dessen Freiheitsvorstellung widerspiegeln. Von Bakunin werden sie zum anar-

chistischen Verständnis von sozialer Freiheit synthetisiert, einer Freiheit, welche für ihre

Realisierung nicht nur auf die Ablehnung von staatlicher Herrschaft und religiös-ideo-

logischer Autorität, sondern darüber hinaus auf die Überschreitung der gesellschaftli-

chen Bedingungen und Normen angewiesen ist, in deren Rahmen sie entsteht (Baku-

nin 1969).Historische und zeitgenössische Kontroversen innerhalb anarchistischer Sze-

nen verdeutlichen allerdings, dass die Synthese offenbar bisher nie abgeschlossen wur-

de (resp. nie abgeschlossenwerden kann). Ihr entspricht die Bestrebung,Gleichheit und

Freiheit miteinander verwirklichen zu wollen.

Grundlegende weitere Paradoxa finden sich offensichtlich im Anspruch, in einer

durchstaatlichten Gesellschaftsform nach Autonomie zu streben (→ 3). Dies könnte ne-

ben dem Staat auch auf andere Herrschaftsverhältnisse und -institutionen, wie auf den

Kapitalismus, das Patriarchat, die weiße Vorherrschaft oder die Naturbeherrschung

bezogen werden. Das Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus (→ 4) kann

ebenso als augenscheinliches Paradoxon gelten, insofern es dauerhaft Gegenstand

anarchistischer Diskussionen ist. Weil es aus widersprüchlichen gesellschaftlichen

Verhältnissen hervorgeht,werde ich zeigen, dass dafür tatsächlich bislang keine Lösung

in Aussicht steht. Darüber hinaus führt die Untersuchung des Begriffs der sozialen Revo-

lution (→ 5) – neben dem Nachweis eines Zwischenraumes zwischen sozialer Evolution

und politischer Revolution – rasch zu weiteren Paradoxien im anarchistischen Denken.

Dies betrifft etwa das Verhältnis zwischen Negation und Konstruktion und den Anspruch,

eine radikale und umfassende Gesellschaftstransformation – in-gegen-und-jenseits15

einer von Herrschaft geprägten Gesellschaft – anzustreben. Gerade daraus entspringt

14 Dass im Anarchismus jegliche Form vonMacht abgelehnt wurde oder wird ist ein Mythos, welcher

sich selbst unter Anarchist*innen aufgrund historischer und theoretischer Unkenntnis, wie auch

antiautoritären Reflexen hartnäckig hält. Dennoch ist die zeitgenössische Verwendung des Adjek-

tivsmachtkritisch sinnvoll, da mit ihm die gesamtgesellschaftliche Ungleichverteilung von Macht,

die sich auf die Beziehungen zwischen sozialenGruppenund Einzelnen konkret auswirkt, wie auch

von diesen oft reproduziert wird, thematisiert wird. Dies ist der Fall, weil Herrschaftsverhältnisse

notwendigerweise zu einer hierarchischen Strukturierung der Gesellschaft führen.

In allen folgend betrachteten, klassisch-anarchistischen Quellentexten geht es – was dieses The-

ma angeht – in einer Doppelbewegung um die Ermächtigung von Individuen, unterdrückten sozia-

len Gruppen, ausgebeuteten Klassen, selbstorganisierten Kommunen etc. und die Entmachtung

von politisch, ökonomisch, geschlechtlich, kulturell usw. privilegierten Klassen und Gruppen.

Erwähnenswert ist, dass bspw. Bakunin auch Autorität nicht ablehnte. Diese sei ein soziales Phä-

nomen, kein natürliches. Wenn Autorität freiwillig und auf Zeit übertragen, an Kompetenz fest-

gemacht und daraus keine Privilegien abgeleitet werden, ist sie – wie die Arbeitsteilung – sozial

funktional (Bakunin 1975: 108–113). Dies ist eines derMissverständnisse, die leider auch (Loick 2017:

105) reproduziert.

15 Die Formulierung »in-gegen-jenseits« entnehme ich von John Holloway (2005: 220, 235f.), der sie

auf das Agieren in Brüchen der kapitalistischen Gesellschaftsform bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

das Anliegen, konkrete Utopien zu schaffen sowie präfigurativesHandeln im »Hier & Jetzt«

zu intendieren. Schließlich mögen Versuche, gewählteMittel und angestrebte Ziele in einen

harmonischen Einklang und in eine adäquate Entsprechung zu bringen, zwar einer

hehren Absicht in der anarchistischen Theorie folgen, erweisen sich allerdings in der

Praxis innerhalb widersprüchlicher gesellschaftlicher Bedingungen notwendigerweise

als permanente Herausforderung. Dabei gilt es aber aus der Paradoxie selbst kein Dog-

ma zu machen, dagegen vielmehr auch das in Frage zu stellen, was Pierre Bourdieu als

»Paradox der doxa« bezeichnet, nämlich die

»Tatsache, daß die Weltordnung, so wie sie ist, mit ihren Einbahnstraßen und Durch-

fahrverboten […] ihren Verpflichtungen und Sanktionen grosso modo respektiert wird

und daß es nicht zu mehr Zuwiderhandlungen oder Subversionen, Delikaten und

›Verrücktheiten‹ kommt […]. Oder daß sich, was noch erstaunlicher ist, die bestehende

Ordnung mit ihren Herrschaftsverhältnissen, ihren Rechten und Bevorzugungen,

ihren Privilegien und Ungerechtigkeiten, von einigen historischen Zufällen abge-

sehen, letzten Endes mit solcher Mühelosigkeit erhält und daß die unerträglichen

Lebensbedingungen so häufig als akzeptabel oder sogar natürlich erscheinen können«

(Bourdieu 2005: 7).

Derartige Phänomene werden im Verlauf der Arbeit betrachtet. Doch zunächst gehe ich

auf diewohlmarkanteste Benennungder Paradoxität imAnarchismus ein: demVorwurf

von Marx an Proudhon. Marx kritisiert Proudhon zutreffend für dessen verkürzte Be-

schreibungdesKapitalismus,mitwelcher er die Formdes bürgerlichenPrivateigentums

als konkrete historische Eigentumsbeziehung nicht verstehe. Für den vorliegenden Zu-

sammenhang interessant ist der Vorwurf, dies resultiere aus Proudhons »kleinbürger-

lichen« Denkstrukturen. Diese Ansicht verkam zu einem dauerhaft wiederholten, vul-

gär verstandenen Klischee. Um der Frage nachzugehen, inwiefern hinter dieser Ausein-

andersetzung unterschiedliche Umgangsweisen mit gesellschaftlichen Widersprüchen

stehen, sind die politischen Zerrbilder loszulassen, mit welchen auf anachronistische

Weise Identität gebildet und Autorität behauptet werden sollen. So erläutert Marx dem

Publizisten Pawel Annenkow seine Kritik an Proudhons Buch Philosophie der Staatsökono-

mie oderNotwendigkeit desElends (1847/1966) und stellt dessen »bürgerliche« –mit anderen

Worten »idealistische«16 – Denkweise heraus, mittels derer Proudhon Kategorien und

Ideen vonmateriellen Verhältnissen entkoppele und als immerwährend ansehenwürde.

Jene Gegensätze – namentlich von Besitzenden undMittellosen –, die Proudhon analy-

16 Der Vorwurf des »Idealismus« wurde von Marxist*innen regelmäßig angewandt, um anarchisti-

sche Positionen zu diskreditieren, und war als dieser Kampfbegriff lange Zeit mit einem totalen

Wahrheitsanspruch verknüpft. Dagegen beginnt Bakunin sein Buch Gott und der Staat direkt mit

einem Plädoyer für denMaterialismus und leitet gerade aus diesem aber die Bedeutungmensch-

lichen Denkens, Wollens und Entscheidens ab, wobei er sich auf Proudhon bezieht (Bakunin 2013:

33).

Die Debatte um Idealismus-Materialismus kann hier nicht weiterverfolgt werden, spielt für das

anarchistische Denken aber insofern eine Rolle, als dass sie bei der Genese des Anarchismus einer

der größten philosophischen Streite darstellte.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 83

siert und in ein gutes Gleichgewicht bringen will, möchte Marx in der sozialen Revolution

mit dem Sozialismus überwinden. Am Ende des Briefes schreibt er:

»Herr Proudhon ist von Kopf bis Fuß Philosoph, Ökonom des Kleinbürgertums. In ei-

ner fortgeschrittenenGesellschaft unddurchdenZwang seiner Lagewird der Kleinbür-

ger einesteils Sozialist, andernteils Ökonom, d.h., er ist geblendet von der Herrlichkeit

der großen Bourgeoisie und hat Mitgefühl für die Leiden des Volkes. Er ist Bourgeois

und Volk zugleich. Im Innersten seines Gewissens schmeichelt er sich, unparteiisch zu

sein, das rechte Gleichgewicht gefunden zu haben, das den Anspruch erhebt, etwas

anderes zu sein, als das rechte juste-milieu. Ein solcher Kleinbürger vergöttlicht den

Widerspruch, weil der Widerspruch der Kern seines Wesens ist. Er selber ist bloß der

soziale Widerspruch in Aktion. Er muß durch die Theorie rechtfertigen, was er in der

Praxis ist, und Herr Proudhon hat das Verdienst, der wissenschaftliche Interpret des

französischen Kleinbürgertums zu sein, was ein wirkliches Verdienst ist, da das Klein-

bürgertum ein integrierender Bestandteil aller sich vorbereitenden sozialen Revolu-

tionen sein wird« (MEW 27: 462).

Worauf Marx in diesem Zusammenhang im Wesentlichen hinaus möchte, ist, dass die

soziale Position desTheoretikers seinDenkenmaßgeblich prägt und imFalle Proudhons

(der sich selbst aus ärmlichen Verhältnissen hochgearbeitet hatte, seineWerke als Auto-

didakt schrieb und veröffentlichte) dessen »Vergöttlichung des Widerspruchs« erklären

würde. Proudhon löse den Widerspruch – welcher im Eigentum als konkreter histori-

scher Form und gesellschaftlicher Beziehung begründet liegt – daher nicht auf, verwirft

hingegen das Eigentum an sich, während er gleichzeitig eine Umverteilung der Produk-

tionsmittel fordert, in der Annahme,damitwäre der Kapitalismus überwunden.17 Er be-

diene sich der AntinomienKants umGegensätze zu konstruieren, die er gleichwohl nicht

aufzulösen anstrebe. »DanachhabenalleDinge inderwirklichenWelt ihre schlechte und

gute Seite, sie bewegen sich in einem ›Einerseits – Andererseits‹, ohne daß diese beiden

Seiten als Momente einer unauflösbaren Totalität begriffen würden« (Lenk 1973: 93). Als

selbst erklärter Wissenschaftler bilde sich Proudhon ein, über den materiellen Verhält-

nissen zu schweben und sie beurteilen zu können – ein Vorwurf, den Marx keineswegs

auf sich selbst anwendet, schließlich stehe seine Theorie auf dem Boden des »wissen-

schaftlichenSozialismus«. Interessanterweise schriebMarx fast 20 JahrenachdemBrief

an Annenkow einen zweiten, anlässlich des Todes von Proudhon, an den sozialistischen

Redakteur JohannBaptist Schweitzer.Darinwiederholt er seine Kritik an Proudhons Ei-

gentumsbegriff,weist aber auch auf dessenVerdienste undPopularität hin. InBezug auf

Umgangsweisen mit gesellschaftlichenWidersprüchen endet er mit:

»Proudhon neigte von Natur zur Dialektik. Da er aber nie die wirkliche wissenschaft-

liche Dialektik begriff, brachte er es nur zur Sophistik. In der Tat hing das mit seinem

kleinbürgerlichen Standpunkt zusammen. Der Kleinbürger ist […] zusammengesetzt

aus einerseits und andererseits. So in seien ökonomischen Interessen, und daher in

seiner Politik, seinen religiöse, wissenschaftlichen und künstlerischen Anschauungen.

17 Der inhaltlichen Kritik von Marx an Proudhon wird hier weitestgehend zugestimmt. In seinen Po-

lemiken gegen den Anarchismus diskreditiert sich Marx weitgehend selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

So in der Moral, so in everything. Er ist der lebendige Widerspruch. Ist er dabei, wie

Proudhon, ein geistreicher Mann, so wird er bald mit seinen eigenen Widersprüchen

spielen lernen und sie je nach Umständen zu auffallenden, geräuschvollen,manchmal

skandalösen, manchmal brillanten Paradoxen ausarbeiten. Wissenschaftlicher Schar-

latanismus und politische Akkomodation [= Anpassung] sind von solchem Standpunkt

unzertrennlich« (MEW 16: 31f., Anmerk.: J.E.).

WiederumstelltMarxdas »sophistische«,antinomischeDenkenProudhonsals eines sei-

ner wesentlichen Stilelemente heraus und erklärt dieses aus dessen widersprüchlicher

sozialstruktureller Position. Aus diesem Grund sei er – zur Rechtfertigung seiner eige-

nen Position – gezwungen, mit den Widersprüchen zu spielen, sie zu vermitteln und

gewissermaßen zu affirmieren. Er arbeite sie zu Paradoxien aus, welche er für unauf-

löslich halte und unterschiedlichen Situationen entsprechend anpassen würde.18 Da-

hingehend beachtlich ist Marx’ Lob im ersten Zitat, es sei Proudhons Verdienst, »wis-

senschaftlicher Interpret des französischen Kleinbürgertums zu sein […] [da dieses] ein

integrierender Bestandteil aller sich vorbereitenden sozialen Revolutionen sein« (Marx

1846: 105)werde.Demnach siehtMarxeineNotwendigkeit gegeben,vonderKonstitution

des Bewusstseins der jeweiligen Zeit und sozialen Klassen auszugehen, um gesamtge-

sellschaftlicheVeränderungen zu initiieren.Diewirkliche LeistungProudhons bestünde

weitergedacht also darin, aus einer bestimmten gesellschaftlichen Position heraus nach

Möglichkeiten des Umgangs mit gesellschaftlichen Widersprüchen zu suchen.19 Dieser

Versuch ist offensichtlich anders gestaltet als jener von Marx selbst, der im Sozialis-

mus als Gesellschaftsform die dialektische Synthese des ökonomischen Widerspruchs

sieht. Dabei bleibt unklar, ob er als zentralen Widerspruch jenen zwischen der Entfal-

tung der Produktivkräfte bei den ihnen hinterher hinkenden Produktionsverhältnissen,

oder eher einen politischen zwischenden bürgerlichenKlassenund ihren Feinden ansieht

(Reitz 2013: 118). In jedem Fall begnüge Marx sich nicht mit paradoxen Gedankenspie-

lereien, wie Proudhon es tue. Im Übrigen geht Proudhon selbst auf die Kritik ein und

schreibt, der »Leser hüte sich davor, in diesem Antagonismus, diesen Gedankensätzen,

diesenAusgleichungennur eine geistige Sophisterei vonmir zu sehen. Ichweiß,dass ei-

ne einfältigeTheorie wie Kommunismus oder Staatsabsolutismus viel leichter zu fassen

ist als die Untersuchung der Antinomien. Aber der Fehler liegt nicht bei mir, der ich nur

einfacher Beobachter und Erforscher der Reihen bin« (Proudhon 1866/1963c: 333).

Was also,wenn inProudhonsDenkweisewirklich zumindest eineVariante anarchis-

tischenDenkens insgesamtzumAusdruckkommt?Was,wenneinDenken inParadoxien

tatsächlich als Merkmal auch der politischen Theorie des Anarchismus gelten müsste?

Zumindest BernardVoyenne lädt in seinerDarstellung des Proudhon’schenDenkens da-

zu ein, diese Herangehensweise zu verfolgen:

18 Vor diesem Problem sieht sich auch Christoph Spehr mit seiner Theorie der freien Kooperation ge-

stellt (Spehr 2003: 63ff.).

19 Bezeichnenderweise beschäftigt sich Proudhon jedoch im Wesentlichen mit dem ökonomischen

Widerspruch, während er das patriarchale Geschlechterverhältnis leugnet und sich als Antifemi-

nist zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 85

»Proudhon verneint das Prinzip des Nicht-Widerspruchs, zumindest in seiner banalen

Form, und eben das hat ihm die ständige Anklage wegen Paradox-Verbrechens einge-

tragen. In seinen Augen ist es die Wirklichkeit selbst, die widersprüchlich ist, weil sie

aus dem Konflikt zwischen gegensätzlichen Werten besteht. […] Proudhon denkt in

Widersprüchen; das ist eine Tatsache: er wendet sich gegen ein für allemal empfange-

ne Ideen […] [und versucht]Widerspruch auszudrücken. […] Den Anspruch zu erheben,

Widersprüche zu lösen – anders gesagt: die Bewegung des Fortschritts irgendwo anzu-

halten – heißt unweigerlich die Herrschaft eines neuen Absolutismus und infolgedes-

sen der Intoleranz und des Todes zu öffnen. Es gibt keine definitiveWahrheit, sondern

nur Teilwahrheiten, die ohne ihre Komplementärwahrheiten höchstens Halbwahrhei-

ten sind« (Voyenne 1982: 19–22).

Um einen Gedankensprung in aktuellere Debatten zu wagen, in denen sich diese Pro-

blematik fortsetzt: Bini Adamczak schreibt, im Marxismus habe es Debatten über den

»richtigen Zeitpunkt« der Revolution, die zwischen (ökonomischen und historischen)

Determinismus und (politischen) Voluntarismus oszillierten, gegeben (Adamczak 2017:

89). Dabei übersieht Adamczak, dass sie für die voluntaristische und für die deterministi-

scheHerangehensweise an diese Problematik jeweils ein Zitat von Marx anführen kann,

nicht jedoch für jene dritte Option, also der Entfaltung des sozial-revolutionären Poten-

zials durch »Produktionsverhältnissen und Verkehrsformen, die sich parallel zu den

dominanten entwickeln, um sie schließlich zu ersetzen« (Ebd., → 5.4.2). Die Schaffung

von parallel existierenden Organisationsformen zu den bestehenden der vorgegebenen

Herrschaftsordnung, ist keineswegs ein zu vernachlässigender strategischer Ansatz

innerhalb der Arbeiter*innenbewegung oder anderen oppositionellen Strömungen.

Vielmehr lag darin eine wesentlichste Strategie sozialistischer Bewegungen, die sich in

selbstorganisierten Grund- und Volkshochschulen, Sportvereinen und Freizeitheimen,

Kollektivbetrieben, Konsumgenossenschaften, Wohnungsgenossenschaften, Sparkas-

sen undVolksbanken sowie partizipativenMitbestimmungsgremien in Form vonRäten,

anschaulich manifestierte und institutionalisierte. Entgegen Adamczaks Behauptung

handelt es sich beim Aufbauen und Ausweiten von erstrebenswerten Parallelorgani-

sationen und sozialen Beziehungen eben nicht um eine dritte marxistisch inspirierte

Strategie. Vielmehr kann diese Freiraumstrategie als genuin anarchistisch bezeichnet

werden, wie Erik Olin Wright plausibel herausarbeitet (Wright 2017: 414f., 435–452).

Sie ist daher gleichermaßen von den Strategien revolutionärer Avantgardegruppie-

rungen (Parteikommunismus) und reformorientierter Parteien (Sozialdemokratie) zu

unterscheiden, die sich stark aufmarxistische theoretische Annahmen bzw. deren ideo-

logischer Fragmente beziehen und ihre Politik dem Staat zuordnen. Darüber hinaus

sind anarchistische Strategien auch etwas anderes als evolutionäre Verbandspolitik und

Aufklärungsarbeit (Linksliberalismus).

Proudhon selbst hatte Anteil an der Schaffung lebendiger Parallelorganisationen, in-

dem er an der Gründung proto-gewerkschaftlicher Arbeiterbörsenmitwirkte, in welchen

Arbeiter*innen sich gemeinsam organisierten, sich gegenseitig Aufträge vermittelten,

in Kassen zur Unterstützung von Arbeitslosen einzahlten und Selbstbildung betrieben.

Insofern stellten diese Formen selbstorganisierter gegenseitiger Hilfe und praktischer

Solidarität einen naheliegenden Umgangsversuch mit den Widersprüchen der kapita-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

listischen Gesellschaft dar, der für den bürgerlichen Staat eine weit größere Bedrohung

darstellte, als gelegentlicheHungeraufstände oder die bloße Forderungnach politischen

Mitspracherechten. Überlegungen, wie die grundlegenden Widersprüche möglicher-

weise aufgelöst oder zumindest transzendiert werden könnten, schließen diese Ansätze

der Selbstorganisation nicht aus. Jene konzentrieren sich aber auf Versuche zur Mil-

derung bestimmter Probleme und die Erfüllung konkreter Bedürfnisse. Dass dies in

einer von Herrschaftsverhältnissen durchzogenen Gesellschaft selbst nur auf wider-

sprüchliche, gebrochene und experimentelleWeise geschehen oder ansonsten gar nicht

gelingen kann, ist dabei evident. Um dies theoretisieren zu können, wird dem Denken

in Paradoxien nachgegangen.

2.2.2 Die sozialistische Spannung im Politikbegriff

Im Manifest der Kommunistischen Partei schreiben Marx und Engels in einer berühmten

Passage:

»Sind im Laufe der Entwicklung die Klassenunterschiede verschwunden und ist alle

Produktion in den Händen der assoziierten Individuen konzentriert, so verliert die öf-

fentliche Gewalt den politischen Charakter. Die politische Gewalt im eigentlichen Sin-

ne ist die organisierte Gewalt einer Klasse zur Unterdrückung einer andern. Wenn das

Proletariat […] die alten Produktionsverhältnisse aufhebt, so […] [tritt an] die Stelle der

alten bürgerlichenGesellschaftmit ihren Klassen undKlassengegensätzen […] eineAs-

soziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung für die freie Entwick-

lung aller ist« (Marx/Engels 1844/2009: 43).

Gelesen als historisches Dokument, welches von einem spezifischen Standpunkt heraus

mit klarer Intention formuliert wurde, verdichtet sich darin beispielhaft eine Auseinan-

dersetzung, welche seinerzeit im sozialistischen Lager geführt wurde.Marx und Engels

analysieren Politik als politisches Herrschaftsverhältnis, weswegen Kommunist*innen

sich politisch (in einer Partei) organisieren müssten, um eine andere politische Herrschaft

ausüben zu können. Die Übernahme der Staatsmacht und die Errichtung einer Dikta-

tur des Proletariatswären demnach die Vorbedingungen für die grundlegende Umgestal-

tung der bürgerlichen Gesellschaft, ermöglichten die Vergesellschaftung der Produkti-

onsmittel und damit die Abschaffung der Klassenunterschiede. Letztendlich würde der

Staat als Manifestation politischer Herrschaft »absterben« und einer »freien Assoziati-

on« der Produzierenden weichen, welche zugleich eine herrschaftsfreie Form der poli-

tischen Organisation des Gemeinwesens darstellen würde (Engels 1962: 261ff., vgl. Le-

nin 1970: 330ff.). In diesem Sinne bezeichnete Proudhon den gegenseitigen, freien »po-

litischen Vertrag« als Föderation (Proudhon 2017: 54) und meint, diese sei »sicherlich die

höchste Stufe, die der politische Geist bis jetzt erklommen hat. […] Sie löst alle Schwie-

rigkeiten, die durch die Vereinigung der Freiheitmit der Autorität entstehen« (Ebd.: 56).

Während Gewerkschafter*innen sich auf ökonomische Kämpfe konzentrierten und

im anarchistischen Syndikalismus ein Primat der Ökonomie entgegen der Parteipolitik

gesetzt wurde, schlägt vornehmlich Lenin den entgegengesetzten Weg ein und formu-

lierte ein Primat der Politik (vgl. Lenin 1970). Auch Gramsci, welcher die ökonomistische

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 87

Verengung des klassischenMarxismusmaßgeblich durch eine kulturelle Dimension er-

gänzt und die Notwendigkeit der Machtaneignung innerhalb der Zivilgesellschaft the-

matisiert, geht es damit umdasErringender politischenHerrschaft (Gramsci, in: Becker

et.Al. 2013: 20–35, 241–273).Ebenso geht es Luxemburg,welche kommunistische Partei-

politik als Ausdruck organisierter Macht des Proletariats – im Sinne der Parole der Ers-

ten Internationale »Die Befreiung der Arbeiterklasse muss das Werk der Arbeiterklasse

selbst sein«–repolitisiert,umdieEroberungderStaatsmacht.Gleichwohlbleibtdasam-

bivalente Verhältnis gegenüber der Politik,wie es im frühen Sozialismus auftrat,mit der

Kritik von sozialistischen Basisbewegungen an der Institutionalisierung und Ausdeh-

nung sozialdemokratischer Parteien bestehen.Dies zeigt sich bspw. In den rätekommu-

nistischen Theorien von Anton Pannekoek, Paul Mattick, Karl Korsch, Otto Rühle oder

Sylvia Pankurst (Klopotek 2021).20 Auch in späteren Phasen, etwa bei der Entstehung

der Neuen sozialen Bewegungen in den 1960er Jahren oder der autonomen Bewegung

der 1980er Jahre bis hin zur globalisierungskritischen Bewegung um die Jahrtausend-

wende, kam immer wieder das sozialistische Unbehagenmit der Politik zum Ausdruck.

Aus sozialistischer Perspektive kann Politik nicht neutral sein, weil sich in ihr die ant-

agonistischen gesellschaftlichen Verhältnisse widerspiegeln. Darüber hinaus weist sie

auch eine relative Autonomie auf, wie die marxistischen Staatstheoretiker*innen, be-

ginnendmit Poulantzas (1978/2002) und fortgeführt u.a. von JoachimHirsch (2005) und

Bob Jessop (1990), herausarbeiten. Zudem kommt der autonomeMarxismus,wie er u.a.

von JohnHolloway (2005) vertreten wird, um denWiderspruch der Bezugnahme auf Po-

litik bei ihrer gleichzeitigen Problematisierung nicht herum. Ferner wäre auch noch die

Linie der »Wertkritik« um Robert Kurz zu nennen, in der Politik kritisiert wird (Kurz

1997). Konsequenter als diese ist allerdings Johannes Agnoli (s.u.), der schreibt, die

»wirkliche Autonomie besteht nicht in der Gestaltung von Räumen, die kapitalfrei

oder für das Kapital unwichtig sind oder durch Uneinigkeit der Einzelkapitale ver-

fügbar werden für einen vom Staat besorgten Ausgleich. Sie besteht vielmehr nur

bei einer von Grund auf verwirklichten Unabhängigkeit der Politik vom allgemeinen

Kapitalverhältnis. Und das will heißen: Das Politische ist wirklich autonom nur als

Revolution, als Praxis, die die Logik der kapitalistischen Entwicklung durchkreuzt und

alle Subsumption unter die Verwertung aufhebt« (Agnoli 1995: 22f.).

Dieser Aussage würde auch der orthodoxemarxistische DenkerWolfgangHarich in sei-

ner Kritik der revolutionären Ungeduld (Harich 1971) zustimmen – wobei die daraus gezo-

gene Schlussfolgerung entgegengesetzt zu jener Agnolis ausfällt, weil er nicht mit der

68er-Bewegung sympathisiert.Harichs bekannteKritik amAnarchismus verfehlt diesen

größtenteils, weil er sich an Strohpuppen abarbeitet (individualistisches Freiheitsver-

ständnis), Unterstellungen tätigt (Unterstützung von Regierungspolitik imErstenWelt-

20 In Hinblick auf den historischen Rätekommunismus ist auf die bisher unveröffentlichte Disserta-

tion von Rhena Stürmer mit dem Titel: »Weimarer Linkskommunisten zwischen Partei und Be-

wegung. Eine kulturgeschichtliche Kollektivbiographie« zu verweisen. Wenngleich die Autorin

damit das Problem mit der Politik beschreibt und »politische Gestaltungsmöglichkeiten jenseits

der Parlamente« rekonstruiert, betrachtet sie dezidiert anarchistische Positionen wie etwa Rocker

(1900, 1924c, 2010) zu diesem Thema leider nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

krieg),Projektionen anwendet (Anarchismus als Religionsersatz) und ihmauf unzulässi-

ge Weise die Defizite der 68er-Bewegung zuschiebt (Institutionenkritik). Weil mit dem

Anarchismus das »Endziels der Revolution, unter Mißachtung ihrer objektiven gesell-

schaftlichen Voraussetzungen [vorwegnehmen würde, führe ihn dies zur] Entpolitisie-

rung seiner eigenen Aktivität« (Ebd.: 31). Für Harich ist dies »keineswegs paradox«. Fer-

ner schreibt er:

»In der Anarchie wird politisches Verhalten per definitionem gegenstandslos sein;

denn Politik, der das Merkmal der Staatsbezogenheit fehlte, wäre ein Widerspruch

in sich, ein hölzernes Eisen. Wer also die Anarchie übergangslos, unter Auslassung

des revolutionären Staates zu verwirklichen gedenkt, dem muß es fernliegen, einer

herrschenden reaktionären, konservativen oder reformistischen Politik radikale Al-

ternativen entgegenzusetzen, die mit ihr in dem Punkt übereinstimmen, selbst noch

politischer Natur zu sein. Die Liquidation jeder Art von Politik ist für ihn die einzig

akzeptable Alternative, und solange diese sich nicht realisieren läßt, wird das abs-

trakt-pauschale Nein zum Politischen überhaupt ihm als vorläufiger Ersatz dienen. Es

ist dies der Grund, aus dem der Anarchismus einerseits den wichtigsten politischen

Problemen mit einer immer wieder verblüffenden Konzeptions- und Ratlosigkeit

begegnet und andererseits eine merkwürdige Vorliebe dafür hat, sich fanatisch der

Revolutionierung von Lebensbereichen zu widmen, die politisch dermaßen belang-

los sind, daß die regulären Parteien, welcher Richtung auch immer, sie achtlos zu

übergehen pflegen oder allenfalls ein nur geheucheltes Interesse für sie übrig haben«

(Ebd.).

Der orthodox-marxistische Kritiker erkennt wesentliche Merkmale des Anarchismus,

die er aber nicht adäquat verstehen und interpretieren kann, da er sie in den eigenen

dogmatischen Kategorienmisst (Ziel des politischen Umsturzes): Im Anarchismus wird

Politik als dem Staat zugeordnet verstanden und deswegen abgelehnt. Als Folge der Ver-

weigerung einer revolutionärenMachtübernahme wird keine alternative Politik formu-

liert. Für explizit politischeThemen interessieren sich Anarchist*innen kaum, dafür je-

doch für Veränderungen in einer Vielzahl anderer Lebensbereiche. Trotz dieser zutref-

fenden Beobachtung, verkennt Harich die Spezifik des anarchistischen Denkens, wel-

ches auf die prozessuale Auflösung von Politik als Herrschaftsverhältnis und seine gra-

duelle Ersetzung durch eine qualitativ andere Organisation von Gemeinwesen abzielt.

Dass Harich den Anarchismus darin nur missverstehen kann, ist grundlegend unter-

schiedlichen Verständnissen von historischer Entwicklung, Utopie, Strategie und revo-

lutionären Subjekten geschuldet.

Auch wenn die Debatten im Anarchismus anders gelagert sind und ihnen zumeist

eine Kritik am marxistischen Politikverständnis – v.a. aber aus den daraus gezogenen

Konsequenzen – inhärent ist, zeigt sich auch in ihnen bei näherer Betrachtung eine

hochgradig ambivalente Bezugnahme auf Politik. Bei Peukert scheint das Klischee der

anarchistischen Ablehnung aller Politik erfüllt, wenn er schreibt: »[W]ir Anarchisten

[stehen] auf dem Standpunkte: die Arbeiterschaft habe zunächst die wirtschaftli-

che Umgestaltung, d.h. die Besitzergreifung der sozialen Güter […] zu Gunsten der

Gesammtheit vorzunehmen und die gesammte Staatsorganisation – mithin auch die

damit verbundenepolitischeMacht–zu zerstören« (Peukert 1887b).AuchwennPeukerts

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 89

Formulierung propagandistisch ist, folgt sie durchaus der anarchistischen Tradition.

Nach der Spaltung der Ersten Internationale, heißt es im Gründungsdokument der

Anti-Autoritären Internationale, dem am 16.9.1872 geschlossenen Pakt von Saint-Imier: Die

Teilnehmenden erklären,

»1. Daß die Zerstörung jeder politischen Macht die erste Pflicht des Proletariats ist;

2. Daß jede Organisation einer sogenannten provisorischen und revolutionären politi-

schenMacht, um diese Zerstörung herbeizuführen, nur ein Betrugmehr sein kann und

für das Proletariat ebenso gefährlich wäre, als alle heute bestehenden Regierungen;

3. Daß nach Verwerfung jedes Kompromisses zur Durchführung der sozialen Revolu-

tion die Proletarier aller Länder außerhalb jeder Bourgeoisiepolitik die Solidarität der

revolutionären Aktion einrichten müssen« (zitiert in: Santillián/Peiró 1986: 156f.).

Dagegen formuliertKropotkin20 JahrenachdemPaktundwenig später alsPeukert 1892:

»Eine freie Gesellschaft muß sich in harmonischer Übereinstimmung mit der neuen

ökonomischen Geschichtsphase eine neue Organisation freier Gruppen und freier

Gruppenföderationen suchen. Jeder ökonomischen Phase entspricht eine politische

Phase und es würde nicht möglich sein, das Privateigentum anzutasten, fände man

nicht zugleich einen neuen Modus für das politische Leben« (Kropotkin 1973: 106).

Für kommunistische Anarchist*innen wäre demnach die Schaffung verschiedener öko-

nomischer und politischer alternativer Parallelorganisationen eine sinnvolle Strategie, gälte

es das »Privateigentum anzutasten«, also den Kapitalismus insgesamt zu überwinden.

Wenn es dazu aber einen »neuen Modus für das politische Leben« brauche, heißt dies

letztendlich, dass eine herrschaftsfreie politische Organisation des Gemeinwesens21 prinzi-

piell vorstellbar ist und ausgearbeitet werden kann (→ 3.3.2 und 3.3.3). Dass der Begriff

der »Politik« unter Sozialist*innen erst ab einem gewissen Zeitpunkt Verwendung

fand, während er von revolutionären Sozialist*innen, aus welchen die Anarchist*innen

hervorgingen, abgelehnt wurde, erwähnt Voltairine de Cleyre: »[T]his branch uppre

Anarchist party came out uppre old Socialist party, and originally represented the re-

volutionary wing uppres party, as opposed to those who took up the notion of using

politics« (de Cleyre 1914: 90). Sehr aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch

das Denken Rockers. Prägnant schreibt er, wenn »die Eroberung der politischen Macht

der Sozialdemokratie als die wichtigste Aufgabe erscheint, die der Verwirklichung des

Sozialismus vorausgehen muß, so ist für den Anarchismus die Abschaffung jeder po-

litischen Macht von ausschlaggebender Bedeutung« (Rocker 1900). Mit dieser Aussage

bezieht er sich jedoch explizit auf sozialdemokratische Parteipolitik und kritisiert zu-

gleich Politik im staatlichenRahmen,nichtPolitik an sich.Auch in der programmatischen

Schrift Prinzipienerklärung des Syndikalismus macht er diese Haltung deutlich:

21 Friedrich Engels führt den Begriff des Gemeinwesens ein, um in deutscher Sprache den Inhalt des

französischen Wortes »Kommune« wiederzugeben. Jenes soll eine vom Staat qualitativ verschie-

dene Form politischer Organisation nach der Revolution beschreiben. Er reagiert damit auf die von

Anarchist*innen häufig vorgetragene und offenbar stichhaltige Kritik an der Errichtung eines so-

zialistischen »Volksstaates« (vgl. MEW19: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Als Gegner jeder staatlichen Organisation verwerfen die Syndikalisten die sogenann-

te Eroberung der politischen Macht, und sehen vielmehr in der radikalen Beseitigung

jeder politischen Macht die erste Vorbedingung zu einer wahrhaft sozialistischen Ge-

sellschaftsordnung. Die Ausbeutung desMenschen durch denMenschen ist aufs engs-

te verknüpftmit der Beherrschung desMenschen durch denMenschen, so daßdas Ver-

schwinden der einen notwendigerweise zum Verschwinden der anderen führenmuß«

(Rocker 1919).

Dieser Perspektive bleibtRocker auch in einer Spätschrift treu, inwelcher er retrospektiv

zusammenfasst, jene Parteien, »die sich einst aufgemacht hatten, die politische Macht

unter der Flagge des Sozialismus zu erobern, sahen sich durch die eherne Logik der

Bedingungen gezwungen, ihre sozialistischen Überzeugungen der Politik der National-

staaten zu opfern. Die politische Macht, die sie erobern wollten, hatte allmählich ihren

Sozialismus erobert, bis kaum mehr übrigblieb als der Name« (Rocker 1945: 24). Seine

Kritik richtet sich vorrangig darauf zu verdeutlichen, dass die sozialistischen Parteipo-

litiker*innen das Wesen von Politik im staatlichen Rahmen verkennen, ignorieren oder

leugnen und damit unwissentlich oder willentlich deren Bedingungen akzeptieren und

übernehmen, somit aber ihren eigenen Ansprüchen systematisch nicht genügen kön-

nen. Deswegen stellt er klar:

»Es ist dem Anarchosyndikalismus oftmals vorgeworfen worden, dass seine Anhänger

kein Interesse an der politischen Struktur der verschiedenen Länder und konsequen-

terweise kein Interesse an den tagespolitischen Kämpfen besäßen. Diese Vorstellung

ist gänzlich falsch und entspringt entweder völliger Ignoranz oder vorsätzlicher Ver-

drehung der Tatsachen. Es ist nicht der politische Kampf als solcher, der die Anarcho-

syndikalisten von den modernen Arbeiterparteien grundsätzlich und taktisch unter-

scheidet, sondern die Form des Kampfes und die Ziele, die er anstrebt« (Rocker 1945:

29).

Von einer generellen anarchistischen Ablehnung der Politik im Sinne einer Form der Or-

ganisierung und Regulierung von Gemeinwesen zu sprechen, ist deswegen unzuläng-

lich.22

22 Dennochmuss in diesemZusammenhang benannt werden, dass durch Individualanarchist*innen

oftmals eine Ablehnung »der« Politik vorgetragen wird. Außerdem besteht im insurrektionalis-

tischen Anarchismus eine ausgeprägte Zurückweisung von »politischem« Handeln. Dies kommt

zumAusdruck in den SchriftenDie anarchistische Spannung von AlfredoM. Bonanno (1995) und Bob

BlacksAnarchy after Leftism (Black 1997) und in den Texten vonWolfi Landstreicher, paradigmatisch

in Von der Politik zum Leben. Anarchie vomMühlstein der Linken befreien (Landstreicher 2015). Ähnlich

wie Black entfaltete auch Jason McQuinn sein Verständnis einer post-linken Anarchie ausgehend

von der Kritik an Murray Bookchin (McQuinn, in: Black 1997). Beispielhaft lassen sich daran an-

schließend verschiedene Beiträge anführen, wie der italienische Text Zehn Dolchstöße gegen die Po-

litik (Il Pugnale 1996), Die Politik aus unseren Kämpfen verbannen aus dem Pariser Szeneblatt Guerre

au Paradis (Anonym 2010), Nieder mit der Politik in der Zeitschrift Aufruhr aus Zürich mit (Anonym

2014a) oder jener in der Zeitung Die Erstürmung des Horizonts veröffentlichte Text Die Kunst der Po-

litik oder: was ist links? (Anonym 2014b).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 91

Gleichwohlwird in allen Strömungen des Anarchismus das Politikmachen einer har-

schen Kritik unterzogen. Diese bezieht sich zwar zunächst eindeutig auf staatliche Po-

litik, etwa durch eine Kritik am Souveränitätsprinzip, dem Gewaltmonopol und seiner

Verknüpfung mit der »künstlichen«, imaginären Gemeinschaft der Nation (Anderson

2005).Weiterhinwird imAnarchismusdie Formmoderner demokratischer Parteipolitik

mit ihren Prinzipien der Mehrheitsentscheidungen, der Repräsentation, ihrer Tendenz

zur Hierarchisierung und homogenisierenden Meinungsbildung, kritisiert. Doch auch

darüber hinaus werden politische Logiken kritisiert, insofern sie mit im weiteren Sinne

staatlichen Prinzipien und Logiken verknüpft seien, die auch auf tendenziell selbstor-

ganisierte Gruppierungen übertragen werden. In letzterer Hinsicht ist genauer zu prü-

fen, inwiefern Politik als solche kritisiert wird. In einem Beitrag zu den Bedingungen und

Möglichkeiten sozialer Revolution formuliert Wolfram Beyer abschließend:

»Es geht um die Handlungsfähigkeit der Menschen, die Wiederaneignung der Politik

durch gesellschaftliche Selbstbestimmung.Die Praxis ist dannSelbsttätigkeit stattDe-

legation von Verantwortung und Interessen; es ist auch Entzug sozialer ökonomischer

und politischer Unterstützung, statt Wahl einer richtigen Partei. Die Perspektive der

Sozialen Revolution ist eine Humanisierung der Gesellschaft, die darin liegt, daß Poli-

tik als Machtkämpfe, nämlich als real existierende Politik kritisiert und schließlich am

Ende ins Museum der Geschichte gebracht wird« (Beyer 1991: 23).

Die Aussage scheint einen klarenWiderspruch zu beinhalten, wenn Beyer einerseits ei-

ne »Wiederaneignung der Politik durch gesellschaftliche Selbstbestimmung« anstrebt,

während er zugleich »real existierende Politik« kritisieren und abschaffen möchte.

Mit dem hier vertretenen Ansatz handelt es sich um ein Paradox, welches Politik in

bestimmten gesellschaftlichen Verhältnissen auszeichnet. Beyer gibt dementsprechend

wieder, was als grundsätzliche anarchistische Herangehensweise gelten kann: Eine

unauflösbare Gleichzeitigkeit in der Bezugnahme auf und der Ablehnung von Politik.23

Dies führt zum Ausgangspunkt der ambivalenten Betrachtung von und dem Unbehagen

mit Politik im Sozialismus zurück, welche hier – Bonanno (1995) paraphrasierend – als

sozialistische Spannung bezeichnet wird.

2.2.3 Die Verwendung des Politikbegriffs in der zeitgenössischen

anarchistischen Theorie

Umder Fragestellungdieser Arbeit nachgehen zukönnen, ist selbstredend zubenennen,

welches Politikverständnis derUntersuchung zugrunde gelegtwird.Damit geht es nicht

um eine scholastische Debatte über die »richtige« oder »falsche« Verwendung von Be-

griffen. Intellektuelle Auseinandersetzungen, die allein auf einer definitorischen Ebene

23 Diese Denkbewegung kommt in anderer Formulierung auch bei Rolf Cantzen zum Ausdruck, der

von einer »Entstaatlichung der Gesellschaft« und einer gleichzeitigen »Vergesellschaftung des

Staates« als »libertäre Perspektiven aus dem Anarchismus« für eine strukturierte zeitgenössische

Gesellschaftsformen schreibt (Cantzen 1997: 90–96). Ersteres wäre demnach stärker als »anti-po-

litische«, Letzteres als »politische« Herangehensweise zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

stattfinden, eignen sich nicht und sind nicht zielführend, um adäquate anarchistische

Theorie auszuarbeiten.

Deswegen folgt zunächst ein Überblick über zeitgenössische Denker, die im über-

schaubaren Feld der anarchistischen politischen Theorie für das anarchistische Politikver-

ständnis als relevant gelten können. Den von Sorel und de Lagasnerie inspirierten me-

thodisch vorausgesetzten Arbeitsbegriff von Politik (→ 2.4.1) werde ich von den hier dar-

gestellten Verständnissen unterscheiden.

Murray Bookchin, der Vordenker des libertären Kommunalismus und der sozialen Öko-

logie, verwendet einenähnlichenPolitikbegriffwieHannahArendt,der amIdealder anti-

ken Polis orientiert ist (Bookchin 1992: 175–184, → 3.3).Dieses idealistische Verständniswird

am Ausgangspunkt dieser Arbeit mit der Theoretisierung von (Anti-)Politik verworfen,

um Politik umfassender problematisieren und ihre tendenzielle Zuordnung zu staatli-

chen Logiken und Institutionen kritisieren zu können. Darüber hinaus werden Politik-

konzeptionen abgelehnt,welche sich auf abstrakt-philosophische und ahistorischeWei-

se an antiken Vorbildern orientieren (vgl. Graeber 2007e). Um eine Abgrenzung vorneh-

men zu können, wird dazu Bookchins Darstellung ausführlich zitiert:

»Potentiell könnte das Gefühl der Machtlosigkeit, das zum allgemeinen Unbehagen

geworden ist, auch in unserer Zeit zum Ausgangspunkt einer dualen Machtverteilung

in den großen Nationalstaaten der westlichen Welt werden. Bewußte Bewegungen,

die nachWegen suchen, um von einem zentralisierten, staatlichen ›hier‹ zu einembür-

gerlichen, dezentralisierten und konföderalen ›dort‹ zu gelangen – Bewegungen, die

die Forderungnach kommunaler Konföderation als Alternative desVolkes zuder heuti-

genMachtzentralisierung erheben können – sind bisher noch nicht entstanden.Wenn

wir nicht versuchenwollen – vergeblich, wie ichmeine – denMythos von der Erhebung

des Proletariats wiederzubeleben […], dann werden wir gezwungen sein, Gegen-Insti-

tutionen zu schaffen, die der Macht des Nationalstaats Widerstand entgegensetzen.

[…]

Ich zögere nicht, hier das Wort Politik zu benutzen, solange es in der hellenischen

Bedeutung als das Regieren der Gemeinschaft oder Polis durch Volksversammlungen

verstanden wird und nicht als staatlicher Apparat und parlamentarische Aktivität.

[…] Diese Beobachtung können wir an Gemeinschaften in der ganzen Welt machen

– Gemeinschaften, deren Solidarität die Aussicht auf eine neue Politik des libertären

Kommunalismus eröffnet, woraus dem Nationalstaat eines Tages eine Gegenmacht

erwachsen kann. Ich muß aber als Bedingung betonen, daß wir hier von einer Bewe-

gung reden und nicht von isolierten Fällen, wo Menschen in einer einzigen Gemeinde

die Kontrolle über deren Verwaltungssystem erlangen und dieses auf der Grundlage

von Nachbarschaftsversammlungen umstrukturieren. Wir setzen also voraus, daß ei-

ne Bewegung existiert, die eine Gemeinde nach der anderen reformiert und zwischen

ihnen ein System konföderaler Beziehungen etabliert; ein System, welches dann eine

eigenständige Regionalmacht verkörpert« (Bookchin 1992: 182ff.).

Der dieser Arbeit zu Grunde gelegte Gedanke ist, dass sich das von Bookchin skizzierte

Modell –wie es im demokratischenKonföderalismusder kurdischenAutonomiebewegung24

24 Bookchins Konzeptionwurde von AbdullahÖcalan (2012) aufgegriffen und beeinflusste nachweis-

lich den Versuch eines selbstverwalteten kurdischen Autonomiegebietes.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 93

und in munizipalistischen Bewegungen (Barcelona En Comú 2019) umgesetzt wird –

wenneskonsequentweitergedachtundumgesetztwerdenwürde,nicht als »eigentliche«

oder »wirkliche« politische Organisation zu begreifen wäre, sondern weniger empathisch

aufgeladen, inhaltlich bspw. Als Selbstverwaltung bezeichnet werden müsste, deren kon-

krete Ausprägungen wiederum ihrerseits in Frage gestellt werden.

Dagegen verwendet David Graeber den Politikbegriff in seinen verschiedenen ge-

bräuchlichen Facetten25 (→ 3.3). Nach Graebers Ansicht gründe sich die »politische On-

tologie« der Linken auf die Fähigkeit zur »Imagination« (Ebd.: 46). Dies erweitert er in

einem Essay über die subversive politische Kraft von Kunst (Graeber 2012e: 79–105).Mit

diesen Überlegungen kommt Graeber zu einer Schlussfolgerung, die für sein Politikver-

ständnis signifikant ist:

»This is the essence of politics. Politics is that dimension of social life in which things

really do become true if enough people believe them. The problem is that in order

to play the game effectively, one can never acknowledge its essence. No king would

openly admit he is king just because people think he is. Political power has to be con-

stantly recreated by persuading others to recognize one’s power; to do so, one pretty

much invariably has to convince them that one’s power has some basis other than their

recognition. That basis may be almost anything – divine grace, character, genealogy,

national destiny. […] In this sense politics is very similar to magic, which in most times

and places […] is simultaneously recognized as something that works because people

believe that it works; but also, that only works because people do not believe it works

only because people believe it works. This why magic […] always seems to dwell in an

uncertain territory somewhere between poetic expression and outright fraud. And of

course the same can usually be said of politics. If so, for the art world to recognize it-

self as a form of politics is also to recognize itself as something both magical, and a

confidence game – a kind of scam« (Graeber 2012e: 94).

25 Er wendet ihn sowohl auf die »politischen Ziele« von sozialen Bewegungen (Graeber 2012a: 12) als

auch für deren Abgrenzung zur »politischen Klasse« (Ebd.: 16, 18) und die Ablehnung von »Politi-

kern« (Ebd.: 22, 24, Graeber 2012c: 55) oder auch von »kommunistischenParteipolitikern« (Ebd.: 29)

an. Ebenso schreibt er vom »politischen Spektrum« von links bis rechts (Ebd.: 12, Graeber 2012c: 42,

Graeber 2012d: 73). In der Vergangenheit hätten radikale soziale Bewegungenmit direkter Aktion

und partizipatorischer Demokratie versucht, das »politische Leben« zu revolutionieren (Graeber

2012b: 33). Graeber spricht auch von der »radikalen Politik« (Graeber 2012c: 41), bspw. der Anti-

Globalisierungsbewegung und von einer »Politik der direkten Aktion und des Anarchismus«, von

welcher sich derMainstream-Feminismus abgewandt habe (Ebd.: 63, 65). Eine aktiveGruppe in der

Anti-Globalisierungsbewegung hätte ohne jegliche Ressourcen und Institutionalisierung in einem

»purely political space« (Ebd.: 43) existiert. Das »politische Ideal« revolutionärer Politik innerhalb

von Gruppierungen, die direkte Aktion anwenden, bestünde darin, die Unterscheidung zwischen

einer etablierten Politik die Menschen (am Beispiel von Sorge-Arbeit) unsichtbar macht (und aus-

schließt) und dem damit verbundenen Unsichtbarmachen eben dieser Tätigkeiten, aufzuheben.

Oder, »to put it another way, that action is seen as genuinely revolutionary when the process of

production of situations is experienced as just as liberating as the situations themselves. It is an

experiment onemight say in the realignment of imagination, of creating truly non-alienated forms

of experience« (Ebd. 64).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

In einer post-situationistischen Tradition stehend, ist für Graeber die Dimension des

Imaginären für Politik entscheidend, was sie daher auch grundlegend auszeichne (Gra-

eber 2009: 509–537, Ehrenreich 2007).Demgegenüber wäre die institutionalisierte, for-

malisierte und bürokratische Politik des politischen Systems oder des Staates als »Ver-

waltung« zu begreifen –was vermutlich einer der Gründe ist, warum sich Graeber auch

der (unpolitischen bzw. entpolitisierenden) Bürokratie widmet (Graeber 2015) und mit

Marshall Sahlins einige anthropologische Aufsätze über die Bedeutung des Königtums

veröffentlichte (vgl. Graeber/Sahlins 2017). Zweifellos ist die symbolisch-imaginäre Di-

mension – insbesondere in einer Gesellschaftsform, die ausgeprägte Entfremdung ver-

ursacht – von großerWichtigkeit zum Verständnis von Politik und ein bedeutender An-

satzpunkt,umstaatlich zugeordneten politischenDenkweisenundPraktiken zu entflie-

hen (vgl.Bourdieu 2014: 288–311). So berechtigt der vonGraeber darauf gelegte Fokus ist,

wird Politik in dieser Arbeit jedoch umfassender problematisiert, weswegen auch Grae-

bers arbiträreVerwendung des Politikbegriffs keinen besonders brauchbaren Ansatzpunkt

dargestellt.

Stärker in die Tiefe geht dagegen Richard J. F. Day. Anarchistische Politik ist für ihn

eine »politics of minority rather thanmajority, of affinity than hegemony; a politics that

remains political despite its rejection of the fundamental assumptions of (neo)liberal and

(post)uppres theories of social change. Dispering and realizing this politics, however is

a non-trivial problem« (Day 2005: 17). Statt einer Politik der Forderungen, Anerkennung

und Integration, die auf Identitäten beruht, strebt Day die Realisierung einer politics of

the act, motiviert (in Anschluss an Lacan) von einer ethics of the real an (→ 2.4.3). »This al-

ternative ethico-political couple relies upon, and results from, getting over the hope that

the state and corporate forms,as structures of domination,exploitation anddivision,are

somehowcapable of producing effects of emancipation.By avoidingmakingdemands in

thefirst place, it offers awayout of the cycle throughwhich requests for freedomof rights

are used to justify an intensification of the societies of discipline and control« (Ebd.: 15).

Seine Kritik an der Logik der Hegemonie besteht auf den Punkt gebracht darin, dass sie

mit Politik der Repräsentation, der Anerkennung und Integration verbunden wäre, wel-

che er ablehnt (Ebd.: 18). Andere politische Modi wären dagegen erst in Abgrenzung zu

(post)marxistischen und (neo)liberalen Strategien zu entfalten (Ebd.: 13–17, 45ff., 82ff.,

124, 175).Diese schwer aufzufindende (weil unspektakuläre) politics uppre act würde aller-

dings sowohl intuitiv als auch systematisch von Akteur*innen aus den neuesten sozia-

len Bewegungen in ihren ausgeprägt anarchistischen Praktiken und Organisationsfor-

men angewandt. Dies beträfe insbesondere die freundschaftliche Assoziation von Akti-

vist*innen nach Affinitäten (welche er der Hegemonie entgegenstellt) (Ebd.: 13–17, 34f.,

89f., 95–113, 140–143, 154–166, 178–197) denHandlungsmodus der direkten Aktion (Ebd.:

22–34. 39–50, 190ff.) und die Präfigurierung undErschaffung von Alternativen (Ebd.: 19,

34–44, 163f.).Um politics uppre act zu realisieren, gälte es dahermit der Logik hegemonialer

Politik zu brechen:

»Clearly, the fundamental fantasy of the politics of demand is that the currently hege-

monic formation will recognize the validity of the claim presented to it and respond in

a way that produces an event of emancipation. Most of the time, however, it does not;

instead, it defers, dissuades or provides a partial solution to one problem that exac-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 95

erbates several others. Going through the fantasy in this case means giving up on the

expectation of a non-dominating response from structures of domination; it means

surprising both oneself – and the structure – by inventing responses that preclude the

necessity of the demand and thereby break out of the loop« (Ebd.: 89).

Auch wenn Day attestiert werden könnte, dass er Gramscis Hegemoniebegriff verkürzt

darstellt und seine Ablehnung von hegemonialer Politik daher nur bedingt greift, ist sein

Buch eines der wichtigsten jüngeren Beiträge zur politischen Theorie des Anarchismus

überhaupt. Für die Fragestellung in dieser Arbeit ist Day jedoch in seinem Sinne wei-

terzudenken:Wenn angenommen wird, dass hegemoniale Bestrebungen als Kriterium von

Politik generell gelten müssen, so wären Formen von gegen-hegemonialer und nicht-hege-

monialer Politik (Ebd.: 75, 182, 8, 19, 94, 122, 133, 155, 162ff., 187; vgl. Arditi 2007) ein Wi-

derspruch in sich.Mit anderenWorten, ist Days Politikbegriff unvollständig und eine Pro-

blematisierung von Politik selbst nimmt er nicht vor.Dennoch liefert er einenwertvollen

Beitrag, um die Widersprüche einer potenziellen anarchistischen Politik und den Um-

gangmit diesem zu theoretisieren.

Ähnlich gelagert ist auch Giorel Currans Betrachtung der politischen Philosophie

des Anarchismus. Im Vorwort seines Buches schreibt er, diese erregte seine Aufmerk-

samkeit »perhaps because it had been marginalized for so long, but probably because

it had some very insightful political stories and ideas to tell« (Curran 2007: ix). Die ver-

schiedenen radikalen Stränge emanzipatorischer Bewegungen sieht er in seiner Deka-

de in der Politik der Anti-Globalisierungsbewegung zusammenfließen, bemängelt aber

ebenfalls die Tatsache, dass oppositionelle Politik immer wieder in gegenhegemoniale

Politik münde (Ebd.) und damit – so wäre in Anschluss daran zu konstatieren – immer

wieder vom Rahmen und den Logiken etablierter, tendenziell staatlicher, Politik absorbiert

werde. In seinen Augen ist der »post-ideological anarchist impulse in contemporary dis-

sent […] adeeplydemocratic one.What ismostoptimistic about thisoppositional current

is its determination to continue pushing the democratic impetus by ensuring it incorpo-

rates the principles and practices of freedom, autonomy and equality« (Ebd.). Die dar-

aus hervorgehende autonome–oder auch »radikale« (Ebd.: 4) –Politikwurde oftmals als

gewaltsam, utopisch oder idealistisch gebrandmarkt, weswegen es selbst Anarchist*in-

nen schwer falle, sie ernst zu nehmen. Sie könnten nurwenige politische Erfolge im her-

kömmlichen Sinne verbuchen. Denn »[u]nlike most of the other ideologies, anarchism’s

refusal to subscribe to vanguards, political parties or parliamentary politics denies it the

traditional strategies for political success« (Ebd.: 1). Andererseits hätte der Anarchismus

insbesondere im Zuge der Anti-Globalisierungsbewegung neueWirkungsmacht entfal-

tet:

»Post-ideological anarchism informs the impulse, culture and organization of oppo-

sitional politics today. It refers to the looser and more flexible embrace of anarchist

ideas and strategies in the armoury of radical dissent. Post-ideological anarchists are

inspired by anarchism’s principles and ideas, drawing from them freely and openly to

construct their own autonomous politics. They reject doctrinaire positions and sectar-

ian politics, preferring to mix their anarchism with an eclectic assortment of other po-

litical ideas and traditions« (Ebd.: 2).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Bereits in den neuen sozialen Bewegungen seit den 1960er Jahren sei die Exklusivität

der traditionellen Politik kritisiert und stattdessen eine inklusive »Politik der Diffe-

renz« praktiziert worden. Diese neuenDiskurse und Politikformen hätten auch zu einer

inneren Erneuerung des Anarchismus beigetragen, die ihm unentdeckte politische Gele-

genheiten eröffneten (Ebd.: 5). In der Folge der globalen Umbrüche nach 1989 habe sich

ein neuer politischer Raum geöffnet, in welchem anarchistische Vorstellungen auf undog-

matische Weise verbreitet werden konnten, wobei insbesondere ökologische Themen

an Bedeutung gewannen (Ebd.: 7). Um dies erfassen zu können, brauche es jedoch ein

weites Verständnis davon, was Anarchismus sei. Mit dieser Herangehensweise wäre

der »post-ideologische« Anarchismus vom traditionellen »ideologischen« Anarchismus,

ebenso wie von traditioneller linker Politik insgesamt zu unterscheiden (Ebd.: 11): »In

short, anarchism – post-ideological and green – has emerged as a viable force in the

oppositional politics uppre 21st century« (Ebd.: 13). In seiner Darstellung der Debatte

zwischen »altem« und »neuem« Anarchismus kommt Curran zum Schluss:

»New anarchism, and post-ideological anarchism, still embrace specific political po-

sitions and promote specific values. But in going ›beyond ideology‹ and ›beyond van-

guardism‹, a strict ideological conformity to these values is not demanded. This is not

the same as saying that no underpinning values exist, however. There remain core val-

ues and core political ›bottom lines‹. These include a championing of autonomy, anti-

authoritarianism and social freedom – and a continued determination to see the state

as the problem rather than the solution. Many of these core values are derived from

old anarchism and made more relevant to the current political landscape by new an-

archism« (Ebd.: 48).

Curran nutzt demnach einerseits wie Graeber einen eher alltagsweltlichen Politikbegriff

und wendet ihn wie Day insbesondere auf radikale oppositionelle Strömungen und ihre

Praktiken an, welche er von herkömmlichen Politikformen und etablierten herrschafts-

förmigen politischen Logiken und Institutionen unterscheidet, wobei er für eine Radi-

kalisierung der Demokratie unter einer starken Bezugnahme auf den Autonomiebegriff

eintritt. Darüber hinaus ist er vom Postanarchismus Newmans beeinflusst. Dazu arbei-

tet er sich auch anden seinerzeit aktuellenWerken vonMichaelHardt undAntonioNegri

ab (Ebd.: 226ff.). Curran sieht ein starkes anarchistisches »Temperament« in zeitgenös-

sischer radikaler Politik, mit dem anarchistische Ideen und autonome Politik weitge-

hend begrüßt werden würden (Ebd.: 224). Zusammenfassend stellt er fest:

»A main attraction of this post-ideological anarchism for many radicals today is the

freedom it offers for the autonomous determination of what is ideologically ›best‹ and

the capacity to discard the rest. Once again, it is a politics that rejects the stranglehold

of ideology and draws from a broader political canvas. This is not the same as saying

that post-ideological anarchism is a political ›free for all‹: as we saw, it still contains key

principles and key values, including decidedly green ones. But post-ideological politics

in general, and a post-ideological anarchist politics in particular, do not offer perfect

models of dissent or singular visions of the good society« (Ebd.: 230).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 97

Wenngleich Currans Argumentation stichhaltig ist und er sich mitThemen beschäftigt,

welche zweifellos etwas wie anarchistische Politik umkreisen, geht er nicht so weit, Politik

selbst in Frage zu stellen, um die Stile, Praktiken, Organisationsformen der emanzipa-

torischen sozialen Bewegungen und Gruppierungen, die er beschreibt, klarer von her-

kömmlichenPolitikverständnissenabzugrenzen.DamitwirdauchderEffektderVerein-

nahmung und Entradikalisierung autonomer Politik nicht näher erklärbar, sondern vor-

rangig beobachtet.

Das neuste, umfassendste und vermutlich verbreitetste Buch aus dem anarchisti-

schen Syndikalismus stelltMichael Schmidt und Lucien van der Walts Black Flame. The

Revolutionary Class Politics of Anarchism and Syndicalism (2009) dar (→ 3.4). Das imWesent-

lichen als historische Darstellung angelegteWerk weist deutliche politisch-theoretische

Implikationen auf. Schmidt und van der Walt konstruieren darin – in Abgrenzung zum

Individualanarchismus und auf tautologischeWeise – eine »broad anarchist tradition«,

deren redundanteBenennung schon an ihrer Stichhaltigkeit zweifeln lässt (Schmidt/van

derWalt 2009: 6–27, 45, 61f., 83, 105ff., 110ff., 143, 161, 200ff., 271f., 297f.). Sie stellen dar,

dass sich autonomeBasisgewerkschaften vor die Frage desUmgangsmit Politik und des

Verhältnisses zu dieser gestellt sahen. Mit Politik ist in diesem Zusammenhang die po-

litische Dimension sozialer Kämpfe gemeint, also die Organisation in politischen Grup-

pen, politische Versammlungen, das Hervorbringen von politischen Kampagnen und

schließlich auchdie politischeOrganisation einer klassenlosenGesellschaft. ImWesent-

lichen habe es dazu zwei Positionen gegeben. Erstens jene der »one big union« mit der

Ansicht, dass der Syndikalismus sich selbst genüge und der gewerkschaftliche Kampf

den politischen in sich einschließe (Ebd.: 140f., 159ff., 226). Dabei wurde angenommen,

dass das gemeinsame Klasseninteresse gegenüber politischen Differenzen überwiege

(Ebd.: 229). Zweitens den »organisatorischen Dualismus«, in welchem Massengewerk-

schaften mit anarchistisch-kommunistischen, explizit politischen Organisationen ver-

bunden sein sollen (Ebd.: 22f., 126, 228. 239–252), wie es archetypisch im Verhältnis der

spanischen CNT und FAI zum Ausdruck kam. Schmidt und van der Walt befürworten

letzteren Ansatz und zwar in der nicht selbstverständlichen Ausprägung des Plattfor-

mismus (Ebd.: 256–262).EinedritteHerangehensweise ist eher zwischendenZeilenher-

auszulesen und könnte z.B. bei Rocker rekonstruiert werden.Mit ihrmüsse der Schwer-

punkt selbstverständlich ebenfalls auf derGewerkschaftsarbeit liegen, könnten aber im-

merwieder auch politischeMittel von den Syndikalist*innen selbst genutzt werden (Ro-

cker 1924c).

Der Anarch@-Syndikalismus konstituiert sich in Abgrenzung zum »politischen So-

zialismus«, das heißt v.a. zu politischen Parteien (Ebd.: 6f.). Die Akteur*innen der broad

anarchist tradition brächten dagegen eine eigenständige Politik hervor, die radikal und

populär sei, auf Klassen basiere und dabei vom Ansatz politischer Reformen zu unter-

schieden sei (Ebd.: 9–12). Ebenso stünden sie im Gegensatz zu »statist politics« (Ebd.:

26, 56, 62). Dagegen bringe der Anarchismus eine »politics of class struggle« (Ebd.: 15,

219, 298ff.) hervor. Dementsprechend schreiben sie:

»From the time of Bakunin […] the great majority of anarchists and syndicalists advo-

cated the formation of specific anarchist political groups in addition to mass organisa-

tions like syndicalist unions. In other words, most supported uppressent dualism: the

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

mass uppressen, such as unions, must work in tandem with specifically anarchist and

syndicalist political organisations. Moreover, most believed that these groups should

have fairly homogeneous principle, strategic, and tactical positions as well as some

form of uppressent discipline« (Ebd.: 22f.).

Im anarchistischen Syndikalismus wird die politische Aktion von der direkten Aktion

unterschieden (Ebd.: 138–142). Dennoch unterstellen Schmidt und van derWalt Pouget,

welcher Politik (zumindest demBegriff nach) vehement ablehnte (s.u.) »politischenAkti-

vismus« betrieben zu haben (Ebd.: 137). Die broad anarchist tradition umfassemithin auch

denFlügel der IndustrialWorkers uppreWorld umDanielDe Leon,dessenAnhänger*innen

sich als »wahre Marxisten« verstanden und eine sozialistische Partei gründeten (wenn-

gleich sie in dieser keineswegs aufgingen) (Ebd.: 159–164). Den marxistische Vorwurf,

dass Anarch@-Syndikalist*innen keine Staatstheorie haben und Politik ignorieren,wei-

sen Schmidt und van derWalt begründet zurück (Ebd.: 193).

Damit wird ersichtlich, dass auch Schmidt und van der Walt ihren dogmatischen

Politikbegriff in doppelter Bedeutung einerseits zur Ablehnung von reformorientierter

Politik, sozialistischer Parteipolitik und staatlicher Politik und andererseits zu Cha-

rakterisierung zumindest einer Dimension anarch@-syndikalistischer Aktivitäten

verwenden. Zweifellos spiegeln sie damit eine im Anarchismus verbreitete Gleichzei-

tigkeit wider. Eine Klärung dieser paradox anmutenden Doppeldeutigkeit streben sie

jedoch nicht an bzw. sehen diese im Ansatz des organisatorischen Dualismus gelöst.

Nach der Darstellung dieser relativ prominenten Beiträge zur politischen Theorie

des Anarchismus wird deutlich, dass Bookchin, Graeber, Day, Curran und Schmidt/van

der Walt jeweils von der Politik des radikalen Flügels sozialer Bewegungen, wenn nicht gar

von anarchistischer Politik sprechen. Dass diese dabei im Spannungsverhältnis zur Poli-

tik des Staates und politischen Parteien gesehen wird, erklärt sich von selbst. Day verwen-

det den Politikbegriff durchdacht, aber unvollständig,während Curran und v.a.Graeber

eine alltagsweltliche und arbiträre Verwendung benutzen, wie sie freilich auch bei Ak-

teur*innen emanzipatorischer sozialer Bewegungen bzw. in »linken Szenen« gängig ist.

Bookchin orientiert sich an einem ahistorischen, abstrakten Ideal – wie es auch in vie-

len (normativen)DemokratietheorienzumAusgangspunkt genommenwird.Schließlich

umschreiben Schmidt/van der Walt zwar Aspekte von Klassenpolitik, skizzieren diese

aber eher schematisch und denken sie dogmatisch.

Beim Nachdenken über anarchistische Praktiken, ihrem Meta-Ziel einer gesamt-

gesellschaftlichen Heterotopie und den Möglichkeiten einer mehrdeutigen anarchis-

tischen Gegenhegemonie, äußerst auch Tadzio Müller: »In short: politics is about the

construction of collective identities as the basis for action, and therefore about power.

Thequestionnow is quite simple: dowe think that engaging in politics is still a good idea,

or not?« (Müller 2011: 85). Wäre der Sachverhalt allerdings so eindeutig, würden auch

aus den Beiträgen in der politischen Theorie des Anarchismus klarere und fundierte

Begriffsbestimmungen hervorgehen. Analog zu Ernesto Laclaus Theoretisierung des

Populismus kann angenommen werden, dass die Vagheit des Politikbegriffs in der po-

litischen Theorie des Anarchismus als Ausdruck bzw. Konsequenz der sozialen Realität

gelten kann, deren eigene Rationalität darin besteht, dass sie die Voraussetzung für die

Konstruktion von relevanten politischen Bedeutungen ist (Laclau 2007: 17f.). Und diese

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 99

Bedeutungskonstruktion vollzieht sich (auch) inDebatten über den Politikbegriff – bzw.

in daran anschließenden Diskussionen – selbst.

Dahingehend kann bspw. Agnolis Demokratie- und Staatskritik weiterhelfen. Ste-

phan Grigat schreibt in Anschluss an ihn:

»In dieser Kritik wird Politik einerseits als bewußte Herrschaft und andererseits als

objektiver, den Trägern und Trägerinnen von Politik unbewußter historischer und ge-

genwärtiger Durchsetzungsmodus der Wertverwertung begriffen. Auch die scheinbar

emanzipative Politik der traditionellen Arbeiter- und Arbeiterinnenbewegung und der

Neuen sozialen Bewegungen muß in diesem Verständnis im wesentlichen als Beitrag

zur Durchsetzung der warenproduzierenden Moderne eingeschätzt werden. Allein

die Tatsache, daß alle anfänglich emanzipatorischen Bewegungen, die klassische oder

auch alternative Politik betrieben haben, letztlich immer beim Staat gelandet sind

und in der Regel nicht einmal dazu fähig waren (und es heute schon gar nicht mehr

sind), über den Staat auch nur hinaus zu denken, rechtfertigt es, Politik, auch wenn

sie sich antistaatlich gibt, als staatsfixiert zu begreifen. Die Kritik der Politik setzt

daher weiterhin nicht auf die Wiederbelebung des Politischen oder auf die Rettung

der Politik, sondern auf ihre Abschaffung« (Grigat 2000: 167f., vgl. Agnoli 1968).

Die aus dieser Denkweise entwickelte Fokus auf die reineNegation teile ich nur in einigen

ihrer Ausprägungen und geheweiterhin davon aus, dass emanzipatorische Bewegungen

von ihrer Fixierung auf den Staat gelöst werden und sich jenseits und gegen ihn organi-

sieren können.Darüber hinaus wird in der anarchistischenTheorie dem Staat eine stär-

kere Eigenlogik zugemessen, als es Agnoli tut, der diese freilich als »Schein« charakteri-

siert (Agnoli 1995: 24ff.). Doch auch dazu dient eine grundlegende Kritik der Politik. Um

mit dieser Herangehensweise den liberal-demokratischenDenkhorizont zu überschrei-

ten, werden zunächst Beiträge vorgestellt, die sich in diesem bewegen und mit Antipo-

litik beschäftigen.

2.3 Abgleich mit liberalen Überlegungen und antipolitischen Standpunkten
weiterer Strömungen

2.3.1 Erosion oder Öffnung des Politischen? – Liberal-demokratische

Überlegungen zu Antipolitik

Beiträge, in denen explizit mit dem Begriff Antipolitik26 gearbeitet wird, sind rar gesät.

Wenngleich mit dem vorliegenden Konzept von anarchistischer (Anti-)Politik die post-

anarchistische Denkfigur vonNewman zumAusgangspunkt für den theoretischen Rah-

men genommenwird (→ 2.4.4) und zuletzt Beiträge aus der neueren anarchistischen po-

litischenTheoriedargestelltwurden,sindAnstöße vonAutor*innenaus anderenZusam-

menhängen und Disziplinen zu betrachten, um die hier entfaltete Perspektive einzu-

ordnen und abzugrenzen. Eine grundlegende Frage in Hinblick auf die überschaubaren

26 Zur Verwendung der Begriffe Antipolitik und anarchistischer Anti-Politik s. Fußnote 64.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Schriften im Kontext explizit so benannter »Antipolitik« ist, inwiefern jene eine Erosi-

on und Stillstellung oder eine Öffnung und Erweiterung des Politischen darstellt. Unter

Antipolitikwird wahlweise (1) eine Verringerung der Handlungsmacht staatlicher Politik

durch revolutionäre, reaktionäre sowie strukturkonservative Tendenzen (Schütz 1969);

(2) eine Entfremdung von der Politik, die Depolitisierung bzw. »Politikverdrossenheit«

der Bevölkerung und »Populismus« als ihre Folge (Mulgan 1994, Schedler 1997, Buller et

al. 2019); (3) intellektuelle Dissidenz bzw. Opposition (Konrád 1985); (4a) auf Staat oder

Parteipolitik bezogene neoliberale Postdemokratie oder technokratische »Postpolitik«;

(4b) die Ersetzung einer pluralistischen und liberalen Demokratie durch bürokratische

und technokratische Regierungsstile und bürokratische Verfahren, als auch durch Mi-

litarismus, Autoritarismus und Nationalismus (Howard 2016); oder (5) Terrorismus ra-

dikalisierter Gruppierungen (Becker/Schreiner 1979) verstanden. Das im Kontext rele-

vante Verständnis von György Konrád wird gesondert behandelt (→ 2.3.2). Eine Disser-

tation aus dem deutschsprachigen Raum von André Schmiljun im Bereich der Philoso-

phie knüpft im Wesentlichen an dessen Gedanken an, trägt jedoch nichts zur weiteren

Begriffsbildung bei (Schmiljun 2014). Des Weiteren beschreibt Kewin Repp in einer ge-

schichtswissenschaftlichen Untersuchung ein antipolitisches Milieu in derWilhelmini-

schen Ära desDeutschen Reiches, verwendet dazu ebenfalls das Verständnis vonKonrád

und braucht daher hier nicht betrachtet zu werden (Repp 2000). Der Sammelband von

Becker/Schreiner (1979) ist stark auf den Kontext der Radikalisierung der RAF bezogen.

Doch dieThematik des Terrorismus übersteigt den Rahmen dieser Arbeit, weswegen sie

hier nichtweiterverfolgtwird.Die Kerngedanken der anderenAutorenwerden an dieser

Stelle knapp dargestellt und am Endemit einigen ÜberlegungenWolfgang Fachs reflek-

tiert. Dabei wird sich zeigen, dass das Politische in liberal-demokratischen politischen

Theorien vor einer Zerreißprobe gesehen wird, für welche verschiedene innere und äu-

ßere Gründe angenommen werden, wie sie in der unten platzierten Abbildung darge-

stellt werden (→ Fig. 6).

Der sozial-liberale Schriftsteller und Politikberater Wilhelm Wolfgang Schütz

schrieb in einer Phase von »Erschütterungen« und des »Unfriedens« das Buch Antipoli-

tik.EineAuseinandersetzungüber rivalisierendeGesellschaftsformen (Schütz 1969). SeinBegriff

der Antipolitik ist normativ stark negativ aufgeladen und steht im Verhältnis zu Politik

als besonnener, technokratischer, liberaler Staats- und Parteipolitik. Ausgangspunkt

von Schütz’ Überlegungen ist der wahrgenommene, umfassende gesamtgesellschaftli-

che Transformationsbedarf, welcher von sozialen Bewegungen antizipiert wird, jedoch

auf den strukturellen Konservatismus der Mehrheitsbevölkerung und des politischen

Apparates trifft. In dieser Phase müsse Politik »gegen den permanenten Ansturm

der Antipolitik verteidigt werden […] Diese Auseinandersetzung ist ein verzweifelter

Versuch, den Weg der Wirklichkeit zu erkennen, um aus dem Dunkel der Antipolitik

herauszufinden« (Ebd.: 9). Im Zuge des antizipierten Übergangs (Ebd.: 32f., 39, 53–65,

80–87, 124ff.) zur von ihm so bezeichneten »Wissensgesellschaft« (welche besser als

»Postfordismus« bezeichnet werden könnte) zielt Schütz auf eine staatlich geordnete

und regulierte Transformation ab, damit dem Staat das Politische nicht entgleitet.

Politik soll im Gegenteil, unter veränderten gesellschaftlichen Bedingungen, diesem

wieder zugeordnet werden. Politik sei sachlich gestaltend und pluralistisch, versuche

Konflikte zu vermitteln und sollte humanistischen Werten verpflichtet sein. Dagegen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 101

verweigere sich Antipolitik der technologischen Sachpolitik und misstraue ihr (Ebd.:

85), gleite tendenziell ins Irrationale ab und reduziere gesellschaftliche Komplexität

(Ebd.: 145). Antipolitik sei »ideologisch« (Ebd.: 15, 39, 97), würde auch auf Gewalt zu-

rückgreifen (Ebd.: 51, 59, 71f., 88ff., 92, 132) und wäre nicht kompromissbereit (Ebd.:

142). Schließlich folgere Antipolitik »aus gesellschaftspolitischen Gegensätzen eine

permanente Konfrontation. Politik ist ständig auf der Suche nach Annäherungen und

Überbrückung.Denn die Gesellschaft vonmorgenwird wieder eine Gesellschaft sein, in

der alle Gegensätze enthalten sind, ohne sich auflösen zu lassen« (Ebd.: 43). Mit diesen

Annahmen macht Schütz drei Formen der Antipolitik aus: revolutionäre, reaktionäre

und konservative Antipolitik. Revolutionäre Antipolitik reagiere auf den gesellschaftli-

chen Transformationsbedarf und wäre antipolitisch, insofern sie letztendlich die Frage

nach einer anderen Gesellschaftsform stelle und sich staatlicher Politik verweigere.

Schütz zielt darauf ab, diese »jugendlichen« Oppositionellen für sein sozial-liberales

Reformvorhaben zu gewinnen, also in staatlich orientierte Politik – wenn auch nicht

notwendigerweise in Parteipolitik – einzugliedern (Ebd.: 34, 53, 60, 88, 96, 110–125).

Umgekehrt spricht er jenen, die diesen Weg nicht gehen wollen ab, politisch – also

vernünftig und legitim – zu sein (Ebd.: 32, 132, 187). Unter reaktionäre Antipolitik ver-

steht Schütz den Rechtsextremismus, also die sogenannte Konservative Revolution mit

ihren eindeutig faschistischen Tendenzen: »Das Konservative wird gewalttätig, wenn

umwälzende Veränderungen auf bestehende Bastionen prallen. Für die Bewahrer des

Bestehenden droht eine Welt einzustürzen« (Ebd.: 51). Diese komme also nicht von

einem unbestimmten Außen, sondern resultiere u.a. aus dem verbreiteten Unterta-

nengeist, aus Ressentiments und Unselbständigkeit. Demnach sei ein »Kernstück«

reaktionärer Antipolitik »selbst in dermodernen Gesellschaft die Neigung, Staatsmacht

nicht nur als Absolutismus, sondern sogar als Absolution zu sehen« (Ebd.: 72). Das

Hauptaugenmerk richtet Schütz allerdings auf die konservative Antipolitik, welche er

gleichermaßen in der Bevölkerung wie im Staatsapparat verortet. Erstens bestünde

eine problematische konservative Grundhaltung. Zweitens käme es zu einer Entleerung

und Unbestimmtheit politischer Parteiprogramme, was wiederum zur Entfremdung

der Bevölkerung vom politischen Betrieb und zu Ohnmachtserfahrungen führe (Ebd.:

45ff.). Das ausgeprägte konservative Verhalten und Denken sei zwar

»menschlich verständlich, aber für die Zukunft unhaltbar. Neue Erschütterungen bre-

chen umso schwerer herein, wenn eine Zeit verkrampfter Ruhe vorausgeht. Der Still-

stand bringt heftigere Umwälzungen hervor als der Fortschritt. Das ist der geschichtli-

che Hintergrund vor dem sich der Umriss gewaltiger Veränderungen abzeichnet. Das

ist eine der Ursachen von Unruhe, gegen die sich bestehende Gesellschaftsordnungen

durch Macht oder Wohlstand abgesichert glaubten« (Ebd.: 31).

Gerade der erklärte »Endzustand der Geschichte« führe zu einer »Spannung der Erleb-

niswelten« zwischen Generationen und Milieus, die de facto gespalten sind und weiter

auseinander driften (Ebd.: 36).Die konservative antipolitischeAngstwäre fatal undwür-

de letztendlich ihre eigenen Anliegen untergraben. Denn keine

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Weiterentwicklung hätte Sinn, wenn sie nicht auch Wesentliches aus den Beständen

erhält, wenn sie nicht auf festen Grundlagen aufbaut. Der Vorwurf gegen alle Neue-

rungen, sie gefährdeten das gute Alte, soll in Wirklichkeit das schlechte Alte bewah-

ren und das gute Neue verhindern. Doch die Politik, die sich rühmt, das Bestehende zu

bewahren, ohne den Rhythmus der Entwicklung mit zu vollziehen, schürt die Furcht

vieler Menschen vor dem Unbekannten. Ob sie es nun selber wissen oder nicht, diese

starren Status-quo-Propheten, sie betrügen das Volk – und sie betrügen sich selbst«

(Ebd.: 50).

Entgegen den ausgeprägten revolutionären, reaktionären und konservativen antipoliti-

schen Tendenzenwill Schütz staatliche Politik erneuern, legitimieren und handlungsfä-

hig machen, um die bestehende liberale Demokratie zu erhalten. Dazu fordert er eine

»permanente Reform, und zwar unter Beteiligung des Volkes, der Menschen, des ein-

zelnen« (Ebd.: 181), wozu es gälte, die »engagierte junge Generation« zur Mitwirkung

am politischen Reformprojekt zu begeistern (Ebd.: 120). Aus der von Schütz geforderten

Flexibilisierung von Politik – imSinne ihrer Erneuerung umunter Bedingungen der un-

vermeidlichen bzw. bereits vollzogenen gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen hand-

lungsfähig zu bleiben – ergibt sich zugleich ihre Reduzierung und Verengung auf den

Staat. Diese beruht gerade darauf, dass sie auch außerparlamentarische Gruppen und

Organisationen an sich bindet. Daher wäre der Anarchismus nach Schütz’ Argumenta-

tion eindeutig als »revolutionär-antipolitisch« abzulehnen und zu bekämpfen.

Bei der Betrachtung von Geoff J.Mulgans Politics in an Antipolitical Age (Mulgan 1994)

beziehe ich mich auf den gleichnamigen ersten Artikel in der Aufsatzsammlung, weil

sich hierin seine Grundgedanken zur Thematik verdichtet finden. Mulgan beschreibt

eine Erosion der modernen Politik, die erst mit der Industriegesellschaft aufgekommen

und mit Rationalismus, Aufklärung, Parteien und dem Parlamentarismus verbunden

sei. Moderne Politik wurde wesentlich in Reaktion auf die sozialistische Bewegung ge-

formt, ist umNationalstaatenherumorganisiert und stelltmitDemokratie als höchstem

Wert einen fortlaufenden Transformationsprozess dar (Ebd.: 10ff.). Nach 200 Jahren

moderner Politik befänden wir uns heute in einem »antipolitischen Zeitalter« (Ebd.:

13), weswegen Mulgan danach fragt, wie eine Repolitisierung der Gesellschaft unter

den veränderten Bedingungen gelingen könne. Antipolitik zeige sich u.a. darin, dass

sich soziale Bewegungen fast ausschließlich als Ein-Themen-Bewegungen formieren,

damit jedoch keine Vision verbänden und den Anspruch auf gesamtgesellschaftliche

Transformation aufgeben würden (Ebd.: 15). Sie zeige sich am Verlust einer aktiven

Bürger*innenschaft, also an politischer Passivität und Partizipationsverweigerung,

schließlich auch am Verlust politischer Tugenden, die sich am Gemeinwohl orientieren

(Ebd.: 20–25).

Mulgan kritisiert gegenwärtige Denker*innen dafür, dass sie antipolitische Utopien

konstruieren, den Hass auf Politik schüren sowie sich der Frage nach dem Umgang mit

demokratischerMacht verweigernwürden (Ebd.: 26). Darüber hinaus siehtMulgan sys-

temimmanente Gründe dafür, dass moderne Politik erodiere. So sei die klassische Aus-

einandersetzung von Fortschritt und Reaktion nicht mehr vorhanden, wodurch Politik

gewissermaßen entzaubert werde (Ebd.: 10). Die Bindung der Demokratie an den Staat

reduziere denpolitischenWettbewerbumdieKontrolle desselben,während ihre Zentra-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 103

lisierung imNationalstaat zurDesillusionierung führe, da andere Institutionen undGe-

meinschaften keine eigenständigen politischen Anliegen hervorbringen könnten (Ebd.:

14f.). Die verfassungsmäßige und von Medien geförderte Formalisierung von Politik als

Regierung und Opposition führe ebenfalls zur Abwertung anderer Formen, weswegen

sie als langweilig, uninteressant und unbeeinflussbar empfunden werde (Ebd.: 18). Ge-

rade die Ausdehnung des Staates – und hier insbesondere seiner Bürokratie – führe,

wie bei niedergegangenen, implodierten Imperien, zum Bedeutungsverlust von Politik,

die ihren Platz verliere, wenn sie in alle gesellschaftlichen Sphären eingreife (Ebd.: 19f.).

Schließlich habe sich die politische Klasse als professionelle, technokratische Elite ver-

selbständigt und biete keine Großerzählungen mehr an, weswegen Bürger*innen nicht

mehr an politischer Gestaltung des Gemeinwesens partizipieren wollen, weil sie keine

Entwicklungsmöglichkeiten mehr in ihmwahrnehmen würden (Ebd.: 22ff.).

Mulgan geht davon aus,dass es immerMacht unddamit auchHerrschaft gebenwer-

de (Ebd.: 26),weswegen die Gründe, umGesellschaft politisch zu organisieren, bestehen

blieben. Diese könne nicht nach vermeintlich natürlichen Regeln oder Traditionen or-

ganisiert werden (Ebd.: 28f.). Da weder Parteien noch politische Bewegungen oder eta-

blierte Institutionen überzeugende Angebote, Programme und Visionen formulierten,

um die gesellschaftlichen Probleme zu lösen, sieht Mulgan drei Handlungsoptionen für

Politiker*innen, von denen er die beiden ersten – »business as usual« und charismati-

schen Populismus – pro forma vorträgt. Er plädiert für die dritte Form, den »politician

as social creator […] [who] represents a conscious rejection of the three dimensions –

national state, ideology, class or interest constituency –within whose space the modern

politician had to function, while at the same time remaining in tune with the most fun-

damental idea of politics, the expressionof a self-conscious collectivity« (Ebd.: 31).Damit

würde die Verbindung von Themen und die politische Arbeit an den Schnittstellen von

sozialen Milieus möglich, wobei sich Politik selbst dann nicht mehr im herkömmlichen

Rahmen von Souveränität und politischer Macht bewege (Ebd.: 32ff.).

Deutlich wird, dass Mulgan keinen eigenständigen Begriff von Antipolitik ent-

wickelt, sondern diese lediglich als Diagnose einer Erosion des Politischen begreift.

Es handle sich bei Antipolitik gewissermaßen um die Aufgabe des Anspruchs, gesell-

schaftliche Probleme kollektiv und demokratisch zu bearbeiten. Unter den veränderten

Bedingungen gälte es diesen Entwicklungen gegenzusteuern und neuen politischen

Formen Raum zu geben.

Andreas Schedler knüpft mit der Einleitung des Sammelbandes The End of Politics?

Explorations into Modern Antipolitics (Schedler 1997) beim Gedankengang Mulgans an, be-

greift Antipolitik jedoch nicht vorrangig als (problematische) Antwort auf die Krise des

Politischen, wie jener es tut, sondern gesteht ihr eine eigene Logik zu. Die Versuchung

sei groß, »to view antipolitics as a mere response to these critical developments, as an

ideological superstructure derived from contradictions which have arisen in the foun-

dations of politics. In contrast the contributors that make up this volume do not treat

antipolitical discourses as simple dependent variables caused by political failure and cri-

sis. Instead they comprehend them as variables of their own logics and weight« (Ebd.:

2). Dennoch entstünde Antipolitik zweifellos durch die allseits proklamierten politis-

chen Krise als »crisis of governability, crisis of the nation state, crisis of democracy, cri-

sis of representation, crisis of political parties, crisis of ideology, crisis of confidence and

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

of course, crisis of politics« (Ebd.). Um Antipolitik definieren zu können, bedient sich

Schedler einer relativ klaren Definition von Politik. Sie umfasse im Wesentlichen drei

Dinge: »the definition of societal problems and conflicts, the elaboration of binding de-

cisions and the uppressent of its own rules. Politics delineates the realm of common af-

fairs. It manages these collective affairs in an authoritative way. And it determines the

rules and metarules which govern these operations« (Ebd.). Damit verwendet er eine

funktionale, ahistorische und amoralische Definition. Politik »presupposes the uppress

of a community whose members are aware of their mutual interdependence as well as

of their internal differences, who are able to act in convert and who are willing to accept

authoritative decisions« (Ebd.: 3).27

Schedler geht mit Habermas von der Unterscheidung des Privaten und der Öffent-

lichkeit als entscheidendesMerkmal von Politik aus, die sich erst im politischen Prozess

und in der konflikthaften Abgrenzung zu anderen Sphären ausbilde. Diese stehe imGe-

gensatz zur Annahme einer grundsätzlichen Polarität von politischer Macht oder einer

fundamentalen antagonistischen Struktur von Konflikt. Die Autonomie des Politischen

musste immer behauptet werden und wurde insbesondere durch die neoliberale Tech-

nokratie geschwächt (Ebd.: 5ff.). Politik »is called upon to recognize, protect and recon-

cile these differences, to diffuse them and at the same time to assure their coexistence«

(Ebd.: 6). Dies würde von antipolitischenTheorien abgelehnt uppre,welche »contain the

temptation to uppress the differences they ignore, to manufacture with violent means

the societal unity they assume« (Ebd.: 6). Eine vollständig homogene Gesellschaft, wie

sie Populismus, Nationalismus, Marxismus und religiöser Fundamentalismus anstre-

ben würden, brauche keine Politik, wäre in der Realität aber nicht vorzufinden. Hierbei

widerspricht Schedler sich,wenn er gleichzeitig feststellt, dass auch der klassische Libe-

ralismus einen antipolitischen Kern aufweise, da dieser sich z.B. auf die Metapher der

unsichtbaren Hand eines sich selbstregulierenden Marktes beziehe (Ebd.: 5). Er weist

die verbreitete Sprache einer permanenten Krisenhaftigkeit von Politik zurück,mit wel-

cher einige Autor*innen ihre Entmachtung und ihr Verschwinden feiern würden (Ebd.:

7). Statt der – nach seiner Ansicht gängigen Problematisierung – von politischerMacht,

Zwang undAutorität tritt er für ein konsensuales, horizontales und kooperativesMacht-

verständnis in Anschluss an Arendt ein (Ebd. 8). Im Unterschied zu dieser geht Sched-

ler davon aus, dass Politik nicht vorab normativ bestimmt, wobei ihre Merkmale den-

noch beschriebenwerden könnten (Ebd.: 11f.). Neben den »ideologischen« Projekten be-

schreibt Schedler vier Formen von Antipolitik, namentlich instrumentelle (technokrati-

27 Der Anarchismus setzt ebenfalls eine Gemeinschaft voraus, derenMitglieder sich ihrer gegenseiti-

gen Abhängigkeit wie auch ihrer Unterschiede bewusst sind, strebt aber kein übereinstimmendes

Handeln und keinenWillen an, autoritative Entscheidungen zu akzeptieren. Wenn antipolitische

Ideologien diese Basisprinzipien von Politik zurückweisen würden, stellt sich die Frage, inwiefern

Anarchismus nach Schedlers Beschreibung als eine solche zu gelten hat. »Instead of collective pro-

blems they see a self-regulating order; instead of plurality they perceive uniformity; instead of

contingency they state necessity; and instead of political power they proclaim individual liberty«

(Ebd.: 3). Von diesen vier Kriterien erfüllt der Anarchismus zwei und die anderen beiden nicht:

Er geht von einer sich selbst regulierenden Ordnung aus und gibt der individuellen Freiheit ten-

denziell den Vorrang vor politischer Macht, während er gleichzeitig durchaus für Pluralität statt

Uniformität und für Kontingenz statt Notwendigkeit eintritt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 105

sche), amoralische (auf Rational-Choice-Ansätzen beruhende), moralische (auf funda-

mentalistischen Überzeugungen gründende) und ästhetische (d.h. populistisch insze-

nierte) Antipolitik. Während auf den Anarchismus keine dieser Herangehensweisen in

Reinform zutrifft, bleibt allerdings zu fragen, ob diese antipolitischen Formen nicht in

unterschiedlichen Graden und Ausprägungen Teil jeder Politik sind. Damit zeigt sich,

dass Schedler die grundlegendeUmkämpftheit des Politischen,welche er selbst benannt

hat, relativiert und ihre demokratisch-liberale Form als normativ bewertetes Idealbild

und Maßstab zur Bestimmung von Antipolitik zugrunde legt. Immerhin lässt sich nur

damit seine These begründen, es fände eine antipolitische Ablehnung und Verwerfung

von Politik und zugleich ihre Kolonialisierung durch verschiedene andere Rationalitäten

statt.

Schließlich entwickelt Dick Howard in Between Politics and Antipolitics (Howard 2016)

noch eine andere Perspektive auf die Thematik, indem er Politik und Antipolitik als in

einemdialektischenVerhältnis aufeinander bezogen betrachtet.Antipolitikwürde in ih-

ren Formen als staatliche Bürokratie, der Technokratie, des Kommunismus oder auch

des unregulierten Kapitalismus selbst politisch wirken und somit in einer kontinuierli-

chen Spannung zu Politik stehen. Howard verortet sie ähnlich wie die zuvor genannten

Autoren in einem liberal-demokratischen Rahmen und bezieht sich dabei ebenfalls auf

Habermas und Arendt. Dabei interessiert Howard stärker das Politische imWeiteren als

die (staatliche) Politik im engeren Sinne (Howard 2016a: iv).

Eine wichtige Einsicht sei, dass sich die Annahme, aus dem Zusammenbruch des

Staatskommunismuswürde automatisch Demokratie in den osteuropäischen und asia-

tischen Ländern hervorgehen, als falsch erwiesen habe. Vielmehr sei die UdSSR ein po-

litisches Regime gewesen, welches die Autonomie des Politischen (in Form der Zivilge-

sellschaft) geleugnet und Politik allein an den Staat gebunden habe. Als diese Variante

der Antipolitik verfiel, sei das Politische aufgebrochen und habe in einer historischen Si-

tuation der allgemeinen Verunsicherung zu verschiedenen Optionen der Stabilisierung

geführt, darunter den Autoritarismus, die Bezugnahme auf nationale/ethnische Identi-

täten und den entfesselten globalen Kapitalismus,welche sich als Antipolitik paradoxer-

weise im selben Zuge politisch formierten.Dadurch bestünden zugleich dieMöglichkei-

ten einer Öffnung und einer Schließung des Politischen:

»The overthrowof the totalitarian state opens the domain that I call the political. This is

a universe of possibilities which, because they are only possible, are sometimes intox-

icating, at other times sobering, and always precarious. […] Once that political choice

is exercised, whatever it may be, the domain of the political has been de facto closed;

antipolitics now stands on the horizon. A horizon may point beyond the present but it

can also close it off. Although some forms of antipolitics may be more open and thus

more desirable than others, the dialectic of the political and antipolitics will perdure.

The trick is to articulate a self-critical politics that avoids beingfixated as an antipolitics

in order to preserve the open horizon of the political« (Ebd.: 3).

Hierbei lässt Howard außer Acht, dass auch die Entscheidung für die liberale Demokra-

tie den Raum des Politischen verengt, zumindest wenn ökonomische Ungleichheit und

asymmetrische Machtbeziehungen ausgeblendet werden, wie er es tut. Dass nach den

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anschlägen auf das World Trade Center der »War on terror« gegen den (ebenfalls anti-

politischen) islamistischen Terrorismus ausgerufen wurde, stellt für Howard ebenfalls

einen Verfall in die Antipolitik dar, insofern entgrenzte Gewalt gegen einen unscharf de-

finierten Gegner zur Untergrabung des Politischen führe (Ebd.: 4). Auch Tendenzen zur

Militarisierung politischer Sprache (»war on poverty« etc.) verwiesen auf antipolitische

Elemente im Politischen, die Howard problematisiert (Ebd.: 5). Wichtig ist für ihn, die

Begrenztheit politischen und staatlichen Handelns und auch ihre Notwendigkeiten zu

bestimmen – vermutlich um aufzuzeigen, welche politischen Spielräume bestehen.

EinenweiterenAspekt führtHoward in seinemdrittenAufsatz ein, indemerdasVer-

hältnis des Politischen zur Moral bestimmt und dabei herausstellt, dass moralische Be-

strebungen imGrundegenommen–imUnterschied zupolitischen–nicht verhandelbar

wären, woraus sich eine grundsätzlich paradoxe Spannung zwischen Politischem und

Moralischem ergäbe (Howard 2016b: 38–42). Diese These ist insofern relevant, als dass

sie jener Newmans ähnelt, welcher Politik ebenfalls in einer Spannung zu Ethik sieht

(s.u.). Ferner schreibtHoward,der Totalitarismus ziele auf die Abschaffung grundlegen-

der Antagonismen ab undwäre daher die extremste Form vonAntipolitik.Der Anarchis-

mus,welcher ebenfalls die antagonistische Struktur der Gesellschaft, nicht jedoch ihren

konfliktuellen Charakter und ihre Pluralität, beseitigen will, ließe sich in dieser Denk-

weise nicht wiederfinden. Wie erwähnt, sieht Howard im Kapitalismus eine antipoliti-

sche Tendenz aufgrund seiner Universalisierung aller Güter aufWarenwerte.Daraus er-

gäbe sich die Frage nach der Kompatibilität von Kapitalismus und Demokratie, welcher

er leider nichtweiter nachgeht.Schließlich begründetHoward,dass es notwendigerwei-

se eine Autonomie des Politischen vom Sozialen brauche, denn dieses sei »the principle

that organizes the relations among these particular groups […]. It establishes a hierar-

chy among these groups, which can be challenged and replaced if it loses its ability to

maintain the unity binding this diversity. In this way, the political can be said to define

the grammar and the syntax that govern relations among themembers of society« (Ebd.:

43).

Das Paradox des Politischen bestünde darin, dass es von den sozialen Beziehungen

abstrahiere, welche es organisiere, während seine Legitimität darin bestehe, dass die

Mitglieder der Gesellschaft es als Ausdruck ihres eigenen Willens begreifen würden

(Ebd.: 43). Die grundlegende Spannung zwischen Politischem und Sozialem gälte es

für Howard aufrechtzuerhalten, anstatt entweder Transzendenz (als eine abgekoppelte,

sich selbst legitimierende und rechtfertigende Herrschaft) oder Immanenz (d.h. die

vollständige Selbstregierung) absolut zu setzen, denn beides führe zu Antipolitik (Ebd.:

44). InHinblick auf dieses Argument,müsste Anarchie als umfassende Selbstorganisati-

on eindeutig als antipolitisch angesehenwerden undwürde imGrunde genommennach

der Auflösung von Politik insgesamt streben. Auch wenn seine Begründung schwam-

mig bleibt, dürfe laut Howard das Politische keinesfalls vollständig realisiert werden,

sondern müsste eine kritische Distanz zum Sozialen bewahren, um es organisieren zu

können. In seinenWorten:

»[S]overeignty belongs to thepeople; yet thepeople are subject to thegovernment that

they establish.When the political principle is said to be realized wholly within society,

the social and the political have become identical; the separation that had existed in

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 107

previous forms of the political is overcome. But this same movement that overcomes

the opposition destroys the political, which is replaced by antipolitics. The political has

lost the critical distance that legitimated social relations or served to criticize them for

not being adequate to their own principle. The result is an instability due to the uncer-

tainty aboutwhich relations are legitimate.While this instabilitymay result ultimately

in a crisis, at best it is a recipe for stagnation and opens the possibility of domination

by force« (Ebd.: 46).

Da ökonomische und politische Ungleichheitsverhältnisse bei Howard ausgeblendet

werden und er von einem demokratischen Ideal auszugehen scheint, welches so nie

verwirklicht wurde, gleicht diese Annahme eher einer bloßen Behauptung, die eine

schwache Legitimation politischer Herrschaft darstellt. In einem erwähnenswerten

Unterschied zur These von Mulgan sieht Howard in den 200 Jahren vor 1989 allerdings

im Wesentlichen verschiedene Formen von Antipolitik als dominant an (Ebd.: 204),

deutet also dieMöglichkeit an, dass die Unsicherheiten der Gegenwart auf eine stabilere

politische Zukunft hoffen lassen.

Die vier vorgestellten Beiträge zur Antipolitik stellen jeweils Positionen dar, wel-

che sich auf die liberale Demokratie als Grundlage beziehen und mit den Konzepten

permanenter Verhandlung, Pluralität, Partizipation und Gemeinwohlorientierung ver-

bunden sind. Zu unterschiedlichen Graden verorten sie Politik im staatlichen Rahmen

oder direkt auf diesen bezogen (Schütz) oder gehen eher von einer abstrakten Funk-

tionsweise des Politischen aus (Howard), grenzen es jedoch jeweils von Antipolitik ab.

Diese wird von Schütz gewissermaßen als von außen kommendes Problem dargestellt

und grundsätzlich abgelehnt, während Mulgan sie als Verfallserscheinung von Politik

begreift. Schedler beschreibt Antipolitik als Anfechtung von wünschenswerter Politik,

wohingegen sie für Howard weniger stark wertend in einem paradoxen Spannungsfeld

zu Politik steht. Letztendlich blenden die genannten Autoren verschiedene – v.a. öko-

nomische – Ungleichheitsverhältnisse aus, was ihre jeweiligen Überlegungen über die

Autonomie der Politik (sowie Aufforderungen zu ihrer Wiedergewinnung) letztendlich

als unzureichend erscheinen lässt.

Einen Zusammenhang derThematisierung von Antipolitik von liberaler Seite her re-

konstruiertWolfgang Fach in Das Verschwinden der Politik (Fach 2008). Darin geht er der

Frage nach,warum liberaleDemokratien (undTheorien) immanente Tendenzen zurUn-

terminierung der politischen Sphäre aufweisen, wie sie in sogenannter »Politikverdros-

senheit« als Oberflächenerscheinung zum Ausdruck kommen. Fach zeigt dazu ein all-

gemein verbreitetes, widersprüchliches Politikverständnis von einerseits »wahrer« oder

»hoher« und andererseits »gemeiner« oder »niedriger« Politik auf. Erstere sei imagi-

när und gleichwohl wirksam, um Letztere – als unspektakuläres, bürokratisches und

oft schmutziges Alltagsgeschäft – zu verschleiern und »verschwinden« zu lassen, damit

Souveränität sich als mächtig und moralisch gut inszenieren könne (Fach 2008: 7–12).

Die verschiedenen Mechanismen moderner Herrschaft (charismatische und repräsen-

tative, plebiszitäre und bürokratische InstitutionenundDiskurse)wären demnachnicht

in der Lage, sich den ihnen inhärenten antipolitischen Tendenzen entgegenzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Wenn davon die Rede war, daß mit dem ›verwalteten Volk‹ eine ganz neue Politik-

Welt sich eröffnen würde, dann kannman jetzt präziser sagen, was damit gemeint ist:

Politik (die ordinäre) wird nicht ›veredelt‹ (durch charismatische Führer) noch ›gerei-

nigt‹ (durchs abstimmende Volk), noch ›entlastet‹ (durch eine bindende Verfassung),

sondern entwertet (zum Transmissionsriemen in die Verwaltung hinein), ja sogar ent-

sorgt – erst dort, wo schachernde ›Politiker‹ vollkommen verschwinden und professio-

nelle ›Verwalter‹ nach dem Rechten sehen, wird Regieren zur Kunst oderWissenschaft«

(Ebd.: 186).

Dies führe zu Forderungendanach,denParteien- durch einenBeamtenstaat zu ersetzen

oder neoliberales (New) Public Management einzuführen. »Beide setzen auf das diszi-

plinierende Potential antipolitischer Gegenmachtbildung, freilich entlang unterschied-

licher Fronten: Politik steht entweder gegen Ethos oder Effizienz« (Ebd.). Diese Ambiva-

lenz sedimentiert sich wiederum in den liberal-demokratischen Institutionen. Für Ma-

nagementexpertenwie Peter Drucker und Staatsrechtler wie Carl Schmitt bestünde laut

Fach der

»gemeinsame Nenner […] [im] Prinzip Anti-Politik. Positiv gewendet geht es um die

Idee einer erhabenen, entschiedenen, enthobenen, eben ›heterogenen‹ Gegenwelt zur

gemeinen Betriebsamkeit krämerhafter Parteigenossen – in grellem Kontrast zu die-

ser markiert durch Distanz (gegenüber kleinkarierten Interessengruppen), Konsequenz

(im Gegensatz zum parlamentarischen Kuhhandel) und Konstanz (verglichen mit dem

wendigen Opportunismus des parteilichen Betriebs)« (Ebd.: 208).

Anknüpfend hieran thematisiert Fach, dass die neoliberale Ideologie von Friedrich Au-

gust vonHayekauf ein »DethronementofPolitics« abzieleunddamit als inhärent antipo-

litisch zu verstehen sei. Die neoliberale »Entsorgung« und »Entmachtung« des Staates,

aufgrund der Verschiebung von Politik hin zu Marktlogiken oder privatisierter (indivi-

dueller) Selbstregulierung, stehe der Allmachtsfiktion des Staates und seinen massiven

Interventionen beimAbbau vonBürger*innenrechten dabei keineswegs entgegen (Ebd.:

214–224).Wenn Politik, um als solche bezeichnet werden zu können, konstitutiv aufHe-

terogenität angewiesen ist, wäre sie – in Anlehnung an George Bataille – die Kehrsei-

te einer »homogenisierten« (auf den ökonomischen Wert reduzierten) kapitalistischen

Gesellschaftsform (Ebd.: 238). Aus diesem Grund ist die Thematisierung von Antipolitik

durch die erwähnten liberalen Denker*innen als Phänomen und Ausdruck einer inhä-

renten Spannung von Politik in modernen kapitalistischen Gesellschaften zu begreifen.

Ohnedies eindeutig zubenennenundohneeinenAuswegdarausaufzuzeigen, folgt Fach

dieser Argumentation auch in seinem jüngeren Buch Regieren: Die Geschichte einer Zumu-

tung (Fach 2016). Darin beschreibt er die Ausdehnung und Vertiefung von Staatlichkeit

sowie die Akzeptanz des Regiertwerdens durch die Regierten als historischen Prozess,

welcher zwar veränderte Formen annimmt, aber nie abgeschlossen ist. Damit verweist

Fach auf die prinzipielle Unabgeschlossenheit und die fortwährenden Instituierungs-

prozesse vonPolitik.Diese spielenwiederumeinewichtigeRolle für ihre Infragestellung

als auch für dieMöglichkeit eines »revolutionärenEntwurfs« (Castoriadis 1990: 121–172).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 109

Fig. 6: Das Politische vor der Zerreißprobe in liberal-demokratischen Verständnissen

2.3.2 Antipolitische Aspekte anderer Ausprägungen

Um dem Schema der (Anti-)Politik weitere Plausibilität zukommen zu lassen, ist es er-

forderlich, anarchistische Anti-Politik von anderen Ausprägungen potenziell als antipo-

litisch zu interpretierenden Standpunkten abzugrenzen. Wenn Anti-Politik nach New-

man zwangsläufig als Unbewusstes und Außerhalb der Politik entsteht und – zunächst

völligwertfrei–dasAnderederpolitischenLogikdarstellt (s.u.), ist ebenfalls davonauszu-

gehen, dass verschiedene politisch-weltanschauliche Strömungen dafür Ausdrucksfor-

menentwickeln.Dargestellt undmit anarchistischerAnti-Politik verglichenwerdennun

die potenziell als antipolitisch zu verstehenden Tendenzen (a) der intellektuellen Dissi-

denz in den Ostblock-Staaten, (b) der Postdemokratie bzw. neoliberalen Technokratie,

(c) der hyper-liberalen,marktradikalen Utopie, (d) der quasi-faschistischen Metapolitik

sowie € jene »populistischer« antielitärer Protestbewegungen.28

28 Dabei stehen Konrád, Rothbard und de Benoist als Vertreter für bestimmte antipolitische Aus-

prägungen, während Crouch und de Saint-Victor aus bestimmten Positionen heraus über solche

schreiben. Die Ebene ist somit nicht dieselbe. Da die Positionen der jeweiligen Autoren mitge-

dacht und kontextualisiert werden, lässt sich das Thema aber adäquat darstellen.

Der Begriff »Antipolitik« wird dabei von Konrád positiv für seine Haltung, von de Saint-Victor

warnend gegenüber den neuen »populistischen« Protestbewegungen verwendet. In den Theorien

zur Postdemokratie, quasi-faschistischer Metapolitik und dem hyper-liberalen »Anarcho-Kapita-

lismus« kommen sie nicht vor. Die Fluchtbewegung aus dem liberal-demokratischen Politikver-

ständnis erlaubt dennoch ihre Erfassung als »antipolitisch« im vorliegenden Zusammenhang.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Für die Verwendung des Begriffs Antipolitik ist eine Beschäftigung mit György Kon-

rád unumgänglich.29 In seinem Buch Antipolitik. Mitteleuropäische Meditationen (Konrád

1985) wendet er sich gegen das atomare Wettrüsten einer verkrusteten Politikerkaste in

beiden Zentren der bipolaren Weltordnung des Kalten Krieges. Dieses diene nicht zu-

letzt dazu, ihre jeweilige politische Herrschaft zu legitimieren und gegenüber Kritik ab-

zuschotten. Dissidente, kritische Intellektuelle – v.a. vom Staat unabhängige Schrift-

steller*innen wie er selbst – würden aus diesem Grund überwacht, bedroht und zen-

siert. Konrád deutet an, dass Ungarn sich in seiner mitteleuropäischen Lage in einer

»paradoxen Mitte« (Ebd.: 112ff.) befinde und darum ein Vorbild für einen gesellschaft-

lichen Transformationsprozess und eine Emanzipation von staatssozialistischer Büro-

kratie, Partei- und Polizeistaatlichkeit werden könne.

Die oppositionellen Intellektuellen sollen sich dazupolitisch undmateriell unabhän-

gig von jeglichen ideologischgeprägtenVorhabenmachen–insbesondere vondemStaat

zugeordneten (Ebd.: 206ff.). Die »wahre« geistige Betätigung widerspreche fundamen-

tal der staatlichen Logik (Ebd.: 203). Das Nachdenken des Schriftstellers mündet in eine

Art antipolitisches Bekenntnis, dass sich für den vorliegenden Zusammenhang lohnt, in

einem längeren Auszug zu zitieren:

»Antipolitik ist das Politisieren von Menschen, die keine Politiker werden und keinen

Anteil an der Macht übernehmen wollen. Antipolitik betreibt das Zustandekommen

von unabhängigen Instanzen gegenüber der politischenMacht, Antipolitik ist eine Ge-

genmacht, die nicht an die Macht kommen kann und das auch nicht will. Die Antipo-

litik besitzt auch so schon und bereits jetzt Macht, nämlich aufgrund ihres moralisch-

kulturellen Gewichts […] Die Antipolitik ist in anderen Dimensionen und anderen Ge-

filden tätig als die Regierung. Die Antipolitik ist weder Stütze noch Opposition der Re-

gierung, sie ist anders. Ihre Leute sind dort, wo sie sind, an der richtigen Stelle, und

sie kontrollieren die politischeMacht nicht durch parlamentarische Legitimation, son-

dern lediglich durch ihren kulturell-moralischen Rang, dessen fein gesponnenes Netz

Druck ausübt. […]

Antipolitik heißt Verneinung des Machtmonopols der politischen Klasse. […]

Wenn die politische Opposition an die Macht gelangt, bewahrt die Antipolitik auch

gegenüber der neuen Regierung ihre Distanz und Unabhängigkeit. Und das selbst

dann, wenn diese neue Regierung aus sympathischen Leuten, vielleicht aus Freunden

besteht. Im Gegenteil, erst dann sind diese Distanz und Unabhängigkeit wirklich

notwendig.

Der Antipolitiker ist in seinem Denken nicht ›politisch‹. Er fragt nicht danach, ob

es zweckmäßig, nützlich und politisch ist, gerade jetzt öffentlich seineMeinung kund-

zutun. Antipolitik bedeutet gegenüber der Geheimniskrämerei der Führung Öffent-

lichkeit, unmittelbar – auf dem Weg der Zivilcourage – ausgeübte Macht der Gesell-

schaft, die sich nach ihrer Definition wesentlich von der gegenwärtigen oder zukünfti-

gen Macht des Staates unterscheidet« (Ebd.: 213f.).

29 So lautet etwa auch der Name eines 2016 und 2019 erschienenen anarchistischen Magazins aus

den Balkan-Ländern »Antipolitika«, wobei der Begriff vermutlich in der Linie von Konrád zu sehen

ist (vgl. Antipolitika 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 111

Demnach ist es nur konsequent, wenn Konrád weiterhin äußert, er fordere

»keine andere Politik, sondern ich fordere ganz einfach überhaupt keine Politik. […] Da

uns die Politik in fast allen Ecken und Enden des Lebens überschwemmt hat, wünsche

ich mir den Rückgang der Flut. Wir müssen unser Leben entpolitisieren, wir müssen

uns von der Politik befreien wie von einer Heuschreckenplage. Wir müssen unsere ei-

gentlich einfachen Angelegenheiten von der Wichtigtuerei der Politiker befreien. […]

Aufgrund all dessen würde ich die demokratische Opposition der staatssozialistischen

Gesellschaften nicht als politische, sondern als antipolitische Opposition bezeichnen.

Substantieller Aufgabenbereich dieser Opposition: Entstaatlichung der Gesellschaft«

(Ebd.: 212f.).

Nach Konrád strebe Antipolitik nicht nach der Übernahme der Staatsmacht, eher da-

nach, Unabhängigkeit und Distanz zu ihr zu erlangen und zu bewahren. Sie stehe in

ihrerMacht undLogik jener des Staates entgegenund verorte sich somit eher »diagonal«

als vertikal oder horizontal zu staatlicher Politik. Weiterhin gründe sie sich nicht auf

Zweckrationalität, sondern auf moralische Prinzipien und nehme dabei künstlerische

Ausdrucksformen an. Mit diesen Kriterien hat Konráds Verständnis durchaus einen

anarchistischen Anschein. Allerdings räumt er der liberalen Demokratie den »Vorrang«

vor dem Sozialismus ein und verneint die Existenz grundlegender gesellschaftlicher

Antagonismen (Ebd.: 174–178), befürwortet aber keineswegs den Kapitalismus als Ge-

sellschaftssystem (Ebd.: 219) oder den westlichen Typ politischer Elitenherrschaft (Ebd.:

21–27). In einigen Punkten ist Konráds Verständnis von Antipolitik daher auch für eine

anarchistische Interpretation brauchbar.

Dennoch unterscheiden sich beideHerangehensweisen in gewisserHinsicht grund-

legend. Zunächst distanziert er sich von sozialen Bewegungen (Ebd.: 112). UmMissver-

ständnisse zu vermeiden, schreibt er deutlich:

»Ich denke nicht an irgendeinen anarchistisch-romantischen Aufruhr, für so etwas ist

die Zeit abgelaufen. Die Bewegung der intellektuellen Autonomie muß keine Mas-

sen auf die Straßen bringen. Es müssen keine Steine geworfen werden, die mit Schild

und Tränengas ausgerüsteten Polizisten zu verwunden. Die wesentlichen Fragen wer-

den nicht imHandgemenge zwischen Polizisten undDemonstranten entschieden, das

Straßentheater ist ein ziemlich äußerliches Symbol« (Ebd.: 207).

Anarchistische Anti-Politik entspringt dagegen aus sozialen Bewegungen und ihren

Konfrontationslinien. Treten darin »Berufsrevolutionär*innen« auf, heißt dies nicht –

wie Konrád behauptet –, dass diese zwangsläufig später zu Parteibürokrat*innen wer-

den, wenn sie Erfolge erzielen (Ebd.: 219). Eine differenziertere Betrachtung Einzelner,

mittels des kritischen Denkens und der reflektierten Distanz zurMacht, wie er sie sonst

einfordert, lässt er in diesem Fall offenbar nicht gelten. Stattdessen beinhaltet seine

Ansicht ein tendenziell exklusives Verständnis derjenigen, welche antipolitisch handeln

(können).Nicht umsonst verwendet Konrád in diesemZusammenhang auch die Formu-

lierung der »intellektuellen Aristokratie« und nimmt dafür Leo Tolstoi als Vorbild (Ebd.:

207f.). Auch wenn dies nicht mit einer Verachtung der einfachen Bevölkerung einher-

geht, wird doch ein Abstand zu dieser deutlich, den eine anarchistische Perspektive auf

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

diese Weise nicht teilt. In Bezug auf einen potenziell kritischen Geist und den Genuss

eigener Arbeitsleistung, behauptet Konrád hingegen eine Gemeinsamkeit zwischen

schöpferischen Intellektuellen und selbstständigen Arbeiter*innen.

Aus seinemhumanistischen Empfinden herausmag dies redlich sein; sozialstruktu-

rell betrachtet ist es jedoch problematisch, vorhandene Unterschiede auf eine Frage der

persönlichen Haltung zu reduzieren. Ein anarchistisches Verständnis von Anti-Politik

bezieht sich zudem im Gegensatz zu Konráds Vorstellungen auf gesellschaftliche Ant-

agonismen und entspringt sogar aus ihrer Artikulation und nicht aus einer »geistigen

Distanz« zu staatlichen Institutionen und Logiken, welche nicht einfach postuliert wer-

den kann. Schließlich prangert Konrád empört die Staatsbürokratie an, zeigt sich darin

allerdings deutlich weniger radikal als anarchistische Anti-Politiker*innen,wenn er for-

muliert: »Ich wünsche mir vom Staat, daß er sich um seine Angelegenheiten kümmert,

daß er sich darum gut kümmert. Er soll sich überhaupt nicht um Dinge kümmern, die

nicht seine Sache sind, sondern Sache der Gesellschaft« (Ebd.: 212). Hierbei bezieht er

sich auf Zivilgesellschaft, welche von Anarchist*innen eher als Korrektiv der bestehenden

gesellschaftlich-politischen Ordnung angesehen wird, denn als Ausgangspunkt zu ihrer

Überwindung. Nach Konrád will die Antipolitik

»die Politik, diese Sprache auf ihren Platz verweisen und wacht darüber, daß sie selbst

sich nicht über ihren Zuständigkeitsbereich hinaus ausdehnt, nämlich nicht über die

Verteidigung und Läuterung der Spielregeln in der zivilen Gesellschaft hinaus. Die An-

tipolitik ist das Ethos der zivilen Gesellschaft. Die zivile Gesellschaft ist der Gegen-

satz zur Militärgesellschaft. Die zivile Gesellschaft ist Utopie, die Militärgesellschaft

ist Realität« (Ebd.: 89).

Dass die ausgemachten gesellschaftlichen Sphären einen notwendigen Zusammenhang

bilden, scheint Konrád nicht so zu sehen. Der geistigen Macht entspricht bei ihm keine

politischeMacht,weswegen er sie logisch als antipolitische bezeichnen kann.DieUnter-

scheidungen zu anarchistischen Positionen verweisen auf die Paradoxie in jenen selbst.

Da sie sichmit einer bloß intellektuellen Antipolitik nicht zufriedengeben,wollen sie als

(destituierende) Anti-Macht auch (konstruierende) Gegen-Macht sein.

Die Kehrseite der gerontokratischen Ein-Parteienherrschaft bildet in gewisser Hin-

sicht die Entwicklung von neuen Regierungsformen und -technologien seit den 1970er

Jahren in den westlich-kapitalistischen Staaten, welche Colin Crouch als Postdemokratie

(Crouch 2008) bezeichnet.Dieser verwendet denBegriff Antipolitik nicht.Dennochkön-

nen seine Überlegungen als ein antipolitischer Standpunkt der Postdemokratie bespro-

chenwerden,weil sie die gleichen Problematiken umkreisen.NachCrouch bestünden in

der Umsetzung neoliberaler Forderungen und einemmassiven Staatsumbau zugunsten

derKapital-Eigner imZuge derGlobalisierung,dieHauptursachen für eine Ausrichtung

vonRegierungs-undParteipolitiknachMarktlogiken,dieVerlagerungvonEntscheidun-

gen innicht-demokratischeGremienundvon staatlichenKompetenzenannicht-staatli-

che NGOs, Lobbyorganisationen und transnationale Gremien (Crouch 2011). Postdemo-

kratie bezeichne demnach

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 113

»ein Gemeinwesen, in dem zwar nach wie vor Wahlen abgehalten werden, Wahlen,

die sogar dazu führen, dass Regierungen ihren Abschied nehmen müssen, in dem al-

lerdings konkurrierende Teams professioneller PR-Experten die öffentliche Debatte

während der Wahlkämpfe so stark kontrollieren, dass sie zu einem reinen Spektakel

verkommt, bei dem man nur über eine Reihe von Problemen diskutiert, die die Ex-

perten zuvor ausgewählt haben. Die Mehrheit der Bürger spielt dabei eine passive,

schweigende, ja sogar apathische Rolle, sie reagiert nur auf Signale, die man ihnen

gibt« (Crouch 2008: 10).

Unterdessen fände die »reale Politik« hinter verschlossenen Türen statt.Die im 20. Jahr-

hundert erkämpftenRechte derArbeiter*innenklasse sieht er ebensowie die liberaleDe-

mokratie insgesamt im Abflauen, während der Einfluss privilegierter Eliten zunimmt.

Dabei trauert Crouch demProduktionsregime des Fordismus, demKlassenkompromiss

der 1950er und keynesianscher Wirtschaftspolitik hinterher (Ebd.: 15). Mächtige Inter-

essengruppen aus derWirtschaft griffen seit den 1980er-Jahren zu einem vorher unvor-

stellbaren Grad in die Politik ein, während die gesellschaftlichen Eliten ihre Techniken

zur Manipulation stark weiterentwickelten. Der (politisch forcierte) Rückzug des Staa-

tes mit der Konsequenz der politischen Apathie der Bevölkerung und ihrer Ausnutzung

durchWirtschaftsverbände (Ebd.: 30),kann imvorliegendenZusammenhangals antipo-

litische Tendenz gefasst werden. Immerhin würden Politiker*innen dabei in ihrer Rolle

»degradiert« werden, worauf sie mit Manipulation der öffentlichen Meinung reagieren

und dabei Konzepte des Showbusiness und desMarketings imitierenwürden (Ebd.: 32).

Paradox sei die Postdemokratie, da sie durchaus demokratische Elemente aufrecht-

erhalte und kein eindeutig nicht-demokratisches System an seine Stelle getreten wäre,

während es auf der einen Seite teilweise eine zunehmend kritische Zivilgesellschaft und

politische Apathie andererseits, sowie das intransparente verstärkte Eingreifen der Eli-

ten gäbe (Ebd.: 32ff.). Zudem sei die politische Sprache verschoben, an kommerzielle

Werbung angelehnt undwürdenmit ihr Bürger*innen als Kund*innen adressiert (Ebd.:

36ff.).Mit diesen Annahmen kommtCrouch in seinerDarstellung zur Schlussfolgerung,

die Regierung werde »zu einer Art institutionellem Idioten, gewiefte Marktakteure se-

hen jede ihrer linkischen Schritte voraus, wodurch sie von Anfang an unwirksam sind.

Damit ist man schnell bei der wichtigsten Empfehlung der zeitgenössischen ökonomi-

schen Orthodoxie an die Politik: Der Staat sollte am besten überhaupt nichts tun, außer

die Freiheit der Märkte zu garantieren« (Ebd.: 58). Es sei somit »keine Überraschung,

dass Regierungspolitik inzwischen als eine Mischung aus Inkompetenz (in Hinblick auf

die effizienteBereitstellung vonLeistungen),parasitärer Strippenzieherei undWahlpro-

paganda betrachtet wird« (Ebd.: 59f.). Das marktradikale Projekt des Neoliberalismus

bedrohe nach dieser Lesart die Politik und das Politische,weswegenCrouch den »Begriff

Klasse ernstnimmt« (Ebd.: 70) und sogar den Kapitalismus problematisiert (Ebd.: 142).

Dies tut er als Gegengewicht u.a. zur vorherigen Politik der sozialdemokratischen La-

bour-Partei, welche selbst die neoliberale Agenda übernommen hatte (Ebd.: 84ff.), und

wendet sich somit gegen das Programm eines sogenannten »Dritten Weges« (Giddens

1999). Demnach erscheint es plausibel, dass die Partei Forza Italia unter Silvio Berlus-

coni für Crouch als Musterbeispiel dieser antipolitischen elitären Unternehmer-Vertre-

tung neuen Typs im 21. Jahrhundert gilt (Crouch 2008: 96f., vgl. de Saint Victor 2015: 12).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Das schlechte Gewissen der Sozialdemokratie formuliert Crouch ferner, indem er

sich gegen die Kommerzialisierung öffentlicher Güter wendet und den Ansprüchen der

Bürger*innen wieder gerecht werden möchte, wo nun sogar »der öffentliche Dienst im

postdemokratischen Zeitalter angekommen [ist]: die Regierung ist gegenüber dem de-

mos nur noch für die groben Richtlinien der Politik verantwortlich, nicht mehr für ihre

konkrete Umsetzung« (Crouch 2008: 129). Die Lösungsvorschläge von Crouch orientie-

ren sich daran,wieder Politik zumachen, indem er fordert:

»Wir müssen alternative Möglichkeiten der Artikulation von Unzufriedenheit und der

politischen Mobilisierung finden, die jenen, die von den Populisten manipuliert wer-

den, Konkurrenz machen und sie in Frage stellen. […] Es muss gelingen, die Unzufrie-

denheit auf die wahre Ursache dieser Probleme zu lenken: die großen Unternehmen

und ihr ausschließlich profitorientiertes Verhalten, das Gemeinschaftsleben zerstört

und auf der ganzen Welt die Verhältnisse instabil werden lässt« (Ebd.: 151f.).

Für die Theoretisierung der antipolitischen Tendenz des neoliberalen Projektes wurde

hier das Konzept Postdemokratie von Crouch angeführt, um zu verdeutlichen, dass die

gesellschaftlichen Verwerfungen und institutionellen Verschiebungen das gesamte po-

litische System betreffen und sehr von verschiedenen Akteur*innen beschrieben und

verständlicherweise sehr unterschiedlich bewertet werden. Weiterhin wird damit auf-

gezeigt, dass jene Prozesse, die als »Aushöhlung« der Politik wahrgenommen werden,

nicht von außen in das politische System einbrechen, sondern gleichsam in seinem In-

neren stattfinden und dort forciert werden. Zweifellos sind es die politischen Verant-

wortungsträger*innen selbst,welchedie hergebrachtenpolitischen Institutionen,Rech-

te und Diskurse unterminieren. Gegen diese Antipolitik der ökonomischen und politi-

schen Eliten fordern Akteur*innen der politischen Linken,wieder Politik zumachen.

Ohne an dieser Stelle dieTheorie der Postdemokratie einer differenzierten Kritik zu

unterziehen, sei zumindest angemerkt, dass die darin enthaltenen Vorstellungen einer

TrennungvonStaat undWirtschaft als Konstruktion anzusehen ist,mit der für eine konser-

vative Sehnsucht nach einem keynesianistischenWohlfahrtsstaat eingetreten wird. Da-

bei bezieht sich ihr Begriff von Gleichheit auf ein Verständnis von »Chancengleichheit«

und kaum direkt auf die materielle Dimension. Politik wird eindeutig dem Staat zuge-

ordnet und soziale Bewegungen werden höchstens als ihr Korrektiv verstanden (Ebd.:

150f.).Bürger*innenwerdenals für staatlichePolitik zuaktivierenbetrachtetundglobale

Konzerne,deren InteressenvertretungenunddieOrientierung vonParteien amMedien-

spektakel für die Depolitisierung verantwortlich gemacht. In diesem Sinne kann durch-

aus von einer Antipolitik postdemokratischer Regierungen gesprochen werden, zumal,

wenn eigentlich in parlamentarischenGremien zu verhandelndeGesetzespakete derRe-

gierung ohne Verhandlungsoption beschlossen werden oder die Regierungen eines Na-

tionalstaates dem Diktat eines Austeritätsregimes unterstellt werden, wie im Falle der

seit 2009 andauerndenWirtschaftskrise Griechenlands. All diese vomKonzept der Post-

demokratie her als antipolitisch zu verstehenden Entwicklungen werden aus einer anar-

chistischen Perspektive hingegen als durchweg politisch angesehen.

Deutlich formuliert werden die potenziell antipolitischen Tendenzen des Hyper-

Liberalismus bei den Strömungen der Rechts-Libertären, die – über Adam Smith weit

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 115

hinausgehend – in einer Liniemit Friedrich August vonHayek einenNachtwächterstaat

(Minarchismus) oder sogar seine vollständige Abschaffung zugunsten der Fiktion des

dann vermeintlich absolut freien Marktes fordern, wie es die sogenannten »Anarcho-

Kapitalist*innen« tun. Ihr Haupttheoretiker Murray Rothbard führt die wesentlichen

Gedanken dieser vorgeblich staatskritischen Strömung in seinemBuch For aNewLiberty.

The Libertarian Manifesto (Rothbard 1978/2006) aus.30 Darin wendet er sich gegen das

staatliche, respektive öffentliche, Schulsystem (Ebd.: 93; 145–173), gegen eine staatliche

Reglementierung von Drogenhandel, Prostitution, Glücksspiel, Pornografie oder se-

xuellen Praktiken (Ebd.: 127–144), sowie gegen Wehrpflicht und Zwangsrekrutierung

(Ebd.: 27–56; 97–110) sowie gegen den Wohlfahrtsstaat (Ebd.: 175–209). Rothbard be-

zeichnet den Staat als Aggressor (Ebd.: 55–86) und kritisiert die Annahme von Grenzen

ökonomischen Wachstums (Ebd.: 304–306). Hinter dieser Position steht keineswegs

eineSolidarisierungmit prekärenodermarginalisierten sozialenGruppen, sondern vor-

rangig die Empörung gegen alle Beschränkungen, welchen dem weißen, männlichen,

bürgerlichen Subjekt auferlegt werden könnten. Seine theoretischen Überlegungen

überführt Rothbard in politische Forderungen und strategische Überlegungen, deren

Quintessenz lautet:

»Libertarianism is the logical culmination of the now forgotten ›Old Right‹ (of the 1930s

and ›40s) opposition to the NewDeal, war, centralization, and State intervention. Only

wewish to breakwith all aspects of the liberal State: with its welfare and its warfare, its

monopoly privileges and its egalitarianism, its repression of victimless crimes whether

personal or economic. Only we offer technology without technocracy, growth without

pollution, liberty without chaos, law without tyranny, the defense of property rights in

one’s person and in one’s material possessions« (Rothbard 1973: 402).

Für die von ihm gegründete, neurechte Zeitschrift eigentümlich frei schrieb Stefan

Blankertz 2001 ein in einfacher Sprache und Logik gehaltenes Libertäres Manifest um

den »Anarcho-Kapitalismus« im deutschsprachigen Raum zu verbreiten. In seinen

Kernaussagen orientiert er sich dabei an der von Rothbard vorgegebenen Richtung,

unterstützt ebenso die Naturrechts-Argumentation, nach welcher Recht auf Eigentum

basiere (Blankertz 2001: 104), wendet sich aber interessanterweise gegen naturalisieren-

de Argumentationen (Ebd.: 15–52) und propagiert einenKlassenkampf der alsmoralisch

gerechtfertigten und als »unterdrückt« angesehenen »produktiven Kapitalist*innen«

gegen die vermeintlich herrschenden »unproduktiven Enteigner*innen« (Ebd.: 10f.).

Letztere würden durch den Staat schmarotzen, sei es, weil sie ungerechtfertigte Sub-

ventionen oder Sozialleistungen beziehen würden oder weil der Staat ihr Arbeitgeber

sei. Sie verhinderten so die freie Entfaltung der in der Gesellschaft angelegten und für

»gut« – da »frei« – erklärten, kapitalistischen Beziehungen. Gleich auf der ersten Seite

fällt dabei die Feindseligkeit gegenüber Politiker*innen ins Auge, die anschlussfähig für

30 Der Ökonom Max Ottopal schrieb interessanterweise schon 1931 ein Buch mit dem Titel Antipo-

litik – Die Welt ohne Grenzen, in welchem er die Dominanz des Ökonomischen über die Politik und

in der Konsequenz die Abschaffung letzterer forderte. In einem verselbständigtenWirtschaftssys-

tem sollten sich die »natürlichenWirtschaftsströme« frei entfalten können, statt aktuell durch das

Eingreifen der Politik zu »erkranken« (Scholl 2016: 385).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

antifeministische, rassistische und antisemitische Denkmuster sind (Blankertz 2001:

8).

Besonders perfide und in dieser Hinsicht über Rothbard hinausgehend, wechselte

Blankertz von einemanarchistischenWeltbild zum»Anarcho-Kapitalismus«über.Er be-

ruft sich dementsprechend auf Denker wie Paul Avrich, Bakunin, Paul Goodman, Kro-

potkin, Landauer und Proudhon,derenGrundbegriffe er sämtlichmissversteht bzw. be-

wusst falsch interpretiert, angefangen bei jenem der Kooperation, die er in kapitalisti-

schen Beziehungen gewährleistet sieht (Ebd.: 22f.: 349).

Blankertz bezieht sich bei der Betrachtung von Politik unter dem Stichwort »Kon-

formitätspolitik« auf eine Idee Howard Blooms. Sie sei die repressive, normierende

Kehrseite des natürlichen Bedürfnisses nach Gesellschaft (Ebd.: 26) und eine anthropo-

logische Grundlage der Staatlichkeit (Ebd.: 45). Weiterhin betrachtet er die Geldpolitik

des Staates, die es diesem ermögliche, Überschüsse abzuschöpfen, Banken an sich zu

binden und in die Wirtschaft einzugreifen (Ebd.: 107). Dies gründet er auf die falsche

Annahme, eine Sphäre des Handels oder Marktes wäre ursprünglich unabhängig vom

Staat entstanden. Politik wird insgesamt dem Staat zugeordnet und dahingehend

auch mit Militarismus (Ebd.: 136f.), wirtschaftlicher Intervention zur Privilegierung

bestimmter Interessen (Ebd.: 108) und allgemeinmit der Durchsetzung eines gleichma-

chenden Konformismus und Egalitarismus assoziiert. Aufgrund dieser Rahmung kann

zurecht von einem antipolitischen Standpunkt der hyper-liberalen Strömung gespro-

chen werden. Dazu passt, dass diese auch Vorstellungen von territorialen Abspaltungen

für die Verwirklichung ihrer marktfundamentalistischen Utopie hervorbringen (de

Saint Victor 2015: 46).31

Bei der Entstehung des Liberalismus wurden im Zuge der Entwicklung eines Ver-

ständnisses von Gesellschaft, marktförmige Beziehungen tatsächlich als Gesellschaft-

lichkeit stiftend und somit als nicht-staatlich verstanden (Reitz 2013: 91). Zum klassi-

schen anarchistischen Denken bestehen in dieser Hinsicht theoretische Schnittpunk-

te, weil in diesem gewissermaßen von einem Laissez-faire des Sozialen ausgegangen wird.

Dennoch findet sich im »Anarcho-Kapitalismus« außer Rudimenten in Form stumpfer

Ressentiments keinerlei Herrschaftskritik, die anarchistischen Vorstellungen entspre-

chen würde. Zudem werden die Verständnisse von »freiemMarkt« und staatlicher Poli-

tik normativ auf- bzw. abgewertet und ethisch-anthropologisch begründet. Dies mün-

det bei Blankertz in schlecht verschleierten ideologischen Konstruktionen, deren Fehl-

interpretationen in Verbindung mit der krampfhaften Rechtfertigung der eigenen Po-

sitionierung in einer hierarchischen Gesellschaft, verschwörungstheoretische Züge tra-

gen. Was dem hyper-liberalen Ansatz im Unterschied zum anarchistischen abgeht, ist

jegliches Verstehen gesellschaftlicher Herrschaftsverhältnisse, welche durch staatliche

Politik aufrechterhalten werden.

Eines der Grundlagenwerke der Neuen Rechten ist Alain de Benoists Werk Kultur-

revolution von rechts (de Benoist 1985/2017). De Benoists Anliegen ist die Erneuerung und

31 Siehe dazu auch neuere hyper-liberale Utopien, wie etwa staatenfreie künstliche Inseln für Rei-

che unter dem Schlagwort »Seasteding Islands«, für die sich maßgeblich Patri Friedman einsetzte

(Seasteading) oder vermeintlich allein auf Marktprinzipien basierende »Free Private Cities«, wie

sie Titus Gebel entwirft (Free Private Cities, vgl. Kemper 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 117

Unterfütterung rechtsradikaler Positionen, für die er den Begriff »konservativ« rekla-

miert und damit zugleich in Richtung neofaschistischer Gruppierungen und des eigent-

lich konservativen Lagers zu wirken beabsichtigt. Relevanz hat de Benoists Denken im

vorliegendenKontext insbesondere durch seine Beschäftigungmit der gramscianischen

Hegemonietheorie, welche er für sein Verständnis von quasi-faschistischer Metapolitik

adaptiert (vgl. Bellermann 2021: 195–203). Hierbei betont er die Bedeutung der »ideolo-

gischen« oder auch »kulturellen Arbeit« (de Benoist 2017: 74) für die Ausweitung einer

Gegenmacht, gerade unter veränderten gesellschaftlichen Bedingungen wie der Demo-

kratisierung des Bildungswesens und der gewachsenen Bedeutung von Freizeit (Ebd.:

78).Schließlichoffenbart er eine instrumentelleHerangehensweise, indemerdie »Anfäl-

ligkeit der öffentlichen Meinung für eine metapolitische Botschaft [betont], wobei letz-

tere umso wirkungsvoller ist und um so besser aufgenommen wird, als ihr direkter und

suggestiver Charakter nicht klar als solcher erkannt wird und folglich nicht auf diesel-

ben rationalen und bewußten Widerstände stößt wie eine Botschaft mit einem direkt

politischen Charakter« (Ebd.: 78). Aufgrund ihrer Befürwortung des Pluralismus wären

es in westlichen Gesellschaften »genau die liberalen Regime, wo die Intelligenzija über

die größte Freiheit verfügt, ihre kritische Rolle auszuüben […] [und somit] der Ort des

schwächsten Konsenses« (Ebd.: 80). Schon auf einer theoretischen Ebene zeigt sich je-

doch, dass de Benoist dieHegemonietheorie tatsächlich »von rechts« liest,wie zumAus-

druck kommt, wenn er formuliert: »Die historische und volksnahe Aktion darf die Ver-

schiedenartigkeit der Gesellschaften nicht länger vernachlässigen, ebenso wenig wie sie

vom Temperament, von den Mentalitäten, vom historische Erbe, von den Kulturen, von

den Traditionen oder von den Klassenbeziehungen zwischen ihnen (einschließlich ih-

rer ideologischen Aspekte) abstrahieren darf« (Ebd.: 77). Seine Betonung der »Verschie-

denartigkeit« oder auch der »Vielgestaltigkeit der Welt« (Ebd.: 30) ist mitnichten mit

einem liberalen Pluralismus zu verwechseln, begründet demgegenüber jene quasi-fa-

schistischeTheorie, die später als »Ethnopluralismus« bezeichnet wurde. Diese bezieht

sich u.a. auf einen »Tribalismus« (vgl. Ebd.: 105–115) und »Neo-Paganismus«,mit denen

derHauptfeinddes »Egalitarismus« (Ebd.: 30, 44, 185ff.), fürwelchenChristentum,Libe-

ralismus und Sozialismus lediglich Ausdrucksformen seien, zurückgeschlagen werden

könne. Statt sich in Zeiten der Systemkonfrontation auf Seiten des Staatskommunis-

mus oder des demokratischen Kapitalismus zu schlagen, formuliert de Benoist den An-

satz eines neofaschistischen »dritten Weges« (Ebd.: 54, 182–185). Mit diesem will er die

antikommunistischen Reflexe der politischen Rechten überwinden und stattdessen das

eigene Vorhaben in den Vordergrund zu stellen, wozu er einen maßgeblich von Nietz-

sche inspirierten Begriff von Elite entfaltet (Ebd. 121–138). Mit der damit verbundenen

Einforderung »aristokratischer Werte« und einer strengen Lebensethik (Ebd.: 130–138),

die er gegen Individualismus und bürgerliche »Dekadenz« (Ebd.: 193, 202) stellt, wird

wiederum die metapolitische Herangehensweise de Benoists deutlich.

Mit dem rasanten Aufstieg neuartiger rechter Bewegungen und Parteien, der sich

im deutschsprachigen Raum seit 2015 vollzog, gewann die metapolitische Strategie in

diesem Lager zunehmend an Bedeutung und kann als ein wichtiger Faktor betrachtet

werden, mit dem dieser politische Erfolg gelang. Neofaschistische Gruppierungen der

Neuen Rechten wie die Identitäre Bewegung beziehen sich ausdrücklich auf den Begriff

und die Strategie der Metapolitik. In ihrer Selbstbeschreibung formulieren sie:

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»Wir glauben, dass politische Veränderung nicht nur in den Parlamenten und der Par-

teipolitik möglich ist, sondern sich ebenso im Kulturbetrieb, den öffentlichen Debat-

ten, den Medien und auf der Straße abspielt. Wir handeln daher in einer Art ›vorpo-

litischem Raum‹, der den Diskurs bestimmt und somit als Grundlage für direkte und

konkrete politische Entscheidungen dient […]. Wir wollen […] auf die gesellschaftliche

Meinungsbildung Einfluss nehmen und somit als Impulsgeber für die Wahlentschei-

dungen, politische Mündigkeit und die Aktivität der Menschen dienen« (IB Selbstbe-

schreibung).

Hierin zeigt sich allerdings bereits, dass das quasi-faschistische Verständnis von Meta-

politik von Konzepten der Antipolitik abzugrenzen ist, da mit ihm imWesentlichen auf

die instrumentelle Nutzung des »vorpolitischen Raumes« für dezidiert politische Zwecke

abgezielt wird, auch wenn die Vorstellung von Letzteren ausgedehnt wird. Gleichwohl

sind die Debatten der Neuen Rechten uneindeutig, wie das Beispiel der Überlegungen

eines einflussreichen neu-rechten Autors und Aktivisten zeigen:

»Wir glaubten, es sei sinnvoller, unpolitische Betrachtungen anzustellen, um zumKern

der tieferliegenden Probleme vorzudringen. […] Dieses romantisch-stürmisch-schwär-

merische Denken, wie es bei uns in den ersten Jahren der Arbeit an der Blauen Narzisse

vorherrschendwar, hatte eine ausdrücklich unpolitische Stoßrichtung, weil Politik den

Charakter verderbe. Zugleich schuf dieses Denken jedoch Vorbedingungen eines his-

torischen Bewusstseins […] Als einzige Alternative zur Gleichgültigkeit schwebte mir

eine jugendliche Aktionskunst mit politischer Ethik vor. Im Modus des künstlerischen

Ereignisses sollte eine neue Welt vorexerziert werden und damit die politische Forde-

rung ausgesprochenwerden, dass dieseWelt in naher Zukunft realisiert werdenmuss«

(Menzel 2014: 14–18).

Während Menzel sich in seiner Sturm-und-Drang-Phase als »unpolitisch« beschreibt

und von dort zur Politik gelangte, vollzog sich die Bewegung vieler anderer Rechts-

radikaler in die entgegengesetzte Richtung. Derartige Entwicklungen fanden bereits

in den 1990er Jahren statt, als faschistische Akteure gezielt auf Subkulturen Einfluss

nahmen und eigene Strömungen wie den NS blackmetal undHatecore oder Sport- und

Freizeitveranstaltungen hervorbrachten. Offensichtlich besteht eine weit verbreitete

(neo)faschistische Kultur. Dennoch führt der quasi-faschistische Begriff derMetapolitik

dezidiert zu Politik zurück. Politik sei von Moral zu unterscheiden, meint de Benoist

(2017: 149f.) und konstatiert einen »Verfall der Politik« (Ebd.: 197), im Sinne ihrer Büro-

kratisierung und ihrer demokratischen Vermittlung. Dagegen gälte es – im Sinne Carl

Schmitts – Feinde zu bestimmen und somit den Konflikt als das Wesen von Politik zu

bejahen (Ebd.: 96). »Der politische Akt par excellence ist die Bezeichnung des Feindes«

(Ebd.: 150). In eine ähnliche Kerbe schlägt die – an Ernst Jünger angelehnte – quasi-

faschistische Aussage, es sei die Außenpolitik, welche letztendlich einzig zähle (Ebd.:

58), wobei er an einen umfassenden Staat denkt, für den auch Sozialpolitik selbst-

verständlich sei (vgl. Ebd.: 31). Die Diskussion um quasi-faschistische Metapolitik ist

zumindest am Rande für die Theoretisierung von antipolitischen Tendenzen relevant,

insofern jene hinsichtlich der Ablehnung von demokratischer Politik in (neo)faschistischen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 119

Strömungen als vorhanden diskutiert werden können. Praktizierte Metapolitik gilt im

liberal-demokratischen Verständnis als Antipolitik.

Weniger eindeutig einem (klassischen) politischen Lager zuzuordnen sind soge-

nannte »populistische« anti-elitäre bzw. anti-institutionelle Protestbewegungen. Die

verbreitete Bezeichnung als populistisch wird zumeist als Kampfbegriff verwendet und

ist irreführend, insofernmit ihr suggeriert wird, dass Populismus keinWesensmerkmal

von (demokratischer) Politik überhaupt sei (vgl. Laclau 2007: xi, 13f., Jörke/Selk 2017:

9–15, 51–79, 138–14). Die Bezeichnung zeugt eher von Abwehrreflexen machthaben-

der politischer Gruppen, als vom Eingeständnis eines grundsätzlichen Wandels der

politischen Landschaft. Jene ist indessen eine Folgeerscheinung der vormals domi-

nierenden Politikformen. Anti-elitäre Protestparteien sind von reinen Satire-Parteien

wie zum Beispiel »Die Partei« zu unterscheiden, da in ihnen tatsächlicher Protest,

statt bloße politische Parodie artikuliert und organisiert wird. Außerdem sind sie von

rechtspopulistischen Strömungen abzugrenzen, da sie nicht auf einer konservativ-

nationalistischen, anti-egalitären Weltanschauung gründen, sondern pluraler auf-

gestellt sind. Auf europäischer Ebene und innerhalb Italiens arbeiten populistische

Protestparteien und Rechtspopulisten dennoch partiell zusammen.

Die an dieser Stelle auf den antipolitischen Standpunkt hin zu betrachtenden Pro-

testbewegungen werden paradigmatisch von dem zur Partei weiterentwickelten italie-

nischen MoVimento 5 Stelle (M5S) verkörpert. Der französische Politikwissenschaftler

Jacques de Saint Victor beschrieb das Phänomen in seinem BuchDie Antipolitischen, wo-

bei das Label antipolitisch für den M5S allgemein verbreitet ist. »Das Wort ist zweideu-

tig, aber treffend.Es bezeichnet eineArtmoralischeEntrüstungundRebellion vonseiten

wachsender Randgruppen der Öffentlichkeit, die bestrebt sind, sich von der alten Poli-

tik zu befreien, v.a. durch die Tugenden des Netzes« (de Saint Victor 2015: 10f.), schreibt

de Saint Victor. Damit relativiert er, dass insbesondere die italienische Politik seit Ber-

lusconi 1994 nicht seinem Idealbild einer repräsentativen Demokratie entspricht. »Doch

die Antipolitik ist, nach Meinung italienischer Politologen, auf dem besten Weg, zu ei-

nemmoderneren egalitaristischenGegenprojekt zuwerden, das beansprucht, eine neue

Beziehung zum Politischen aufzubauen« (Ebd.: 11). Die Ursache für sogenannte Politik-

verdrossenheitwirddabei zuTeilendemWahlvolk selbst zugeschoben: »DieWählerwer-

den immer anspruchsvoller (partizipative Demokratie, Transparenz, Schutzrechte) und

sind vom Angebot der Parteien zunehmend enttäuscht« (Ebd.: 14). Das Jahr 2011 macht

de Saint Victor alsWendepunkt für den Aufschwung von Antipolitik aus, diemit den so-

zialenBewegungender Indignados,Aganaktismeni,OccupyWallstreet unddenPiraten-

parteien etabliert worden wäre. Die populistische Antipolitik gehe von einer vereinfachten

Entgegensetzung und »vertikalen Spaltung« zwischen Bevölkerung und Eliten aus und

entspringe einer vermeintlich postideologischen Zeit.

»Doch wenn das Volk weiß, dass es von einem politischen Machtwechsel nichts mehr

zu erwarten hat, dann bleibt ihm nur, gegen alle Politiker ohne Unterschied zu pro-

testieren. Und diese antielitäre Tendenz fällt umso heftiger aus, je mehr die politi-

schen Führungskräfte dazu neigen, ihre Lage zu verschlimmern, indem sie sich an Ex-

perten oder Technokraten wenden […], um sich aus Haushaltsschwierigkeiten zu be-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

freien.Diese bequemeHaltung schürt dasMisstrauendesVolkes gegenüber derMacht

nur noch mehr« (Ebd.: 27).

Mit den Möglichkeiten, eigene Meinungen durch die neuen Medien weit zu verbreiten

und der Diskreditierung der herkömmlichen Medien durch den »Telepopulismus« der

Berlusconi-Ära, träfen sich in anti-elitären Protestbewegungen »Antipolitiker undNetz-

theoretiker bzw. Cyberaktivisten in dem gemeinsamenWillen, sich all derer zu entledi-

gen,die sich seit zwei JahrhundertenzwischendasVolkunddieMacht stellen« (Ebd.: 30).

Dabei würden sie aus neuen Milieus von Subalternen hervorgehen, seien es Hacker*in-

nen und die digitale Bohème mit ihrem gelebten Separatismus oder arme Favela-Be-

wohner*innen, die sich über soziale Medien zu Riots verabreden. Sie hätten jedenfalls

»nichts gemein mit den Proletariern von einst, die auf der Grundlage einer nicht nur

politischen, sondern geistig-kulturellen Bildung ein Klassenbewusstsein entwickelten«

(Ebd.: 37). Im Unterschied zum »humanistischen Populismus«, welcher Benachteiligte

und Deklassierte verteidige und ermächtige und dem »kulturell-nationalistischen Po-

pulismus«,welcher sich auf die Idee des Nationalvolks stütze, berufe sich der »antiinsti-

tutionelle Populismus« auf ein souveränes Volk,welches von den eigenenEliten verraten

werde (Ebd.: 41f.). So konstatiert der erschrockene Konservative schließlich:

»Die Infragestellung der Eliten bedient sichmittlerweile auch der neuen Technologien

des Internets. Die Anarchisten sind nicht mehr nur maschinenstürmende Ludditenwie

im frühen 19. Jahrhundert. Sie sind heutzutage den neuen technischen Erfindungen

gegenüber genauso aufgeschlossen wie die große Führer dieser Welt. […] Das ist die

große Wende der Revolution 2.0. Für die ›neuen Subalternen‹ wie für die militanten

Antipolitiker ist das Netz zum Instrument einer neuen Form von Populismus gewor-

den, einem ultramodernenWebpopulismus, der sich fähig hält, die Welt zu verändern«

(Ebd.: 43f.).

Diese Vorstellungen würden sich paradoxerweise mit jenen der Hyper-Liberalen und

Google-Manager*innen überschneiden, welche die soziale Frage leugnen und das In-

ternet fälschlicherweise als Garant von »Freiheit« propagieren (Ebd.: 45–53). Der anti-

elitäre M5S rekurriere im Selbstverständnis und zur Mobilisierung v.a. auf die Forde-

rung nach Transparenz. So seien die »Anhänger der Antipolitik […] heute der Meinung,

dass alles Leid der Bürger vom Fortbestehen der alten Arcana Imperii herrührt, der Mau-

scheleien und Geheimnisse der traditionellen Politik. Ihnen zufolge muss Schluss sein

mit diesem Machiavelli’schem Realismus, der allen Missbräuchen Tür und Tor geöffnet

habe« (Ebd.: 54).DieAnsicht undForderungnachTransparenz lenkenachdeSaintVictor

jedoch von den eigentlichen Problemen ab, diene oftmals kommerziellen oder geheim-

dienstlichen Interessen und sei ohnehin eine Illusion (Ebd.: 55–64). Abschließend wen-

det er sich gegen Konzepte von direkter Demokratie, die Einführung imperativer Man-

date und die Abschaffung von Parteien. Stattdessen verteidigt er das parlamentarisch-

repräsentative System und hält schließlich fest: »Mehr denn je brauchenwir vermitteln-

de Instanzen, v.a. Parlament und Presse, um uns vor solchen Auswüchsen zu schützen«

(Ebd.: 90).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 121

Insofern sich die Antipolitik einer anti-institutionellen Bewegung wie demM5S ge-

gen Elitenherrschaft richtet, die Repräsentation und Parlamentarismus kritisiert, für

Egalitarismus und Partizipation eintritt und auf (technische) Möglichkeiten verweist,

umgesellschaftlicheRegelungsprozesse anders zuorganisieren,weist sie einigeSchnitt-

punktemit anarchistischenVorstellungen auf.Oberflächlich betrachtet lässt sich dies an

derKritik undAnfeindung staatlicherPolitik undderPolitiker*innen-Kaste festmachen.

Bei genauerer Überlegung beruht diese aber auf einer republikanischen Vorstellung von

Bürger*innenschaft und einem eigentlich souveränen Volk, welche anarchistische An-

ti-Politik nicht teilt. Zudem lehnt Letztere eine einfache Spaltung zwischen Volk und

Elite, Beherrschten und personalisierten Herrschenden ab, geht stattdessen eher von

multiplen, miteinander verschränkten Herrschaftsverhältnissen aus und fordert auch

materielle Gleichheit. Anarchistische Anti-Politik ist auch rein technisch gestützten Lö-

sungsansätzengegenüber skeptisch,wenndiesenicht tatsächlich zurGestaltungethisch

erstrebenswerter sozialer Beziehungen und zur Organisierung neuer gesellschaftlicher

Institutionen beitragen oder diese sogar erschwere.

2.3.3 Schlussfolgerungen zur Abgrenzung anarchistischer Anti-Politik

Die antipolitischen Standpunkte anderer Strömungen sowie der Begriff Antipolitik, wie er

von liberal-demokratischen Autor*innen verwendetwird, sind vonAnti-Politik in der po-

litischenTheorie des Anarchismus, wie auch der daraus abzuleitenden Politik der Autono-

mie zu unterscheiden. Mit den in den beiden vorherigen Abschnitten angerissenen In-

terpretationen, wurde bereits auf den paradoxen anarchistischen Politikbegriff vorge-

griffen, wie er insbesondere im folgenden Hauptkapitel mit dem Streben nach Autono-

mie erarbeitet wird (→ 3). Hinsichtlich der (verschiedenen) antipolitischen Standpunk-

te, wie sie in anderen Strömungen aufkommen, kann festgehalten werden, dass diese

in ihrer Unterschiedlichkeit, eine Gemeinsamkeit darin finden, dass in ihnen eine Di-

stanz von Politik und zur Politik formuliert wird. Von den intellektuellen Dissident*innen,

denhyper-liberalenAnarcho-Kapitalistenundden anti-elitären,populistischenProtest-

bewegungen wird diese gezielt hergestellt. Von Crouch wird sie dagegen als Verfallser-

scheinung des Politischen bemängelt und von de Benoist als instrumentelles Vehikel zur

Formierung einer quasi-faschistischen Politik genutzt. In seiner grundlegenden Skepsis

gegenüber dem politischen Betrieb und der proklamierten Distanz zum Staat, weisen

Konráds Überlegungen Schnittpunkte mit anarchistischem Denken auf. In der Indiffe-

renz gegenüber sozialen Bewegungen, der Affirmation der Zivilgesellschaft und der Zu-

rückweisung der Existenz gesellschaftlicher Antagonismen sind diese wiederum nicht

vorhanden.Der anti-elitäre populistische Protest positioniert sich wie der Anarchismus

zu einem Angriff auf diemachthabenden Eliten, thematisiert die gesellschaftliche Spal-

tung und fordert bspw.Transparenz undSelbstbestimmung.Zugleich ist er einem repu-

blikanischen Verständnis von Bürger*innenschaft verhaftet und verbleibt bei einer ver-

kürzten Herrschaftskritik, die hinter jener des Anarchismus zurückfällt.Was die quasi-

faschistische Metapolitik angeht, wird mit dieser auf die Bedeutung gesellschaftlicher

Sphären außerhalb des Politischen hingewiesen, keineswegs aber eine Kritik an Politik

oder Staatlichkeit generell formuliert.AnarchistischeTheorie kanndahingehendvonder

gramscianischenHegemonietheorie weitmehr profitieren, als von ihren primitiven Ad-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aptionen. Schließlich sind die Überlegungen von Crouch ebenfalls als liberal-demokra-

tisch zu charakterisieren (→ 2.3.1). Mit ihrer Konsequenz wieder Politik zu machen (Scheer

1995) – und mit der darin enthaltenen konservativen Sehnsucht – stehen sie gegen die

anarchistischeAnti-Politik.Letzteredockt aber andenKrisenerscheinungenundderwach-

senden Unübersichtlichkeit (Abdelhamid 2017) des Politischen an, wie sie in der liberalen

Demokratie kontinuierlich diskutiert werden, und politisiert dieselben (paradoxerweise)

sogar – auf eine Weise, die im liberalen Denken nicht erfasst werden kann. Damit be-

zieht sich anarchistische Anti-Politik (sowohlmit ihrer Kritik als auchmit ihren Alterna-

tivvorschlägen) auch entscheidend auf die Ausgestaltung der prozessualen Dimension von

Politik, statt lediglich ihre angeblich rein objektiv beurteilbaren Entscheidungen in den

Blick zu nehmen.32

Wie dargestellt gibt es bei den Beiträgen, mit welchen Antipolitik im liberal-demo-

kratischenRahmen thematisiertwird,unterschiedlicheEinschätzungendarüber, inwie-

fern diese einen Angriff von außen oder eine Folge innerer Verfallserscheinungen dar-

stellt.Daraus ergeben sich abweichende Ansichten darüber, ob in den konstatierten Kri-

senerscheinungenPotenziale zurErneuerungundÖffnungdesPolitischen oder primär eine zu

verhindernde bzw. zu kaschierendeErosion von herkömmlicher Politik gesehenwerden. Jacques

Rancière betrachtet diese beiden Pole als Kehrseiten derselbenMedaille. In seiner zehn-

ten These zur (von ihm als erstrebenswert erachteten) Politik formuliert er: »Das ›Ende

der Politik‹ und die ›Rückkehr der Politik‹ sind zwei komplementäre Weisen, die Poli-

tik in einer einfachen Beziehung zwischen einem Zustand des Sozialen und einem Zu-

stand des staatlichen Dispositivs zu annullieren. Der Vulgärname für die Annullierung

lautet Konsens« (Rancière 2008: 45, vgl. Reitz 2013: 5).33 Damit kann gesagt werden, dass

derKonsens liberalerDemokratien als brüchig erachtetwird,weil Politik in einemSpan-

nungsfeld zwischen ihrer (absoluten) Verstaatlichung und ihrer Vergesellschaftung (und

damit Auflösung) gesehenwird.Dahingehend erkennendie jeweiligen liberal-demokra-

tischen Denker*innen nur teilweise, dass sich ihre Überlegungen um die Frage nach der

Einrichtung der relativen Autonomie des Politischen kreisen, welche offensichtlich als

fragil wahrgenommenwird. In keinemder liberal-demokratischenBeiträgewird Politik

wie imAnarchismus alsHerrschaftsverhältnis zwischenRegierendenundRegierten ver-

standen.34 Auf die Fragilität der Autonomie des Politischen reagieren sie mit der Forde-

rung nach Ausgrenzung und Einbeziehung antipolitischer Formen (Schütz); nach einer

32 Solchen Utilitarismus befürwortet etwa Jason Brennan, der im Stil eines zeitgenössischen de Toc-

queville gern auf politische Partizipation eines Großteils der (als unwissend, desinteressiert oder

fanatisch angesehenen) Bevölkerung verzichten möchte (Brennan 2017).

33 Analog dazu äußert sich Alex Demirović. Entgegen der Annahme, Politik wäre eine Sphäre der

Autonomie und Freiheit habe »Marx die Ansicht vertreten, dass Politik selbst heteronom ist und

ihren Anteil an der gesellschaftlichen Unfreiheit hat. Die Dichotomisierung zwischen Ökonomie

und Politik stellt aus seiner Sicht eines der zentralen Probleme der bürgerlichen Gesellschaftsfor-

mation dar, da kapitalistische Ökonomie und die Form der Politik nicht voneinander zu trennen

sind. Der Streit darüber, ob Ökonomie und Markt Freiheit und Selbstbestimmung sichern und der

Staat diese einschränkt oder ob es sich umgekehrt verhält und die Ökonomie durch die Politik zi-

vilisiert werden sollte, ist einer innerhalb des liberalen Paradigmas. Aus emanzipatorischer Sicht

wäre darüber hinauszugehen« (Demirović 2013: 462).

34 Gerhard Senft weist darauf hin, dass diese im anarchistischen Denken verbreitete Unterschei-

dung, wie auch der Begriff der politischen Klasse, vom italienischen Elitentheoretiker GateanoMos-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 123

Repolitisierung der Gesellschaft durch Politiker*innen neuen Typs (Mulgan); nach einer

Dekolonialisierung des Politischen (Schedler); sowie danach, die Eigenständigkeit des

Politischen im grundlegenden Spannungsfeld, das es konstituiert, zu wahren (Howard).

Am ehesten lassen sich wie erwähnt – von unterschiedlichen Punkten aus – in den Po-

sitionen der intellektuellen Dissidenz und des anti-elitären populistischen Protests An-

satzpunkte sehen, an denen das anarchistische Denken anknüpfen kann.

Wasmit ihnen in den Fokus gerückt wird, ist die Autonomie der Gesellschaft gegen-

über (verstaatlichter) Politik.WenndieserGedankengangweiterverfolgt bzw. radikal ge-

dacht wird, lässt sich die Frage aufwerfen, wie die Autonomie jener gesellschaftlichen

Sphären gedacht werden kann, in denen soziale Gruppen sich ohne den Staat selbst or-

ganisieren, gegenden Staatwehren und ihn zurückdrängen.Dies ist eine andereHeran-

gehensweise, als eine lebendige, organisierte oder kritische Zivilgesellschaft zu fordern –

wie es prominentHabermas (1999) tut.Über eine reflexhafte Abwehrhaltung ohne spezi-

fische ideologisch-weltanschaulicheAusrichtunghinaus, kannnoch einenSchrittweiter

gegangenwerden.Damit lassen sichPositionen auffinden,mitwelchen eine entschiede-

ne Ablehnung von Staatlichkeit als autoritäres, zentralisierendes und hierarchisches Prinzip und

Herrschaftsverhältnis, bei gleichzeitigen Versuchen, Alternativen zu diesen zu realisieren,

angestrebt wird.Mit dieser Denkbewegung gelangt man schließlich zum Anarchismus.

Aus diesem Grund vertritt Newman die Ansicht, dass sich aus der liberal-demokra-

tischen (relativen) Autonomie des (dem Staat zugeordneten) Politischen eine Politik der Autono-

mie ableiten lasse. Mit dem Postanarchismus ließe es sich – in Auseinandersetzung mit

Chantal Mouffe und Carl Schmitt (vgl. Mouffe 2008: 49–67) – demnach als politisch be-

schreiben, nach Autonomie und von verstaatlichter Politik wegzustreben. Dies gelänge

nicht durch die bloße Abspaltung von Ethik und Utopie vom Politischen, sondern durch

ihre kontinuierliche Spannung zueinander. Damit stünde die anarchistische Politik der

Autonomie auch imWiderspruch zum liberal-demokratischen Politikverständnis.Denn

Letzteres steht vor der Zerreißprobe einerseits nicht politisch genug (durch kapitalistische

Interessen undWarenform, durch die Betrachtung aller Individuen als Privatpersonen,

durch technokratische Verwaltung usw.), andererseits aber nie anti-politisch genug (auf-

grund des Festhaltens am Staat als Rahmen und Garant individueller Freiheit und kapi-

talistischerMarktbeziehungen usw.) sein zu können (Newman 2010: 9–12, 89–93, 98ff.).

Wenngleich Newmans theoretische Darstellung von den Erfahrungen in sozialen Bewe-

gungenabgekoppelt ist undals intellektualisierteWortspielerei daherkommt,enthält sie

wichtige Gedanken zu einer brauchbarenTheoretisierung des kaumuntersuchten anar-

chistischen Politikverständnisses. Daher werde ich seinen Überlegungen als Zielpunkt

diesesKapitels amEndenachgehen (→ 2.4.4). Zunächst folgen allerdings eine spezifische

politikwissenschaftliche Bestimmung des Politikbegriffs, relevante Aspekte poststruk-

turalistischer radikaler Demokratietheorien sowie ein Exkurs zum Postanarchismus.

ca stammen (Senft 2006: 28f.). Dies ist ein weiterer Indikator dafür, um das vorher angelegte Poli-

tikverständnis als (ultra-)realistisch zu bezeichnen (s.u.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

2.4 Zum theoretischen Rahmen der Arbeit

Um die auszuführenden Überlegungen zu anarchistischer (Anti-)Politik verständlich zu

machen, ist zunächst Politik zu definieren. Zweifellos handelt es sich hierbei um einen

hochgradig umstrittenen Container-Begriff, dessen Bestimmung selbst eine essentiell

politische Handlung und Stellungnahme in der Auseinandersetzung um seine Deutung

darstellt. Die Definition dessen, was Politik ist, bedingt, was aus ihr notwendigerwei-

se ausgeschlossen wird und als Anti-Politik bezeichnet werden kann. Wie ich in den

folgenden Kapiteln zeigen werde, wird im Anarchismus – als Gegenbewegung zur

Ausdifferenzierung, Verselbständigung und Verstaatlichung von Politik – nach anti-

politischen Bezugspunkten gesucht. Diese finden sich in den Sphären der Individuen,

des Sozialen, der Gesellschaft, der Ökonomie und der Gemeinschaft sowie in den Bereichen

der Utopie, der Ethik und der Kultur (→ Fig. 3).

2.4.1 Politikwissenschaftliche Bestimmung des vorausgesetzten Politikbegriffs

Wenngleich ich Politik hier weitgehend deskriptiv fasse, weist die strategische Begriffs-

verwendung von Anti-Politik auch – mit George Sorel als theoretischen Ankerpunkt –

eine normative Absicht auf, die ich weitgehend zurückstelle – und gerade aus diesem

Grund benennenmuss. Sie besteht im Anliegen einer radikalen Kritik der vorfindlichen

Politik aufgrund ihres Charakters von spezifisch-historischer politischer Herrschaft, wel-

che sich im Institutionenensemble des Staates und imgesellschaftlichenVerhältnis zwi-

schenRegierendenundRegiertenmanifestiert.Damitwirdnicht behauptet, dass Politik

ausschließlich von staatlichen Institutionen betriebenwird und nur von staatlichen Logi-

kengeprägt ist. ImGegenteilwirdmittels PolitikStaatlichkeit –als autoritäres,hierarchi-

schesundzentralisierendesgesellschaftlichesVerhältnis– inalleweiterengesellschaftli-

chenSphärenübertragen.35 Betontwird,dass politischeHandlungen,Denkweisen,Aus-

sagen usw. in der gegebenen herrschaftsförmigenGesellschaftsordnung sehr häufigmit

dem relativ autonomen Staat verknüpft sind und diesem oftmals die Zivilgesellschaft zu-

geordnetwird.Selbstdort,wosie in tendenziell selbstorganisiertenGruppenstattfindet,

wird Politik – von ihrer Logik und ihrer Intention her –mit Staatlichkeit assoziiert und

ist auf diese bezogen (vgl. Regier 2023: 23–50). In einem Lexikoneintrag steht, dass der

»Anwendungs- und Geltungsbereich von P[olitik] [… einem] historischemWandel un-

terworfen [ist]. So können vormals als privat angesehene Angelegenheit öffentl[iche]

Aufmerksamkeit erfahrenunddamit politisiertwerden […]. Umgekehrtwerden andere

Bereiche gelegentlich dem öffentl[ichen] Diskurs bzw. der staatl[ichen] Zuständigkeit

entzogen […] und damit entpolitisiert. Seit den 1960er Jahren verbanden sich Forde-

rungen nach einer stärkeren Politisierung westl[icher] Gesellschaften meist mit einer

emanzipatorischen Stoßrichtung i[m] S[inne] von stärkerer Gleichberechtigung und

35 Damit gehe ich zur Entfaltung des Arguments über Newman hinaus und problematisiere, dass ei-

ne Politik der Autonomie nicht einfach postuliert werden kann (→ 2.4.3). Der hier verwendeten De-

finition nach wird Politik mit grundlegender Skepsis begegnet, um eine wirklich kritische Diskus-

sion über sie zu ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 125

substanzieller Demokratisierung […]. Gleichzeitig müssen im demokratischen Rechts-

staat immer gewisse Sphären des Privaten bestehen bleiben, die vor dem Zugriff der

Öffentlichkeit geschützt sind […]« (Grotz 2015: 475).

Somit ist Anti-Politik nicht apolitisch wie größere Bereiche des gesellschaftlichen Zusam-

menlebens, welche politisiert werden können. Ebenso wenig ist sie per se politisch.

Sprich: Politik wird hier nicht pauschal verworfen oder normativ als negativ bewertet.

Aber ihrwirdmit einer ausgeprägtenSkepsis begegnet,die nicht darauf abzielt, »mehr«,

»eigentliche«, »wirkliche« oder »überhaupt wieder« Politik zu machen.

Zunächst ist allerdings festzuhalten,dassPolitiknicht abschließenddefiniertwerden

kann (undmuss). Denn ohnehin hat sie

»einen komplizierten und für viele Menschen eher verwirrenden Charakter angenom-

men. Aus derWillensbildung in einem konkreten, überschaubaren Gemeinwesen und

aus der Führung in ebenso überschaubaren Verantwortungsbereichen auf der Basis

persönlicher Ausstrahlung, Lebenserfahrung und eines ausgebildeten common sense

sind hochspezialisierte Funktionsbereiche geworden, bei denen […] Bewältigungs-

zwänge für den eigenen unmittelbaren Lebensbereich und für die globale Ebene

gleitend ineinander übergehen können« (Lauth/Wagner 2009: 26).

ÜberWortverwendungen lohnt es sich nicht zu streiten –wohl aber über den Inhalt der

mit ihnen verknüpften Konzepte, welche nie neutral, hingegen stets intentional formu-

liert werden. In diesemSinne istWolf-DieterNarr der Ansicht, für diewissenschaftliche

Qualität eines Ansatzes wären im Wesentlichen seine Erklärungskapazität und die aus

ihm folgenden Konsequenzen ausschlaggebend (Narr 1972: 16). Hinsichtlich letzterer

zeige sich, dass der verdinglichte Begriff des politischen Systems »Herrschaftsphänomene

außerhalb des begrenzten ›politischen‹ Bereichs kaum fassen, das Problem im politi-

schen System selbst institutionalisierter Gewalt und ihrer Kosten kaumdiskutieren und

die humanen Kosten eines systematischen Sicherheitsbegriffs nicht berechnen läßt«

(Ebd.). Darüber hinaus lassen sich an der Art

»wie derBegriff des Politischen gefaßtwird, […] nicht allein die unterschiedlichenAuffas-

sungen der Politikwissenschaft ablesen; an ihr läßt sich auch die Rekognitionsproble-

matik vergegenwärtigen. Der jeweils gebrauchte Begriff des Politischen, der der Po-

litikwissenschaft vorausgeht, ihr zugrundeliegt und ihren Rahmen abgibt, bestimmt

nicht nur den Horizont der Antworten, er definiert vielmehr die zu untersuchende po-

litische Wirklichkeit und zeichnet bestimmte Segmente der Wirklichkeit als politisch

oder als politisch relevant bzw. indifferent aus. Der Begriff des Politischen hat also eine

konstitutive und eine normativ-regulative Bedeutung« (Ebd.: 17f.).

Daher ist der hier angelegte Politikbegriff zumindest ansatzweise auszuführen, obwohl

er selbst zugleich einen wesentlichen Untersuchungsgegenstand dieser Arbeit darstellt.

Dies gilt insbesondere, weil es auch in der zeitgenössischen anarchistischen politischen

Theorie keineswegs eine einheitliche oder klare Vorstellung desselben gibt (→ 2.2.3).Dar-

aus resultiert auch das Interesse an der Fragestellung dieser Arbeit.Mit denmethodisch

gesetzten Vorannahmen kann die Untersuchung daher nicht den anarchistischen Politik-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

begriff schlechthin zum Vorschein bringen. Aus diesem Grund stellt sie eine Variante dar,

ihn zu erfassen – aber in einem Sinne zu erfassen, der mit anarchistischen Prämissen

und Erfahrungen kongruent ist. Die im Folgenden methodisch vorausgesetzte Arbeits-

definition von (ultra-)realistischer Politik kommt u.a. bei Sorel und de Lagasnerie (2021)

pointiert zum Ausdruck.

In den Politikwissenschaften selbst existieren unterschiedliche Politikbegriffe paral-

lel zueinander.Zu behaupten, dass es – in Abgrenzung zu anderen Sozialwissenschaften

– einen genuin politikwissenschaftlichen Politikbegriff gäbe, wäre verfehlt, insbeson-

dere, wenn man sie »unqualifiziert schlechthin als normative Wissenschaft bezeichnet

oder wennman durch irgendwelche essentialistischenDefinitionen dessen,was eigent-

lichPolitik sei, von vornherein die Problemstellung einengt unddenBezugsrahmendog-

matisiert« (Narr 1972: 17). Anton Pelinka betont, die divergierenden Verständnisse stün-

den »einander nicht streng abgegrenzt gegenüber, vielmehr handelt es sich dabei um

bestimmte Betonungen, um verschiedene Schwerpunktsetzungen. Alle diese Politikbe-

griffe unterstreichen ein Merkmal, das insgesamt für das Verständnis des Politischen

wesentlich ist« (Pelinka 2004: 18f.). Dementsprechend plädiert er für eine Offenheit und

eine synkretistische Begriffsverwendung. Somit könne das

»Wesen der Politik […] am besten im Spannungsfeld zwischen den verschiedenen Be-

griffen und Definitionsversuchen gesehen werden. Für die Diskussion von Politik ist

jedoch insbesondere die Unterscheidung zwischen einem ›engen‹ und einem ›weiten‹

Politikbegriff wesentlich. Ein enger Politikbegriff, in der Tradition des gouvernementa-

lenPolitikverständnisses, klammert breite BereichederGesellschaft aus; einweiter Po-

litikbegriff hingegen kennt keine gesellschaftlichen Bereiche, die von vornherein ›un-

politisch‹ wären. Ein weiter Politikbegriff betrachtet alle Sektoren der Gesellschaft als

zumindest potenziell politisch« (Ebd.: 19).

Damit kann bereits gesagt werden, dass in dieser Arbeit ein enger Politikbegriff verwen-

det wird. Ferner heißt es, der »enge Politikbegriff ist eher defensiv, eher darauf gerich-

tet, bestehende Zustände zu verteidigen; der weite Politikbegriff ist eher offensiv, dar-

auf gerichtet,dieVeränderbarkeit bestehenderZuständehervorzuheben« (Ebd.: 20).Für

den vorliegenden Zusammenhang ist bedeutend, dass mit der Verwendung des engen

Politikbegriffs auf eine grundsätzliche Veränderung der Rahmenbedingungen der be-

stehenden Gesellschaftsordnung abgezielt wird, indem mit ihm ein Nullpunkt durch-

schritten undmit demokratischen Illusionen gebrochenwird.Dies ist ein Kriterium für

seine Radikalität, weil sich darin die Bestrebung einer grundlegenden Transformation des Poli-

tischen selbst spiegelt.

Ulrich Alemann und Erhard Forndran benennen verschiedene Varianten gouverne-

mentaler, normativer und konfliktorientierter Politikverständnisse (Aleman/Forndran

2005: 34–40), die Pelinka zu gegensätzlichen Adjektivpaaren erweitert und zwar: a) gou-

vernemental–partizipatorisch,b)normativ–deskriptivundc) konfliktorientiert –konsensbezogen

(Pelinka 2004: 19).

Diese Unterscheidungsmerkmale lassen sich in einem Exkurs mit einigen wesentli-

chenAspekten von Sorels und de LagasneriesTheorie abgleichen, umeine Arbeitsdefini-

tion von Politik zu entwickeln. Ich setzte ihre Perspektive als theoretischen Ankerpunkt

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 127

methodisch voraus, damit die Untersuchung des anarchistischen Politikverständnisses

nicht im luftleeren Raum vollzogen wird, und stelle sie im folgenden Exkurs knapp dar:

Durch die Beschäftigungmit SorelsHauptwerkÜber dieGewalt (Sorel 1908/1969) lässt

sich feststellen, dass dieser eine ausgeprägte Anti-Politik formuliert mit der Politik (a)

entschiedendemStaatund seinerRegierung zugeordnet–undabgelehnt–wird.Zwischen

»Syndikalismus«undStaat bestehedemnach ein »absoluterGegensatz« (Ebd.: 132).Auch

die partizipativen Verfahren und Gremien dienten der Aufrechterhaltung und Anpas-

sung institutionalisierter Klassenherrschaft. Jede revolutionäre Umwälzung im 19. Jh.

habe zu einer Ausweitung der Staatsmacht geführt (Ebd.: 100–110, 121). Statt Reformen

anzustreben, müsse das Ziel proletarischer und antinationaler/antipatriotischer Bewe-

gungen darin liegen, den Staat zu zerbrechen (Ebd.: 131–138, 203).

(b)DieKastederPolitiker*innen solle verachtet undangegriffenwerden,da sie effek-

tiv verhindere, dass die gesellschaftlichen Antagonismen sozial-revolutionär angefoch-

ten werden können. Insbesondere sozialistische Politiker*innen forderten dabei refor-

merische Sozialpolitik (Ebd.: 199ff.), um sich der herrschenden Klasse in dieser befrie-

denden Rolle anzudienen und als sozialistische Führungsschicht akzeptiert zu werden

(Ebd.: 188–195). Dabei seien das Bürgertum und sein Liberalismus der Dekadenz verfal-

len (Ebd.: 82–96). Ihre parlamentarische Demokratie sei ein korruptes und verlogenes

Set von Herrschaftsinstitutionen (Ebd.: 194f., 231–235, 268f.). Aufgrund dieser morali-

sierenden Betrachtung kann Sorels Verständnis im Schema als negativ-normativ bezeich-

net werden. Statt utopischer Entwürfe, die im besten Fall soziale Reformen inspirieren

(Ebd.: 93, 116, 159, 188, 265f.), rekurriert er auf den (irrationalen) Mythos des proleta-

rischen Generalstreiks. Diese gefühlte Überzeugung motiviere zur Zerstörung der be-

stehenden Herrschaftsordnung (Ebd. 141–151, 161ff., 174, 251f.). Der proletarische Gene-

ralstreik ist eminent anti-politisch, da durch ihn eine klare Grenze zu staatlicher Politik

gezogen und diese angegriffen wird (Ebd.: 176–185).

(c) Sorels Politikbegriff ist damit eindeutig konfliktorientiert. Statt lascher politischer

Verhandlungen und Vermittlungen (Ebd.: 68) setzt Sorel den Klassenkampf (Ebd.: 61)

zumSelbstzweckundheroisiert ihn (Ebd.: 196, 288), umzurKonfrontation anzustacheln

(Ebd.: 130).Gerade durch diese erschreckendanti-politischeHaltung offenbare sich derKon-

flikt als zentrales Element in der (herrschenden) Politik selbst, da das Wesen des Staa-

tes militaristisch, zentralistisch und gewaltsam sei (Ebd.: 126, 131, 205ff.). Der proletari-

schen Gewalt komme dabei vor allem die Funktion zu, die Fronten zu klären, die Wür-

de der Kämpfenden wiederzuerlangen und die »Zivilisation« zu erneuern (Ebd.: 106f.,

154). Damit sei sie im Übrigen weit weniger brutal als die institutionalisierte Gewalt der

herrschenden Klassen, wie auch das Rachebedürfnis der politischen Revolutionär*in-

nen, welche nach der Herrschaft streben und ihre Methoden aus der vorherigen Herr-

schaftsform ableiten (Ebd.: 121, 131, 201ff., 201).36

36 Sorels Theorie hat Implikationen, die aus emanzipatorischer Perspektive als äußerst problema-

tisch zu bewerten sind. So fetischisiert er Gewalt zum Selbstzweck und löst sie damit von den An-

liegen unterdrückter und ausgebeuteter Klassen. Seine Heroisierung des Kampfes und die damit

verbundene klare Trennung der Lager und Fronten ist Ausdruck einer männlichen und klassenba-

sierten Kränkung. Darüber hinaus machen seine illiberale und kulturpessimistische Einstellung

sowie die Begrüßung des irrationalen Mythos ihn anschlussfähig für faschistisches Denken. Trotz

seiner Rezeption in diesem ist Sorel aber kein Vordenker des Faschismus. Ebenso wenig ist er ein

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Geoffroy de Lagasnerie entfaltet in seiner SchriftDas politische Bewusstsein (de Lagas-

nerie 2021) ebenfalls eine unbequemeKritik der Politik, die ihn zu einem »reduktionisti-

schen« und »realistischen« Verständnis führt. Jenes kann ebenfalls als gouvernemental,

anti-politisch und konfliktorientiert aufgefasst werden. Um dies herauszustellen, gäl-

te es mit den Mystifizierungen und Verzerrungen zu brechen, welche insbesondere die

Sprache von und in der Politik durchziehen. Ihre grundlegenden Begrifflichkeiten wie

»Volk«, »Souveränität«, »Gemeinwille« und »Staat« abstrahieren nicht nur von derWirk-

lichkeit, sondern stellen tatsächlich Fiktionen dar (Ebd.: 45). Mit diesen wird der grund-

legende Gewaltcharakter der Politik verschleiert, während Demokratie und Rechtsstaat

keine per se als positiv zu erachtendenWerte und Verfahren zur Verfügung stellen, was

sich auch daran zeigt, dass sie kaum stichhaltig definiert werden können (Ebd.: 33). Ins-

besondereTheorien desGesellschaftsvertrages suggerieren fälschlicherweise, dass es ei-

ne Zustimmung politischer Subjekte zur Gesellschaftsform geben würde (Ebd.: 109ff.,

138–145, 176–186). Diese wurde aber nie gegeben und kann tatsächlich im Rahmen der

Politik auch nicht zu Stande kommen, da die gesellschaftlichen Bedingungen stets um-

kämpft blieben (Ebd.: 65, 76, 131, 153, 190).

Für seine Argumentation setzt sich de Lagasneriemit politischenDenkernwieHob-

bes, Rousseau, Schmitt, Fanon, Foucault, Rawls, Bourdieu, Mouffe, Laclau, Agamben

und Habermas auseinander und entdeckt den Soziologen Léon Duguit wieder, der be-

reits 1901 den mythologischen Charakter eines personifizierten »Staatswillen« heraus-

stellt (Ebd.: 91ff.). Der fundamentale Irrtum aller politischerTheoretiker*innen bestehe

demnach darin, anzunehmen, dass politische Beziehungen und Handlungen anderen

Logiken folgen würden, als sie in anderen sozialen Sphären bestehen (Ebd.: 55). Dies

sei aber eine schlichtweg unhaltbare Unterstellung.Denn für Individuen oder Gruppen,

denen durch den Repressionsapparat des Staats ein bestimmter Willen aufgezwungen

werde,mache es in derKonsequenz keinenUnterschied,obdieser durch formal korrekte

demokratische und juristische Verfahren umgesetzt undmittels scheinbar konsistenter

politischer Theorie gerechtfertigt werde. Die Akteure, welche auf dem politischen Feld

Entscheidungen treffen und diese durchsetzen, seien weder frei von Affekten noch von

ihrer sozialen Position oder ihrer kulturellen Prägung (Ebd.: 20, 86).

Haupttheoretiker des Anarch@-Syndikalismus, auch wenn er dessen Begriffe adaptiert und zu-

spitzt. Geeignet um als Ankerpunkt für den vorausgesetzten Politikdefinition zu dienen, ist seine

Theorie nicht aufgrund ihrer eigenen Wahrheit, sondern wegen ihrer Reflexion zu kritisierender

Aspekte von Politik im Kontext anarchistischen Denkens.

Alles in allem scheint Sorel jedenfalls nicht besonders stark von seinem Zeitgeist abzuweichen,

wie einer nüchternen Rezension nach der deutschen Übersetzung von Über die Gewalt zu entneh-

men ist: »Seine Schlussfolgerungen sind für uns nichts Neues, es sind die Grundsätze unseres Pro-

gramms. Also zumBeispiel der Kampf gegen den Reformismus und die Politiker, gegen die heuch-

lerische Demokratie, für den proletarischen Generalstreik, für eine proletarische Moral, eine Pro-

duzentenmoral. […] Es mag zutreffen, dass Sorel etwas zu sehr von der Bedeutung der Gewalt ein-

genommen war und andere Faktoren zu sehr außer acht ließ. Aber man solle sich der Tatsache

bewusst bleiben, daß Sorel nicht das blinde Dreinschlagen unter ›Gewalt‹ versteht, sondern fast

immer den Streik oder den Generalstreik, d.h. einfach irgendwelche Handlungen, die dem Pro-

letarier seinen Gegensatz zum kapitalistischen Staat fühlbar werden lassen, ohne deshalb gleich

Menschenleben zu kosten« (Wartenberg 1931).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 129

Unterdrückte Gruppen wie z.B. die Schwarze Menschen sollten deswegen nicht als

nurminder privilegiert undmit wenigerMachtressourcen ausgestattet verstandenwer-

den, sondern als politisch unterworfene Subjekte, als Kolonisierte, auch innerhalb demo-

kratischer Staaten.DieKonsequenz ausdiesemVerständnis besteht nicht in einer Inklu-

sion, sondern in einer dezisionistischen Selbstbestimmungmarginalisierter Gruppen (Ebd.:

99–104). Zwar sei Politik nicht nur dies, müsse aber im Kern von der Polizei, den Ge-

richte und Gefängnisse aus gedacht werden, von denen freilich unterschiedliche soziale

Gruppen verschieden bedrückt werden. Dementsprechend darf für de Lagasnerie jedes

»Nachdenken über die Politik […] nicht mit einer Frage nach den Zielen und Zwecken

von Institutionen, sondern muss mit der Suche nach ihren Mitteln beginnen. Die po-

litische Grundfrage ist: Bis wohin? Wie weit bin ich bereit, Gewalt gegen eine anderen

anzuwenden oder ihmmeinenWillen aufzuzwingen?« (Ebd.: 195).Mit dieserDenkweise

übersteigt de Lagasnerie den herkömmlichen Realismus der politischenTheorie.

Weil ich annehme, dass die Politikverständnisse von Sorel und de Lagasnerie als zu-

gespitzte Varianten anarchistischer Vorstellungen gelten (die daher brauchbar für eine

politisch-theoretischeDiskussion sind), kannmit diesenÜberlegungen imHintergrund

eine Arbeitsdefinition von Politik erfolgen. Demnach ist der methodisch vorausgesetzte

Politikbegriff:

• gouvernemental, weil Politik vorrangig auf Staat und Regierung bezogen, auf Staat-

lichkeit und Regieren (in einem weiteren Sinne) gedacht wird. Dies schließt wie

erwähnt nicht aus, dass politisches Handeln auch außerhalb des Staates vorkommt

und die Frage aufgeworfen werden kann, inwiefern bei einer grundlegenden Ge-

sellschaftstransformation ein herrschaftsfreies politisches Verhältnis möglich wäre.

Ebenso kann mit dieser Beschreibung die Frage gestellt werden, ob – und wenn ja,

wann und unter welchen Bedingungen – auch Anarchist*innen ihren Ansprüchen

entsprechend politisch handeln können oder sollten, um angestrebte Veränderungen

zu erreichen. Dass mit ihr aber immer ein Aspekt des Regierens verbunden ist, wird

die Politik nicht los. Ein Gegenbegriff wäre Selbstverwaltung.

• Negativ-normativ, denn Politik wird mit grundlegender Skepsis begegnet, weil sie in

der Regel (oft auch unwissentlich bzw. verleugnet) auf Staat und Regieren bezogen

ist oder diesen zugeordnet wird. Dies bedeutet nicht notwendigerweise einemorali-

sierendeKritik »des« Staates oder eine Ablehnung »aller Politiker*innen« (wenngleich

diese Formen im Anarchismus häufig anzutreffen sind). Vielmehr kann weitgehend

deskriptiv beschrieben werden, was in und mit der Politik geschieht. Dass es in ihr

allerdings darum ginge, »das Gute«, »Gerechtigkeit«, eine »gute Ordnung« und der-

gleichen zu verwirklichen, wird bestritten. Wenn Wertungen vorgenommen wer-

den, so ist eher vom Gegenteil auszugehen. Politik als politisches Herrschaftsverhältnis

kann u.a. aus ethischen Erwägungen heraus kritisiert werden. Trotzdem werden mit

dempostanarchistisch inspiriertenVerständnis ontologischeKonzeptionen zurück-

gewiesen, auf welche normative Politikbegriffe häufig gegründet werden.

• konfliktorientiert, da davon ausgegangenwird, dass die Ressourcen –und hierbei ins-

besondere politische Machtressourcen – unter verschiedenen Akteur*innen äußerst

ungleich verteilt sind. In liberalen Demokratien wird dies systematisch relativiert

und verschleiert, etwa, indem die Kopplung von ökonomischer und politischer

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Macht bestritten oder auf Partizipationsmöglichkeiten verwiesen wird, die sich bei

sozialstrukturellen Betrachtungen oftmals nicht allgemein und umfänglich bestä-

tigen lassen. Daraus folgt eine grundlegende Kritik an demokratischen Republiken

keineswegs aber zwangsläufig eine fundamentalistische Ablehnung von demokra-

tischen Verfahren und Prozessen überhaupt. Unterschiede in den Formen, wie in

politischen Herrschaftsordnungen und durchstaatlichten Gesellschaften Politik

stattfindet, welchen Rahmenbedingungen sie unterliegt, welche Spielräume für

emanzipatorische soziale Bewegungen sie bieten oder auch nicht, lassen sich damit

durchaus feststellen. An den zugrundeliegenden antagonistischen Interessenkonflikten,

die Politik auszeichnen, ändert dies nichts.

Darüberhinaus siehtPelinka eineUnterscheidungzwischend)ahistorischenundhistorisie-

rendenPolitikbegriffen gegeben (Pelinka 2004: 19), die ermeines Erachtens nur pro forma

vortragen kann. UmMissverständnisse zu vermeiden: Der hier angelegte Politikbegriff

ist

• historisierend, insofernder Inhalt vonBegriffen immer in spezifisch-historischen,ge-

sellschaftlichen und politischen Konstellationen zu verstehen ist, da ihre ahistori-

sche Setzung auf einer erkenntnistheoretischen Ebene selbst Herrschaftscharakter

hat (selbst wenn sie vorherrschender staatlicher Politik entgegengestellt wird). Au-

ßerdem ist ein ahistorisches Verständnis schlichtweg unbrauchbar, um Bestrebun-

gen zur Gesellschaftstransformation nachzugehen. Dies weist auf das parallele Vor-

handensein verschiedener Politikbegriffe zurück, welche wiederum in unterschied-

liche Traditionen eingebettet sind (die nicht vorab gewertet werden sollen).

Damit wird das hier verwendete Politikverständnis schon greifbarer.37 Dirk Berg-

Schlosser und Theo Stammen sehen, dass Politikbegriffe in den Politikwissenschaften

in der Regel mit theoretischen Ansätzen verbunden sind. Sie unterscheiden dahin-

gehend normativ-ontologische, realistische, marxistische und empirisch-analytische Ansätze

(Berg-Schlosser/Stammen 2013: 58–72). Die vorherigen Ausführungen einbeziehend,

ist der hier verwendete Politikbegriff – in Anschluss an Sorel und de Lagasnerie (s.o.)

– als (ultra-)realistisch zu charakterisieren. Er weist auch marxistische Aspekte auf, v.a.

mit der Annahme einer antagonistischen Gesellschaftsstruktur, deren Überwindung

erstrebenswert und möglich sei. Dabei kann es aber nicht darum gehen, eine Form

von Klassenherrschaft durch eine andere zu ersetzen, wie dies zugespitzt bei Lenin zu

37 Es ist darüber hinaus vom dialektisch-historischen Ansatz abzugrenzen, wie ihn Narr (1972: 30f.)

entfaltet. Konfliktorientierung und Historisierung sind dabei unzweifelhaft geteilte Merkmale. Narr

formuliert im Unterschied zum hier verwendeten negativ-normativen Ansatz einen vorrangig de-

skriptiven Ansatz, wenngleich er den in Politik inhärenten Gewaltcharakter nicht abstreitet. Damit

korrespondiert, dass er einen erweiterten Begriff des Politischen befürwortet, welcher zwischen herr-

schaftsbestimmter Verengung und demokratisierender Erweiterung schwanke (Ebd.: 26). Den-

noch können seinenÜberlegungen aufgrund ihrer Sachlichkeit, wie auch der Beachtung ihrer Kon-

fliktualität und als Alternative zu herkömmlichen politikwissenschaftlichen Verständnissen mit-

bedacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 131

lesen ist (Ebd.: 64, vgl. Lenin 1970: 323, 336ff.).38 Die mit Politik verbundenen bzw. in

ihr verkörperten Macht- und Herrschaftsverhältnisse beziehen sich allerdings nicht

allein auf Klassenstrukturen (Lauth/Wagner 2009: 27), sondern auf verschiedene Di-

mensionen von Herrschaft und sozialer Hierarchie. Diese Konzeption widerspricht

damit grundlegend z.B. jener vonHannah Arendt,welche von einem »Zusammenfallen«

von Politik und Freiheit (als selbstbestimmtes, durch das politische Gemeinwesen her-

zustellende Handeln) ausgeht (Arendt 1994). Weiterhin wird damit die Definition Dolf

Sternbergers, »Der Friede ist die politische Kategorie schlechthin« (Sternberger 1961:

18) zurückgewiesen. Dennoch macht Sternberger einen für den vorliegenden Zusam-

menhang wichtigen Punkt auf, indem er drei »Wurzeln der Politik« benennt, nämlich

die »Politologik« (ausgehend von Aristoteles, auf Öffentlichkeit und gemeinwohlori-

entiertes Handeln abzielend), die »Dämonologie« (auf das zweckrationale Handeln

zum Machterwerb und -erhalt ausgerichtet) und die »Eschatologie« (beginnend bei

Augustinus). Letzterer zufolge ist Politik »vorläufig und unvollkommen, bis ein utopi-

scher Endzustand erreicht ist. Darin wird zugleich der Begriff des Politischen selbst

38 Slavoj Žižek greift dahingehendRancièresUnterscheidungder vier Verleugnungendes politischen

Moments auf, sprich des Einbrechens des Politischen durch die Forderung der Anteillosen nach ei-

nemAnteil am resp. nach einemPlatz imgesellschaftlichenGanzen.DaspolitischeMomentwürde

untergraben werden durch (traditionalistische) Arche-Politik, (demokratische) Para-Politik, (mar-

xistisch/utopisch-sozialistische) Meta-Politik und (faschistische) Ultra-Politik. Mit den folgenden

Ausführungen kann gesagt werden, dass anarchistische Anti-Politik als eine Mischform aus Me-

ta-Politik und Para-Politik darstellt. Sprich, mit ihr wird die Auflösung von Politik als antagonistischer

gesellschaftlicherHerrschaftsform angestrebt, währendmit ihr zugleich keine ultimative und harmoni-

sche, sondern eine prozesshaft-unabgeschlossene und agonale libertär-sozialistische Gesellschaftsform an-

gestrebt wird.

Ergänzend führt Žižek die Form der (postmodernen) Post-Politik ein. In dieser werde »der Konflikt

globaler ideologischer Entwürfe, die durch unterschiedliche Parteien, die um die Macht kämpfen,

verkörpert werden, durch die Kollaboration von aufgeklärten Technokraten […] mit liberalen Mul-

tikulturalisten ersetzt. Über den Prozess des Aushandelns von Interessen wird ein Kompromiss in

Gestalt einesmehr oderweniger allgemeinen Konsenses erreicht. Die Post-Politik plädiert folglich

für die Notwendigkeit, die alten ideologischen Unterscheidungen hinter sich zu lassen und sich –

ausgestattet mit dem notwendigen Expertenwissen und dem freien Meinungsaustausch, der die

jeweils konkreten Bedürfnisse und Forderungen der Menschen zur Sprache bringt – den neuen

Problemen zu stellen« (Žižek 2001: 273). Durch die Definition dessen, was ein Problem sei und

wie es gelöst werden könne, werde deutlich, dass das Politische (im Sinne Rancières) verleugnet

wird. Demnachwäre der »eigentliche politische Akt (die Intervention) […] nicht einfach etwas, was

innerhalb des Rahmens der existierenden Verhältnisse gut funktioniert, sondern etwas, was gera-

de den Rahmen verändert, der festlegt,wie die Dinge funktionieren. […] Echte Politik ist […] die Kunst des

Unmöglichen: Sie verändert gerade die Parameter dessen, was in der existierenden Konstellation

als ›möglich‹ betrachtet wird« (Ebd.: 274, vgl. Demirović 2013: 464ff.).

Vermutlich würde Žižek einer anarchistischen Politik der Autonomie den Vorwurf machen, post-

politisch zu sein. Nach dieser Interpretation versuchten Anarchist*innen, eine »metaphorische

Verallgemeinerung partikularer Forderungen zu verhindern […] um die Gesamtforderung einer

partikularen Gruppe genau auf eben diese Forderung mit ihrem bloß besonderen Inhalt zu re-

duzieren« (Ebd.: 281). Anhänger*innen des Anarchismus sehen freilich umgekehrt ihre anti-poli-

tischen Praktiken als die Kunst an, Unmögliches präfigurativ zu verwirklichen, womit der Rahmen

der Politik aufgebrochen und verschiedene partikulare Forderungen in ihrer Verbindung auf Au-

genhöhe verbunden werden könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aufgehoben. Diese Sichtweise kennzeichnet nicht nur religiöse Heilslehren, sondern

auch polit[ische] Ideologien wie den Marxismus« (Grotz 2015: 475). Das hier angewand-

te (ultra-)realistische bzw. »dämonologische« Politikverständnis wird demnach durch

eine eschatologische Dimensionmotiviert, welche allerdings eine spezifische Ausprägung

erhält, weil sie nicht auf einen harmonischen Endzustand abzielt, sich aber an einer

qualitativ anderen konkret-utopischen Vision orientiert (→ 5.3.1). Dennoch kann an die-

ser Stelle – in einer Linie mit Machiavelli (1990) und Hobbes (1980), aber über diese

hinausgehend – ein (ultra-)realistischer Politikbegriff verwendet werden. Für diesen gilt,

dass

»politisches Handeln nicht mehr unter dem normativen Gesichtspunkt der ›guten

Ordnung‹ und der Ermöglichung eines tugendhaften ›guten Lebens‹ steht [etwa

Platon, Aristoteles], sondern ein faktisches, mit dem Phänomen politischer Macht

weithin identisches Problem ist. Unter dem Einfluss des neuzeitlichen naturwis-

senschaftlichen Denkens gerät für dieses Politikverständnis die Sphäre der ethisch

begründeten Ziele und Zwecke politischen Handelns, insofern über sie keine ob-

jektiven und nach den strengen methodischen Grundsätzen der neuen Philosophie

gesicherten Erkenntnisse möglich waren, aus dem Blick. Dafür gewinnen die Mittel

des politischen Handelns Vorrang; so ist es kein Zufall, dass nunmehr der Begriff der

Macht zum Schlüsselbegriff und zur entscheidenden Kategorie für das Verständnis

des Politischen wird« (Berg-Schlosser/Stammen 2013: 61)

Anschließend daran ist auch Max Weber für ein modernes Verständnis zu zitieren. In

seiner bekannten Rede Politik als Beruf von 1919, heißt Politik für ihn

»Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtverteilung, sei es

zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen Machtgruppen, die er um-

schließt. Jeder Herrschaftsbetrieb, welcher kontinuierliche Verwaltung erheischt, braucht

einerseits die Einstellung menschlichen Handelns auf den Gehorsam gegenüber jenen Herren,

welche Träger der legitimen Gewalt zu sein beanspruchen, und andererseits, vermittelst dieses

Gehorsams, die Verfügung über diejenigen Sachgüter, welche gegebenenfalls zur Durchfüh-

rung der physischen Gewaltanwendung erforderlich sind: den personalen Verwaltungsstab

und die sachlichen Verwaltungsmittel.

Wennman von einer Frage sagt: sie sei eine, ›politische‹ Frage, […] so ist damit im-

mer gemeint: Machtverteilungs-, Machterhaltungs- oder Machtverschiebungsinteres-

sen sind maßgebend für die Antwort auf diese Frage. […] Wer Politik treibt, erstrebt

Macht: Macht entweder als Mittel im Dienst anderer Ziele – idealer oder egoistischer

– oderMacht ›um ihrer selbstwillen‹: umdas Prestigegefühl, das sie gibt, zu genießen«

(Weber 2008: 7, kursiv: J.E.).

Berg-Schlosser und Stammen behaupten, weil das Vorhandensein vonMachtbeziehun-

gen und -bestrebungen auch in anderen sozialen Bereichen zu finden ist, dass dieses

mit Weber auf keinen Fall als einziges Kriterium für politisches Handeln gelten dürfe

(Berg-Schlosser/Stammen 2013: 62, vgl. Narr 1972: 18). Diese verzerrte Aussage können

sie allerdings nur treffen, weil sie in ihrer Zitation vonWeber die oben kursiv gesetzte Pas-

sage aussparen. So bezieht sichWeber offensichtlich nicht auf irgendeine Ausübung von

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 133

Macht, hingegen auf ihre Form als politische Herrschaft mit der die Beanspruchung von

Gewaltmonopol und Gehorsam sowie die Ausbildung einer hörigen Beamt*innen-Kaste

und die Aneignung der Güter und Arbeitsleistung von Unterworfenen einhergeht. Dem

entgegen wird das – in den Politikwissenschaften bedauerlicherweise immer wieder als

paradigmatischdargestellte– realistischePolitikverständnis vonCarl Schmitt eingeführt.

Jenes wird mit der grundlegenden Unterscheidung zwischen Freund und Feind als we-

sentlichemMerkmal von Politik für die hier ausgearbeitete Definition nicht als zielfüh-

rend erachtet. Stattdessen weist das hier angelegte Politikverständnis Parallelen zu Gi-

orgio Agambens Denken auf, das aber nicht als genuin anarchistisch bezeichnet werden

kann.39 Dagegen komme ich auf Sorel und de Lagasnerie als theoretischen Ankerpunkt

zurück.

Häufig wird in Einführungen in die Politikwissenschaften suggeriert, dass em-

pirisch-analytische Ansätze am sachlichsten und geeignetsten wären, um politische

Phänomene angemessen zu erfassen und zu beschreiben. Dem damit verbundenen An-

spruch der Wissenschaftlichkeit in Ehren, geschieht dies jedoch mit einer Tendenz zur

Ausblendung von zu verhandelnden Grundannahmen bzw. Grundfragen, vornehmlich,

wenn die Formen, Inhalte und Werte von liberaler Demokratie und kapitalistischem

Nationalstaat als per se überlegen dargestellt werden.

Hinsichtlich des in den Politikwissenschaften mittlerweile als Standard gesetzten

Unterscheidungsmodells von Politik als polity (Strukturen), politics (Prozesse) und poli-

cy (Inhalte) (Lauth/Wagner 2009: 27) kann für den hier verwendeten Politikbegriff keine

Aussage getroffen werden, auf welcher der Ebenen er primär bezogen wird. Vielmehr

werden damit sowohl Strukturen und Prozesse als auch Inhalte von Politik in den Blick

genommen–und oftmals grundlegend kritisiert. Umdies zu ermöglichen, um eine ziel-

führende Analyse des anarchistischen Politikverständnisses zu ermöglichen, wird den in den

Politikwissenschaften verbreiteten Begriffenmit Skepsis begegnet.Narr schreibt, damit

die an sich begrüßenswerte Tatsache pluraler Politikbegriffe nicht lediglich den Charak-

39 Agamben nimmt gewissermaßen eine – im beschreibenden Sinne – anti-autoritäre Umkehrung von

Schmitts Freund-Feind-Schema vor, indemdie Entgegensetzung zwischen »Leben« und »Recht« als

Definition des Politischen einführt. Statt die Souveränität aus der Einsetzung des Ausnahmezu-

stands abzuleiten, leitet er »dasWesen der Ausnahme aus der Souveränität« ab (Geulen 2005: 75).

Der (politischen) Souveränität setzt er die Figur einer nicht biopolitisch geformten, an der »nack-

ten« zoe orientierten, Lebensform entgegen, welche eine »neue Politik« ermöglichen soll – und im

vorliegenden Kontext als Anti-Politik gedeutet werden kann (Ebd: 113–124, vgl. Agamben 2010,

Agamben 2014).

Denker*innen neuerer politischer Theorie des Anarchismus setzen sich mit Agambens Theorie

auseinander, bspw. Day (2005: 179–186), Critchley (2007: 134–141), Newman (2010: 93–97, 121–127,

170–175) und Clark (2013: 160–164). Day erweitert Agambens Vorstellung einer »kommenden Ge-

meinschaft« hin zu einer pluralen Version von »coming communities« (Day 2005: 182) und kri-

tisiert die schlichte Dichotomie zwischen »Staat« und »Menschheit«. Anstatt diesen Gegensatz

zuzuspitzen, wie Agamben es tue, gälte es im Anarchismus neue Gemeinschaften zu schaffen,

deren Voraussetzungen und Bedingungen andere wären als in der hegemonialen Ordnung (Ebd.:

186). Critchley verwirft den harten, realistischen, »machiavellistischen« Politikbegriff Agambens

(Critchley 2007: 134), gewinnt aber dessen Betonung einer »theologischen«/religiösen Dimension

für die Analyse von Politik einiges ab (Ebd.: 141).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ter von Glaubensstreitigkeiten annimmt, sondern Wissenschaftlichkeit beanspruchen

kann, ist es entscheidend, sich des

»konstruktiv-heuristischen Charakters vor allem des […] gebrauchten Begriffs des Poli-

tischen […] [bewusst zu sein. Sprich, der] hypothetisch-heuristische Charakter der Poli-

tikbestimmung ist jeweils anzugeben und darf nicht von vornherein begriffsrealistisch

(Begriffsbestimmung ist gleich Sache, die gemeint ist) entproblematisiert oder beha-

vioristisch retouchiert werden, so als ob es sich nur um Beschreibung und Erklärung

realer Vorgänge handele, deren politische Realität aus sich selbst einsichtig sei« (Narr

1972: 20).

Narr stellt fest, dass viele politikwissenschaftliche Analysen diesen Anforderungen nicht

genügen, was er an den Beispielen von Systemanalyse, Comparative Politics, Demokra-

tieanalysen sowie dem Paradigma des Wirtschaftswachstums illustriert (Ebd.: 21ff.).

Daraufhin entfaltet er eine eigene Definition von Politik (s.o., Fußnote), mit welcher

er diese gegen ihre herrschaftliche Verengung zu erweitern anstrebt. Somit wäre der

Begriff des Politischen

»gekennzeichnet durch die Kategorie der jeweils realen Möglichkeit, durch die herr-

schaftsbestimmte Entscheidungsbündelung und durch die Freiheitschance aufgrund

von Entscheidungsbeteiligung und Entscheidungskontrolle. […] Der alternative Cha-

rakter jeweiliger Politik und der heuristische Charakter vonWissenschaft fordern aber

von derWissenschaft, wenigstens von der Politikwissenschaft, einen heuristisch expli-

zierten, nicht einen dogmatisch fixierten bzw. minimalistisch reduzierten Begriff des

Politischen. Der Politikwissenschaftler kann sich um eine aufgedeckte, durch Kriteri-

en ausgewiesene und diskussionsoffene Stellungsnahme zur Frage der Herrschaft, ih-

rer Stabilisierung, Vermehrung oder Verminderung angesichts gegebener historischer

Konstellationen nicht drücken« (Ebd.: 26).

Das heißt, Narr betrachtet das Politische als ein umkämpftes Terrain, das bei einer De-

mokratisierung seinen »herrschaftsbestimmten« Charakter sukzessive verlieren würde

–wofürer alsSozialist sicherlichdieAngleichungderökonomischenSituationenalsVor-

aussetzung ansieht. Agnoli nimmt dazu, wie erwähnt, die Gegenposition ein, indem er

denGlauben an »emanzipatorische Politik« aufgrund ihrer Formals Trugschluss ansieht

(vgl.Grigat 2000: 164). AlexDemirović sieht in seiner Interpretation vonMarx darin eher

den Ausgangs- als den Zielpunkt für Emanzipation:

»WennPolitik und Staat unerlässlich sind für dieHegungder Konfliktaustragung, stellt

sich das Problem,wie sich Politik und Staat selbst derart zivilisieren lassen, dass die ne-

gativen Folgen denkbar gering bleiben? Ein guter Teil der politischen Theorie widmet

sich moralphilosophisch oder demokratietheoretisch diesen Problemen. Doch die Al-

ternative ist selbst unfrei. Deswegen sollte die theoretische Anstrengung angesichts

all dessen, was das politisch Allgemeine und der Staat an Herrschaft mit sich bringen,

auf die Überwindung der Politik als Moment des emanzipatorischen Projekts zielen«

(Demirović 2013: 472).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 135

Daher fällt auch Vertreter*innen herkömmlicher Politikwissenschaften wie Thomas

Meyer das Phänomen auf, welches in seiner Einführung unter der Überschrift »Ein

Paradox: Entpolitisierte Politik« beschreibt.Die Konzeption von Verständigungsprozes-

sen in der gleichberechtigten Verhandlungen divergierender Interessen könne Meyer

zufolge nicht das vorrangige Kriterium für Politik darstellen, insofern diese Vorstellung

auf den Normen (bürgerlicher) Freiheit und Gleichheit beruhen, wie sie erst in der

Moderne aufgekommen sind. Ein in dieserWeise ausgeprägter Politikbegriff kann

»erst in der Moderne auch im empirischen Sinne Anspruch auf Allgemeingültigkeit

erheben. Im Verständnis des qualifizierten Politikbegriffs gibt es demzufolge nur ei-

ne im eigentlichen Sinne politische Art, politische Probleme zu lösen und einige un-

terschiedliche Varianten der Entpolitisierung politischer Sachverhalte durch bestimm-

te Umgehungsstrategien. Diesen ist gemeinsam, dass sie die Anerkennung der real tat-

sächlich immer schon gegebenen ursprünglichen Differenz der Interessen, Meinun-

gen oder Werte verweigern und stattdessen ein schon vor jedem politischen Prozess

fortbestehendes ›Gemeinwohl‹ oder eine einzige ›richtige‹ Problemlösung zu kennen

beanspruchen und einen Legitimationsanspruch dafür erheben, diese ohne Einbezie-

hung der davon Betroffenen zu verwirklichen. Statt die Einheit der für alle verbindli-

chen Entscheidungen aus der Vielheit der Auffassung in einem für alle anerkennungs-

fähigen Verfahren erst hervorgehen zu lassen, wird bei diesen Umgehungsstrategien

die politische Einheit von vornherein unterstellt und für vorgeblich alternativlose po-

litische Entscheidungen in Anspruch genommen« (Meyer 2003: 71f.).

Paradoxerweise bestünden dieser Definition zu Folge also wichtige und alltägliche Be-

strebungen in der Politik darin, inhärent umstrittene politische Gegenstände und The-

men der politischen Verhandlung zu entziehen. Als hauptsächliche Umgehungsstrate-

giennennt er dabei dieVerabsolutierung traditionalistischerEthik, technokratischeund

fundamentalistische Politik und ein verabsolutiertes Marktmodell (Ebd.: 71ff.). Mit die-

ser Beschreibung stößt Meyer auf dasselbe Phänomen wie zuvor Narr, nämlich auf die

Stillstellung des Politischen durch die Politik,wie es auch in jüngerenWerken verstärkt dis-

kutiert wird (Bedorf/Röttgers 2010). Damit gelange ich zur Figur der »politischen Diffe-

renz«, wie sie im folgenden Abschnitt besprochen wird, die den Rahmen der politikwis-

senschaftlichenDiskussionenundArbeiten aber überschreitet.Hierbei befindet sich diese

Dissertationsschrift nicht allein in der Disziplin der Politischen Theorie und Ideenge-

schichte, sondern bezieht sich auch auf die Gesellschaftstheorie.

An dieser Stelle ist abschließend festzuhalten, dass die plausible theoretische Figur

von Politik – Anti-Politik – Politik der Autonomie bei Newman (2010) ebenfalls eine Variante

oder Interpretation der »politischen Differenz« darstellt. Der in dieser Arbeit verfolgten

Interpretation nach ist diese jedoch radikaler als etwa jene von Rancière.Denn Anti-Poli-

tik geht inhaltlich noch über das Politische hinaus.Mit ihr wird (aus strategischen und er-

kenntnistheoretischenGründen) hinterfragt, ob es politischenProzessen,Strukturenund

Inhalten überhaupt etwas Positives abzugewinnen gilt.Damit ihr ein Ansatz formuliert,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

der von linken Forderungen nach »mehr«, »echter«, »wirklicher« oder »eigentlicher« Po-

litik und/oder Demokratie abweicht.40

Umdies zu verdeutlichen, fasse ich zusammen,welche Perspektive sich aus dem an-

archistischen Politikbegriff ergibt. In Abgleich mit Carl Schmitt wird Politik im Anar-

chismus zwar durchaus mit der realen Möglichkeit assoziiert, den Feind zu töten, und

ebenso angenommen, dass der Staat das Politische monopolisiert. In Abgrenzung zur

grundlegenden, ontologischen Unterscheidung, welche Schmitt zwischen Freund und

Feind vornimmt (Schmitt 1991), wird jene in der anarchistischenTheorie hingegen zwi-

schen Regierenden und Regierten gezogen. Innerhalb des antagonistischen Verhältnis-

ses des Regierens bestehen unterschiedlichste Positionen (welchewiederummit den Po-

sitionierungen in weiteren Herrschaftsverhältnissen in Wechselwirkungen stehen und

sichmit diesenüberschneiden).Dies ändert nichts anderTatsache,dass es sozialeGrup-

pen gibt, welche ungeheure politische Macht ausüben, und solche, über welche direkt

geherrscht wird und die direkt unterdrückt werden (vgl. Mbembe 2017: 81–120). Argu-

mentationen zur Begründung der politischen Herrschaft stoßen dabei auf einen Null-

punkt, an welchem sich die staatliche Souveränität des politischen Herrschaftsverhält-

nisses tatsächlich aus sich selbst heraus schöpft.Aus diesemGrund ist politischeTheorie

als wissenschaftliche Disziplin zu weiten Teilen – ob bewusst oder unbewusst, verdeckt

oder offen, komplex oder einfach, konservierend oder progressiv – imWesentlichen ein

nie abzuschließender Diskurs über die Legitimierung politischer Herrschaft. Dabei ist

selbsterklärend, dass politische Herrschaftsordnungen äußerst unterschiedliche Aus-

prägungen annehmen können, welche es zu verstehen und zu beachten, zu analysieren

und zu kritisieren gilt. Ungeachtet dessen erneuerte und erweiterte der eminent politi-

sche Staat historisch das politische Herrschaftsverhältnis des Regierens kontinuierlich.

Dies geschieht durch die Konstruktion zu regierender Subjekte und regierender Grup-

pen, sowie durch die Legitimierung entsprechender Rechtsordnungen und Verfassun-

gen, verbunden mit der Monopolisierung von Gewaltmitteln und Gerichtsbarkeit. Ins-

besondere in modernen Gesellschaften verallgemeinern kapitalistische Nationalstaaten

diepolitischeLogik in alleweitere gesellschaftlicheSphären,wobei sie selbstorganisierte

Gemeinwesen bekämpfen, verdrängen und absorbieren. Dies ist der Kern der anarchis-

tischen Kritik an Politik.

2.4.2 Poststrukturalistische radikale Demokratietheorien

Im Sammelband Das Politische denken (Bröckling/Feustel 2012) werden zeitgenössische

Positionen im Feld der politischen Theorie vorgestellt, welche grundlegend vom post-

strukturalistischen Denken beeinflusst sind. Zu diesen Theoretiker*innen zählen u.a.

40 Wenngleich Demirović – anders als im hier zugespitzt herausgearbeiteten Ansatz –mit Marx zum

Ergebnis kommt, dass es emanzipatorische Politik zu betreiben gelte, damit der Staat in die Gesell-

schaft »zurückgenommen« werden könne, hält er kritisch fest: »Aufgrund der Trennung von par-

tikularen Interessen und Allgemeinwohl erscheint der Staat als die Form, in der die Gesellschaft

handelt. In der Politik kann sich die Gesellschaft selbst als ein Kollektivsubjektmit einem gemein-

samen und einheitlichenWillen imaginieren. […] Diese Imagination prägt auch einen großen Teil

der Gesellschaftskritik und der Proteste: Sie richten sich nämlich an einen Staat und verbinden

damit die Erwartung, dieser könne Veränderungen bewirken« (Demirović 2013: 476).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 137

Cornelius Castoriadis, Claude Lefort, Chantal Mouffe und Ernesto Laclau, Étienne Bali-

bar, Jacques Rancière, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, Jean Baudrillard, Alain Badiou,

Gilles Deleuze und Félix Guattari, Michel Foucault, Michael Hardt und Antonio Negri

sowie Judith Butler. Zuletzt zeigte Catherine Malabou die enge Verwobenheit zwischen

poststrukturalistischenund anarchistischenÜberlegungen auf,welche jedoch beispiels-

weise imFachgebiet der Philosophie fortwährend voneinander abgespaltenwerden (Ma-

labou 2023).

Im Unterschied zum zuvor vorgestellten (ultra-)realistischen Politikverständnis wird

mit der poststrukturalistischen Differenz von der Politik und dem Politischen, durch die

Einführung Letzterer, der Bereich politischen Denkens und Handelns nicht vorrangig

regierungszentriert, sondern viel stärker in allen gesellschaftlichen Bereichen wirksam

gedacht.Die verschiedenenPositionen schwankendabei zwischen stärkernormativ auf-

geladenen (Rancière) zu tendenziell eher deskriptiven (Laclau/Mouffe) Verständnissen

von Politik. Nach Balibar ergeben sich aus der marxistischen Theorie »strategische Un-

sicherheiten«,weil sie zwischen »Politik als Praxis und dem Politischen als Institution«, zwi-

schensozial-strukturell determiniertemundpolitischemCharakterdesKlassenkampfes

sowie zwischen dem verallgemeinernden Universellenmit dem daraus hervorgehenden

ethischen Anspruch und der Partikularität von Klassenpolitik schwanke. Dahinter stehe

ein »paradoxer Kurzschluss«, der sich daraus ergibt, dass Marx von der Heteronomie der

Politik überzeugt war, während das praktische politische Handeln zugleich seine Autono-

mie voraussetzt (Balibar 2013: 445–462). So unterscheidet auchVerónicaGago ausgehend

von Spinoza zwischen potentia als konstituierende Handlungsmacht sozialer Bewegun-

gen und potestas als verfestigter (Staats-)Macht (Gago 2021: 10f.).

Ähnlich dem hier zugrunde gelegten Politikbegriff wird mit poststrukturalistischen

politischenTheorien der Konflikt alsMerkmal des Politischen, »das auf die unhintergeh-

baren Momente des Dissens undWiderstreits, des Ereignisses, der Unterbrechung und

Instituierung abhebt« (Bröckling/Feustel 2012: 8, vgl. Rancière 2008: 33) betont.Das Poli-

tischebezeichnet demnach erstens »eine spezifischeSphäredes Sozialenundwird indie-

ser Bedeutungmeist synonymzumBegriff der Politik verwendet.Das Politische und das

Staatliche rücken dabei in der Regel dicht zusammen; politisch ist das, was sich auf den

Staat bezieht,was staatliche Instanzen tunoderwas aufdieseEinfluss zunehmensucht«

(Bröckling/Feustel 2012: 9). Zweitens beziehe sich das Politische »auf spezifischeModali-

tätenmenschlichenHandelns bzw.menschlicher Kommunikation, auf jeneHandlungs-

und Kommunikationsmodi, welche die Sphäre der Politik kennzeichnen sollten« (Ebd.:

10), die wiederum, drittens, in Hinblick auf das Denken von Kontinuitäten und Unter-

brechungeneine zeitlicheDimensionbeinhaltet (Ebd.: 10).ViertensweisederBegriff des

Politischen »eine – positiv oder negativ konnotierte – normative Dimension [auf]. Das

Politische erscheint als Garant oder als Gegensatz moralischer Orientierungen. Es steht

für Ansprüche, die entweder Sicherheit, Freiheit, Gerechtigkeit, Frieden usw. gewähr-

leisten sollen; oder diese Werte sollen gerade gegen das Politische (bzw. die Politik) er-

kämpft werden« (Ebd.: 11).41 Für den vorliegenden Zusammenhang insbesondere inter-

41 Mit der zuvor eingeführten Definition kann gesagt werden, dass das hier als das Politische bezeich-

nete Phänomen:

1. wesentlich auf den Staat bezogen gedacht wird;

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

essant ist, wie Bröckling und Feustel die verschiedenen Beiträge und vorgestellten post-

strukturalistischen politischenTheorien zusammenbinden.Dies lohnt sich, ausführlich

zu zitieren:

»Einen ethischen Impuls knüpfen viele der im vorliegenden Band vorgestellten Posi-

tionen an den Begriff der Demokratie. Sie ist geradezu der positiv aufgeladene ›lee-

re Signifikant‹ der hier versammelten Versuche, das Politische zu denken. Radikalisie-

rend oder dekonstruierend heben sie unterschiedliche Merkmal hervor – die Souve-

ränität des Sich-selbst-Regierens, die Anerkennung der Anderen und die Instituierung

des Konflikts, eine Freiheit undGleichheit jenseits der formalen des Vertrags, eine Brü-

derlichkeit jenseits des familialen Gemeinschaftsmodells – und wenden sie kritisch

gegen die Politiken (undPolitiksimulationen) der als demokratisch firmierenden Staa-

ten. Aber trotz aller Öffnungs-, Dislokations- und Deterritorialisierungsbewegungen,

trotz der Unerreichbarkeit eines unendlich aufgeschobenen à venir bleibt die Demo-

kratie der unhinterfragte Fluchtpunkt des Denkens. Sie ist der Name, in dem sich die

normative Dimension des Politischen bündelt, und zugleich so vage, dass sich alle dar-

unter versammeln können.

Dass auch die Herrschaft aller über alle Herrschaft ist, auch die Selbstregierung

eine Regierung und auch das frei gewählte Gesetz ein Gesetz, das wird dann kaum

mehr zu einem Problem. Vielleicht ist es unmöglich, auch noch auf diesen ›letzten

Signifikanten‹, auf diese – letzte? – Orientierungsmarke zu verzichten, ohne die Di-

mensiondes Politischenganz zu verabschiedenundeinem romantischenAnarchismus

dasWort zu reden. Die Idee einer ›freien Assoziation‹, welche die Anarchisten auf ihre

schwarzen Fahnen schrieben (und Marx und Engels ins ›Kommunistische Manifest‹),

wäre für eine radikale Befragung des Politischen allerdings durchaus fruchtbar zuma-

chen. Zu dekonstruieren wäre freilich auch sie. Manches spricht dafür, dass die hier zu-

sammengetragenen Versuche, das Politische zu denken, genau diese Idee umkreisen,

ohne sie beim Namen zu nennen« (Bröckling/Feustel 2012: 17).

Damit wird deutlich, dass die anarchistischen Überlegungen zu (Anti-)Politik mit den

vorgestellten radikalen Demokratietheorien verwandt sind und korrespondieren, von die-

sen jedoch auch zu unterscheiden sind. Stattdessen gibt es ein eigenständiges anarchis-

tisches Politikverständnis, welches bisher kaum oder nur in Ansätzen theoretisiert wur-

de. Die von Bröckling und Feustel bewusst offen gehaltene Überlegung lässt sich auch

mit der häretischen Marx-Interpretation Miguel Abensours parallelisieren, welcher in

Demokratie gegen den Staat. Marx und das machiavellistische Moment (Abensour 2012) eine

»rebellierende Demokratie« gegen die »staatliche Demokratie« beschreibt. Damit wer-

de es möglich, ein konflikthaftes Politisches zu denken, das sich außerhalb des Staates

gegen diesen richte (vgl.Wagner 2022). Anstatt Emanzipation als Sieg des Sozialen über

2. politischesHandeln Staatlichkeit alsHerrschaftsverhältnis inweitere gesellschaftliche Bereiche

übersetzt;

3. kontinuierlich geschieht und nur selten unterbricht;

4. im Abgleich mit Selbstorganisation, Selbstverwaltung und Selbstbestimmung negativ konno-

tiert gedacht wird und Ansprüche gegen es erkämpft werden.

Mit anderenWorten wird das Politische als Erweiterung verdichteter Politik problematisiert. Wenn

letztere im (institutionalisierten) Staat zu finden ist, so wird ersteres tendenziell als Staatlichkeit

– als politisches Herrschaftsverhältnis – gedacht.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 139

das abzuschaffende Politische zu begreifen, könne somit demokratische politische Ge-

meinschaft ohnepolitischeHerrschaft vorstellbargemachtwerden (Abensour2012: 27f.).

Demnach schreibt Abensour auch:

»Auch wenn der Staat eine mögliche Form der politischen Gemeinschaft ist, so ist er

doch nicht deren notwendige Form. Man muss anerkennen, dass es andere politische

Gemeinschaften als den Staat gegeben hat, gibt und geben kann, das heißt, dass sie ih-

re Erfüllung und Vollendung nicht im Staat finden: nichtstaatliche, um nicht zu sagen

antistaatliche politische Gemeinschaften. Formen politischer Gemeinschaften, die ge-

gen den Staat entstehen, gegen das Aufkommen einer gesonderten Macht, sind tat-

sächlich durchaus vorstellbar« (Ebd.: 23).42

Auf eine vergleichbare Weise geht Balibar von einer Antinomie zwischen Staatsbürger-

schaft und Demokratie aus. Analog dazu konstatiert Butler eine wiederkehrende Span-

nung zwischen politischer FormderDemokratieundVolkssouveränität (Butler 2018a: 7ff., vgl.

Butler 2018b: 207–220). Mit dieser Denkfigur wird auf eine »Demokratisierung der Demo-

kratie« (Balibar 2012: 16, vgl. Marchart 2024, de Sousa Santos 2007) abgezielt, die sich

auf die lange Tradition bzw. »Spur« der (universell verstandenen) Gleichfreiheit beziehen

kann. Die – in einem weiten Sinne – aufständischen Momente bergen ein emanzipa-

torisches Potenzial, da die Ausdehnung von miteinander verschränkter Gleichheit und

Freiheit die Verfassung hierarchisch strukturierte Gesellschaftsordnungen – gegen den

Widerstand der Herrschenden – erodieren. In der Demokratie als Staatsformmanifes-

tiere sich daher ein Paradox zwischen ihrer kontinuierlichenErfindung und ihrer (staats-

bürgerschaftlichen und entdemokratisierenden)Konservierung (Balibar 2012: 11–25). Da-

mit gelangtBalibar zurErkenntnis: »IndemMaße,wie es Politikmit der Transformation

der bestehendenWirklichkeit zu tunhat,mit derenAnpassung an sich veränderndeUm-

welten undmit der Formulierung vonAlternativen inmitten der laufenden soziologischen

und historischen Entwicklungen, wäre ein solches Konzept nicht politisch, sondern anti-

politisch« (Ebd.: 25). Politik und insbesondere demokratische Politik ist daher von einer

inhärenten Spannung durchzogen: »Dermit demPrinzip der Gleichfreiheit verbundene

42 AuchAlain Badiou entwirft – allerdings anders als Abensour oder auchRancière – einePolitik gegen

denStaat, die vonŽižek als »Politik der Substraktion« bezeichnet und abgelehntwird,weil das Stre-

ben nach Autonomie nicht die »Koordinaten ebenjenes Systems […], von dem sie sich subtrahiert« (Žižek

2009: 226, vgl. Žižek 2002: 159ff.), unterminieren würde. Hier wird davon ausgegangen, dass die

Subversion des politischen Koordinatensystems überhaupt erst möglich wird, wenn von ihm weg

gestrebt oder es interstitiell unterlaufen wird. Auch wenn damit keineswegs eine »reine Politik«

wie bei Badiou geschieht. Dies steht im Unterschied zu einer neoleninistischen Politik, welche die

staatliche Logik ja gerade übersteigert übernimmt. Im Kontext von Žižeks Überlegungen ist seine

darauf folgende Aussage »Politik im eigentlichen Sinne impliziert also stets eine Art Kurzschluss

zwischen Allgemeinem und Besonderem: das Paradox eines singulier universel, eines Singulären,

das als Platzhalter für das Allgemeine erscheint und die ›natürliche‹ funktionale Ordnung der Ver-

hältnisse im Gesellschaftskörper destabilisiert« (Žižek 2002: 165f.) vom hier vertretenen Stand-

punkt zu kritisieren, wenn unter dem Partikularen einer bestimmten soziale Gruppe oder Klasse

oder eine*r bestimmte*r Akteur*in gemeint ist. Zugleich enthält die Aussage aber, was mit anar-

chistischer Anti-Politik an Politikverständnis der radikalen Demokratietheorien problematisiert

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aufständische Moment ist nicht nur Begründer, sondern auch Feind von stabilen Insti-

tutionen« (Ebd.). Balibarwendet die Perspektive allerdings dahin, dass erAnti-Politik der

Entdemokratisierung durch das neoliberale Regieren zuschreibt (Ebd.: 51–56). Mit die-

ser Herangehensweise stößt er – wenig überraschend – dennoch auf Themen, die im

Anarchismus große Beachtung erfahren, etwa die Gegen-Gemeinschaft (Ebd.: 32), die In-

tegration der Arbeiter*innenklasse (Ebd.: 36ff.), die »Antinomie des Fortschritts« (Ebd.: 46)

und dieKritik amRepräsentationsprinzip (Ebd.: 66). Schließlich stellt sich für ihn somit die

»Frage nachAlternativen. Und zwangsläufigdie nach ›Hoffnungen‹. Diese beruhen voll-

ständig auf der Existenz von Formen des Widerstands, der Solidarität, des kollekti-

ven Einfallsreichtums und der individuellen Revolte, die die Ausweitung der neolibe-

ralen Governance-Methoden tendenziell selbst hervorbringen. Zusammengenommen

zeichnen sich in ihnen und werden sich in ihnen – in aller Heterogenität – die Umris-

se einer neuen ›aufständischen‹ Politik aufzeichnen; sie werden es also erlauben, sich

für die Verfassung der Staatsbürgerschaft neueModalitäten vorzustellen, die auf noch

nicht da geweseneWeise Spontaneität und Institution, Partizipation und Repräsenta-

tion miteinander kombinieren« (Ebd.: 67).

Doch auch mit diesem Erzählstrang lässt sich die Frage aufwerfen, ob nicht (demokra-

tische) Selbstregierung ebenfalls eine Regierung ist und die demokratische Herrschaft

innerhalb dieses Bezugsrahmens kaum mehr problematisiert werden kann. Wenn sie

sich ihrer Rechtfertigung entzieht,wie Bröcklung und Feustel oben darstellen, stellt sich

tatsächlich die Frage, ob dieRadikalisierungder Selbstregierung hin zur Anarchie logischer-

weise zur Abschaffung des Politischen (als Politik in einem weiteren Sinne) führen müsste.

Immerhin scheint insbesondere in demokratischer Politik – so Rancière – der Wider-

spruch eingeschrieben, an Gesetzgebung, Teilung und Herrschaft zu partizipieren und

zugleich von jenen unterworfen und eingegliedert zu werden. Seine These dazu lautet

daher: »Das Eigene der Politik ist die Existenz eines durch seine Teilnahme an Gegen-

sätzen definierten Subjekts. Politik ist ein paradoxerHandlungstyp« (Rancière 2008: 11).

Daher sei Politik gerade als Irritation der polizeilichen Ordnung – d.h. von Politik als

staatlicher Domäne – zu verstehen (Ebd.: 13).43 Sprich, Politik »ist eine spezifische Un-

terbrechung der Logik der arche. Sie setzt nicht bloß die Unterbrechung der ›normalen‹

Verteilung der Positionen zwischen dem, der eine Macht ausübt, und demjenigen, der

sie über sich ergehen lässt, voraus, sondern eine Unterbrechung in der Idee der Disposi-

tionen, die diese Positionen ›eigen‹ machen« (Ebd.: 15). An anderer Stelle zu diskutieren

wäre dabei, inwiefern Politik im Sinne Rancières mit der im Folgenden umrissenen an-

archistischen Politik der Autonomie übereinstimmt.44 Doch an diesem Punkt der Argu-

43 Rancière verwendet den Politikbegriff wie oben jenen des Politischen (entgegen verfestigter,

staatlicher Politik, die er als Polizei bezeichnet).

44 Dafür und dagegen gibt es Argumente, was auf die Verwandtschaft radikaler Demokratietheorie

und anarchistischen politischer Theorie hinweist. Der hier verwendete, oben beschriebene, Po-

litikbegriff unterscheidet sich jedoch deutlich von jenem Rancières, insofern mit ihn Politik nicht

durchOrte, soziale Träger*innen oder spezifische Inhalte bestimmtwird, was für denAnarchismus

durchaus der Fall ist. Dennoch kannmit dem ersten Teil seiner Aussage gut mitgegangen werden,

wenn er schreibt, die »politischeArgumentation konstruiert eine paradoxeWelt, die getrenntWel-

ten zusammenbringt.Die Politik hat somitweder eineneigenenOrt nochnatürliche Subjekte. Eine

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 141

mentation bleibe ich auch der (instituierenden) Politik/demPolitischen gegenüber skeptisch.

Anarchistische Anti-Politik zielt sicherlich auf den Bruch mit den vorgegebenen Rah-

menbedingungen des politischen Feldes. Mit ihr selbst wird aber keine neue, andere oder

bessere Politikform eingeführt, vielmehr nach anderenHandlungsmodi in anderen gesellschaft-

lichen Sphären gesucht.45 Deswegen werden von Anhänger*innen radikaler Demokratie-

theorien nicht die Konsequenzen gezogen, die sie zur anarchistischen Theorie führen

würden. Ideologische, systemische und materielle Faktoren verhindern, dass der radi-

kale Demokratismus konsequent weiter gedacht wird. Damit zurück zu Bröcklings und

Feustels Frage nach der Demokratie: »Vielleicht ist es unmöglich, auch noch auf diesen

›letzten Signifikanten‹, auf diese – letzte? –Orientierungsmarke zu verzichten, ohne die

Dimension des Politischen ganz zu verabschieden und einem romantischen Anarchis-

mus dasWort zu reden« (Bröckling/Feustel 2012: 17). Vielleicht ist es aber auchmöglich,

einen qualitativen Sprung zu machen und diesen »leeren Signifikanten« libertär-sozia-

listische Gesellschaftsordnung zu nennen, welche fortwährend durch Anarchie irritiert und

erweitert wird. Eventuell müsste man dafür auch die Dimension des Politischen verab-

schieden und innerhalb eines pragmatischen Anarchismusmitwirken.

Deutlich wird jedenfalls, dass der Anarchismus auch im Bereich poststrukturalis-

tischer, radikal-demokratischer Theorien eine randständige Position einnimmt. Somit

kann aus dieser Perspektive die Frage gestellt werden, ob bzw. zu welchemGrad er noch

als politisch beschrieben werden kann. Und ob dies ein Problem darstellen würde. Anti-

Politik wird im genannten Sammelband insbesondere durch Burkhard Liebsch in sei-

nen Überlegungen zu Emmanuel Levinas’ Verständnis von Ethik nachgewiesen. Dem-

nach könne Politik ihrem Anspruch und ihre Daseinslegitimation, Gerechtigkeit zu rea-

lisieren, nicht aus sich selbst heraus umsetzen, wogegen sich der »unbedingte[.] und

Demonstration ist nicht deshalb politisch, weil sie diesen Ort hat und jenen Gegenstand betrifft,

sondern weil ihre Form der Zusammenstoß zwischen zwei Aufteilungen des Sinnlichen ist. Ein po-

litisches Subjekt ist keine Interessen- oder Ideengruppe. Es ist der Ausführende eines besonderen

Dispositivs der Subjektivierung des Streits, durch den es Politik gibt« (Rancière 2008: 36f.).

45 Damit gehe ich anders mit dem Thema um als etwa Paul Sörensen, welcher mit einer konsis-

tenten Argumentation einer sehr ähnlichen Fragestellung nachgeht. In seiner überarbeitenden

Habilitationsschrift Präfiguration. Zur Politizität einer transformativen Praxis (Sörsensen 2023a) be-

tont er, dass präfigurative Ansätze, welche im Anarchismus »avant la lettre« vorhanden waren und

auch aktuell starkmit dessen Transformationskonzepten verknüpft sind. Etwa in denPraktikender

Platzbesetzungsbewegungen sieht er eine andere und eigene Form der Politik (Ebd.: 13) aufscheinen,

deren Erfassung allerdings auch eine Entwicklung einer anderen (kritischen und »utopistischen«)

politischen Theorie bedürfe, der demnach auch ein anderes Politikverständnis zu Grunde zu legen

ist (Ebd.: 16). In Abgrenzung etwa zu Žižek, zeigt er auf, dass gerade die Exodus-Praktiken politisch

seien, dassMouffes Vorwurf des Apolizitismus nicht greife, sondern es das Politische z.B.mit Land-

auer, Arendt undDay zu erweitern gälte (Ebd. 104–139). Insbesondere Protestcamps stellen für Sö-

rensen ein gutes Beispiel für die Repolitisierung dar und kommt zumErgebnis: »Mit einer entspre-

chenden ausgeweiteten Zeitlichkeit von Politik bzw. politischer Transformation kann Politik auch

als präfigurative Politik konzeptualisiert werden, können auch andere Orte als die klassischerweise

als Orte des Politischen wahrgenommen und anerkannten als politisch verstanden werden« (237).

Dies setze aber offensichtlich voraus, Politik »nicht ausschließlich staatlich oder staatsbezogen«

(Ebd. 296) zu denken und andereMaßstäbe an politische Strategien und Erfolge als üblich anzule-

gen (Ebd. 299ff.). Im Unterschied zum hier entfalteten Ansatz, gelangt Sörensen folgerichtig auch

wieder bei radikaldemokratischen Positionen an (Ebd. 267–291).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

unverfügbare[.] Anspruch[.] des Anderen« (Liebsch 2010: 104) auf seine Einbeziehung

in die gesellschaftliche Ordnung richte. Dieser Lesart nach besteht der normative An-

spruch von Demokratie und ihren Institutionen und Verfahrensweisen darin, die prin-

zipiell unbegründbare politischeHerrschaft in einemProzess permanenterDeliberation

zu legitimieren.WirddasPolitischenormativmitDemokratie assoziiert,müsstenÜber-

legungen zur Frage des politischen Gehalts des Anarchismus auch die Frage aufwerfen,

inwiefern dieser demokratisch ist.

Newman verknüpft dahingehendDerridas Konzept einer kommendenDemokratie (dé-

mocratie à venir) (Newman 2010: 180, vgl. Derrida 2003: 37), Abensours Konzeption einer

Demokratie gegen den Staat (Newman 2010: 57, 97, vgl. Abensour 2012: 135, 197, 211–214)

und Rainer Schürmanns Überlegungen zu einer – von der Beschäftigung mit Heideg-

ger abgeleiteten–»an-arché« (Newman 2010: 52f., vgl. Schürmann 1987: 5f., 31, 136–150).

Anarchie bilde demnach den »ultimativenHorizont« radikaler Politik (Newman 2010: 14,

18ff., 67, 167).Demokratie als Prinzip beinhalte in Form von Anarchie ihren »Exzess«,wo-

bei auch jede konkretisierte Variante desAnarchismusdurchheterodoxe undwiderstän-

dige Anarchie in Frage gestellt werdenwürde (Newman 2010: 19).Daneben bestehenDe-

mokratien als Staatsform,welche von Anarchist*innen kritisiert und abgelehnt werden,

eben weil sie ihr Versprechen der Verwirklichung von Gleichheit und Freiheit inhärent

nicht einlösen könnten. Daher stellt Newman fest:

»[D]emocracy does not necessarily bind us to the state, but can be imagined outside it

and asworking against it. So the relationship between anarchismanddemocracy is one

of fundamental andnecessary ambivalence; democracy, radically conceived, is anarchy.

Anarchism seeks an onging democratisation of society, of power relations: it always

seeks more democracy, and at the same time, democracy of a different kind. It points

to a beyond of democracy, which in itself is part of the democratic promise« (Newman

2010: 34).

Wie oft, lässt Newman die genauere Bestimmung des Verhältnisses von Anarchie und

Demokratie (vgl. Davis 2018: 55–60) bewusst offen, wobei letzterer Begriff unbefriedi-

gend sei und deswegen auf Anarchismus verweise (Newman 2010: 181). Gegen die Be-

trachtung von Anarchismus als radikalisierte Demokratie richtet sich Uri Gordon,wenn

er schreibt:

»Der Demokratie-Diskurs geht ausnahmslos davon aus, dass der politische Prozess

letztendlich in kollektiv bindenden Beschlüssen resultiert. Dass diese Beschlüsse

durchaus das Ergebnis einer freien und offenen Debatte aller Betroffenen sein kön-

nen, ändert nichts daran, dass dabei ein alle bindendes Mandat herauskommt. Zu

sagen, etwas sei bindend, macht keinen Sinn, wenn jede und jeder einzelne Betei-

ligte darüber entscheiden kann, ob es für sie oder ihn bindend ist. Bindend heißt

auch durchsetzbar, und Durchsetzbarkeit ist eine wesentliche Voraussetzung der

Demokratie. Doch das Ergebnis des anarchistischen Prozesses ist grundsätzlich nicht

durchsetzbar. Insofern ist er keineswegs ›demokratisch‹; denn bei der Demokratie

geht es ja darum, dass die gleichberechtigte Teilnahme an der Entscheidung gerade

die anschließende Durchsetzung der Beschlüsse rechtfertigt […]. Demnach ist Anar-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 143

chismus nicht die radikalste Form der Demokratie, sondern folgt einem grundsätzlich

anderen Paradigma kollektiven Handelns« (Gordon 2010: 109).

Offensichtlich gibt es hierbei einen Dissens innerhalb anarchistischer Debatten. Dieser

ambivalenten Problematik geht Markus Lundström in An Anarchist Critique of Radical De-

mocracy ebenfalls mit einem postanarchistischen Ansatz nach. Er beschreibt sie als not-

wendigerweise ungeklärt, da in der anarchistischenTheorie von ihrer Entstehung an bis

hin zu jüngsten Debatten zwei Stränge existieren. Die anarchistische Demokratiekri-

tik (u.a. Bakunin,Malatesta,Goldman,Black,Gelderloos,CrimethInc) begreift jene auf-

grund ihres Autoritäts-, Repräsentations- und Mehrheitsprinzips in jeder Ausprägung

alsHerrschaftsform,diedarum imfundamentalenGegensatz zuAnarchie stünde,wobei

die daraus folgenden strategischen Konsequenzen zunächst offenbleiben (Lundström

2018: 50–61). Mit der anarchistischen Wiederbeanspruchung (»reclamation«) von De-

mokratie (u.a. Godwin, Woodcock, Goodman, Chomsky, Bookchin, Graeber, Milstein)

wird dagegen Anarchie als ihre Vervollkommnung bzw. Demokratie als Übergangssta-

dium zur Anarchie, angesehen (Ebd.: 34–50, 61–67), wie auch Newman dies ausdrückt.

Die Argumentationsgänge beider Stränge parallel zu lesen, führt Lundström zur Dis-

kussion des Verhältnisses von radikaler Demokratie (im Sinne Rancières) und Anarchie

(Ebd.: 77–81). Dabei hebt er – als einenmöglichen Ansatz – die Paradoxität beider theo-

retischer Stränge mit der Chiffre des »unmöglichen Arguments« (einer anarchistischen

Gesellschaft) auf eine neue Stufe (Ebd.: 70–75). Er erkennt darauf hin, dass Ansätze radi-

kaler Demokratie – imUnterschied zumindest zur Hälfte der anarchistischen Tradition

– eine Radikalisierung derselben anstreben, also an demokratischen Prinzipien und dem

demokratischen Versprechen festhalten. Die Schlussfolgerung seiner Überlegungen be-

steht dementsprechend darin, dass das Postulat des »unmöglichen Arguments« der An-

archie, radikale Demokratietheorien grundlegend weiterentwickeln kann (Lundström

2018: 82).46 Graeber weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Debatten umDe-

mokratie imMittelpunkt der inhaltlichenAuseinandersetzungen inder globalisierungs-

kritischenBewegungstanden,wobei sichunterschiedlichePositionen letztendlich inder

Praxis erweisenmüssten unddahingehendmeistens sehr ähnliche strategische Schluss-

folgerungen gezogen wurden. Zusammenfassend gibt er zu bedenken,

»dass die anarchistische Lösung – dass es für dieses Paradox schlechthin keine Lösung

gibt – wirklich gar nicht so unvernünftig ist. Der demokratische Staat war schon immer

46 Eine andere Perspektive formuliert dagegen Mouffe mit ihrer Entgegensetzung von Liberalismus

und Demokratie, welche in einem paradoxen Spannungsverhältnis zueinander stünden, woraus

sie ebenfalls das Anliegen einer »Radikalisierung der Demokratie« ableitet. Trotz gegenteiliger

Behauptung verbleibt sie damit imUnterschied zumAnarchismus im liberal-demokratischen und

auch nationalstaatlichen Rahmen (vgl. Mouffe 2008).

Weitere Aufschlüsse über diese Thematik wird auch die bisher unabgeschlossene Dissertations-

schrift von Christian Leonhardt zum Thema »Figurationen des Politischen« geben. Leonhardt be-

schäftigt sich darin mit der inneren Spannung der Demokratie, ausgehend von ihrer postulierten

Krise. Von radikalen Demokratietheorien ausgeht – mit Rancière im Fokus – entwickelt er darin

eine anarchistisch-radikaldemokratische Überlegung.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ein Widerspruch. Die Globalisierung hat einfach die morsche Untermauerung freige-

legt, indem sie Entscheidungsfindungsstrukturen in planetarischenMaßstab notwen-

dig machte, wo jeder Versuch, den Anschein von Volkssouveränität, geschweige denn

-beteiligung, zu wahren, augenscheinlich absurd wäre« (Graeber 2013: 246).

Demnach kann festgehalten werden, dass Politik in einer Gesellschaftsformmit (unvoll-

ständigen) demokratischen Ansprüchen und Verfahren aus anarchistischer Sichtweise

ebenso paradox erscheint wie dieDemokratie selbst.Daher wirdmit radikalenDemokra-

tietheorien angenommen, dass es gerade die Kritik und die Überschreitung der (libe-

ralen) Demokratie ist, welche sie andererseits vor dem rechtspopulistischen, antidemo-

kratischenHegemonieprojekt bewahrenwürde (Flügel-Martinsen2020: 9–17).Der post-

anarchistische Ansatz stellt eine brauchbareMöglichkeit dar, umdieses (anti-)politische

Phänomenzu theoretisierenundwirddaher im folgendenAbschnitt dargestellt.Die sich

daraus ergebendenmöglichen Schlussfolgerungen undHandlungsoptionen sind hinge-

gen nicht vorrangig politisch-theoretisch, sondern in den Praktiken und Debatten von

Akteur*innen in emanzipatorischen sozialen Bewegungen zu entwickeln.

2.4.3 Postanarchismus

Der Begriff Postanarchismus wurde von Newman in seiner Dissertationsschrift von 2001

(Newman 2007: 1–28) geprägt. Damit will er nach einer – verkürzten und lediglich

anhand von Kropotkin und Bakunin dargestellten47 – Bezugnahme auf den »klassi-

schen« Anarchismus, dessen essentialistischen Annahme mit der Theorie Stirners und

poststrukturalistischer Theoriebildung entkernen, gleichzeitig aber seinen ethischen

Gehalt für das 21. Jh. aktualisieren. Einen Vorstoß in diese Richtung hatte bereits

Andrew M. Koch in einem Aufsatz gemacht (Koch 1993). Beim Postanarchismus geht

es um einen Versuch, anarchistisches Denken in Frage zu stellen, um es weiter zu

entwickeln. Dies geschieht vorrangig in Bezug auf die essentialistischen, naturalisti-

schen, universalistischen, eurozentrischen und epistemologischen Grundannahmen,

welche der traditionelle Anarchismus zweifellos beinhaltet. Anhand der Dekonstruk-

tion eines Textes von Erich Mühsam unter dieser Passage soll dies illustriert werden.

Während diemeisten postanarchistischen Autor*innen an den ethischen und (anti-)po-

litischen Grundvorstellungen des Anarchismus festhalten, verschiebt sich mit dieser

Herangehensweise die Perspektive insbesondere in Hinblick auf Subjekt- und Staats-

verständnisse, auf Macht und Herrschaft, Widerstand und Freiheit. So schreibt Jürgen

47 Die verkürzten und teilweise falschen Annahmen Newman werden schon bei einer geringen Be-

schäftigungmit den ›klassischen‹ anarchistischen Denker*innen deutlich. Jun bringt dies deutlich

auf den Punkt, wenn er schreibt:

»These samewriters have attributed numerous ideas to the so-called classical anarchists that they

simply do not hold. It is not true, for example, that Kropotkin believed in a fundamentally altru-

istic or cooperative human ›essence‹ or that Bakunin believed that all power as such is repressive.

Nowhere do the anarchists make such claims; in fact, they repeatedly deny them. But this doesn’t

seem particularly important to the postanarchists. They have produced a helpful caricature of an-

archism, a straw man that has been used again and again to play up the alleged novelty of post-

modernism« (Jun 2012: xiii).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 145

Mümken, dass das Menschen- und Weltbild des klassischen Anarchismus überholt sei,

was eine grundsätzlich neue Diskussion über anarchistische Perspektiven erforder-

lich mache, ohne ihre Zielvorstellungen oder Traditionen deswegen völlig aufzugeben

(Mümken 2005b: 20f.). Als Bindeglieder zwischen »klassischem« und Post-Anarchis-

mus gelten Stirner mit seinem radikal egoistischen Subjektverständnis und Landauer,

dessen häretisches Geschichts-, Gesellschafts- und Herrschaftsverständnis als Projekt

einer alternativenModerne beschrieben werden kann (vgl.Wolf 2015).

ZumerstenMal sei der Begriff lautMümken (2005a: 11) 1987 vonHakimBey imEssay

Post-Anarchism Anarchy verwendet worden, auf dessen Grundlage u.a. Beys Konzeption

der »ontologischen Anarchie« und »Temporären Autonomen Zone« beruht (Bey 1994).

Eine wesentliche Vorlage für das postanarchistische Denken lieferte Todd May mitThe

Political Philosophy of Poststructuralist Anarchism (1994).Darin vertritt er dieThese,der Post-

strukturalismus könne im Grunde genommen als Theorie des Anarchismus verstanden

werden. Dieser Annahme stimme ich nicht zu, da ich davon ausgehe, dass es sowohl ei-

genständige anarchistische Theorien geben kann, als auch, dass poststrukturalistische

Theorien durchaus verschiedene politisch-weltanschauliche Strömungen beeinflussen

können.

Im deutschsprachigen Raum verbreitete Mümken den Begriff Postanarchismus

und die Diskussion darum (u.a. Mümken 1998). Eine Textsammlung zur Debatte von

1998 bis 2008 stellte er auf www.postanarchismus.net zusammen. Weiterhin ist hier

Jens Kastners Untersuchung der libertären Aspekte Zygmunt Baumans Soziologie zu

nennen (Kastner 2000). Da anarchistische Herangehensweisen und Positionen im

akademischen Betrieb kaum ernst genommen werden, sieht Peter Seyferth mit einer

»postmodernen« Staatskritik ein mögliches Einfallstor für den Anarchismus in diesen,

was freilich auch dessen theoretische Weiterentwicklung voraussetzt (Seyferth 2015:

30). Auch Michael Wilk versuchte sich ausgehend von Foucault mit den Möglichkeiten

emanzipativer Prozesse in sozialen Bewegungen (Wilk 1999). Als bedeutender Referenz-

punkt im internationalen Rahmen kann Richard J. F. Days Gramsci is Dead: Anarchist

Currents in the Newest Social Movements (2005) gelten. Darin formuliert er das Ziel einer

Überwindung hegemonialer, auf den Staat bezogener, Politikvorstellungen und -for-

men, gegen welche er die Logik von nicht-erzwingenden, nicht-universalisierenden

Affinitätsbeziehungen stellt. Der Postanarchismus ist nach Day weder revolutionär

noch reformistisch, sondern setzt in Anschluss an Landauer auf eine »strukturelle

Erneuerung« (Day 2005: 11–17.). Darüber hinaus formuliert Day auch eine Kritik am

Postanarchismus. Die Diskussion über ihn verselbständige sich, seine politischen Im-

plikationen seien relativierend und die Adressierung von politischen Subjekten wenig

brauchbar. ImGrunde genommen stelle der Postanarchismus laut Day einen notwendi-

gen theoretischen Schritt dar, welcher jedoch zu überbrücken wäre (Ebd.: 159–172). An

diese Thematik knüpft auch Tadzio Müller, mit einem fundierten Beitrag von 2003 an

(Mueller 2011).

Lewis Call schrieb mit Postmodern Anarchism (Call 2002) ausgehend von Nietzsche,

Foucault und Baudrillard ein kulturtheoretisches Werk. Gabriel Kuhn sieht Deleuze als

wichtigen theoretischen Bezug für postanarchistisches Denken und beobachtet, dass

französische Postmarxist*innen eine starke Beachtung bei anarchistischen Denker*in-

nen fanden (Kuhn 2012: 123–139, vgl.Mümken 2003: 7ff.).Darüber hinaus gibt es eine ak-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net
https://www.postanarchismus.net


146 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

tuelle anarchistische Aneignung des Denkens von Deleuze (vgl. van Heerden/Eloff 2019,

Gray2022).Diesgilt für vielepoststrukturalistischeTheoretiker*innen (May2009: 11–17).

Übrigens wären es v.a. Anarchist*innen gewesen, die frühe poststrukturalistische Texte

inVerbindungmit Schriftender Situationistischen Internationale und subversivenWer-

ken im Stil der »Kommunikationsguerrilla« ins Deutsche übersetzten – und zwar lange

bevor ihr Studium in den Universitäten populär wurde.48 Kuhn stellt allerdings auch die

Frage, was das wesentlich Neue am sogenannten Postanarchismus wäre und vertritt die

Ansicht, dass die Beschäftigung mit poststrukturalistischenTheorien für Anarchist*in-

nen bedeutend sei, weil beide Stränge zahlreiche Schnittpunkte aufwiesen, dies aber

keineswegs heiße,nun völligmit vergangenenTraditionen abzuschließen. Insbesondere

bestehe Anarchismus nicht in einem bestimmten Schriftenkanon, sondern in einer po-

litischen Praxis und einer dementsprechenden theoretischen Herangehensweise (Kuhn

2009: 18–24). Im Sammelband Contemporary Anarchist Studies wird beispielhaft deutlich,

dass über die letzten 20 Jahre eine Annäherung von Anarchist*innen an den akademi-

schen Betrieb bzw. eine Intellektualisierung einiger anarchistischer Aktivist*innen so-

wie eine Beschäftigung von kritischen Akademiker*innen mit dem Anarchismus statt-

gefunden hat (Amster et al. 2009). Dass dieser Trend tatsächlich zu einer Akademisie-

rung des Anarchismus führt oder es sich einen echten wissenschaftlichen Hype um an-

archistische Themen im Gewand des Postanarchismus handelt, kann jedoch bestritten

werden.49

Mit dieser Herangehensweise motiviert die anarchistische Beschäftigung mit

poststrukturalistischen Theorien dazu, eine Freiheit im Denken zu entwickeln und

einzufordern, mit welcher die spezifisch moderne Rationalität – bspw. für ihre Aus-

prägung von Binaritäten – kritisiert werden kann. Auf diese Weise wird eine Kritik

»dogmatischer« Annahmen des klassischen, »rationalistischen« Anarchismus formu-

liert. Diese lasse sich musterbildlich bei Bakunin nachweisen, der wie die progressiven

Wissenschaftler*innen seiner Zeit einem wissenschaftlichen Determinismus anhing

und mechanische Naturgesetze für universell hielt, weswegen auch (feste) Gesetze für

die Gesellschaft erkennbar seien. Kropotkin ging noch weiter, wollte einen »wissen-

schaftlichen Anarchismus« entwickeln und verstand den Anarchismus selbst als auf die

mechanische Erklärbarkeit aller Naturerscheinungen gegründet, woraus er auch eine

48 Diese Aussage entnehme ich einem Gespräch mit Aktiven in der Berliner anarchistischen »Biblio-

thek der Freien«.

Schnittstellen zwischen poststrukturalistischen und anarchistischen Denken werden z.B. auch bei

der griechischen Gruppe Void Network, auf dem Blog autonomies.org und auf non.copyriot.com deut-

lich.

49 Eine Konferenzmit dem Titel »The anarchist turn« der New School for Social Research in New York

2013, aus der ein gleichnamiger Sammelband hervorgegangen ist (Blumenfeld/Bottice/Critchley

2013) könnten zwar den Eindruck einer Akademisierung des Anarchismus erwecken, ebenso wie

die Konferenzen des Anarchist Studies Network in Großbritannien (Anarchist Studies Network

2023). Trotz dieser Entwicklung und denMöglichkeiten im englischsprachigen Raum, sich imWis-

senschaftsbetrieb anarchistisch zu positionieren und unter diesem Stichwort zu publizieren, han-

delt es sich dennoch um eine marginale Entwicklung. Gleichwohl tragen bekannte anarchistische

Intellektuelle wie Noam Chomsky, David Graeber, Andrej Grubacić oder Ruth Kinna zweifellos da-

zu bei, anarchistische Theorien weiterzuentwickeln, anzuwenden und zu etablieren sowie sie zu

verbreiten und zu legitimieren.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 147

wissenschaftliche Ethik entwickelte und den Menschen Solidarität und Kooperation als

naturalisierte Eigenschaften zuschrieb. Überdies waren die klassischen Anarchist*in-

nen fast ausnahmslos technik- und fortschrittsgläubig und in diesem Zusammenhang

ganz der Moderne und dem aufklärerischen Denken verhaftet (Mümken 2005a: 17ff.).

Gegen diese Ansichten schrieb Paul Feyerabendmetaphorisch:

»Ganzwie ein gut dressiertesHaustier seinemHerrn gehorcht, wie verwirrt es auch im-

mer sein mag, genauso gehorcht ein gut dressierter Rationalist dem Vorstellungsbild

seinesHerrn, er hält sich andieGrundsätzedesArgumentierens, die er gelernt hat, und

zwar auch dann, wenn er sich in der größten Verwirrung befindet, und er kann über-

haupt nicht erkennen, dass das, was er als ›die Stimme der Vernunft‹ ansieht nichts

anderes ist als die kausale Nachwirkung seines Trainings. Es kommt ihm nicht in den

Sinn, dass die Berufung auf die Vernunft, der er sich so bereitwillig unterwirft, ganz

einfach ein politisches Manöver ist« (Feyerabend 1986: 24, 249).

Postanarchismus kann auch in der Hinsicht von Überwindung des vermeintlichen Ge-

gensatzes von Anarchismus und Marxismus verstanden werden, insofern, als dass

grundlegende (post)anarchistische Gedanken Eingang in postmarxistische Theo-

riebildung fanden. So schreibt bspw. John Holloway, Ausgangspunkt seines Buches

Kapitalismus aufbrechen sei

»das Verweigern-und-Schaffen, das, was nicht ins kapitalistische System passt: hier

war der Marxismus, der sich auf die Analyse von Herrschaft konzentrierte, schwach

und der Anarchismus stark. Dann aber führt uns das Nachdenken über Kämpfe und

ihre Schwierigkeiten zur gesellschaftlichen Kohäsion und ihren Widersprüchen: dies

bringt uns zur Analyse des Doppelcharakters der Arbeit. Hier verlassen wir den Anar-

chismus und wenden uns Debatten, die eher der marxistischen Tradition angehören,

zu. Unser Ausgangspunkt bleibt jedoch entscheidend und lässt uns gegen den Haupt-

strommarxistischen Denkens anschwimmen« (Holloway 2010b: 186).

In dieser Hinsicht spricht für das »post-ideologische« Denken, dass Holloway selbst es

für belanglos hält, seine Theorie zu »etikettieren«. Als Anarchist will er sich nicht be-

zeichnen, was Day kritisiert, da Holloway sich der Kerngedanken der anarchistischen

Tradition bediene, aber bspw. im Verständnis des Staates und von Machtbeziehungen

klassischenmarxistischenParadigmen verhaftet bleibe und letztendlich seinemeigenen

Anspruch nicht gerecht werde, einen Weg aufzuzeigen, wie die Welt ohne eine Macht-

übernahme nun verändert werden könne (Day 2005: 157f.). Eine Kritik übt auch Philippe

Kellermann, der Holloway ebenfalls vorwirft, die historische Herleitung seiner Annah-

men und die kontroversenDebatten darum zu verschleiern, sich nicht kritischmitMarx

auseinanderzusetzen und den Anarchist*innen den Vorwurf der Identitätsbildung auf-

zuerlegen, während er diese für den Marxismus verleugne (Kellermann 2012: 186–204).

Gleichwohl ist die Parallelisierung zwischen dem Postanarchismus und dem Postmar-

xismus, wie ihn prominent Laclau und Mouffe (1991) entwickelten und ihn etwa maß-

geblich Oliver Marchart (2010, 2013) vertritt, ziemlich naheliegend. Ersterem wird der

Anschein einer krampfhaften Kunstschöpfung genommen,wenn auf seine plausibel be-

gründbare theoretische Herkunft verwiesen wird. Mit Post-Anarchism. A Reader, heraus-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

gegeben von Duane Rousselle und Süreyyya Evren (2011), werden erneut verschiedene

Beiträge zusammengestellt, umdas Feld des Postanarchismus zu umreißen. Schließlich

legte Rousselle noch einmal mit seiner SchriftAfter Post-Anarchism (Rousselle 2012) nach,

in welcher er feststellt, die (englischsprachige) Debatte um Postanarchismus verdeut-

liche, dass dieser schon immer mit dem Anarchismus verknüpft gewesen wäre, wäh-

rend Anarchismus zugleich stets über sich hinaus weise, weswegen eine Entgegenset-

zung schlichtweg keinen Sinn ergäbe. In diesem Zusammenhang gehe es ferner auch

um die Versöhnung einer akademischen Debatte mit dem traditionellen Anarchismus

innerhalb emanzipatorischer sozialer Bewegungen (Ebd.: 4f.). Die postanarchistische

Kritik am Essentialismus und ontologischen Annahmen des klassischen Anarchismus

sei demnach absolut notwendig gewesen (Ebd.: 12), verweise jedoch auf die Wiederge-

winnung eines instabilen Rahmens anarchistischer Ethik als offen gehaltene Grundlage

(Ebd.: 37–118). Deren Möglichkeit begründet Rousselle darauffolgend, um den nihilisti-

schen Tendenzen poststrukturalistischer Theorien entgegenzuwirken. Der Schritt »to-

ward post-anarchism has highlighted the ethical preoccupation of traditional anarchist

philosophy. Post-anarchism is therefore a meta-ethical discourse on traditional anar-

chism« (Ebd.: 262) und könne damit eigene ethische Werte und Handlungen schaffen

(vgl. Critchley 2008: 105–160).

Obwohl sich die postanarchistischen Überlegungen quasi aus sich selbst heraus

auflösen, werden jene von anderen anarchistischenTheoretiker*innen problematisiert.

Benjamin Franks formulierte einen Einspruch, indem er u.a. Newman (zurecht) ein fal-

sches Verständnis klassischer anarchistischer Denker*innen, die Abkehr vom Konzept

»Klasse« und auch von sozialen Bewegungen vorwarf (Franks 2008). In ihrem Artikel

What’s wrong with Postanarchism kritisieren Jesse Cohn und Shawn Wilbur Newman

ebenfalls für die Ausblendung etlicher klassischer anarchistischer Denker*innen, für

die Reduktion der Heterogenität anarchistischer Tradition und für die Unterstellung,

es bestünde ein Widerspruch in den Annahmen, dass Menschen zwar in Opposition

zu Herrschaft stehen, jene aber aus der Form ihrer Vergesellschaftung hervorgehe. Sie

bemängeln eine verallgemeinerte Kritik am modernen Rationalismus, eine problema-

tische Anwendung des poststrukturalistischen Machtbegriffs auf den »klassischen«

Anarchismus, die Suggestion, der Anarchismus wäre nicht mehr zeitgemäß, die falsche

Behauptung, Godwin, Bakunin oder Kropotkin hätten ein »essentialistisches«, verkürzt

positives Menschenbild, eine Überbetonung der Bedeutung Stirners sowie schließlich

eine Tendenz zum Subjektivismus und Relativismus (Cohn/Wilbur 2007). Ausführlicher

kritisiert Nathan Jun den poststrukturalistischen Anarchismus bereits in der Einlei-

tung und gegen Ende seines Buchs Anarchism and Political Modernity (Jun 2012: xii-xvii,

164–181). Diese Kritik griff Newman auf, schlug daraufhin umso konsequenter einen

individual-anarchistischen Kurs mit starkem Fokus auf Subjekt (und dessen Unterwer-

fung) ein und stellte keinen Bezug zu sozialen Bewegungen her. In Postanarchism tritt

er für ein Ende des anarchistischen Festhaltens an Meta-Narrativen ein. Seiner Ansicht

nach stünde im Zentrum des Anarchismus

»the idea of autonomous thinking and acting which transforms contemporary social

spaces in the present sense, but which is at the same time contingent and interdeter-

minate in the sense of not being subject to predetermined logics and goals. This does

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 149

not mean that anarchism should not have ethical principles or be impassioned by cer-

tain ideals – but, rather, that it should not, and perhaps any longer cannot, see itself

as a specific programme of revolution and political organization. This does not mean,

of course, that all projects should be abandoned, but rather that there is no project of

projects that determines all the others« (Newman 2016: 13).

Auch wenn Newman seiner Linie weiter folgt, scheint es, dass damit die Debatte um

den Postanarchismus vorerst weitgehend erschöpft ist, wobei sie im englischsprachi-

gen Raum einen festen Platz eingenommen hat, wie der einführende Beitrag von New-

man in einem umfassenden Handbuch zeigt (Newman 2019). Dennoch eignet sich der

postanarchistische Ansatz für eine theoretische Erneuerung anarchistischer Projekte,

wie sich bspw. anhand von Subjekt-, Hegemonie, Politik- und Emanzipationstheorien

zeigen lässt (vgl. Eibisch 2017, Eibisch 2019a).

Um die postanarchistische Denkweise zu verdeutlichen, werde ich diese nun in ei-

nem Exkurs am Beispiel der Schrift von Erich Mühsam Die Befreiung der Gesellschaft vom

Staat (Mühsam 1933/2010b) darstellen, welche jener zwei Jahre vor seiner Ermordung

durch die Nazis verfasste. Der Text eignet sich aus zwei Gründen. Erstens fand er durch

die Prominenz des Autorenweite Verbreitung, ist damit Ausdruck anarchistischenDen-

kens seiner Zeit und prägte zugleich dessen spätere Rezeption mit. Zweitens syntheti-

siertMühsamdarin Gedankengänge von unterschiedlichen anarchistischenDenker*in-

nen wie Proudhon, Kropotkin, Most, Landauer, Rocker, Tolstoi und Stirner und bildet

daher eine Art umfassende Zusammenschau. Schon im Vorwort macht Mühsam deut-

lich, dass er mit dem Traktat keinen wissenschaftlichen Anspruch verbindet, sondern

es sich um weltanschauliche politische Propaganda handelt. Dies ist für eine kritische

Untersuchung des Textes selbstverständlich mitzudenken, um auf ihn keine Ansprüche

zu projizieren, denen er nicht gerecht werden kann und will – wie bei vielen vergleich-

baren Schriften aus anderen Lagern ebenfalls. Die Hinterfragung dient somit nicht der

Delegitimierungder vertretenenPosition,eher alsMethode zu ihrer selbstkritischenWei-

terentwicklung.

Zunächst überrascht es wenig, dass Mühsam in seiner Schrift stark normativ ar-

gumentiert, woraus er entscheidende (anti-)politische Schlussfolgerungen zieht. Dabei

korreliert die Radikalität seiner Einstellung, mit welcher er für die soziale Revolution

agitiert, mit der moralischen Aufladung der Sprache. Er schreibt:

»Wir Anarchisten bekämpfen den Kapitalismus, weil er die geistigen und sittlichen

Werte der Menschheit den Gewinn- und Machtgelüsten einer skrupellosen materia-

listisch denkenden Herrenschicht unterordnet. […] Daß der Sozialismus an die Stelle

des Kapitalismus treten soll, hat seinen Grund nicht in der praktischen Logik zweck-

dienlicher Ökonomie, sondern im moralischen Gewissen der gerechten Denkart. Wir

verabscheuen den Hunger der Armen, und zwar um der Gerechtigkeit willen!« (Müh-

sam 2010b: 7, kursiv: J.E.).

Nun ist es keineswegs so, dass Mühsam den strukturellen Charakter ökonomischer

Herrschaftsverhältnisse leugnet. Doch interessieren sie ihn in diesem Zusammenhang

schlichtweg nicht, weil er die besitzenden Klassen in der Verantwortung für die Folgen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

profitorientierten Wirtschaftens sieht und sich in einer entgegengesetzten, streng

humanistischen Position sieht. Hierbei werden seine ontologischen Annahmen klar,

begründet er seine Haltung doch damit, dass sich jede »Erklärung, was Gerechtigkeit

sei, erübrigt […]. Denn das Vermögen, zwischen Recht und Unrecht zu unterscheiden,

ist eine dem Menschen von Natur innewohnende Gabe, genau wie die Gabe, Lust und

Schmerz zu empfinden« (Mühsam 1933b: 8, kursiv: J.E., vgl. ebd.: 20). Stärker noch als

bei anderen anarchistischen Autor*innen ist bei Mühsam ein Hang für manichäische

Entgegensetzungen ausgeprägt, welche freilich nicht untypisch für eine Situation der

Zuspitzung sozialer und politischer Kämpfe sind. Damit verfällt er jedoch wiederholt in

essentialistische Annahmen, die sich maßgeblich bei seinem Verständnis von Staat und

Gesellschaft wiederfinden. Diese seien nämlich

»zweierlei. Weder ist die Gesellschaft eine Zusammenballung aller verschiedenen Or-

ganisationen und Verbindungen, innerhalb deren die Menschen ihre gemeinschaftli-

chenAngelegenheitenordnenundunter denender Staat nebenanderenEinrichtungs-

formen besteht, noch ist der Staat von etlichen Möglichkeiten eine der Organisations-

arten, in denen sich die Gesellschaft verkörpern kann. Es ist in aller Eindeutigkeit so, dass

wo Gesellschaft besteht, für den Staat kein Raum ist, wo aber der Staat ist, er als Pfahl im

Fleische der Gesellschaft steckt, ihr nicht erlaubt, Volk zu bilden und […] sie statt dessen in

Klassen trennt und dadurch verhindert, Gesellschaft zu sein. Ein zentralisiertes Gebil-

de kann nicht zugleich ein föderalistisches Gebilde sein. […] Staat und Gesellschaft sind

gegensätzliche Begriffe; eins schließt das andere aus« (Ebd.: 12, kursiv: J.E.).

Die allgemein beliebten Vergleiche sozialer Tatbestände und Prozessemit aus der Natur

entlehnten Vorgängen, gewinnen bei Mühsam mehr als nur den Charakter einer Ana-

logie, sondern sprechen für eine Naturalisierung gesellschaftlicher Phänomene. Zum

wichtigenThemadeswahrgenommenenGegensatzes vonEinzelnenundKollektiven äu-

ßerst er:

»Gesellschaft und Mensch ist demnach als einheitlicher Organismus zu begreifen, und je-

der Fehler in der Wechselbeziehung der Menschen zu einander muss sich als gesell-

schaftlicher Schaden, jederMangel in der gesellschaftlichenOrdnungals Krankheitserschei-

nung im sozialen Getriebe und somit als Benachteiligung von Individuen in Erscheinung

setzen. Diese Untrennbarkeit eines Ganzen von seinen Gliedern, dieses Ineinander-

Verstricktsein der Teile, deren jedes ein Organismus mit den Eigenschaften des Ganzen ist,

diesesMiteinander- undDurcheinander-Bestehendes Einzelnen unddesGesamten ist

dasMerkmal des organischen Seins in derWelt und jeder Verbindung in derNatur« (Ebd.:

11, kursiv: J.E.).

Schließlich kann auchMühsams apriorische Setzung vonWahrheit hinterfragt werden.

»Freiheit« gilt in der Weltanschauung des klassischen Anarchismus gewissermaßen

als transzendentaler Dreh- und Angelpunkt aller weiteren Überlegungen. Demnach

sei Freiheit »der Inbegriff alles anarchistischen Denkens und Wollens. Um der Freiheit

willen sind wir Anarchisten, um der Freiheit willen Sozialisten und Kommunisten, um

der Freiheit willen kämpfen wir für Gleichheit, Gegenseitigkeit und Selbstverantwort-

lichkeit, um der Freiheit willen sind wir international und föderalistisch gesinnt« (Ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 151

32). Diese starke epistemologische Grundannahme weist in ihrer literarischen Weite

jedoch eine logische Verengung auf, die zwangsläufig zu tautologischen Begründungen

führenmuss, wie sie sich bei Mühsam dann auchmustergültig finden:

»Freiheit ist indessen nichts, was gewährt werden kann. Freiheit wird genommen

und gelebt. Auch ist Freiheit keine Summe von Freiheiten, sondern die alle Lebens-

umstände umfassende Einheit der von jeder Obrigkeit und jeder Autorität gelösten

Ordnung der Dinge. Es gibt keine Freiheit der Gesellschaft, wenn die Menschen in Unfreiheit

leben. Es gibt keine Freiheit der Menschen, wenn die Gesellschaft unfrei, zentralistisch,

staatlich, machtmäßig organisiert ist. Die Freiheit der Anarchie ist die freie Verbündung

freier Menschen zu einer freien Gesellschaft. Frei ist der Mensch, welcher freiwillig handelt,

der alles, was er tut, aus der eigenen Einsicht der Notwendigkeit oder Wünschbarkeit

seiner Tat verrichtet. Die Voraussetzung dafür, dass jeder Mensch nur in freiwilliger

Entschlossenheit das Seinige tut, ist eine Gesellschaft, die keine Vorrechte durch

Macht oder Eigentum kennt« (Ebd.: 33, kursiv: J.E.).

Wie erwähnt wollte ich anhand des hervorragenden Traktats Mühsams dessen Aussage

nicht schmälern. Am Beispiel habe ich aufgezeigt, dass in diesem Text, in welchem

Grundgedanken des klassischen Anarchismus verdichtet und zugespitzt formuliert

sind, 1. ein starkes normatives humanistisches Pathos vorgetragenwird, 2. ontologische

Annahmen (des natürlichen Gerechtigkeitsempfindens) nicht begründet werden, 3.

von essentialistischen Vorstellungen (von Staat und Gesellschaft) ausgegangen wird,

4. eine Naturalisierung gesellschaftlicher Gegenstände betrieben wird (Gesellschaft als

Organismus) und 5. durchaus fragwürdige epistemologische Voraussetzungen (Frei-

heit) zu Grunde liegen. In diesem Sinne kann die postanarchistische Herangehensweise

eine Möglichkeit sein, um zur Hinterfragung und Erweiterung des hier als »klassisch«

bezeichneten Anarchismus beizutragen, wodurch umso mehr nach dem Gehalt bspw.

des betrachteten Textes gefragt werden kann.

2.4.4 Das Spannungsfeld der (Anti-)Politik bei Saul Newman

In diesem Abschnitt wende ich mich Saul Newmans Buch The Politics of Postanarchism

(Newman 2010) zu, dessen grundlegende theoretische Figur den Ausgangspunkt für die

vorliegende Arbeit darstellt. Um in die Denkweise Newmans einzutauchen, werde ich

zunächst seine für den vorliegenden Zusammenhang relevanten Grundüberlegungen

darstellen, bevor ich mit der theoretischen Figur von Politik – Anti-Politik – Politik der

Autonomieweiterarbeite.50

Newman sieht das Spezifische im anarchistischen politischen Denken darin, dass

dieses sich auf eine bestimmte Paradoxie gründe. Der »klassische« Anarchismus wäre

50 Dabei ist darauf hinzuweisen, dass Newman diese Begriffe adaptiert. Mindestens Bartsch (1972:

12) erwähnt bereits die »Antipolitik« des Anarchismus. Mit dem Kapitel The (Anti-)Politics of Auto-

nomy verwendet Katsiaficas (2006: 187–233) schon 1997, also 13 Jahre vor Newman, die postmo-

derne/poststrukturalistische Herangehensweise, die ihn ebenfalls nicht zu einer Unauflöslichkeit

der in Politik enthaltenen Spannung bei den Autonomen führt. Bedauerlicherweise legt Newman

nicht offen, woher er seine theoretische Figur bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

von seinen Träger*innen demnach als eine Anti-Politik verstanden, das heißt, mit ihm

wäre das Prinzip des Sozialen gegen jenes des Politischen stark gemacht worden. Die anar-

chistische Grundannahme besteht darin, dass die Abschaffung des Staates zu einer Abschaf-

fung der Politik führen müsste (Ebd.: 4). Weil der Staat aus anarchistischer Perspektive

kein neutrales Institutionen-Set, vielmehr ein eigendynamisches Herrschaftsverhältnis

darstellt undweil imAnarchismus durch präfiguratives, direktesHandeln eineKohärenz

von Zielen und Mitteln hergestellt werden soll, resultiert daraus eine mindestens kriti-

sche Perspektive auf die größtenteils verstaatlichte Politik. Dabei bezieht sich Anarchis-

mus nachNewman auf Aufstände, Sehnsüchte nach totaler Emanzipation,Religionskri-

tik, Regierungslosigkeit und Selbstverwaltung, wie es sie in der Geschichte immer wie-

der gab (Ebd.: 16f.). Politik wurde also in den staatlichen Institutionen und Praktiken verortet,

welche die vernünftige und ethisch gute Entfaltung einer Gesellschaft von freien und gleichen Ein-

zelnen (sowie ihre Selbstorganisation) verhindern, autoritär unterdrücken und für die Zwecke der

Herrschenden vereinnahmenwürden. Mit diesen Überlegungen fragt Newman:

»[W]hat is anarchism as a formof politics? Is there an anarchist political theory as such?

Is anarchism more than simply the rejection of political authority, the rebellious im-

pulse or Bakunin’s famous ›urge to destroy‹ – valuable as they are? Does anarchism

have something distinct to offer political thought? This question, however, brings to

the surface a certain paradox in anarchism, since anarchism has always considered it-

self an anti-politics. Anarchismhas consciously sought the abolition of politics, and has

imagined a sort ofManichean opposition between the social principle – constituted by

natural law, andmoral and rational conditions – and the political principle –whichwas

the unnatural order of power. Therefore, the abolition of the state was seen as the very

abolition of politics itself, the revolt of the social against the political« (Ebd.: 3f.).

In der praktischen Erfahrung sozialer Kämpfe schien sich dies zu bestätigen, denn An-

archist*innen begriffen den Staat als künstliche, der Gesellschaft äußerliche und grund-

legend auf Gewalt gegründete Instanz. Als Interessenvertretung der herrschenden Klas-

senwärederStaat,wie erwähnt,nicht einfachneutral undkönnte alsonicht von libertär-

sozialistischen Bewegungen genutzt werden.Mit der Annahme seiner Eigendynamik in

der anarchistischen Theorie wurde die orthodoxe marxistische Vorstellung abgelehnt,

derzufolge der Staat lediglich ein Produkt der ökonomischen Verhältnisse in der Klas-

sengesellschaft und somit Instrument des Bürgertums sei, weswegen er auch vom Pro-

letariat übernommen werden könne (Ebd.: 81). Vielmehr befinde er sich in einer »relati-

venAutonomie« zumKapitalismusund sei (zumindest relativ) unabhängig vomdirekten

Einfluss durch bürgerlich-kapitalistische Interessen. Gerade dadurch könne er den Ka-

pitalismus als Gesellschaftssystem einrichten und aufrechterhalten. Diese Überlegun-

gen wurden auch in späteren marxistischen Staatstheorien ausgeführt (Ebd.: 75ff.).51

Mit der anarchistischen Staatstheorie wird hingegen noch einen Schritt weiter gegan-

genundnichtnurdie strukturelleEigenlogikdesHerrschaftsanspruchesunddasgrund-

sätzliche Selbsterhaltungsinteresse des Staates begriffen. Staat wird in ihr als abstrakte

Herrschaftsstruktur, alsHerrschaftsverhältnis und als Beamt*innenapparat angesehen.

51 Vgl. Nicos Poulantzas (2002), Joachim Hirsch (2002, Hirsch 2005), Bob Jessop (1990, Jessop 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 153

Mit ihm werden die anderen Herrschaftsverhältnisse (Kapitalismus, Patriarchat, weiße

Vorherrschaft und Naturbeherrschung, J.E.) organisiert und aufrechterhalten, um sei-

ne eigene Machtposition immer weiter auszubauen und zu vertiefen (Ebd.: 77f.). Dem-

entsprechend bringt Staatlichkeit auch neue herrschendeKlassen hervor,wennder poli-

tische Machtapparat in einer Revolution von bestimmten Gruppierungen übernommen

wird, die fortan ganz in der Logik staatlicher Politik aufgehen.Demnach richtet sich die

besondere anti-politische Haltung der Anarchist*innen gegen die Verstaatlichung von Po-

litik.

Anti-Politik besteht Newman zufolge in der Bezugnahme auf Utopien52 und (ge-

meinsam ausgehandelte, J.E.) Ethik.Utopie bedeute dabei nicht ein genaues Programm

für die Zukunft vorzulegen, sondern verweise darauf, dass es etwas Anderes und einen

Fluchtpunkt außerhalb der bestehenden Ordnung staatlicher Souveränität gibt.53 Mit utopi-

52 Prinzipiell schließe ich mich dem pragmatischen und relativ wertfreien Utopiebegriff an, wie ihn

Landauer entfaltet (Landauer 1977).

Spehr meint in diesem Zusammenhang, dass »politische Utopie« heute notwendigerweise auch

immer »Anti-Utopie« sein müsse und analogisiert dies ebenfalls mit einem Widerstreit von »Po-

litik und Anti-Politik« (Spehr 2003: 55–71). Im zweiten Teil seiner Schrift Gleicher als andere. Eine

Grundlegung der freien Kooperation heißt es: »Eine Bilanz des vergangenen Jahrhunderts kann nicht

alles was darin geschehen ist, demWirken politischer Utopien anlasten, aber sie lässt eine prinzi-

pielle Skepsis nicht nur berechtigt, sondern geboten erscheinen. Die Unterwerfung der Welt un-

ter Bilder und Visionen, die Riten der Wichtigkeit, der Vorrangigkeit und der Priesterherrschaft

der Eingeweihten, haben Folgen. […] Damit hat sich politische Utopie nicht erledigt. Sie muss nur

zugleich auchAnti-Utopie sein; nicht nur Politik, sondern auchAnti-Politik. Anstatt herrschaftsför-

mige Zugriffe zu legitimieren und die Individuen zu entmündigen, muss ihr Kern darin bestehen,

sich gegenherrschaftsförmige Zugriffe zu verteidigen und auf demRecht auf eigene Entscheidung

zu beharren. Dafür ist politische Utopie heute notwendiger denn je« (Ebd.: 55). Damit fordert er

im Kontext seiner Überlegungen dennoch eine neue Politik: »Jenseits der abstrakten Bestimmung,

wie sie das Prinzip der freien Kooperation gibt, bedarf es einer konkreten Politik, die auf bestimm-

ten Lernerfahrungen von Emanzipationsbewegungen beruht und Alternativen zur herrschaftsför-

migen Kooperation praktisch vorstellbar macht« (Ebd.: 51). Für eine emanzipative politische Uto-

pie nennt Spehr vier Kriterien, welche er im Folgenden weiter ausführt. Sie dürfe nicht preskriptiv,

elitär, hierarchisch und kein getarnter Eskapismus sein (Ebd.: 56ff.). Letztendlich umkreist er mit sei-

nen Überlegungen Ähnliches, was in dieser Arbeit (s.u.) hinsichtlich der sozialen Revolution aus-

geführt wird.

53 Es besteht eine Kontroverse darüber, inwiefernUtopien ein in normativerHinsicht positiver Gehalt

zugesprochen wird, sie ›neutral‹ betrachtet werden können oder es auch anti-emanzipatorische

Utopien (Weiß 2013) gibt. Klassischerweise wurde utopisches Denken mit dem Sozialismus ver-

knüpft. Dem hier an Landauer (1977) angelehnten Verständnis nach, wird Utopie hingegen weit-

gehend neutral als Verdrängtes, Unbewusstes und Sehnsüchte verschiedener politisch-weltanschau-

licher Lager begriffen. Diese konkurrieren miteinander und dementsprechend gibt es etwa auch

faschistische Utopien (Knipp 2019).

Allgemein gehe ich mit der Formulierung in einem Sammelband zum Thema: »Politische Sehn-

süchte, Wünsche und Hoffnungen müssen sich nicht im Detail ausformulieren lassen, sie moti-

vieren gleichwohl das politische Handeln. Sie entstammen der gegenwärtigen Wirklichkeit, stel-

len ihr aber eine andere entgegen. Utopien artikulieren die Sehnsucht nach dem ganz Anderen

und die reale Möglichkeit der Gestaltbarkeit der Zukunft. Schwindet das utopische Bewusstsein,

verkümmert das Potenzial der Kritik. […] Erst der Ruf nach dem Unmöglichen, Inbegriff des Uto-

pischen, ermöglicht dagegen, das Bestehende kritisch zu hinterfragen und ihm zu widerstehen«

(jour fixe initiative 2013: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

schem Denken, welches in alltäglichen Kämpfen aufkommt, werden somit die Grenzen

der bestehenden Ordnung in Frage gestellt. Ähnliches geschieht mit der ethischen

Dimension des Anarchismus. Mit ihr wird einerseits ein Verständnis von Autonomie

entfaltet, in welchem Freiheit und Gleichheit als prinzipiell untrennbar voneinander

zusammengebracht werden (im Unterschied zu Liberalismus und am Staat orientier-

ten Sozialismus). Andererseits störe anarchistische Ethik die bestehenden politischen

Praktiken, Institutionen, Identitäten und Diskurse kontinuierlich – weil Freiheit und

Gleichheit radikal gedacht nur jenseits der vorhandenen (staatlichen) Ordnung verwirk-

licht werden könnten (Ebd.: 6ff., 20f.).

AlsAnti-Politikbefänden sichUtopieundEthikdesAnarchismus somit außerhalb von

staatlich-souveräner Politik und wirkten ohne und gegen diese. Im selben Zuge provo-

zierten sie zudemeineTranszendierungderPolitik,weil indieser–v.a. indemVerständ-

nis und Versprechen von Demokratie – ein Potenzial zu ihrer eigenen Infragestellung

und Überschreitung inhärent angelegt sei (Ebd.: 8, 57, 94). Deswegen bleibe Politik das,

was Anarchist*innen mit ihrer Anti-Politik problematisieren und ablehnen. Gleichzei-

tig könnten anarchistische anti-politische Vorstellungen paradoxerweise nur umgesetzt

werden, indem sich Menschen den Herausforderungen und Problemen der Macht stel-

len und selbst Politik machen (Ebd.: 138). (Alles andere wäre ein Rückzug ins politisch

hergestellte Private und/oder in sozialeMilieus und Szenen,womit der Anspruch aufge-

geben werden würde, die gesamte Gesellschaft verändern zu wollen, J.E.) Weil Anti-Poli-

tik immerdieunbewussteKehrseite vonPolitikdarstelle,müsse jedeKonzeptionvonPolitik

mit dieser Paradoxie umgehen (Ebd.: 11).Das Spezifische im »klassischen« Anarchismus

besteht für Newman darin, dass seine Anhänger*innen sich zunächst eindeutig auf die

Seite der Anti-Politik schlagen und Politik – im Gegensatz zu allen anderen politischen

Strömungen–grundlegendkritisierenbis ablehnen.Komplementär zurBenennungvon

Utopie und Ethik als anti-politische Momente, gibt es – über Newman hinausgehend –

Sinn, Programmatik und Strategie als politische Momente bzw. als Kennzeichnen von Poli-

tik zu denken.54 Dadurch kann das Spannungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik gut

veranschaulicht werden (→ Fig. 7).

In der Bewegung nach Autonomie (von staatlicher Politik) zu streben (und damit

Selbstorganisation zu ermöglichen),55 generierten Anarchist*innen eine Politik der Au-

tonomie und entwickelten damit ein eigenes paradoxes Politikverständnis, welches die

staatliche Logik in Frage stelle (Ebd.: 11, 98ff.). Für Newman handelt sich damit um eine

Politik der Anti-Politik (»politics of anti-politics«) bzw. um eine anti-politische Politik (»an-

ti-political politics«) (Ebd.: 4–11, 37, 68ff., 92–95, 103, 138f.). Hierbei betont er, dass Anti-

Politik und Politik in einem unauflöslichen Spannungsfeld stehen und nicht einfach vermittelt oder

miteinander versöhnt werden können oder sollen. Denn die starke Gewichtung von Ethik und

Utopie imAnarchismus sei von großer Bedeutung undweise auf die Grenzen von Politik

54 Zu Strategie und Programm vgl. auch Fußnote 50.

55 Diese Gedankenfigurwird von Spehr analog auf den Begriff der Emanzipation angewandt: »Eman-

zipation bedeutet, sich aus erzwungenen Kooperationen zu befreien und freie Kooperationen

aufzubauen. Beides ist notwendig. Der Wegfall des Alten verbürgt nicht automatisch das Neue«

(Spehr 2003: 50).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 155

hin, die nicht lediglich utopischer oder ethischer betrieben werden soll, sondern grund-

sätzlich in Frage zu stellen sei.56 (Zweifellos ist der große Stellenwert von Utopie und

Ethik im Anarchismus gegeben, wie sich nicht nur durch anarchistische Texte belegen

lässt, sondern ebenso in anarchistischen Debatten, Denkformen, Symboliken und Le-

bensstilen zum Ausdruck kommt, J.E.) Im Schema unten wird das Spannungsfeld der

(Anti-)Politik dargestellt und durch die Bereiche von Programmatik und Strategie kom-

plementär auf der politischen Seite ergänzt (→ 1.7).

Wichtig sei derProzess,mit politischenMitteln57 zunächstDistanz zu staatlicherPo-

litik zu schaffen, ihre Legitimität zu untergraben und sich ihres souveränen Zugriffs zu

entziehen (Ebd.: 93). Es wäre unsinnig und gefährlich, weiterhin an der als problema-

tisch erachteten Vorstellung einer endgültigen Revolution festzuhalten, mit welcher der

Staat (und mit ihm die Politik) einfach abgeschafft werden könnte, damit sich das ver-

meintlichNatürliche,Gute undVernünftige der Gesellschaft von selbst entfalten könnte.

Statt an dieser Vorstellung der »klassischen« Anarchist*innen festzuhalten, müsste in

Prozessen und Schritten gedacht werden. Der Bruch mit der bestehenden Herrschafts-

ordnung solle vom Hier und Jetzt ausgehend gedacht und vollzogen werden, so New-

man (Ebd.: 162f.).58 Da erfahrungsgemäß bei derartigen Versuchen viel Unvorhergese-

henes geschähe, sei eswichtig,Spontaneität zu stärkenund fortwährendmöglichst qua-

litative und nicht-vermittelte soziale Beziehungen aufzubauen (Ebd.: 128f.). Anarchisti-

sche Politik bedeutet für Newman aber nicht letztendlich im normalen politischen Be-

triebmitzuspielen,59 sondern tatsächlich nach einemAußerhalb staatlicherOrdnung zu stre-

ben (Ebd.: 3, 89, 103, 167, 174f.). Mit dieser Herangehensweise soll jedoch nicht darüber

56 Deswegen ist Weber zuzustimmen, wenn er formuliert: »Wer Politik überhaupt und wer vollends

Politik als Beruf betreiben will, hat sich jener ethischen Paradoxien und seiner Verantwortung für

das, was aus ihm selbst unter ihrem Druck werden kann, bewußt zu sein. Er läßt sich […], mit den

diabolischen Mächten ein, die in jeder Gewaltsamkeit lauern. […] Wer das Heil seiner Seele und

die Rettung anderer Seelen sucht, der sucht das nicht auf demWege der Politik, die ganz andere

Aufgaben hat: solche, die nurmit Gewalt zu lösen sind« (Weber 2008: 78f.). Bekanntermaßen zielt

Weber auf die Unterscheidung von »Verantwortungsethik« und »Gesinnungsethik« ab. Mit dieser

Logik trennt er gesellschaftliche Sphären voneinander ab.

57 Wenn hier von autonomer Politik die Rede ist, meine ich damit u.a. konkreter die Schaffung von

selbstverwalteten Räumen und Institutionen, den Aufbau horizontaler und selbstorganisierter so-

zialer Bewegungen, die Pflege egalitärer Beziehungen, antiautoritäre Aktionen etc.

58 Unter anderem in diesen Überlegungen zeigt sich Newmans teilweise oberflächliche Kenntnis

der »klassischen« anarchistischen Texte, welche er zu dekonstruieren beansprucht. Dies lässt sich

auch in Hinblick auf seine Dissertation (2007) feststellen und braucht an dieser Stelle nicht detail-

liert ausgeführt zu werden. Selbstverständlich dachten Anarchist*innen auch in der Vergangen-

heit ebenso komplexer wie dargestellt, als sie auch heute verkürzter denken, wie ich behaupte. Es

kommt darauf an, welche Arten von Texten, vonwelchen Autor*innen, in welcher gesellschaftlich-

historischen Situation betrachtet werden, umeinschätzen zu können, inwiefern sie als durchdacht

oder verkürzt bewertet werden müssen.

59 Aus diesem Grund handelt es sich bei anarchistischer Politik der Autonomie tatsächlich um einen an-

deren Ansatz als die zumindest im deutschsprachigen Raum verbreiteten (Rudimente von) links-

radikalen Politikformen, welche sich permanent im Widerspruch befinden, mit ihren radikalen

Vorstellungen einen pragmatischen Umgang zu finden, in der Realpolitik ihre radikalen Ansprü-

che jedoch nicht aufzugeben. Damit ist nicht gesagt, dass sich diese Herausforderung für Anar-

chist*innen gar nicht stellt, dennoch scheint die Entwicklung dezidiert sozial-revolutionärer Per-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

hinweggetäuscht werden, dass staatliche Herrschaft heutzutage mittels Techniken und

Programmen von Biopolitik, Überwachung und Grenzkontrolle, sozialstaatlicher Akti-

vierung,Bankenrettungen, internationalenKriegseinsätzen undMilitarisierung des In-

neren, neoliberaler Selbstoptimierung usw. tatsächlich alle Lebensbereiche durchdringt

und einen imGrunde genommen totalitärenAnspruch auf dieGestaltung unserer Leben

ausübt (Ebd.: 80).

Diese Einsicht muss aber nicht zu einer reformerischen Haltung führen, nach wel-

cherdieLogik staatlicherPolitik letztendlichakzeptiert unddurch sogenannteRealpolitik

übernommen werden müsste, um einzelne links-emanzipatorische Ziele zu erreichen.

Vielmehr kann umgekehrt aus demunverschleierten Blick auf staatlicheHerrschaft und

den Machteffekten, die staatliche Politik auszeichnen und mit sich bringen, gerade die

Konsequenzgezogenwerden, sich außerhalbundgegendiese zuorganisieren (Ebd.: 95ff.).

Dies ergibt durchausSinn,wennPolitik nicht als immer schondemStaat zugeordnet be-

griffen, sondern dieHegemonie des Staates imPolitischen angefochtenwird (Ebd.: 106). Dazu

könne Macht demokratisiert und genutzt werden, um ihre Verfestigung zu Herrschaft

zu verhindern und ohne selbst an die Macht kommen zu wollen (Ebd.: 103f.). Im Unter-

schied zum»klassischen«Anarchismus könne hierbei bspw.der »neutrale«Machtbegriff

von Foucault verwendetwerden.DemnachdurchzieheMacht alle institutionellen Struk-

turen,sozialenBeziehungenundSubjekte,welche immer schonEffekte,alsoErgebnisse,

der vorfindlichen Machtbeziehungen seien – und sich deswegen auch verändern ließen

(Ebd.: 62f.). In diesem Zusammenhang ist zu erwähnen, dass Newman ebenfalls einem

Schwerpunkt darauf legt, dass anarchistische Politik immer auch die Veränderung von

Subjekten zum Ziel haben muss. Alle Menschen befinden sich (wenn sicherlich auch zu

unterschiedlichenGraden) in einer psychologisch-affektiven Bindung an den oder sogar

inAbhängigkeit vomStaat (Ebd.: 60, 118).Somitwird in ihnendieVorstellung seinerNot-

wendigkeit undUnvermeidlichkeit aufrechterhaltenund insbesondere verhindert, in re-

volutionären Augenblicken jenseits staatlicher Logik zu denken (Ebd.: 107). Ebendies sei

jedoch die Voraussetzung, umnicht-staatliche politische Institutionen und egalitäre so-

ziale Beziehungen aufbauen zu können. Solche befreienden Prozesse ließen sich in den

verstörenden Begegnungen mit Anderen erfahren, welche Menschen ein nicht-essentia-

listischesVerstehen ihres Selbst, einemit Anderen geteilte Freiheit und somit einen Sinn

für radikale Verantwortlichkeit zu entwickeln ermöglichten (Ebd.: 54ff.).

spektiven leichter. Die Fokussierung auf die Schaffung alternativer Räume etc. bringt in diesem

Zusammenhang freilich das Folgeproblem der exklusiven Szene-Politik mit sich.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 157

Fig. 7: Das Spannungsfeld zwischen Politik und Anti-Politik in Anschluss anNewman (2010),

ergänzt um die Bereiche »Strategie« und »Programm«

2.5 Zusammenfassung der anarchistischen Methodik

In diesem Kapitel wurde dargestellt, dass für eine metatheoretische Arbeit zur politi-

schenTheorie desAnarchismus zunächst dessenVerhältnis zuTheorie undWissenschaft

zu klären ist (→ 2.1.1).Dies gilt umsomehr,wenn der häretische Versuch gewagtwird, ei-

nen theoretischen Ansatz zu verfolgen,mit welchem der Politikbegriff (→ 3), eine grund-

legende Kontroverse (→ 4) und ein wesentliches theoretisches Konzept (→ 5) im Anarchis-

mus als paradox begriffen und verstandenwerden sollen.Die folgenden drei Hauptkapi-

tel sind kumulativ gehalten und können daher auch einzeln gelesenwerden. Bei der Un-

tersuchung des Strebens nach Autonomie, welches ich nächsten Kapitel vornehmenwerde,

gehe ichvondenhier entfalteten theoretischenGrundlagenaus.Anregungen fandensich

bei Cuonzos philosophischer Darstellung von Paradoxien (→ 2.1.2) und ideengeschicht-

lich in der Auseinandersetzung zwischenMarx und Proudhon (→ 2.2.1),mit welcher dar-

an erinnert wird, dass der Politikbegriff im frühen Sozialismus mindestens umstritten

war (→ 2.2.2).

Doch es ist das von Newman beschriebene und vonmir erweiterte Schema (→ 2.4.4),

mit welchem ich im Folgenden danach frage, wie die Ambivalenz des anarchistischen

Politikverständnisses in signifikanten anarchistischen Quellentexten zum Ausdruck

kommt, wie sie dadurch bewusst und/oder vermittelt wird um als Paradoxie begriffen

werden zu können. Diese Herangehensweise ermöglicht es über den bisherigen – in

politischen Theorien des Anarchismus idealisierten, arbiträren, unvollständigen, all-

tagsweltlichen oder dogmatischen – Politikbegriff (→ 2.2.3) hinaus zu gelangen. Dass

alle Politikbegriffe stets erstens hochgradig umkämpft und zweitens von einem extrem

weiten Bedeutungsgehalt aufgeladen sind, zeigte sich an der Darstellung der Verwen-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dung von »Antipolitik« im liberal-demokratischenDenken (→ 2.3.1). Dieses gibt zugleich

größtenteils den (hegemonialen) Rahmen vor, in welchem Politik auch in anderen

Strömungen gedacht wird, wobei Ausbruchsversuche daraus hier als antipolitische

Standpunkte unterschiedlicher Projekte gefasst wurden (→ 2.3.2).

Erst damit konnte das hier zugrunde gelegte (ultra-)realistische, gouvernementale, nega-

tiv-normative, konfliktorientierte und historisierende Politikverständnis plausibilisiert wer-

den (→ 2.4.1). Jenes ist wiederum von einemVerständnis zu unterscheiden, wie es in den

radikalen Demokratietheorien zugrunde gelegt wird (→ 2.4.2). Infrage stellen und skep-

tisch betrachtenmöchte ich nicht allein (verfestigte, verstaatlichte) Politik, sondern auch

das Politische in einem weiteren Sinne. Ich nehme an, dass mit dem Politischen Staat-

lichkeit als (autoritäres, hierarchisches, zentralisierendes) Prinzip und als spezifisches

Herrschaftsverhältnis in weitere gesellschaftliche Bereiche vermittelt wird. Zwar stehen

(instituierte) Politik und das (instituierende) Politische oftmals in Konflikt miteinander

(was allerdings nicht notwendigerweise der Fall ist). Mit dem Politischen können be-

stehende Staaten – ihre Institutionen, Logiken, Prozeduren, Personalien etc. – kritisiert

oder angriffen und damit demokratisierende Ansprüche verbunden werden. Aber: Das

Politische führt nicht aus dem berechtigten Unbehagen in Bezug auf Politik hinaus.Mit

der Theoretisierung des Politischen werden die Probleme der Verstaatlichung von Po-

litik und des ihr eingeschriebenen Herrschaftscharakters (höchstens) radikal-demokra-

tisch, aber nicht anarchistisch angegangen. Um eine valide und brauchbare Perspektive

aus der anarchistischenTheorie zu entwickeln, wird daher der Begriff Anti-Politik einge-

führt.

Auch Newman bleibt in seinem Denkhorizont bei der Radikalisierung von Demokratie

stehen, anstatt deren aus Politik resultierenden Grenzen für ein anarchistisches Projekt

zubegreifen.Daherbestreite ich,dass es einenAntagonismuszwischenStaatundPolitik

gibt bzw. dieser effektiv hergestellt werden kann,wie Newman annimmt (Newman 2010:

169). (Unabhängig davon entspricht der Anarchismus aber in vielerlei Hinsicht dem,was

gegenwärtig normativ positiv mit demokratischen Prozeduren und Werten verbunden

wird.) Newmans vehemente Weigerung zu benennen, was bspw. eine Politik der Autono-

miebeinhaltet, ist nicht »radikal«.Eher entspringt siedemUnwillen,seineÜberlegungen

in die Praxis sozialer Bewegungen zu überführen oder sie überhaupt für diese fruchtbar

machen zu wollen. Doch auch in theoretischer Hinsicht versiegt seine Denkbewegung

am Punkt, wo sie eigentlich spannend zu werden verspricht. Newmans These, aus dem

Spannungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik gehe im Anarchismus eine Politik der Au-

tonomie hervor, ist zuzustimmen, da sie einen geeigneten Rahmen stellt, um zu erfas-

sen,was in anarchistischenPraktiken,Denkweisen,Organisationen,Aktionsformenetc.

tatsächlich geschieht. Wie ich im Ergebnis dieser Arbeit feststellen werde, liegt ein we-

sentlicherGrundder paradoxenBezugnahmevonAnarchist*innenaufPolitik bei gleich-

zeitiger fundamentaler Kritik an ihr, darin begründet, dass der Verselbständigung anti-

politischer Bezugspunkte und daraus hervorgehender Praktiken entgegenzuwirken ist,

wenn der Anspruch nicht aufrechterhalten wird, die Gesellschaftsform grundlegend zu

verändern (→ 6.3).

Daran schließen sich drei grundlegende Fragen an, denen Newman mit seinen An-

deutungen zu denThemen Sicherheitsparadigma,Grenzen, Überwachung und Biopoli-

tik nicht nachgeht (Ebd.: 170–177):

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Methodik, Hintergründe und postanarchistische Theorie 159

• Erstens,wasumfasst Politik der Autonomie – also einModus, von Staatlichkeit weg-

zustreben und Alternativen an ihrer Stelle zu etablieren – genauer?Was sind die In-

halte, Kriterien und Formen, die anarchistische Politiken der Autonomie annehmen

oder auch nicht annehmen können?

• Zweitens, wie wird eine anarchistische Politik der Autonomie generiert? Immerhin

kann nicht davon ausgegangen werden, dass sie gewissermaßen »automatisch« aus

dem Auftreten von Anti-Politik hervorgeht, wie Newman suggeriert. Auch Anti-Po-

litik im anarchistischen Verständnis ist nicht einfach gegeben, sondern ist aktiv zu

formulieren und zu praktizieren. Dementsprechend ist auch die Hervorbringung

vonPolitiken der Autonomie eine aktive Aufgabe,die bestimmbareVoraussetzungen

hat.

• Drittens, wozu dient Politik der Autonomie? In einer Gesellschaftsform, die umfas-

send durch Staatlichkeit strukturiert und organisiert wird, in welcher Staatlichkeit

in alle gesellschaftlichen Sphären hineinragt und tiefgreifend in Subjekte einge-

schrieben ist, kann ihre Ablehnung oder Zurückweisung nicht mehr als Selbstzweck

gedacht werden. D.h. mit der Distanzierung soll Organisierung einhergehen. Und

beide sind mit der Präfigurierung einer konkret-utopischen, libertär-sozialistischen

Gesellschaftsform zu verbinden.

Selbstredend ist die Beantwortung dieser Fragen letztendlich in der Praxis zu suchen

statt in abstrakt-theoretischen Überlegungen. Deswegen werde ich ihnen im folgenden

Kapitel nachgehen, indem ich die ambivalente Ablehnung von Politik bei der gleichzeiti-

gen Bezugnahme auf Politik anhand anarchistischer Quellentexte darstelle und als Pa-

radoxie interpretiere.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471838-005 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

