
Holger Schmid 
ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER 
ANTHROPOLOGIE 

"L' ethnologie n' est pas une specialite definie par 
un objet, les societes <primitives>; c'est une ma­
niere de penser, celle qui s'impose quand 1' objet 
est <autre>, et exige que nous nous transformions 
nous-memes." 

Merleau-Ponty (1960) 

In gleichem Maße, wie der öffentliche und mediatische Diskurs über Ethik und 
Ethisches blüht, scheint heute das, was einmal an deutschen Universitäten die 
Geisteswissenschaften hieß, radikal zur Disposition gestellt. Gibt, so möchte 
man fragen, der Zusammenhang zwischen beidem eine Denkaufgabe her? Der 
Sinn des Verfahrens, also die "Relevanz" geisteswissenschaftlicher Diskurse 
scheint nahezu unverständlich geworden, während man in der Moral, gleich­
sam als funktionalen Religionsersatz, eine Alternative von Kant und Aristote­
les propagiert. Das ist für Philosophen beim Nachdenken über das Problem der 
Wissenschaft eine merkwürdige Lage, die jene mit reflektierenden Ethnologen 
teilen. 

Hinsichtlich der Ethnologie (wie wir die "Kulturanthropologie" hier getrost 
nennen wollen) bietet sich der Zusammenhang sofort im Gedanken an die be­
rühmte Formel von Levi-Strauss, im Buch von den "Traurigen Tropen", wo­
nach in der gesamten Wissenschaft der Ethnologie eine Sühne zu erblicken sei. 
Freilich, Sühne wofür und für wen? Wie soll man diesen Satz genau verstehen 
und anwenden? Einen eindrucksvollen Ansatz zur Konkretisiemng hat die un­
ter Völkerkundlern seit Jahren geführte Debatte zu einer Kritik der wissen­
schaftlichen "Repräsentation" unternommen. Das ethisch Fragwürdige, wel­
ches in der Vergegenständlichung des "Fremden" liegt, findet sich dabei nicht 
am Rande, sondern im Herzen der Wissenschaft. Jene Debatte ging, so hält ei­
ne Zusammenfassung fest, vor allem von den anglo-amerikanischen Wissens­
kulturen aus; sie gestaltete sich fast ausschließlich in deren Begriffssprache, 
wofür übrigens die "Repräsentation" schon ein bedeutsames Beispiel bietet. 1 

Dort möchte sich im Folgenden eine weitere Überlegung anknüpfen lassen. 

1 V gl. Berg und Fuchs 1999: 11. 

167 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

Ziel jener selbstreflexiven Anstrengung ist also das Problematische in ei­
nem Verfahren "repräsentierenden" Erkennens, welches das Erkannte zum 
Objekt degradiert, anstatt es in seiner lebendigen Eigenwürde (oder "Subjekti­
vität") in sein Recht treten zu lassen: Damit ist man nnn keineswegs auf die 
Ethnologie beschränkt, sondern vielmehr, noch diesseits aller Disziplinen, mit 
einer Grundqualität von Wissenschaft überhaupt konfrontiert. Dass sich wis­
senschafts-kritsche Reflexion hierauf, nnd zwar vor allem auf die machtha­
benden "Lebenswissenschaften" wie auf die natur-beherrschenden Disziplinen 
im Ganzen bezogen, dringend nahe lege, ist eine unter Philosophen vielfach 
geteilte Überzeugung, die freilich nur erstarmlieh selten konkret angefasst 
wird. Fraglich bleibt es, in welcher begrifflichen Sprache dergleichen stattfin­
den und unter welchen Bedingungen ferner diese reflexive Sprache, so man sie 
denn hätte, dem beteiligten Individuum zu Gebote stehen könne: eine Frage, 
die für die Naturwissenschaften etwa der Technikphilosoph Jacques Ellul mit 
Eindringlichkeit formuliert hat. Die höchst verdienstliche Anwendung wis­
senssoziologischer Methoden auf das Feld der technoszientifischen Fabrikati­
on des Wissens löst diese Schwierigkeit indessen nicht, sondern verschärft sie 
beinahe noch, wie sich bei einer entsprechenden, also wissenssoziologischen 
Selbstanalyse der Ethnologie drastisch zeigt: Sind wir auch nicht mehr so naiv, 
uns derart noch den Standpunkt einer "Metawissenschaft" (oder wie man das 
nennen soll) 2 anzumaßen, so fragt es sich doch, inwiefern eine bloße Iteration 
des Verfahrens, also eine weitere Vergegenständlichung, überhaupt klärend 
wirken sollte. Bei welchen Begriffs-Autoritäten soll man demnach anklopfen? 

Bedeutende Fördernis durch ein unzulängliches Wort 

Der Terminus Repräsentation enthält von Haus aus die beiden Bedeutungs­
richtungen auf "Darstellung" und "Vertretung". Ihn gebraucht jene Debatte, 
um die Vielfalt der semantischen Momente zwischen Darstellung, Vorstellung, 
Vergegenständlichung etc. zu erhalten, die sonst, wie versichert wird, gefähr­
det wäre. Die andere Gefahr terminologischer Verdopplungen nimmt man da­
bei indessen unbedenklich in Kauf; denn Vorstellung besagt nun eben das 
(einschließlich der Vergegenständlichung), was mit Repräsentation ausge­
drückt werden sollte- der Befund z. B. der Kaut-Übersetzung in den europäi­
schen Sprachen ist ganz eindeutig. Darstellung ist damit so ziemlich synonym, 
wenn Goethe etwa vom "Pathos der Vorstellung" bei der Laokoon-Plastik 
spricht. Entscheidender ist aber ohne Zweifel die andere Bedeutungsseite, die 
Vertretung oder "Fürsprache", mit ihrer Zweischneidigkeit Interessen­
Wahrnehmung für einen Auftraggeber (aber wer ist Auftraggeber des Ethnolo­
gen?) oder entmündigendes Ersetzen des Vertretenen. Im zweiten Fall ist fast 
im Begriff schon ein Überflüssigwerden, ja die Abschaffung des Klienten vor-

2 A.a.O., 14 f. 

168 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

gezeichnet und mit impliziter Zustimmung versehen. Dass hier die Stelle der 
Verantwortung der Wissenschaft, diesfalls der Ethnologie, für den Objekt­
Status ihres Forschungsfeldes liege, leuchtet ein. 

Die Idiomatik der Debatte ist also, noch diesseits der Frage einer "Sühne", 
nicht ganz unschuldig. Freilich meldet sich angesichts der Übersetzer-Unbe­
hülflichkeit zunächst eher der Eindruck einer gewissen Komik als der einer 
Verwirrung der Zusammenhänge bei Autoren und Publikum. Bei deutschen 
Humanwissenschaftlern steht es hier wenig anders als bei den verdoppelnden 
Wortkapriolen von Germanisten, wie etwa der "Referent", ein seltsames Bei­
spiel von Männer-Sprache, das seinen Urhebern, hauptberuflichen Sprachge­
lehrten, keineswegs wie modrige Pilze im Mund zerfällt. Ob indes die Femini­
tät der ebenso neu kreierten "Trope" darüber quasi im Ausgleich zu trösten 
vermöchte, steht dahin. (Auf dem allzu nahe liegenden Wortspiel von der tris­
ten Trope wollen wir nicht herumreiten.) 

Nimmt sich insoweit die Selbstblockierung der Reflexion im Blick auf die 
Erkenntnis der sprachlichen und geschichtlichen Bezüge eher erheiternd aus, 
so ist sie nachteiliger in Hinsicht der begrifflichen Quellen und ihrer mögli­
chen Wiederaneignung, von der nachher noch ein Stück weit die Rede sein 
soll. In dem Schlüsseldokument des Repräsentationsbegriffs, Les mots et !es 
choses, übersetzt Michel Foucault mit "representation" nichts anderes als den 
Begriff der Vorstellung aus Heideggers Aufsatz Die Zeit des Weltbildes von 
1938: Nicht allein wird bei deutschen Foucault-Lesern die Rückübersetzung 
undurchsichtig, sondern auch der kritische Sinn des Gedankens samt Hinter­
gründen droht ganz verloren zu gehen. 3 Dass andererseits Foucault, jedenfalls 
nach eigenem Bekenntnis, das Denken der Frankfurter Schule damals nicht ge­
läufig war, macht die Sache nicht einfacher; doch um eine darin liegende Ori­
entierungs-Chance wird es just nachher im Schlussabschnitt zu tun sein. 

Nun bedürfte es zur Einsicht in die ethische Dimension solcher Sprachde­
tails vielleicht eines Karl Kraus, der sie ja schon aus der Zeichensetzung zu er­
heben verstand. Ein neuer Kraus wird gewiss aufstehen, denn er muss es; in­
zwischen wollen wir uns auf ein Nachdenken über jene zweite Sinnhälfte des 
wissenschaftlichen "Vertretens" beschränken. Hier ist nun auch der Fruchtbar­
keit und Bedeutung der geschilderten Selbstreflexion der Anthropologie eher 
gerecht zu werden. Zur Ambivalenz der Repräsentation gesellt sich dabei die 
Ethnologen gleichfalls wohlbekannte Zweischneidigkeit der "Rettung". 

3 Ihrerseits haben etwa französische Kommentatoren mit der "(re)presentation" ihre 
liebe Not, sei es als Vorstellung (vgl. z.B. Lacoue-Labarthe 1991: 224 u. ö.) oder 
als Darstellung (De Lara 2005: 102 u. ö.). 

169 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

Sauve qui peut 

Sprechen "für" jemand kann also, wie gesagt, heißen: die Stelle des Betreffen­
den (oder Betroffenen) einnehmen, diesen ersetzen. Hierin rückt nun der Zu­
sammenhang zwischen Repräsentation und ursächlicher Beteiligung ins Licht 
der Frage: die Ethnologie nicht gleichsam als Gerichtsreporterin, sondern als 
Mittäterin vor dem Forum der Selbstreflexion. Um den viel berufenen Aus­
spruch Malinowskis, schon 1921 geäußert, nochmals zu zitieren: 

"Die Ethnologie befindet sich in der traurig absurden, um nicht zu sagen, tragischen 
Lage, dass genau in dem Augenblick, da sie beginnt, ihre Werkstatt in Ordnung zu 
bringen, ihre eigentlichen Werkzeuge zu schmieden und an die ihr zugewiesene Auf­
gabe zu gehen, das Untersuchungsmaterial hoffnungslos schnell dahinschwindet." 

Ein Verhältnis wechselseitiger Implikation zwischen diesen beiden Vorgängen 
zu erwägen, kam dem Betrachter nicht in den Sinn, sofern ihm- weit entfernt, 
etwa das Verschwinden der wilden Stämme herbeizuwünschen - vorrangig an 
jener "Aufgabe", der Stiftung einer ethnologischen Wissenschaft, gelegen war. 
Dass es damit weniger absurd, als man glauben könnte, bewandt sei, würde in­
des durch eine analoge Feststellung von Jean-Pierre Vemant zur strukturalen 
Mythenforschung, in deren Hochblüte, nahe gelegt: dass "der Gegenstand ei­
ner Disziplin genau in dem Augenblick fragwürdig wurde (um nicht zu sagen: 
sich verflüchtigte), in dem sie sich durch Strenge und Kohärenz ihrer Wissen­
schaftlichkeit vergewissem konnte" (Vemant 1984: 8). Freilich sollte dabei 
nur die Naivetät früherer Forschungen zum "Mythos" ironisiert werden. Vom 
Gedanken einer "Sühne" ist man hier, nicht anders als bei den gleichzeitigen 
Atomphysikem, meilenweit entfernt; sein Anklingen bei so vielen Anthropolo­
gen zwischen Adolf Bastian und Levi-Strauss gilt als Nostalgie im Banne 
Rousseaus, als bloße Sentimentalität, die ihrerseits auch noch in den morali­
schen Verdacht des Eurozentrismus gerät. 

Stellt sich nun heute, nach manchem Auf und Ab, einem neuen Problem­
bewusstsein jene Aufgabe einer Kritik der Repräsentation, so steht man an ei­
nem Punkt, wo Einigkeit darüber zu herrschen scheint, dass die ethnographi­
sche Selbst-Legitimierung als "Rettung" der betroffenen Kulturen (wie etwa 
die der Pflanze im Herbarium) fragwürdig ist. Mit welchen Begriffen und Me­
thoden dem indes zu entgehen sei, ist weniger eindeutig; die verstärkte Auf­
merksamkeit auf den produktiv-konstruktiven Aspekt des eigenen Tuns, des 
"Kultur-Schreibens" und seiner "Textualität" und auf die entsprechenden 
Konzepte konstruktivistischer und dekonstruktivistischer Art, wie man sie der 
amerikanischen Literaturtheorie der letzten Generation entleiht, könnte ja die 
solipsistische Verstrickung in das Labyrinth der "Repräsentation" (die begriff­
liche Abschaffung des "Anderen") gerade befördern, anstatt sie zu verhindern. 
Dies ist also zugleich jener Punkt, wo sich im Umkreis der Debatte zugnnsten 
der "Befürwortung von Pluralität" etc. die kritische Frage erhoben hat, ob da­
mit unbedingt der Emanzipation gedient sei: dort, wo der Selbstzweifel ein 
weiteres Mal, auf die Ideologie einer "neuen Weltordnung" gerichtet, im wis-

170 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

senschaftlieh-theoretischen Tun eine Begünstigung der kognitiven Aneignung 
des "Fremden" wittert (Berg und Fuchs 1999: 92f.). Höchst verdienstvoll ist 
es, hier die skeptische Frage zu erneuern, dort, wo wir nun seit Jahrzehnten 
den Menschen der Stammesgesellschaften als uns gleichendes Alltagswesen 
dargestellt bekommen: entkleidet jegliches Wilden und Wunderbaren, das un­
seren Realitätsbegriff in Frage zu stellen vermöchte, mit einem Wort: funktio­
nalistisch. Eben darin bestand ja die rettende N euemng von Malinowskis Wis­
senschaft, etwa gleichzeitig mit der um 1910 von Cassirer formulierten Tatsa­
che einer Ablösung der Kategorien des "Substanzbegriffs" durch solche des 
"Funktionsbegriffs". Die Wiederkunft der alt-neuen, unter der alles und nichts 
bedeutenden Formel Eurozentrismus wenig kenntlichen Frage macht den Ver­
dacht zur Gewissheit, dass mit dem Funktionalismus prinzipiell der alte Fra­
zersche Boden keineswegs verlassen ist. 

Entsprechend bildet es eine fügliehe Entlastung von der Anklage der Mittä­
terschaft, dass Totgesagte länger leben: Wenn man uns versichern kaun, dass 
offenkundig ein großer Teil der "traditionalen" Kulturen fortexistiert, dass die­
se Gesellschaften also in gelingender Anpassung an die globale Verwestli­
chung durchaus "überleben", und dass jenes, was ihnen dabei etwa abhanden 
kommt, kaum als die "Kultur", überdies zusammenfallend mit "Identität", ver­
standen werden kann. Das sagt zu Recht James Clifford, indem er freilich den 
funktionalistischen Kulturbegriff nicht kritisiert, sondern zementiert. Nach 
Maßstäben Paul Ricoeurs, einer bei Ethnologen gern zitierten Quelle, müsste 
man radikaler vielmehr sagen, dass mit der Text-Werdung die Bedingung von 
"Kultur", nämlich die freie Interpretierbarkeit von Symbolen wie Handlungen, 
allererst erreicht wird: Die "schriftlosen Völker" textualisieren hieße gerade 
daun, sie "retten". Hier erweist sich das völlig konfliktlose Eingehen des Funk­
tionalismus ins 19. Jahrhundert, mit der Schrift als Kriterium von Hochkultur 
(der Schriftsteller Homer der Gründer des Abendlandes): was zu beweisen 
war. Der Malinowskische Gedanke einer "Rettung" als Zerstörung (Blick auf 
Totes) wird damit gerade nicht überwunden, sondern glorifiziert als jenes 
"Überleben", das als oberster Wert des Zusammenlebens in der Menschengat­
tung aus demselben 19. Jahrhundert wohl bekannt ist. 

Dem gleicht nun weiterhin genau die von Walter Benjamin, einem der 
Leitbilder aktueller geisteswissenschaftlicher Debatten, präzisierte Sichtweise 
des Allegorikers auf die Nichtigkeit des natürlich Seienden: Blick auf Totes 
konstituiert sich dieses Sehen, indem es dessen Zerschlagung voraussetzt und 
Künstliches, nämlich eben die Allegorie, aus solchem caput mortuum neu zu­
sammenfügt. Der Zusammenhang wird von Clifford genau erkannt, mit der 
begreiflichen Folgerung, diesem melancholischen Blick auf Totes müsse nun 
gerade widerstanden werden (Clifford 1999: 232). Er versteht indessen nicht, 
dass dies nicht die Anprangemng eines Abscheulichen, sondern vielmehr ge­
rade Benjamins eigene Position, der "Standpunkt der Erlösung" zur messiani­
schen Überwindung der antiken Ding-Tradition, war: also nichts anderes als 
der Begriff der "Rettung" selbst (von der Folgebestimmung, der erlösenden 
Kraft eben des Toten-Gedenkens sogleich). Hier kaun man nun kaum anders 

171 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

als mit dem Volksmund sagen, es werde der Bock zum Gärtner gemacht. Das 
Vergangen-Machen des Heidnischen, die Alternative: Überleben in Assimila­
tion oder Selbst-Fossilisierung als Rettung, deckt sich dabei genau mit der ein­
dringlich von Veena Das am Beispiel von Louis Dumont dargestellten Forde­
rung an die Inder, sich selber als Vergangenheit zu denken (1999: 407). Dies 
ist die Dialektik des Funktionsbegriffs, oder die begriffliche Notlage, in der 
man Zuflucht zu den Begriffen der amerikanischen Literaturtheorie sucht: oh­
ne sich weiter davon Rechenschaft zu geben, dass dieser eben solche "Rehabi­
litierung der Allegorie" nach der Art Benjamins, heute allgemein als eine 
Hauptleistungneuerer Geisteswissenschaft betrachtet, zu Grunde liegt. 

Als Kern der Sprachschwierigkeit erweist sich hier ein Gesichtspunkt, wel­
cher besonders das kultur-anthropologische Reden tangiert, wiewohl er ande­
rerseits einem Grundzug okzidentalen Denkens entspricht, auf den es aufmerk­
sam zu machen lohnt. Er steht im Hintergrund des Begriffs-Vakuums, welches 
zur Ausstopfung mit Termini von "Rhetorik" nötigt, wie sie die amerikanische 
Literaturwissenschaft versteht, und er macht jenes eigentlich erst sichtbar: ge­
meint ist die axiomatisch-ideologische Einheitlichkeit des Terrains von mo­
derner Wissenschaft und Erlösungsreligion, gegenüber welcher eine neu re­
flektierte ethnologische Wissenschaft nun gerade das Schwergewicht kritischer 
Alterität verkörpern und verantworten könnte. Berührt ist damit die Diskussion 
um den epistemologischen, geschichtlichen und theologischen Sinn von Mono­
theismus, und zwar speziell im Hinblick darauf, wie hier jener von uns müh­
sam genug als Heidentum, Polytheismus, Bilderdienst u. ä. charakterisierte 
Weltbezug in den von der Wissenschaft fortgeschleppten Begriffen selbst als 
etwas automatisch zum Verschwinden Bestimmtes vorausgesetzt ist. Freilich 
eröffnet sich dabei ein weites Feld. 

Konkret zeigt sich solche Überforderung heute, wenn Kulturanthropolo­
gen, in bester kritischer Absicht, Lesefrüchte zur Befürwortung von "Pluralis­
mus" vorbringen: Man zitiert etwa, vollkommen zu Recht übrigens, nachdenk­
liche Bemerkungen Carl-Friedrich von Weizsäckers über das ständig in unse­
rem Rücken vor sich gehende Fortwirken von Mythos bei uns selbst, um dann 
prompt und unbedenklich fortzufahren: "Für uns steht Gott völlig außerhalb 
der Welt, Gott ist transzendent. Nicht so im mythischen Denken" etc. Das 
Problem ist hier offensichtlich die Hilflosigkeit gegenüber "unserer" Tradition 
(wie um alles in der Welt ermittelt man, was unser ist?), und keine Ethnogra­
phie der Ethnographie wird wohl darüber hinweghelfen. Als begrifflicher Ort 
der Frage zeigt sich damit jene Pforte Afrikas und geschichtliche Quintessenz 
des Heidentums, "Ägypten", deren Verdrängung durch westliches Denken 
jüngst auch, unter ganz anderen und teilweise fragwürdigen Vorzeichen, von 
Martin Bernals Black Athena zu Bewusstsein gebracht worden ist. Ein per­
spektivisch vereinfachender Blick auf die Struktur des moralischen Vorurteils 
in jener Einheit von moderner "Wissenschaft" und "Religion" mag darum hier 
weiterführen. 

172 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

Inquisition, Konversion, Erlösung 

In den Metaphern von Anatomie und Skelett, mit denen seinerzeit Malinowski 
die funktionalistische Verwissenschaftlichung der alten Völkerkunde veran­
schaulichte, liegt wohl schon mehr an Eingeständnis der sinistren Seite ethno­
logischer "Rettung" als vermutlich beabsichtigt war: vor allem das Feme, Wil­
de und Wunderbare, das den neuzeitlichen Beobachtern immer wieder als un­
widerstehlich anziehend, wenn nicht sogar als eine uns verlorene Nähe zum 
Göttlichen (und damit als ein Erkenntnisziel ersten Ranges) erschien, sollte ja 
enden als "killed by science". In dem Verfahren selbst steckt die Implikation, 
das derart Begriffene sei nicht selbst zum "Überleben" - was immer diese 
darwinistische Floskel auch sagen soll- bestimmt. Wer getraute sich nun frei­
lich, solchen Begriffen wie Beschreibung, Text, Symbolsystem eben das glei­
che unsichtbare Diktat anzusehen? Der technische Grundzug überhaupt, der 
darin haust: Ersetzung von Gewachsenem durch Selbstgemachtes, also Zer­
schlagung des "bloß" Naturwüchsigen, wird in der Sphäre des Begriffs Natur 
immerhin heute zu einer Quelle von Beunruhigung. 

Die ganze Ethnologie als eine "Sühne": will man die Frage ernsthaft wei­
terdenken, so rückt sie hiermit in einen etwas mehr grundsätzlichen Bereich; 
das allgemeine Interesse an der ethnologischen Wissenschaft, eben als kriti­
scher Instanz gegenjenen technizistisch sich globalisierenden Hauptstrom, tritt 
zugleich ins Blickfeld. Zu tun hat man es dabei mit dem übergeordneten Sach­
verhalt, wie ihn, neben anderen, wiederum Carl-Friedrich von Weizsäcker um­
schreibt in dem Leitsatz, die moderne Naturwissenschaft (also die "eurozent­
risch" bestimmte, seit etwa 1600 herrschende Form von Wissen und Rationali­
tät)4 sei allein aus ihrer Herkunft, nämlich als ein Kind des Christentums, be­
greiflich zu machen (Weizsäcker 1970: 110f. und passim). Zugleich gilt als 
Religion a limine stets nur der Typus der Erlösungsreligion: ein Beispiel, "un­
sere" Tradition betreffend, haben wir soeben erwähnt. Das ist das Problem des 
Monotheismus: Was der politischen Theologie recht ist, sollte der Naturphilo­
sophie billig sein. Es weiter auszuarbeiten, kaun hier nicht der Ort sein. Nur 
ganz kurz sei erinnert an den eschatologischen Horizont eben jenes von Hei­
degger als Welt-Bild aufgefassten Repräsentierens, das heißt "Vorstellens", 
welches als Weltüberwindung auftritt, indem es seit Bacon und Galilei die 
"Natur" als Gebiet, als schrittweise zu eroberndes Machtfeld des Subjekts an­
zunehmen gehalten ist; des Subjekts, welches sich dann erst sicher und seinem 
Begriff gemäß wird fühlen können, weun von ihm alles "Natürliche" durch ein 
Produziertes ersetzt sein wird. Dies könnte man im eigentlichen Siun als "die 
Ethik der Geometrie" bezeichnen, insofern der geometrische Gegenstand seit 

4 In dem Wort "Eurozentrismus" ist Beschränkung aufs Europäische, d. h. Aus­
grenzung des sonst obligatorischen "Westlichen", einmal erlaubt; sonst hätte 
wohl der aktuelle Diskurs, mit der ihm eigenen Eleganz der Begriffsbildung, 
längst schon den Terminus "Westozentrismus"geprägt. 

173 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

Kant das Urbild des rein vom Subjekt selbst Hervorgebrachten, Konstruierten 
darstellt. 5 

Dem entspricht nun einerseits die Optik des Funktionalismus, welche nicht 
nur älter als das 20. Jahrhundert und Kant ist, sondern gerade in der politi­
schen Theologie über Macchiavelli, Varro und Cicero auf Plato und Aristote­
les zurückverfolgt werden kaun: also auf die Konzeption einer zu Nutz und 
Frommen der Wunder-Bedürftigen herzustellenden "Religion", verstanden als 
Wert-Produktion durch die Maschine einer Art überdimensionaler Werbeagen­
tur, oder "world-making". Dem entspricht andererseits die z. B. von dem Phy­
siker und Epistemologen Erust Mach eigens formulierte Grundmaxime, End­
zweck und Siun der Naturwissenschaft (übrigens präzise in ihrem "Ökono­
mie"-Prinzip) sei die "All-Erlösung"; ebenso die Reden vom Alleinseligma­
chenden jener wissenschaftlichen Lebensführung und einem daraus erhofften 
künftigen "Übermenschentum". Nicht ein wild gewordener Nihilist äußert der­
gleichen in den dreißiger Jahren, sondern der Mathematiker und Erzvater der 
Philosophie als strenger Wissenschaft, Edmund Busserl (Schmid 1999). Nicht 
überraschend korrespondiert dem wiederum bei Busserls Nachdenken über 
"Religion" als Musterfall bei philosophischer Umformung von "Traditionen" 
die Einschränkung: "Dahin möchte ich die "polytheistischen Religionen" nicht 
rechnen." (Busserl 1954: 335); die Vorstellung von "Primitiven" als "ge­
schichtslos", "in einem Leben, das nur strömende Gegenwart ist" befangener 
Wesen hatte sich Busserl beiläufig aus Levy-Bruhl besorgt. 6 Ohne dem hier 
genauer nachzugehen, stellen wir daneben nur noch, was eine dritte Autorität 
der Epistemologie, Gaston Bachelard, über das Wesen des wissenschaftlichen 
Geistes aussagt, um die im gegenwärtigen Zusammenhang kenntliche Struk­
turgemeinschaft mit dem erlösungsreligiösen Denken zu präzisieren: Der wis­
senschaftliche Geist verlangt in jedem seiner Schritte eine "Konversion"; er 
besteht selbst allein durch die Ausrottung des nicht-wissenschaftlichen Geistes 
(Bachelard 1964: 8). Darin bedingt sich mithin sein wesentliches Einverständ­
nis mit der Zerstörung des "Vorwissenschaftlichen", nenne man es auch des­
sen Rettung. Die religiöse Inquisition, deren Verwandtschaft mit szientifischer 
Methode dem Betrachter von Bacons Konzeption der Wissenschaft als Folte­
rung der Natur, vor und nach Foucault, 7 ins Auge springt, praktiziert auch 
ganz richtig die Rettung der Seele durch Opferung des Körpers, gleichsam als 
Preis und Lösegeld von deren Wahrheitsgehalt. Zuletzt scheint sich dieses 
Verhältnis von "Körper" und "Seele", Natur und Geist, in dem Begriffspaar 
Polytheismus-Monotheismus abzubilden. 

5 Vgl. Lachterman 1989. 
6 Ein übrigens bedeutender BriefBusserls an Levy-Bruhl vom 24. März 1935, aus 

dem diese gleichzeitig mit den zuvor zitierten Worten aus dem Wiener Vortrag 
über die Krisis des europäischen Menschentums verfassten Wendungen stammen, 
wurde erstmals von Merleau-Ponty 1960: 175 bekannt gemacht. 

7 Vgl. Foucault 1977: 289 u. ö. 

174 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

Logozentrismus und Opfer-Gedenken 

Vieles von den erwähnten problematischen Merkmalen der okzidentalen Ver­
nunftkonzeption ist durch die nicht lang zurückliegende Debatte um den "Lo­
gozentrismus", gleichsam das philosophische Korrelat des Eurozentrismus, 
Gegenstand der allgemeinen Aufmerksamkeit gewesen. Unverzüglich hatte 
dabei Derrida, der Kronzeuge von "Writing Culture", sich mit dem Vorwurf 
einer einseitigen Bevorzugung der "Stimme" vor allem gegen Levi-Strauss ge­
wandt, um diesem einen rousseauistisch-schriftfeindlichen Euro-, also eben 
Logozentrismus nachzuweisen. Das Spiel der Ambiguität oder Dialektik sogar 
in solchen Inversionen macht jene unbequeme Frage noch aufdringlicher: 
Kann man mit Gewissheit denken, die Ethnologen seien, wie sie es gleichsam 
von Hause aus annehmen, auf der Seite der Unterdrückten und Opfer? Eine 
"Dialektik" zeichnet sich ab, da Sehnsucht nach Unmittelbarkeit (gemäß die­
sem alten Schema pflegt man sich die Motive des pastoral und der critical 
nostalgia zurechtzulegen) 8 eben Ausweis von Logozentrismus sein soll. Hier 
berührt sich also die Frage mit jenem erhöhten Selbstzweifel, von dem wir 
ausgingen. Es kann sogar von einem begrifflichen Knotenpunkt die Rede sein, 
denn hier konvergieren demnach Ethik und Epistemologie in einem Flucht­
punkt: der Frage des Gedächtnisses, als der politischen wie wissenschaftlichen 
Gestalt, in der man den Sinn jener "Sühne" formulieren könnte. Die Dialektik 
der "zerschlagenden" Rettung liegt darin, indem sie die Form des Gedächtnis­
ses als ein Verhalten zum Toten zur Aufgabe macht. 

Konversion, nochmals mit Bachelard zu reden, fordert prinzipiell die jü­
disch-christliche Rationalität der Wissenschaft: eine Pluralität und Koexistenz 
mit den "Heiden" ist nicht vorgesehen. Insofern kann der Geguer der "Gegen­
religion" (Assmann 1998), zugleich der Inbegriff des nichtwissenschaftliehen 
Geistes, als das polytheistische "Ägypten" von weither begriffen werden. Sieht 
man zur Probe auf die Zeit der Aufklärung und ihren notorischen Kampf ge­
gen "die Vorurteile", so ist dort z. B. kein Bürgerrecht für Polytheisten ver­
sprochen: in den Visionen einer weltbürgerlichen Zukunft wird das Heidentum 
keineswegs einbezogen, sondern gerade so selbstverständlich zum Verschwin­
den bestimmt wie der nichtwissenschaftliche Geist bei Bachelard. Analog ist 
nun auch die Bekehrnng zu universeller Moral: deren Annahme setzt jederzeit 
das Ansinnen von Assimilation voraus. 

Wie von Jan Assmann und anderen gezeigt, diente im 18. Jahrhundert dazu 
die Vorstellung der "Mysterien" als einer Methode verhüllter Übermittlung des 
ursprünglichen Monotheismus, der Urreligion, welche dann erst durch Verfall, 
Missverstand und Tmg jenes götzendienerische Heidentum ins Leben gerufen 
habe. Demnach hätten also die "Wilden" anfangs so gut wie wir an einen ein­
zigen Gott geglaubt; ihre Verirrnng durch Desillusioniemng vollends beseiti­
gen heißt darum, ihnen zu ihrer wahren Identität und Humanität zu verhelfen. 

8 vgl. Clifford a. a. 0. 

175 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

So wird Heidentum dem Begriff nach ausgerottet (eben nach dem Modell der 
Seelen-Rettung durch Ledigwerden des Leibes): die Menschen dürfen assimi­
liert-globalisiert weiterleben: Zerschlagung des Körpers, wie die Desillusionie­
rung in der Einweihung, bringt den Wahrheitsgehalt heraus. Der zerschlagene 
Körper bietet sich dem Blick des Allegorikers in Fragmentierung und Optik 
des Erhabenen, auf Erlösung hin, dar. Erfahrung des Toten und Form des Ge­
denkens, der "Standpunkt der Erlösung", bedingen sich wechselseitig zu jener 
Konzeption der rehabilitierten Allegorie, der Clifford zu widerstehen forderte. 

Beide Momente, kritische Thematisierung des Logozentrismus sowie 
Verpflichtung der okzidentalen Reflexion auf die "sühnende" Opfer-Per­
spektive, sind nun zunächst anderer Provenienz: sie stammen von Ludwig 
Klages, also aus jenem Bereich "antidemokratischer Lektüren", deren Aufnah­
me in kritischer Auseinandersetzung das spezifische Interesse und Denk­
Niveau der ursprünglichen "Frankfurter Schule" ausmacht. Von Klages, dem 
Walter Benjamin keineswegs nur die Konzeption des "Traumbewusstseins" 
und der "Aura" verdankt, ist, wie man heute vielfach vergessen hat, der Be­
griff Logozentrismus gebildet, um den Gewaltcharakter des Europäisch­
Rationalen hervorzuheben. Zugleich hatte derselbe Autor, spätestens seit der 
Rede "Mensch und Erde" von 1913, den Zusammenhang von Natur-Be­
herrschung als Natur-Zerstörung und Arten-Vernichtung ins Licht gestellt. 
Nicht nach seinem Trivial-Antlitz eines "romantischen Reaktionärs", sondern 
als Kritiker der europäischen Arbeitsideologie stand Klages im Fokus der Ge­
spräche zwischen Benjamin und Adoruo (vgl. Wiggershaus 1988: 223ff.). 
Liegt es einerseits auf der Hand, dass hier die Fundamente einer "Dialektik der 
Aufklärung" zu suchen (d. h. neu zu durchdenken) wären, so andererseits, dass 
es sich dabei, ganz parallel zu der Debatte zwischen Levi-Strauss und Derrida, 
auch hier um die Nachgeschichte Rousseaus, des "Vaters der Anthropologie", 
handelt. 

Kaum etwas Interessanteres gäbe es, als diesen Bezügen und ihrem Hinter­
land, über ein Aufreihen inzwischen leidlich bekannter Fakten hinaus, einmal 
wirklich auf den Grund zu gehen. Davon kaun im gegenwärtigen Zusammen­
hang keine Rede sein; gestattet ist indessen noch ein knapper Blick auf jene 
Frankfurter Konstellation, wie sie übrigens, in den Grenzen des Biographi­
schen, schon durch eine höchst dankenswerte Erwägung von Beruhard Streck 
ins Licht gerückt ist (Streck 1995). Insofern dabei auch das okzidentale 
Grundproblem des Verständnisses von Handeln, im Horizont der wissenschaft­
lich-produktiven Rationalität erfragt, weiterhin zur Rede steht, werden sich 
auch die bisher dargelegten Fragen nach den Chancen ethnologisch-ethischer 
Selbstverständigung wie nach dem Siun des dabei gemeinten "geisteswissen­
schaftlichen" Tuns zu dem hier möglichen Abschluss bringen lassen. 

176 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

Frankfurter Schulen: Begriffe des Handeins 

Bevor es darum geht, sei nur summarisch erinnert an die Entschiedenheit, mit 
der seinerzeit Adoruo in dem notorischen Methodenstreit mit Popper auf dem 
"dialektischen" Kriterium von Wissenschaft bestand: ständig sich vergewis­
sernde, also selbst-kritische Reflexion auf die Allgemessenheit der Methode an 
den Gegenstand: nicht bloß das Problem der Beschreibung in seiner falschen 
Unschuld steht an, sondern der Fundamentalbegriff des Handelns, gerade er im 
bloßen Funktionsdenken nicht aufgeht: erst hierin wäre nun auch Malinowskis 
Szientismus zu überwinden. Aus dem gleichen Grund empfiehlt es sich, dass 
auch der Wissenschaftsbegriff der gegenwärtigen US-Literaturtheorie (wäre er 
auch weniger, als es der Fall ist, durch soziale und "positivistische" Denk­
zwänge und Science Wars entstellt) so überschritten werde, wie es die triftige 
Intuition einer Kritik an nicht ganz geeigneten Autoritäten impliziert (Berg und 
Fuchs 1999: 69f., 92ff.). Sehr ähnlich war übrigens die Basis, auf der sich die 
ältere Debatte um "Magie" als eine Art Proto-Wissenschaft entspaun: da sich 
nämlich Frazer fragte, warum wohl die Wilden durch die Unwirksamkeit ihrer 
Zauberei nicht zum Aufgeben gebracht würden; denn dies besagt ja, mit ande­
ren Worten, warum sie nicht ökonomisch-funktional die Effizienz ihrer Akte 
und Performances richtig evaluierten. (Die simple Antwort wäre auf den Fra­
ger zurückgefallen: die "Wilden" verhielten sich zu ihren Techniken vermut­
lich gerade wie wir anderen zu unserer Medizin, die ja Schmerz, Alter und Tod 
bisher auch nicht abgeschafft hat.) Darum nun ist, wie früher behauptet, 
Frazer-Malinowskischer Boden nirgends verlassen, wo nicht der Funktiona­
lismus (mit seiner angeblichen Zentralstellung im 20. Jh.) als Problem erfasst 
wird. Die Frage bleibt also durchaus, in welchen Begriffen nach dem "Sinn" 
mythischen Sprechens und rituellen Handeins zulänglich gefragt werden kön­
ne: nicht auf Ethnologie beschränkt, da- ganz wie im früheren Fall der Komik 
jener Rede von "unserer" Tradition - der Herd des Fragwürdigen einer und 
derselbe ist, ob nun ein Forscher vom balinesischen Hahnenkampf oder von 
Shakespeare redet. Wohl aber läge gerade hier die Chance einer sich neu auf 
ihre "kritische Nostalgie" besiunenden ethnologischen Wissenschaft. Gegen­
über der Selbstprojektion wissenschaftlichen Funktionierens ins "Objekt", wie 
sie dem Funktionalismus schlechthin überall zugrunde liegt (und am meisten 
dort, wo das Objekt nicht mehr als "Substanz" gilt), definiert den begrifflichen 
Ansatzpunkt solcher Besinnung eine just wieder dem Ethnologen ganz vertrau­
te Duplizität von Modi des Handeins (de Lara 2005: 38f.), z. B. als Alltags­
und Ritualhandeln, oder mit anderen Formeln bezeichnet. Um die darin gele­
gene Frage ist es zu tun. 

Es ist leicht zu sehen, dass die begriffliche Selbstverständigung der An­
thropologie und die ethische Generalformel einer "Dialektik der Aufklärung" 
hier wie konzentrische Kreise ineinander liegen (wie immer man zuletzt die 
Tragkraft jener "Sühne"-Auffassung einschätzen mag). In der Reflexion auf 
die Grenzen des Funktionalismus wie der modernen Arbeitsideologie ist die 
Bedeutung jenes "romantischen" Moments unabdingbar und zeigt nebenbei 

177 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

den charakteristischen Querstand solcher Reflexion zu geläufig-politischen 
Einteilungen: während ja sonst z. B. die politische Linke, da sie im Lichte leb­
te, dem Arbeits- und Produktions-Ideal gerade so fraglos anhing wie die Neo­
liberalen. Zeichnet sich hierin denn eine Art konstruktiver Amegung zu neu­
alter ethnologischer Begriffsbildung ab, zugleich mit einer kritisch reflektier­
ten Überwindung einer solchen undialektisch-posivistischen Wissenschafts­
konzeption, wie sie eigentlich erst die ganzen Aporien der "Repräsentation" 
und ihrer Kritik zumal hervorbringt, so gälte sie also der Wiederentdeckung 
einer klassisch "geisteswissenschaftlichen" Denkweise in Bezug auf den Hand­
lungsbegriff: nun konkret auf Frankfurter Koordinaten bezogen. Insofern wird 
hier, wie schon gesagt, nm der Intuition Bemhard Strecks, eine nicht­
oberflächliche Einheit der "Frankfurter Schulen" des Instituts für Sozialfor­
schung und des Frobenius-Insituts betreffend, eine Ausdeutung gewidmet. 
Keineswegs sind damit mechanisch alle Fragen zu beantworten (im Gegenteil, 
wie zu hoffen steht): so etwa die mit dem Monotheismus aufzustellenden Fra­
gen, da ihm ja offenbar die Kritische Theorie, z. B. mit ihrer Idee von Mythos, 
zutiefst verpflichtet ist. Am Anfang, nicht am Ende steht mithin das Nachden­
ken über "Polytheismus" und "Ägypten" (vgl. Assmann 1998 und Bemal 
1985); es wäre erst ein Scharnierpunkt zm Ausarbeitung zu finden, wo etwa 
Bemals Ägypten und Frobenius' Afrika ein Gegengewicht zu formen ver­
möchten, mit dem zusammen eine künftige Begrifflichkeit standfähig wäre. 

Es hieße also nicht, sonderlich alles Frankfurterische der Dreißigerjahre 
über einen Kamm zu scheren, wenn man diese Dinge als bündnisfähig, als 
komplementär einander fordernd und ergänzend zu denken unternähme. Eben 
die Grundbegriffe von Mythos und Ritus wären von selbst geeignet, das 
abendländische Gesamtproblem des Handeins kritisch umzuformen, insbeson­
dere im Hinblick darauf, dass Vorstellungen wie die vom "Symbolsystem", so 
wie die Realität überhaupt, just den anstehenden Gegensatz zweier Handlungs­
Weisen nivelliert und damit der Ethnologe nolens volens sich selber, wie man 
so sagt, ein Bein stellt. Es ließe sich die Folgerung ziehen, dass eben dmch die 
Entscheidung für das linguistische Modell de Saussmes sich bei Levi-Strauss 
ein grundsätzlicher Widerspruch zm Intention der notorischen "Sühne" ergibt. 
Auch bei ihm funktioniert der angeblich invariante menschliche "Geist", wie 
nm je bei Malinowski, als Semiotik im Dienste des Überlebens (Thum 1990: 
350); eine Begriffssprache, in welcher, über Lippenbekenntnisse hinaus, die 
Begrenztheit dieser Optik verhandelt werden könnte, ist bekanntlich dem 
Struktmalismus, auch wenn sie gewünscht wäre, struktmell unerreichbar. Bei 
solcher Nivellierung der "Primitiven" (samt ihren Mythen als lesbaren Analy­
se-Objekten) auf unsere eigene Alltäglichkeit und Textualität ist beiläufig der 
Vorwurf eines Rousseauismus gänzlich unverdient. Dies sollte aber hier nm 
im Ausblick angedeutet sein: Wohin die Anamnese genau zu führen angetan 
wäre, und wie sie des Weiteren anzufassen sei, steht für jetzt dahin. Es wäre 
gewiss der Frobenius zu reflektieren, der für Senghor und die Negritude be­
deutsam wmde und der mit den fast gleichzeitigen Bestrebungen des Pariser 
College de Sociologie, über alle nationalen, methodischen und politischen 

178 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

Gräben des Schweigens hinweg, in unterschwelligen Bezügen steht. Auf die 
von Frobenius geprägte Variante des Gegensatzes von Ausdruck und Anwen­
dung beruft sich präzise Roger Caillois in Le mythe et l'homme (von 1938), 
also eben im Moment der Gründung des College: "magische" Sicherung des 
Überlebens und Machterwerbs unterschieden von "poetischer" Verausgabung 
an das Nicht-Ich, übrigens in Mythos und Ritus zumal (Caillois 1997: 11). 9 

Um schließlich, auch was die Duplizität der Sprech- nnd Handeins-Weisen 
angeht, bei dem von Clifford als Autorität berufenen Walter Benjamin zu blei­
ben, so ist nochmals an dessen "undemokratische" Beziehung zu Klages zu er­
innern: die beiden Aspekte dürften untrennbar, "dialektisch", zusammenhän­
gen, sogar noch diesseits der von Adorno dann angestrebten Dialektisierung 
des romantischen Reaktionärs. Wie Klages selbst nun von einem Frobenius 
nur mit Verachtung zu reden wusste, so gibt es andererseits Aspekte einer er­
staunlichen Nähe Benjamins zu diesem. Ein Beleg findet sich darin, dass sich 
in der Achse von Benjamins Kulturtheorie, zumindest der zwanziger Jahre, die 
Dualität von Ausdruck und Konvention einstellt, die zwar für sich genommen 
etwas rätselhaft wirkt, sich aber gleichwohl auffällig der Grund-Unter­
scheidung von Frobenius zwischen Ausdruck und Anwendung nähert (Weid­
mann 1992: 25ff.). Zugleich klingt unverkennbar die Differenz der von Klages 
mit fanatischer Einseitigkeit auseinander gerissenen Sphären von Willen und 
Eros an. Hiermit wäre, gleichsam en miniature, die Anlage eines systemati­
schen Weiterdenkens der geschilderten Konfiguration bezeichnet. Das von 
Frobenius evozierte, von Caillois aufgenommene "Poetische" der Ausdrucks­
Sphäre wäre demnach neu zu explizieren, wie auch immer "dialektisch", und 
zwar gerade in dem Maße, wie sich das gelegentlich berufene "world-making" 
als kapitalistischer Bumerang erwiesen haben wird. 

Der vor allem für Benjamins Geschichts-Spekulation gegebene Zusam­
menhang solcher Kultur- und Sprachbegriffe mit dem Zentralmotiv eines "süh­
nend" -wissenschaftlichen Gedenkens an die Unterdrückten und Opfer würde 
vom Ethnologen nicht durch blindes Adhärieren, sondern in eigenständigem 
Durchdenken zu ehren sein, indem auch dieser Gedanke wiederum von 
Klages, aus dem Umkreis von "Mensch nnd Erde", herstammt. Auch hier er­
gibt sich etwas wie ein emblematischer Anhaltspunkt: Die Weizsäckersche 
These von der Wissenschaft als Gabe des Christentums könnte sich nach einer 
überraschenden Seite konkretisieren beim Gedanken an die Dichtung Per­
sephone des von Benjamin gekannten und gepriesenen Andre Gide, in den 
dreißiger Jahren von Strawinsky vertont, wo die Titelheidin nicht gewaltsam 
vom unterweltlichen Herrscher entführt, sondern frei aus eigenem Willen in 
den Hades hinabsteigt, um bei den Toten zu sein. (Von der Anodos, der mythi­
schen Rückkehr der Kore an die Oberwelt, sagt Gides Dichtung nichts.) Schon 

9 V gl. auch das Schlusskapitel des Romans Giambatista Viko von Mbwil a Mpang 
Ngal mit einer fesselnden Engführung von poetischem und oralem Sprechen im 
Lichte der Assimilations-Problematik (Ngal1984, besonders 89-112). 

179 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

nach der altgriechischen Denkweise des Xenophon, wie er sie dem sterbenden 
Kyros in den Mund legt, sind es indes die Seelen "derer, die Unrecht erlitten 
haben", welche jenseits des Grabes fortleben (Erziehung des Kyros 8, 7, 17f.). 
Die von Martin Bemal mit großem Recht, wenn auch vielleicht am untaugli­
chen Objekt (vgl. Letkowitz 1996) gerügte Feindschaft gegen "Ägypten" 
möchte sich dergestalt, mit spezifischer und nicht ersetzbarer Mitwirkung ei­
ner neu-alt reflektierten Ethnologie, zugleich erkennen und korrigieren lassen. 

Fruchtbarkeit und Kriterien solcher Frankfurter Perspektiven wären ferner 
zu prüfen; hier konnte es nnr um den Möglichkeits-Horizont zu tun sein. 
Wenig, kaum anders als dnrch gelegentliche Wiederholungssendungen, be­
kannt ist der Umstand, dass sich Adomo 1952 zu einem Rundfunkgespräch 
über die Dialektik der Aufklärung, genauer: über das dort so bedeutsame 
Thema des "Mythos", mit dem Altertumsforscher und Frobenius-Adepten Karl 
Kerenyi getroffen hat. Davon, so wird man - mit leisem Bedauern, doch ohne 
Überraschung - feststellen, findet sich in der Adomo-Gesamtausgabe keine 
Spnr. Das Gleiche gilt von einer Bemerkung, die er, einem Darmstädter Vor­
trag von 1955 vorangestellt, an einen zweiten Freund Frobenius' richtete, 
Walter F. Otto, 10 welcher bei der gleichen Veranstaltung über das griechische 
Theater sprach. Auch diese eher unscheinbare Einzelheit, der eine Tiefendi­
mension erst abzugewinnen wäre, ergäbe wohl, wie jene Mythos-Diskussion, 
einen Brennpunkt der im Vorigen umschriebenen Reflexionsmöglichkeit So 
sagte Adomo: 

"Es ist mir unmöglich, das Wort zu ergreifen, ohne zunächst der Freude darüber 
Ausdruck zu verleihen, daß ich nach W alter Otto reden darf, den ich heute in Darm­
stadt seit mehr als zwanzig Jahren zum ersten Male wiedersehe, dessen Hörer ich vor 
mehr als dreißig Jahren gewesen bin und dem ich selbst in meiner ganzen geistigen 
Entwicklung so sehr viel zu verdanken habe". (Vietta 1956: 123) 

Derart erscheint das Frankfurt jener Epoche vielleicht nicht ganz, wie es in ei­
nem eigentümlichen Dichterwort heißt, als Nabel dieser Erde, aber doch als 
eine in reichem Maße des Nachdenkens würdige Konfiguration, sei diese auch 
von der Verfassung, die man heute den "Geisteswissenschaften" zudenkt, um 
etwas weniges entfernt. Der Argwohn, wie früher, so auch heute stehe es mit 
den Begriffen und Maßstäben unseres Tuns noch nicht zum Besten, gestattet 
immerhin auch solche Annäherungen. 

10 Vgl. hierzu auch Schlesier (1994: 215 ff.): "W. F. Otto und seine ,Frankfurter 
Schule'". 

180 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK DES FREMDEN UND BEGRIFFE DER ANTHROPOLOGIE 

Literatur 

Assmann, Jan (1998): Moses der Ägypter. München. 
Bachelard, Gaston (1984): La philosophie du non. Paris. 
Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.) e1999): Kultur, soziale Praxis, Text: Die 

Krise der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt am Main. 
Bemal, Martin (1987/91): Black Athena: The Afroasiatic Roots of Classical 

Civilization. 2 Bde. London. 
Caillois, Roger (1997): Le mythe et l'homme, Paris. 
Clifford, James (1999): Über ethnographische Allegorie. In: Berg/Fuchs 1999, 

200-239. 
Das, Veena (1999): Der anthropologische Diskurs über Indien. Die Vernunft 

und ihr Anderes. In: Berg/Fuchs 1999, 402-425. 
De Lara, Philippe (2005): Le rite et la raison: WUtgenstein anthropologue. Pa-

ns. 
Foucault, Michel (1977): Überwachen und Strafen. Frankfurt. 
Frobenius, Leo (1953): Paideuma, Düsseldorf. 
Gaume, Fran9ois (2002): Lfiopold 8edar Senghor, politique et penseur entre 

deux mondes. In: Etudes (juillet-aoüt), 11-20. 
Heinrichs, Hans-Joachim (1983): Sprachkörper. Zu Claude Levi-Strauss und 

Jacques Lacan. Frankfurt/Paris. 
Husserl, Edmund 1954: Die Krisis des europäischen Menschentums und die 

Philosophie. In: Husserliana Band VI, Hagne. 
Klages, Ludwig (1956): Mensch und Erde. Stuttgart. 
Koyre, Alexandre (1973): Galilee et Platon. In: Etudes d'histoire de la pensee 

scientifique. Paris, 166-195. 
Lachterman, David R. (1989): The Ethics of Geometry: a Genealogy of Mod­

ernity. NewYork. 
Lacoue-Labarthe, Philippe (1991): Musicaficta:jigures de Wagner. Paris. 
Letkowitz, Mary R. und Rogers, Guy MacLean (1996): Black Athena Revis­

ited, Chapel Hill und London. 
Merleau-Ponty, Manrice (1960): Sigues. Paris. 
Ngal, Mbwil a Mpang (1984): Giambatista Viko ou le via! du discours africain 

recit. Collection Monde Noir Poche. Paris. 
Pedersen, Sigfred (1997): Biblische Theologie. Eine Frage nach dem Gottes­

verständnis. In: Jahrbuchfür Biblische Theologie 12, 67-86. 
Schlesier, Renate (1994): Kulte, Mythen und Gelehrte. Anthropologie seit der 

Antike seit 1800, Frankfurt am Main. 
Schmid, Holger (1999): The Nietzschean Meta-Critique of Knowledge. In: B. 

Babich (Hg.), Nietzsche and the Science. Bd. 1. Boston Colloquium in the 
Philosophy of Seiences 203. Dordrecht, 153-163. 

Streck, Bemhard (1995): Entfremdete Gestalt. Die Konstruktion von Kultur in 
den zwei Frankfurter Denkschulen. In: Thomas Hauschild (Hg.), Lebens­
lust und Fremdenfurcht. Frankfurt am Main, 103-120. 

181 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HOLGER SCHMID 

Thum, Hans Peter (1990): Anthropologie als Vermittlung und Versöhnung. Zu 
Claude Lfivi-Strauss' zivilisationskritischer Kulturtheorie. In: H. Bra­
ckert/F. Wefelmeyer (Hg.), Kultur: Bestimmungen im 20. Jahrhundert. 
Frankfurt, 344-365. 

Vemant, Jean-Pierre (1984): Der reflektierte Mythos. In: Claude Levi-Strauss 
et al., Mythos ohne Illusion. Frankfurt am Main, 7-11. 

Vietta, Egon (Hg.) (1956): Theater. Darmstädter Gespräche. Darmstadt 
Weidmann, Reiner (1992): Flanerie- Sammlung- Spiel. Die Erinnerung des 
19. Jahrhunderts bei Walter Benjamin, München. 
Weizsäcker, Carl-Friedrich von CS1970): Die Tragweite der Wissenschaft. 

Stuttgart. 
Wiggershaus, Rolf (1988): Die Frankfurter Schule. München. 

182 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007 - am 14.02.2026, 16:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

