Alternative Fakten in der Spatantike

Raphael Dummermuth!

1. Einleitung

Marie Theres Fogen versuchte im Jahr 2002 in ihren ,Romischen Rechtsge-
schichten? Grundannahmen der Romanistik unter Zuhilfenahme der luh-
mannschen Systemtheorie® neu zu deuten.* Fogen begreift hierbei das ro-
mische Recht mit Hilfe des systemtheoretischen Kommunikationsbegriffs®
als System der individuellen Interaktionen und Eigenbeschreibungen, ,die
sich zu einem sozialen System verdichten®;® Die Griindungs- und Entste-
hungsgeschichten, die dem romischen Recht zugrunde liegen, sieht sie als
eine Form der Selbstbeschreibung, aus der sich in einem zweiten Schritt die

5

6

Der Autor des vorliegenden Beitrags ist den folgenden Personen zu aufrichtigem Dank
fir die Lektiire dieses Beitrags verpflichtet: MLaw Christapor Yacoubian, MLaw Laura
Wigger, MLaw Johannes Rohrmann; MLaw Anna Elisa Stauffer, LL.M.

MT Fégen, Romische Rechtsgeschichten. Uber Ursprung und Evolution eines sozialen
Systems (Vandenhoeck & Ruprecht 2002).

Uber die Fruchtbarmachung der Systemtheorie fiir die Rechtsgeschichte dussert sich
Fogen verschiedentlich; vgl etwa die Darstellung der Konfrontation der Disziplinen
(sowie die humoristische Darstellung der Konfrontationen Fégens mit dem Finanz-
amt): MT Fogen, Mit den Vokabeln der Systemtheorie (2005) 3 Rechtsgeschichte 209-
211.

Nach Jansen gehort das Werk Fogens damit zu einer Reihe ,hochst anregende[r] und
weiterfithrende[r] neuere[r] Literatur; vgl N Jansen, Rezension des Handbuchs des
Romischen Privatrechts. Band I-III. Hrsg. von Ulrike Babusiaux, Christian Baldus,
Wolfgang Ernst, Franz-Stefan Meissel, Johannes Platschek, Thomas Riifner. — Mohr
Siebeck 2023 (2023) 87 RabelsZ, online first 11/2023. Zu Fogens Ansatz weitergehend
M Amstutz, Rechtsgeschichte als Evolutionstheorie. Anmerkungen zum Theorierah-
men von Marie Theres Fogens Forschungsprogramm (2002) 1 Rechtsgeschichte 26,
26-31. Amstutz selbst hat die Systemtheorie fiir die Durchdringung des Wirtschafts-
rechts herangezogen; vgl M Amstutz, Evolutorisches Wirtschaftsrecht, Vorstudien zum
Recht und seiner Methode in den Diskurskollisionen der Marktgesellschaft (Nomos
2001) passim.

Vgl insbesondere N Luhmann, Einfithrung in die Systemtheorie (Suhrkamp 1992);
Luhmann, Das Recht der Gesellschaft (Suhrkamp 1993) 445.

Fogen, Romische Rechtsgeschichten (Fn 2) 17; vergleichbar auch MT Fogen, Rechtsge-
schichte — Geschichte der Evolution eines sozialen Systems (2002) 1 Rechtsgeschichte
14, 14-20.

91

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

innere Logik des romischen Rechtssystems ergibt. Besonders die Anwen-
dung dieser Konzeption auf die Zwdlftafelgesetze hat zu neuen Erkenntnis-
sen gefiihrt. Fogen 16st hier die Frage nach der Faktizitit der Zwolftafelge-
setze mit der Feststellung auf, dass es gar nicht darauf ankomme, ob die
zwolf Tafeln jemals wirklich existiert hdtten: ,Was kommt es darauf an, ob
der Gesetzestext jemals auf Zwolf Tafeln eingraviert war, wenn doch die
Romer selbst sagen, sie hitten — mangels physischer Existenz der Tafeln
- den Text imaginiert und memoriert?“’ Eine relevante Unterscheidung
zwischen Fakt und Fiktion verneint sie deshalb. Anderswo formuliert Fo-
gen: ,Eine Blockade des Lesens sollte man aufheben, namlich die vielen
Historikern liebgewordene Gewohnheit, Texte nach ,Tatsachen® einerseits
und Geschichten, Legenden, Mythen andererseits zu diskriminieren.

Dieser Deutungsversuch ist verschiedentlich auf Widerspruch gestossen’
und stellt auch heute nicht die herrschende Sicht dar.!® Gleichwohl ist dem
konstruktivistisch inspirierten Wahrheitsbegrift Fogens viel abzugewinnen
- insbesondere, so die hier vertretene und im Folgenden zu entwickelnde
Ansicht, vermag ihre in den ,Rechtsgeschichten® ausdifferenzierte Defini-
tion der Wahrheit auch zur Schirfung einer These beizutragen, die Fogen
in einem anderen Werk formuliert: Die Analyse des entstehenden kaiserli-
chen Wissensmonopols in der Spatantike.!!

In einem kurz zuvor entstandenen Werk - ihrer Habilitationsschrift aus
dem Jahr 1997 - befasst sich Fogen mit einem anderen Untersuchungs-
gegenstand, der ebenso Beziige zu einem Bild von ,Wahrheit“ aufweist,
wobei sie uns hier keine ausformulierte Wahrheitstheorie offenbart. ,Die
Enteignung der Wahrsager” widmet sich einer zunehmenden legislativen
Tatigkeit der Kaiserkanzlei im vierten Jahrhundert, die sich insbesondere
gegen sogenannte Eingeweideleser richtete: Thnen wird Stiick fiir Stiick
die Operationsbasis entzogen, bis sie zundchst als Wahnsinnige und dann
als Feinde Roms gebrandmarkt werden.”? Fogen deutet die Repression
gegen die Eingeweideleser als Ausdruck eines zunehmenden kaiserlichen

7 Fogen, Romische Rechtsgeschichten (Fn 2) 73.
8 Fogen, Rechtsgeschichte 1 (Fn 6) 19; dhnlich auch Fégen, Rechtsgeschichte 3 (Fn 3)
209.
9 HH Jakobs, Besprechung von Marie Theres Fogen, Romische Rechtsgeschichten.
Uber Ursprung und Evolution eines sozialen Systems (2003) 120 ZRG RA 200-209.
10 M Humbert, La loi des XII Tables (Ecole Frangaise de Rome 2018) 2.
11 MT Fégen, Die Enteignung der Wahrsager. Studien zum kaiserlichen Wissensmono-
pol in der Spétantike (2. Aufl, Suhrkamp 2016).
12 ibid 35.

92

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

Allmachtsanspruchs; die Kaiser des vierten Jahrhunderts beanspruchten,
samtliche zirkulierenden Wahrheitsdeutungen kontrollieren und lenken zu
konnen - es entsteht durch die gezielte Ausschaltung anderer interpretie-
render Krifte, was Fogen als ,kaiserliches Monopol auf die Deutung der
Welt“ bezeichnet. Insgesamt taxiert Fogen die Kaiser des vierten Jahrhun-
derts n. Chr. hier als Akteure, die einen umfassenden Kontrollanspruch
gegeniiber der rémischen Offentlichkeit haben. Sie schalten Stimmen im
Diskurs aus, die an der Bildung einer konstruktivistischen Version von
Wahrheit in der antiken Welt beteiligt sind. In diesem Diskurseingriff
erblickt Fogen einen umfassenden Machtanspruch der romischen Kaiser
der Spatantike, der auch die Beantwortung der Frage einschliesst, was als
swahr® und was als ,unwahr zu gelten hat.

Einen explizit verbalisierten, dieser These zugrundeliegenden Wahrheits-
begriff stellt uns Fogen bei der Entwicklung dieser These nicht zur Verfi-
gung. Nach der hier vertretenen Ansicht lasst sich der Wahrheitsbegriff aus
Fogens ,Romischen Rechtsgeschichten® hier jedoch zur Verdeutlichung von
Fogens Thesen tiber die Regulierung der Haruspizin heranziehen:

Der vorliegende Beitrag versucht, den Wahrheitsbegriff, der Fogens The-
sen zum ,kaiserlichen Wissensmonopol® im vierten Jahrhundert zugrunde
liegt, zu umreissen. Er tut dies einerseits, indem er die Effekte und das
Umfeld des kaiserlichen Diskurseingriffs definiert: Hierbei gilt es, die Na-
tur der Eingeweideleserei (2.) und die Entwicklung ihrer Regulierung (3.)
zu bedenken. Sodann versucht er, die Haruspizin im Prozess der Signifika-
tion zu verorten. Dies wird an einem Beispiel aus der Klassik gezeigt (4.).
Danach wird die These Fogens anhand der gewonnenen Erkenntnisse kon-
kretisiert und mit den Wahrheitsdefinitionen im restlichen Werk Fogens in
Bezug gesetzt (5.). Dies ermoglicht schliesslich die Beantwortung der Fra-
ge, welche Konzeption von Wahrheit der Untersuchung Fogens zugrunde
liegt (6.).

2. Die Haruspizin
An jedem gesellschaftlichen Diskurs nehmen verschiedene Akteure fiir sich

in Anspruch, iiber Gegenwart und Zukunft die Wahrheit zu verkiinden.
In der Antike sind unter anderen Gruppen auch Eingeweideleser Teil eben-

13 ibid 9.

93

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

dieses Diskurses iiber die Wirklichkeit. Diese Haruspices sind herkdmm-
licherweise etruskischer Abstammung* und werden von gewdhnlichen
romischen Biirger in privaten Angelegenheiten, aber auch von Akteuren
der hochsten Stratosphéren des politischen Systems Roms, in politischen
Angelegenheiten befragt, sei dies nun im letzten Jahrhundert vor Christus
oder im vierten Jahrhundert danach. Gewohnlicherweise werden sie auf
die Erscheinung eines Ereignisses herbeigerufen, das die Romer (und wohl
sogar in einem stirkeren Ausmass auch die Etrusker selbst) als Indikator
fiir einen Kontaktversuch der Gétter mit den Menschen interpretieren.

Um ihren Auftrag zu erfiillen - die Gegenwart oder die Zukunft zu deu-
ten — bedienen sich die Haruspices regelmassig der Leber eines geopferten
Tieres, fiir gewohnlich einer Schafleber. Hierauf untersuchen sie die Leber
auf sichtbare stoffliche Irregularitdten und leiten daraus ab, welcher Gott
oder welche Géttin fiir das aufgetretene Zeichen verantwortlich ist und was
getan werden muss, um ein eventuell drohendes Schicksal abzuwenden.
Die Haruspizin ist damit ein theurgischer Akt, er zwingt die Gétter dazu,
sich zu dussern.

Haruspices lesen aus den Eingeweiden eines rituell geopferten Tieres die
Antwort auf die Frage, wie ein aufgetretenes Zeichen in der menschlichen
Umwelt — etwa ein Donnern, ein im Mutterleib schreiendes Kind oder ein
sich auf dem romischen Rindermarkt manifestierender Regen aus Blut - zu
deuten sei. Die Romer erachten die etruskischen Haruspices als kompetent,
die genuin rémische Konzeption der Vorsehung zu deuten. Sie erfiillen das
Bediirfnis zur Indikatorendeutung iiber die Qualitit der Umwelt, das zu
den Kerncharakteristika der menschlichen Natur zahlt, wie es etwa Karl
Jaspers allgemein fiir den Menschen bescheinigt: Es sieht den Menschen
einer ,unerschopflichen Physiognomik allen Daseins“’®> gegeniiberstehen.
In die gleiche Richtung geht die Bestandesaufnahme von Aleida Assmann,
die der Menschheit eine permanente ,Deutungsbereitschaft“!® unterstellt;
danach sieht sich der Mensch als homo interpres mit der permanenten
Aufgabe konfrontiert, Zeichen in seiner Umwelt (seiner ,Semiosphére®”)
zu entschliisseln. Es ist also wohl die permanente Deutungsbereitschaft des

14 CO Thulin, Haruspices. Paulys Realencyclopadie der classischen Altertumswissen-
schaft, Band VII (JB Metzlerscher Verlag 1912) 2431, 2433.

15 KTJaspers, Philosophie (Springer 1973) 798.

16 A Assmann, Im Dickicht der Zeichen (Suhrkamp 2023) 33.

17 Hier bezieht sich Assmann (Fn 16) auf JM Lotman, Die Innenwelt des Denkens. Eine
semiotische Theorie der Kultur (Suhrkamp 2010) 163-292, der den Begriff der Semio-
sphare erginzend zu den Konzepten der Biosphére und zur Noosphire verwendet.

94

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

Menschen als ,vielleicht alteste[m] Gestus des menschlichen Intellekts“8,
die im Rahmen der Eingeweideleserei in ritualisierter Form bedient wird.
So konnen sich die Haruspices im zivilen und politischen 6ffentlichen Le-
ben Roms eine relevante soziale Stellung erarbeiten: ihre Interpretationen —
teilweise beldchelt, doch stets aufmerksam studiert — haben Gewicht."”

3. Die Regulierung der Haruspizin

Rund vierzehn Jahre nachdem Konstantin I. Kaiser geworden war, geschah
im Jahr 320 oder 319 n. Chr. etwas, was die Biirger der Stadt Rom offen-
sichtlich beschiftigte: Ein Blitz hatte das Amphitheater Roms getroffen
- oder, wenn nicht getroffen, doch zumindest gestreift oder ,berithrt2°
Der Stadtprafekt von Rom, ein Mann namens Maximus, hatte darauf die
Eingeweideleser beauftragt, den Vorfall zu untersuchen und eine Deutung
dieses himmlischen Zeichens abzugeben. Jene Eingeweideleser hatten einen
Bericht erstellt, der im Jahr 320 n. Chr. zunéchst den Tribun und magis-
ter officiorum Heraclius erreichte. Dieser hatte den Bericht wohl an die
Kaiserkanzlei weitergeleitet, denn im Jahr 320 n. Chr. erliess Konstantin I.
zumindest teilweise als Reaktion auf diesen Bericht eine Konstitution, die
sich an den Stadtprafekten Maximus richtet. Er bestitigt dem praefectus
urbi darin nicht nur, dass ihm die Anzeige iiber den Blitzeinschlag und
die in der Folge angeordnete Deutung zur Kenntnis gebracht worden war,?!
sondern lasst auch die generellere Anweisung verlautbaren:

,Wenn unser Palast oder ein anderes offentliches Gebaude von einem
Blitz beriihrt wird, soll dies, indem der Brauch der alten Beobachtung

18 C Ginzburg, Spurensicherung. Die Wissenschaft aus der Suche nach sich selbst
(Wagenbach 1983) 72.

19 Uber die weite Verbreitung der Divination in der rdmischen Zivilbevolkerung vgl
Cato, De Agri cultura, 5.4; Plautus, Asinaria 259, Plinius dA, naturalis historia 2.5.21;
Cicero, De Divinatione 1.3; ] North, Diviners and Divination in Rome, in M Beard
und ] North (Hrsg), Pagan Priests. Religion and Power in the Ancient World (Duck-
worth 1990) 58, 59; P Ripat, Roman Omens, Roman Audiences and Roman History
(2006) 53 Greece and Rome 155, 156.

20 CTh16.10.1 spricht von einem tactu amphitheatri.

21 CTh 16.10.1 Ubersetzung durch Fégen, Die Enteignung der Wahrsager (Fnl1l) 37:
~Eam autem denuntiationem adque interpretationem, quae de tactu amphitheatri
scripta est, de qua ad Heraclianum tribunum et magistrum officiorum scripseras, ad
nos scias esse perlatam®.

95

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

beibehalten wird, von den Haruspices untersucht werden, was dieser
Vorfall prophezeit. Das Ergebnis soll uns auf das Genaueste durch einen
schriftlichen Bericht zur Kenntnis gebracht werden. Auch anderen Leu-
ten soll es gestattet sein, von diesem Verfahren Gebrauch zu machen,
solange sie von hauslichen Opfern, welche eigens verboten wurden, Ab-
stand nehmen.??

Wie ist dies nun zu verstehen? Konstantin I., dessen personliche religio-
se Uberzeugungen selbst Gegenstand von Diskussionen ist,2> hat sich ent-
schieden, zumindest fiir 6ffentliche Angelegenheiten auf den Dienst von
Eingeweidelesern zu vertrauen. Sie sollen sich manifestierende Zeichen
deuten und daraus Riickschliisse auf die Beschaffenheit der Gegenwart und
der Zukunft ableiten, womit er den Haruspices also eine konkrete Rolle im
offentlichen Diskurs zuspricht.

Dies war nicht der erste legislative Akt Konstantins, der sich mit den
Eingeweidelesern befasste. Im Vorjahr hatte Konstantin in CTh 9.16.1
und 9.16.2, welche die ,Premiere“ der Haruspices ,auf der Bithne des
Rechts“ darstellten,* ganz anderen Ton gegen die Eingeweideleser ange-
schlagen:

CTh 9.16.1: ,Diejenigen namlich, die an ihrem Aberglauben festhalten
mochten, konnen, den entsprechenden Ritus 6ffentlich ausiitben.?

CTh 9.16.2: ,Wir verbieten, dass Opferschauer, Priester und jene, die ge-
wohnlich diesem Ritus dienen, ein Privathaus betreten, oder unter dem
Vorwand der Freundschaft die Schwelle eines Anderen tberschreiten.
Eine Strafe ist gegen diejenigen festgesetzt, die dieses Gesetz missachten.
Wer tatsdchlich das, woran ihr glaubt, ausiiben will, mége zu 6ffentlichen
Altdren gehen und dort die Feierlichkeiten eures Brauchs zelebrieren.

22 ,Si quid de palatio nostro aut ceteris operibus publicis degustatum fulgore esse consti-
terit, retento more veteris observantiae quid portendat, ab haruspicibus requiratur et
diligentissime scriptura collecta ad nostram scientiam referatur, ceteris etiam usurpan-
dae huius consuetudinis licentia tribuenda, dummodo sacrificiis domesticis abstineant,
quae specialiter prohibita sunt.

23 Vgl ] Curran, Constantine and the Ancient Cults of Rome: The Legal Evidence (1996)
43 Greece & Rome 68, 69-71.

24 Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 34.

25 Ubersetzung durch Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 34; ,supersitioni
enim suae servire cupientes poterunt publice ritum proprium exercere.

96

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

Wir verbieten namlich nicht, die Liturgien eines vergangenen Brauchs im
Licht der Offentlichkeit auszuiiben 26

Das spricht nun eine ginzlich andere Sprache als die eingangs zitierte Klas-
sifizierung der Haruspices als offentliche Gutachter und Zeichendeuter:
Zunichst gibt Konstantin I. unmissverstandlich zu erkennen, dass er selbst
von den Praktiken der Haruspices nichts hdlt: So spricht er von jenen,
die ,das, woran ihr glaubt® ausiiben méchten (qui vero id vobis existimatis
conducere), und verdeutlicht damit, dass er selbst nicht daran glauben will.
Ausserdem nennt Konstantin I. die Eingeweideleserei einen ,,Aberglauben®
(superstitio) und einen verkehrten, falschen Brauch.

Das augenscheinlichste Zeichen des Misstrauens dussert sich jedoch in
der Anweisung, die Praktiken der Eingeweideleserei in der Offentlichkeit
auszuiiben. Die Auflage, welche die Eingeweideleserei ,bei verschlossenen
Tiiren? also unter Ausschluss der 6ffentlichen Kontrolle, verbieten will,
stellt ein Zeichen des Misstrauens gegeniiber den Haruspices dar. Eine
offentliche Nutzung der ,Dienstleistung® der Eingeweideleserei ermoglicht
laut Konstantin die Kontrolle iber diese Nutzung — im Notfall kann somit
auch in den Ritus eingegriffen werden, falls die im Rahmen der Haruspizin
vorgenommene Signifikation nicht wie geplant verlduft oder nicht jenen
Ausgang nimmt, den sich die Staatsmacht erwiinscht.

Fogen hat diesen oft beobachteten Widerspruch zwischen
CTh 9.16.1/9.16.2 und CTh 16.10.1 in zweierlei Art gedeutet: Erstens sticht
die Regulierung der Nutzung der Haruspizin als 6ffentliche Dienstleistung
ins Auge — der Kaiser ist der Ansicht, dass offentliche Belange auch durch
Haruspices gedeutet werden miissen; genau dort aber - also im 6ffentlichen
Forum - sollen sie bleiben: Ein privates Praktizieren der Eingeweideleserei
wird ausgeschlossen. Ein Vertrauensbeweis ist das nicht: Es drangt sich
vielmehr der Verdacht auf, in der privaten Anwendung der disciplina etru-
sca liege eine offenkundige Gefahr fiir den Kaiser.

26 Ubersetzung durch Fégen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 34; ,,Haruspices et
sacerdotes et eos, qui huic ritui adsolent ministrare, ad privatam domum prohibemus
accederre vel sub praetextu amicitiae limen alterius ingredi, poena contra eos proposita,
si contempserint legem. Qui vero id vobis existimatis conducere, adite aras publicas
adque delubra et consuetudinis verstrae celebrate sollemnnis : nec enim prohibemus
praeteritae ursupationis officia libera tuce tractari.”

27 ] Burckardt, Die Zeit Constantins des Grossen (unveranderter Nachdruck der 1. Auf-
lage aus dem Jahr 1880, Hansebooks 2017) 276.

97

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

Damit ist die zweite, nach Fogen zentralere Deutung der Regulierung
der Haruspizin durch Konstantin I. bereits angerissen: die Frage nach
der Einschitzung der Sinnhaftigkeit oder Seriositdt der Haruspizin als sol-
cher. Offensichtlich hilt Konstantin die Eingeweideleser fiir Scharlatane;
auch halt er den alten Brauch der Eingeweideleserei fiir eine superstitio
- einen Aberglauben, fiir Mumpitz. Gleichzeitig scheut er davon zuriick,
offen gegen die Eingeweideleser vorzugehen und betont stattdessen explizit,
dass Zeichen durch Haruspices zu deuten seien, wo sie sich offenbaren,
namlich in der Offentlichkeit. Gewohnt wortgewaltig wihlt Fégen hierfiir
die Umschreibung der ,Paradoxie von eindeutiger Herabsetzung [...] und
ungeschminktem Bekenntnis zu einer dergestalt verworfenen Deutungsme-
thode“?. Gleich, wie man diese Politik zu nennen geruht: mit ihr reiht
sich Konstantin, der in vielerlei Hinsicht nicht ins Muster des bis dahin
hergebrachten Kaisers passen will, in eine lange Tradition der Skepsis ein.
Einen dhnlichen Spagat zwischen Skepsis und Duldung kénnen wir auch
bei Cicero beobachten: Jener widmet sich im zweiten Buch des Dialogs De
Divinatione intensiv der Eingeweideschau: So hilt er etwa fest, dass die Er-
gebnisse der Eingeweideschau widerspriichlich und arbitrar scheinen? und
durch keine verniinftige Lehre vorausgesehen werden konnten.3? Cicero
unterstellt den Haruspices weiter, um ihre eigene Scharlatanerie zu wissen:
So legt er (genauso wie Tacitus®) Cato die Verwunderung dariiber in den
Mund, ,dass die Haruspices nicht lachen miissen, wenn einer dem anderen
begegnet“3? Seiner ganzen — durch eine naturwissenschaftliche Griindlich-
keit und eine betont abgekldrte akademische Skepsis gepragten — Tirade
gegen die Eingeweideschau und jene, die sie praktizieren, stellt Cicero
jedoch einen eigentiimlichen Satz voran: Er pladiert dafiir, die Haruspizin

28 Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 254.

29 ,Quid? cum pluribus deis immolatur, qui tandem evenit, ut litetur aliis, aliis non
litetur? quae autem inconstantia deorum est, ut primis minentur extis, bene promittant
secundis? aut tanta inter eos dissensio, saepe etiam inter proximos, ut Apollinis exta
bona sint, Dianae non bona? quid est tam perspicuum quam, cum fortuito hostiae
adducantur, talia cuique exta esse, qualis cuique obtigerit hostia?“ (Cic, iv. 2.38); Im
Folgenden wiedergegeben in der Edition von R Klotz und CFW Miiller, M. Tullii
Ciceronis scripta quae manserunt omnia (Teubner 1872).

30 ,,Quid enim proficit, cum in medium mare fulmen iecit? quid, cum in altissimos montis,
quod plerumque fit? quid, cum in desertas solitudines? quid, cum in earum gentium
oras, in quibus haec ne observantur quidem?* (Cic, div 2.45).

31 Tacitus, annales 11.15.

32 ,Vetus autem illud Catonis admodum scitum est, qui mirari se aiebat quod non rideret
haruspex haruspicem cum vidisset. (Cic, div 2.51.).

98

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

um der ,allgemeinen Religiositat Willen“ weiter zu pflegen (Ut ordiare ab
haruspicina, quam ego rei publicae causa communisque religionis colendam
censeo.). 33

Die romische Gesellschaft — sei es nun jene der spaten Republik oder
jene des frithen vierten Jahrhunderts nach Christus - scheint demnach
ein ambivalentes Verhaltnis zur Haruspizin gepflegt zu haben: Einerseits
verlacht man die Praxis als Scharlatanerie, als billigen Trick; andererseits
zieht man die Eingeweideleser stets dann zu Rat, wenn man selbst mit
der Deutung angeblich himmlischer Zeichen nicht weiterweiss. Dieser
Zwiespalt der romischen Gesellschaft gegeniiber den Eingeweideschauern
spiegelt sich auch in der schwammigen institutionellen Rolle wider, die
der Haruspizin eingerdumt (oder eben gerade nicht eingerdumt) wird:
Die Eingeweideleser werden zwar als Gutachter gerufen, haben allerdings
weder institutionelle Macht noch eine klare Funktion innerhalb der insti-
tutionellen Logik der romischen Gesellschaft: Wo sie sich aufhalten oder
was sie tun, wenn sie nicht gerade im Auftrag der Méchtigen himmlische
Zeichen deuten, bleibt unklar. Beard stellt deshalb m.E. berechtigtermassen
die Frage: ,How quickly could the haruspices be summoned? And from
where exactly?*

Dieser Zwiespalt der romischen Staatsmacht gegeniiber den Haruspices
sollte jedoch bald nach den genannten Konstitutionen Konstatins ein Ende
haben - und eine innere Kohdrenz annehmen: Unverbliimt und ohne
Widerspruch wird der Eingeweideleserei der Kampf angesagt. Den Anfang
macht Constantius, der 20 Jahre nach Konstantin einen massiven Ein-
schnitt in die Praxis der Eingeweideschau vornimmt, indem er Tieropfer
verbietet:

CTh 16.10.2: ,Der Aberglaube habe ein Ende, der Opferwahnsinn muss
aufgegeben werden. Denn wer auch immer gegen das Gesetz des heiligen
Princeps, unseres Vaters und gegen den Befehl unserer Gnade Opfer-
handlungen zu zelebrieren wagt, an dem soll die ihm gebiihrende Strafe
und ein sofortiges Urteil vollstreckt werden.3

33 Cic, div 28.20.

34 M Beard, Ciceros Response of the Haruspices and the Voice of the Gods (2012) 112
The Journal of Roman Studies 20, 25.

35 Ubersetzung durch Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fnll) 37; ,[..] cesset
superstitio, sacrificiorum aboleatur insania. nam quicumque contra legem divi prin-
cipis parentis nostri et hanc nostrae mansuetudinis iussionem ausus fuerit sacrificia
celebrare, competens in eum vindicta et praesens sententia exeratur. (CTh 16.10.2).

99

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

Das scheint zunichst ein Wandel gegeniiber Konstantins skeptischer, aber
auf einen Religionsfrieden bedachter Haltung zu sein, der zwar nicht mit
den Haruspices in Verbindung gebracht werden will, die alten Brduche
aber gelten ldsst — und damit sicherlich auch einen internen Frieden,
eine Konsolidierung innerhalb des Imperiums im Blick hat. Aggressionen
gegen Heiden sollen wo immer mdoglich abgewendet werden - oder sich
zumindest nicht zuspitzen. Auch Kaiser Constantius ruft nicht direkt zur
Gewalt gegen die Eingeweideleser auf und wahlt entsprechend eine weniger
konfrontative Strategie: Er entzieht den Haruspices die ,Operationsbasis‘;>®
den notwendigen ,Rohstoft“ fiir ihre Arbeit, naimlich die rituell getdteten
Tiere, aus deren Eingeweide gelesen werden konnte.

Die ersten Schritte in die Richtung eines eindeutigen Verbots der Einge-
weideleserei sind mit Constantius’ Verbot der Tieropfer getan: Als einige
Jahre spater, im Jahr 357 n. Chr. in CTh 9.16.4, die Haruspices zusammen
mit anderen Wahrsagern wie Hariolen, Auguren und Chalddern zu Krimi-
nellen erkldrt werden und aus den offentlichen Diensten und damit aus
dem offentlichen Diskurs verbannt werden, kann das niemanden mehr
erstaunen. Die Zuspitzung der Rhetorik gegen die Haruspices ist nicht zu
ibersehen: Werden sie zunéchst dazu verpflichtet, ihre Dienste nur noch
in der Anwesenheit von Zeugen zu verrichten und spiter als Abergldubige
und Wahnsinnige gebrandmarkt, so werden sie wenige Jahrzehnte spater
ganzlich aus dem offentlichen Dienst ausgeschlossen: Sie sind Liigner ge-
worden.

Der Ostrazismus gegen die Haruspices ist zu diesem Zeitpunkt weit
fortgeschritten, aber noch nicht vollstindig abgeschlossen. Noch einmal
30 Jahre spdter erlassen die Kaiser Gratian, Valentinian und Theodosius
eine finale Konstitution, die den Regulierungsprozess gegen die Eingewei-
deleser abschliesst:

CTh. 16.10.7: ,Wenn ein gleichsam Wahnsinniger und noch dazu Gottlo-
ser sich durch verbotene Opferhandlungen bei Tag oder Nacht als Bera-
ter iiber ungewissen Dinge einldsst und glaubt, dass man zur Ausiibung
eines solchen Frevels ein Heiligtum oder einen Tempel bendtigte, oder
meint, man miisse einen solchen Betreten, so soll er wissen, dass er der
Verbannung unterliegt. Durch unsere gerechte Vorschrift mahnen wir

36 Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 36.

100

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

namlich dann, dass Gott durch fromme Gebete verehrt werden muss
und nicht durch unheilvolle Zauberei entweiht werden darf 3’

Damit ist der Ausschluss der Haruspices komplett. Die Eingeweideleser
werden zu Hostes; ihnen droht die Verbannung und der Entzug ihrer romi-
schen Biirgerrechte, wenn sie ihre Kunst nicht aufgeben. Dieser Prozess ist
vor allem in seiner Dynamik beachtlich: Zuniachst gab es von der spéten
Republik bis ins frithe vierte nachchristliche Jahrhundert keine oder nur
wenige legislative Massnahmen die Tatigkeit der Eingeweideschau betref-
fend: Sie stellt eine — den Intellektuellen wie Cato und Cicero érgerliche,
tiir die Allgemeinheit aber offensichtlich @iblich scheinende — Form der Zei-
chendeutung dar, die privat wie 6ffentlich konsultiert wird. Ein (wohl ver-
schwindend kleiner) Bruchteil der im Verlauf des Aufstiegs der romischen
Republik marginalisierten Etrusker bewahrt sich durch die Haruspizin
einen Rest ihres fritheren Einflusses. Die Machtigen mogen unterschiedli-
che Meinungen iiber sie haben — und dariiber, inwieweit sie tatsachlich
geeignet ist, verallgemeinerungsfahige Deutungen der Realitét zu liefern -,
doch sie scheinen sich davor zu scheuen, sie zu regulieren, geschweige denn
zu verbieten. Mit Konstantin I. und seinen Nachfolgern dndert sich das:
Spatestens sechzig Jahre nach dem Tod Konstantins ist auch der Brauch der
Haruspizin an seinem Ende. Damit fallt der Feldzug gegen die Haruspizin
auch mit dem kometenhaften Aufstieg des Christentums zur Staatsreligion
zusammen. Daher liegt der Verdacht nahe, die Haruspizin sei als sich an
den Réndern des vorchristlichen rémischen Kults bewegende Kulturtech-
nik zusammen mit romischen Kultpraktiken der Christianisierung zum
Opfer gefallen.

4. Fogens Theorie zur Regulierung der Haruspizin

Nach Fogen stellten die Weissagungen der Haruspices und der weiteren
Wahrsager giiltige Interpretationen der Gegenwart und Zukunft dar. Die
zunehmende Regulierung der Tatigkeit der Haruspices erklart sie damit,
dass die Interpretationen des Goétterwillens in einer antiken Konzeption

37 Ubersetzung durch Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn11) 39; ,,Si qui vetitis
sacrificiis diurnis nocturnisque velut vesanus ac sacrilegus, incertorum consultorem
se inmerserit fanumque sibi aut templum ad huiuscemodi sceleris executionem adsu-
mendum crediderit vel putaverit adeundum, proscriptione se noverit subiugandum,
cum nos iusta institutione moneamus castis deum precibus excolendum, non diris
carminibus profanandum?.

101

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

zwangslaufig auch Riickschliisse auf das Schicksal des Kaisers zulassen
musste. Aufgrund der untrennbaren Verbindung zwischen kaiserlicher
Macht und géttlicher Vorsehung konnte nach Fogen nur ein Weg einge-
schlagen werden, ndmlich der der Zuginglichkeit, der Deutbarkeit des
gottlichen Plans durch den Menschen. Sie bezeichnet diesen Paradigmen-
wechsel in der Spatantike als ,,neue Wissensordnung” und hilt fest:

»otatt des Kaisers Willen von Gottes — erkennbarem! — Willen zu befrei-
en, wurde durch die neue Wissensordnung - funktional nahezu dquiva-
lent - Gott von den Zugriffen der Menschen befreit. In dem Moment,
in dem Gottes consilia und dispositiones der menschlichen Erkenntnis
entzogen sind, unterliegen auch die Beschliisse und Entscheidungen
des Kaisers nicht mehr der cogitatio humana. Denn der Kaiser ist der
Stellvertreter jenes undurchschaubaren Gottes, nicht der Vertreter der
Menschen. Zu diesem Zeitpunkt ist die Differenz nicht nur zwischen
Gott und den Menschen, sondern auch die zwischen dem Kaiser und
den Menschen endgiiltig etabliert.*

Dies ist nun eine Konzeption, die sowohl zu spdtheidnischen als auch
frithchristlichen Konzeptionen von kaiserlicher Macht passt: Wo Kaiser
gottgleich oder hochste Vertreter Gottes auf Erden werden, sind sie gut
beraten, keine anderweitigen Deutungen vom Willen Gottes zu dulden —
und in diesem Sinn gewisse Formen der Wahrheitsfindung oder Erkennt-
nisgewinnung mit einem Verbot zu belegen. Als Beleg hierfiir fithrt Fogen
den bereits zitierten Theodosius an:

CTh 16.10.12.1: ,Wenn irgend jemand es wagen sollte, Opfertiere zu
schlachten oder die noch lebenden Eingeweide zu deuten, so wird er
- nach dem Beispiel eines Hochverriters, der von jedermann vor Gericht
gebracht werden darf - der entsprechenden Strafe unterliegen, auch
wenn er nichts gegen oder iiber das Heil der Kaiser erfragt hat. Es geniigt
namlich fiir die Schwere des Verbrechens, dass jemand die Gesetze der
Natur selbst aufheben, Unerlaubtes erforschen, Verborgenes entschliis-
seln, Verbotenes versuchen, das Lebensziel eines Menschen erfragen, die
Aussicht auf seinen Tod verheissen will %

38 Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 319.

39 Ubersetzung durch Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn1l) 318; ,Quod sie
quispiam immolare hostiam sacrificaturus audebit aut spirntia exra consulere, ad
exemplum maiestatis reus licita cunctis accusatione delatus ecipiat sententiam conpe-
tentem, etiamsi nihil contra salutem principum aut de salute quaesierit. Sufficit enim

102

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

5. Verortung der Haruspizin im Vorgang der Signifikation anhand eines
Beispiels

Zur Wirdigung dieses Arguments kann auf ein Ereignis zuriickgegriffen
werden, das Fogen selbst in dieser Form nicht bespricht: Ciceros De Haru-
spicum Responso*® und seine Vorgeschichte. De Haruspicum Responso ist
eine von Cicero irgendwann*! im Verlauf des Jahres 56 v. Chr. im romischen
Senat gehaltene Rede. Sie erfreut sich deutlich weniger Beliebtheit als der
erwahnte De Divinatione-Diskurs Ciceros, welcher ebenfalls die Thematik
der Eingeweideschau anspricht. Es ist hierbei festzuhalten, dass Ciceros
Antwortrede auf eine Deutung der Wahrheit durch die Haruspices nicht aus
der Spitantike, sondern aus spatrepublikanischer Zeit stammt. Die Ausge-
staltung der politischen Institutionen Roms und damit auch der politischen
Diskurse ist zu dieser Zeit also anders als in dem von Fogen untersuchten
Zeitraum. Gleichwohl vermittelt uns Ciceros Rede einen verallgemeinerba-
ren Eindruck des Stellenwerts, den ein Diskurseingriff durch Haruspices in
Rom hatte.

5.1. Ciceros De Haruspicum Responso als Beispiel fiir den Diskurseingriff
durch Haruspices

Der Hintergrund der Rede Ciceros stellt sich wie folgt dar: Im Nachgang
der Catilinarischen Verschwoérung,*> im Rahmen derer Cicero** die Hin-

ad criminis molem naturae ipsius leges velle rescindere, inlicita perscrutari, occulta
recludere, interdicta temptare, finem quarere salutis alienae, spem alieni interitus
polliceric.

40 Im Folgenden wiedergegeben in der Edition von R Klotz und CFW Miiller, M. Tullii
Ciceronis scripta quae manserunt omnia (Teubner 1872).

41 Zur Suche nach dem ungefihren Datum dieser Rede wihrend des erwéhnten Jahres
vgl Beard (Fn 34) 23 mwH.

42 Die Opferschau spielt bereits in jenem frithen Stadium dieser Geschichte eine Rolle:
In einer der catliniarischen Reden Ciceros beruft sich der Redner darauf, dass die
Verschworer just an jenem Tag festgenommen worden seien, an dem eine Jupitersta-
tue aufgerichtet wurde, die wiederum von Opferschauern in Auftrag gegeben worden
war. Bereits dies ist fiir Cicero ein Zeichen der géttlichen Unterstiitzung fiir die Sache
der Republik (vgl Cic, Catil 3.19-20).

43 Dieser wurde 63 v Chr zum Konsul gewihlt, vgl Sall, Cat 23.5 (Sallust wird hier
und im Folgenden wiedergegeben nach LD Reynolds, C. Sallustius Crispus: Catilina,
Iugurtha, Historiarum Fragmenta Selecta; Appendix Sallustiana (Oxford University
Press 1991)).

103

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

richtung der Catilinarier ohne vorangehendes Gerichtsverfahren erlaubt
hatte,** wihlte Cicero selbst die Verbannung nach Thessaloniki. Damit
wollte er einer Verurteilung aufgrund eines riickwirkend geltenden Geset-
zes zuvorkommen, nach welchem mit Verbannung belegt wurde, wer einen
romischen Biirger ohne ein Verfahren tétete. An der Stelle von Ciceros
Stadthaus liess Publius Clodius Pulcher - mit dem Cicero spétestens seit
dem Skandal um Bona Dea vier Jahre zuvor in inniger Feindschaft verbun-
den war® - einen Tempel errichten.*® Im Jahr 57 v. Chr. durfte Cicero nach
Rom zuriickzukehren. In einer Verhandlung vor einem Priesterkollegium
erstritt er sich in der Folge - gegen die Einwdnde des Clodius - zudem
die Erlaubnis, sein abgerissenes Haus wiederaufzurichten.*” Cicero hat zu
diesem Zeitpunkt den Hohepunkt seiner politischen Karriere hinter sich,
ist aber noch nicht an deren Ende gelangt — noch durchbohrt keine Haar-
nadel seine Zunge.*® Gleichwohl jedoch steht er unter Beschuss. Zumindest
lasst der Senat seine Rolle in einer ungewdhnlichen Sache untersuchen:
Um das Datum seiner Riickkehr herum wurde auf den Ackern vor den
Toren Roms ein Rumoren gehort (strepitus cum fremitu). Worum es sich
bei diesem Krach (Cicero selbst spricht spéter in seiner Rede von horribi-
lis fremitus armorum, also dem schrecklichen Klappern von Ristung®’)
genau handelte, blieb unklar. Einig war man sich aber offenbar darin,
dass es sich bei diesem fremitus um ein himmlisches Zeichen (vielleicht
auch unmittelbarer: um die Stimme der Gotter) handelte, das es zu deu-
ten galt.>® Der Senat beauftragte daher eine Gruppe von Haruspices, ein
Gutachten zu erstellen.”! Die aus diesem Auftrag hervorgehende Antwort
der Haruspices ist eines der wenigen praktischen Anwendungsbeispiele fiir
eine Deutung himmlischer Zeichen durch Eingeweideleser. Cicero gibt sie

44 Sall, Cat 55.1.

45 Plutarch, Cicero, 29.2 - 3; G De Benedetti, L'Esilio di Cicerone e la sua importanza
storico-politica (Historia 1929) 549-550.

46 Beard (Fn34) 21

47 Cic, dom vgl insb 32-33.

48 Nach den Schilderungen Plutarchs wird Cicero am 7. Dezember des Jahres 43 v. Chr.
getotet (Plut, Cic 48-49); Cassius Dio tiberliefert uns weiter die Schilderung, Fulvia
(Publius Clodius Pulchers Witwe) habe die Zunge des Leichnams Ciceros mit einer
Haarnadel durchbohrt (Dio, 47.8.4).

49 Cicero, de haruspicum responso, 20.

50 G Manuwald, Die religiose Stimme Ciceros, in AM Becker und J Riipke (Hrsg),
Autoren in religiosen literarischen Texten der spithellenistischen und der frithkaiser-
lichen Welt. Zwolf Fallstudien (Mohr Siebeck 2018) 39, 47.

51 Cic, har resp 9, 20, 62.

104

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

in seiner Rede nicht am Stiick wieder, sondern nimmt stets zu kiirzeren
Passagen Stellung. Gleichwohl ermdglicht uns Ciceros Rede im Senat, das
Gutachten der Eingeweideleser zusammenzuzufiigen;>? Cicero selbst gibt in
Har. 40 an, ausschliesslich die Worte der Haruspices wiederzugeben und
selbst nichts hinzuzufiigen (haruspicum verba sunt haec omnia, nihil addo
de meo). Einmal sagt er (als wiirde er auf den notierten Text in seiner
Hand schauen®?); Sed recitemus quid sequantur (,Doch lesen wir, was
folgt“).>* Das zusammengetragene Ergebnis ist als Fliesstext in den Worten
von Beard , frustratingly unspecific*>> und dennoch die einzige ausfiihrliche
Niederschrift eines auf Haruspizin basierenden Gutachtens:

»quod in agro Latinensi auditus est stepitus cum fremitu, positiliones esse
ITovi Saturno Neptuno Telluri dis caelestibus: Iudos minus diligenter factos
pollutosque, loca sacra et religiosa profana haberi, oratores contra ius
fascque interfectos, fidem iusque iurandum neglectum, sacrificia vetusta
occultaque minuds diligenter facta pollutaque; (videndum esse) ne per
epotimatium discordian dissensionemque patribus princibusque caedes
periculaque creentur auxilioque divini numinis deficiantur, quare ad
unius imperium res redeat exercitusque apulsus deminutioque accedat,
ne occultis conisiliis res publica laedatur, ne deterioribus repuslisque honos
augeatut, ne reipublicae status commutetur.”

»~Aufgrund des Rumorens und Klapperns, das auf dem ager Latinensis
gehort wurde, sind Wiedergutmachungen an Jupiter, Saturn, Neptun,
Tellus, die Gotter des Himmels angebracht: Spiele wurden unsorgfiltig
gefeiert und entweiht, heilige Orte wurden entweiht, Gesandte wurden
gegen Recht und Sitte getdtet, Glaube und Schwiire wurden gebrochen
und vernachldssigt, alte und geheime Opfer wurden unsorgfiltig gefei-
ert und entweiht (Vorkehren sollten getroffen werden), ansonsten wird
durch die Uneinigkeit unter den Patriziern Uneinigkeit und Gefahr fiir
die Senatoren und Fiihrer entstehen, ansonsten werden sie die Unter-
stiitzung der gottlichen Majestit verlieren, wenn sie die Riickkehr der
Macht in die Hand eines einzigen Mannes verhindern wollen sowie die
Schwichung und den Krifteverlust der Armee; ansonsten wird der Staat
durch geheime Pliane geschwicht werden; ansonsten wird der Ruhm

52 North (Fn19) 51.
53 Beard (Fn 34) 27.
54 Cic, har resp 63, 62.
55 Beard (Fn 34) 25.

105

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

niederer Méanner und der Zuriickgewiesenen zunehmen; ansonsten wird
die Staatsform verdndert werden®>¢

Das scheint nun auch an sich eine diistere, besorgniserregende Nachricht
zu sein. Sie ist jedoch sicherlich auch selbst auslegungsbediirftig: Welche
Spiele sind gemeint? Welche Gesandten? Welche alten, heiligen Schwiire
wurden gebrochen, und wessen Aufstieg zum Alleinherrscher gilt es durch
die zu treffenden Vorkehren zu verhindern? Diese Antworten bleiben die
Haruspices zumindest nach Ciceros Darstellung schuldig. Neben der inhalt-
lichen Unschirfe sticht zumindest im lateinischen Original, das aus der
Rede Ciceros zusammengestellt wurde, auch eine archaische, reduzierte
Sprache ins Auge, welche die Ambivalenz des Gutachtens noch einmal
verstarkt. Dies mag verschiedene Griinde haben. Der erste Grund mag bei
Cicero selbst sein — er gibt zwar, wie erwdhnt, an, den Text des Gutachtens
ungekiirzt und ohne eigene Zusitze wiederzugeben; ob er dies tatsichlich
tut, sei dahingestellt. Die zweite in der Lehre aufgeworfene Frage betrifft die
Authentizitdt des Gutachtens aus einer anderen Perspektive: Die Haruspices
selbst waren, wie bereits verschiedentlich erwahnt, keine Romer, sondern
Etrusker. Haben sie ihre Antwort auf Etruskisch verfasst? Musste der Se-
nat die Weissagung zunéchst iibersetzen lassen, bevor man sie diskutieren
konnte?

Ohne den Sinn der Weissagung wirklich verstehen zu kénnen - sofern
sie jemals fiir irgendjemanden, die Eingeweideleser selbst eingeschlossen,
abschliessenden Sinn ergeben hat — konnen wir aus diesem Text bzw.
diesen Textfragmenten und der darauffolgenden Diskussion einige wichtige
Aspekte iiber das Wirken und die Funktion der Eingeweideschau in der
romischen Gesellschaft ableiten.

5.2. Der eingeweideleserische Deutungsvorgang als dreiteiliges Verfahren

Zunichst soll anhand dieses Gutachtens und seiner Interpretation durch
die romischen Senatoren deutlich werden, dass die Eingeweideleserei zwar
aktiv in den offentlichen Diskurs in Rom eingreift und auch konsensfihige
Informationen hervorbringt. Sie bedarf dazu jedoch eines weiteren Uber-
setzungsschritts: Der Interpretation des Gutachtens durch die Senatoren.

56 Die lateinische Version des aus Cic, har resp zusammengetragenen Gutachtens
entspricht den Versionen die Beard (Fn34) verwendet. Die deutsche Ubersetzung
stammt vom Verfasser des vorliegenden Beitrags.

106

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

Die Deutung von Gegenwart und Zukunft durch Haruspices ist demnach
ein dreistufiges Verfahren, das erst mit der politischen Wiirdigung der
Deutungen der Eingeweideleser abgeschlossen ist. Diese letzte Feststellung
macht auch klar, weshalb sich ein Beispiel aus der spaten Republik zur
Uberpriifung einer These iiber politische Vorginge im 4. Jahrhundert eig-
net: An der Notwendigkeit einer politischen Rezeption des ,Gutachtens®
der Haruspices andert die Ausgestaltung der politischen Machtkonstellatio-
nen nichts.

Erstens ist ein Phdnomen der menschlichen Semiosphire als ,Zeichen®
im hier verwendeten Sinn zu identifizieren. Wie ungewdhnlich ein Natur-
vorgang sein muss, um als Zeichen zu gelten, und wie direkt er sich auf
den vermeintlichen Adressaten beziehen muss, ist unklar. So deutet der
romische Senat nach der Darstellung von Livius etwa auch die Geburt
eines Madchens mit bereits voll entwickelten Zahnen in Auximum, die
Geburt eines Jungen mit nur einer Hand in Sinuessa oder die Geburt eines
zweikopfigen Kindes in Veii als Zeichen tiber das Schicksal der romischen
Republik.’” Darauf folgen sogleich der zweite und der dritte Schritt dieses
Deutungsvorgangs: Als zweiter Schritt kann die rituelle Opferung eines
Tiers und dessen Deutung durch die Haruspices identifiziert werden. Dies
erfordert drittens die Analyse dieser Deutung durch die politischen Akteu-
re.

Am Beispiel des hier als Kronzeugen angefithrten Ciceros wird dies be-
sonders deutlich. Ciceros Rede ist im eigentlichen Sinn ndmlich nicht bloss
eine Analyse des etruskischen Gutachtens, sondern auch eine Antwortrede:
Kurz zuvor hatte der bereits erwahnte Clodius eine Deutung des Gutach-
tens offeriert, in der er Cicero fiir den Larm auf dem ager latinenis und die
darin verkorperlichte vox dei verantwortlich macht: Cicero hatte schliess-
lich den Kultbau, den Clodius an der Stelle von Ciceros altem Wohnhaus
errichtet hatte, niedergerissen, um darauf wiederum ein Haus zu errichten
(was fiir Clodius die Entweihung einer religidsen Stitte darstellte).>®

Cicero wehrt sich in De Haruspicum Responso gegen diesen Vorwurf des
Clodius und dreht den Spiess um:* Er bezichtigt Clodius selbst, der Grund
fiir den Krach zu sein, und bezieht in seine Anklage insbesondere und
interessanterweise einen weiteren romischen Politiker mit ein: Lucius Cal-
purnius Piso, der zwei Jahre zuvor (im Jahr 58 v. Chr.) Konsul gewesen war

57 Titus Livius, ab urbe condita 41.21.12.
58 Cic, har resp 8-17.
59 Cic, har resp 4.

107

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

und sich - ein Schelm, wer Boses dabei denkt — fiir Ciceros Verbannung
eingesetzt hatte. Ciceros Argument lautet also etwa so: Nicht er selbst habe
mit dem Wiederaufbau seines Wohnhauses eine heilige Stitte entweiht,
vielmehr beziehe sich die Passage im etruskischen Gutachten auf Clodius,
der in seinem eigenen Wohnhaus einen Gétterschrein zerstort habe. Piso,
so Cicero weiter, habe einen Tempel der Diana zerstort.°® Die gestorten
Spiele wiederum beziehe sich auf die Megalesien (die ludi Megalenses),
die Clodius durch Sklavenbanden hatte storen lassen.®® Und auch am wi-
derrechtlichen Mord an Gesandten war Piso schuld, der in Makedonien
Gesandte habe ermorden lassen.®? Dieser Vorwurf kommt also nicht von
ungefdahr.> Wir konnen - auch ohne eine ins Letzte erfolgende Analyse
von Ciceros Rede - ein Grundcharakteristikum des 6ffentlichen Umgangs
mit den Weissagungen von Eingeweideschauern erkennen: Die romische
Offentlichkeit mag den Haruspices misstrauen und sie belicheln, aber ihre
Deutungen werden ernstgenommen und rezipiert. Die Rezeption der Weis-
sagungen durch die Politik wiederum, also der zweite Schritt der Deutung
von Zeichen,* aus der regelméssig wohl auch normative Aussagen hervor-
gehen, basiert zwar auf den mehrdeutigen Ausspriichen der Haruspices,
entwickelt jedoch rasch eine Eigendynamik, die, um das Mindeste zu sagen,
nicht gerade gegen politischen Missbrauch gefeit ist und letztlich das Poten-
zial hat, zu Streit, Wirren und Unsicherheit zu fihren.

Betrachten wir diesen mehrstufigen Interpretationsvorgang, so muss uns
sogleich auffallen, dass ein System mit absolutem Machtanspruch, wie es
Fogen dem imperialen Rom des vierten Jahrhunderts unterstellt, zunéachst
die Mechanismen der politischen Entscheidfindung ,gleichschaltet“: Die
Rezeption von Weissagungen im politischen Forum ldsst sich durch eine
Zentralisierung der Macht und die Ausschaltung der politischen Entschei-
dungstrager effektiv und unkompliziert steuern; nicht allein die Deutungen
werden reguliert, sondern auch deren Interpretation — und zwar dadurch,
dass die politischen Krifte daran gehindert werden, sich mit unklaren Deu-
tungen zu befassen, die fiir den Kaiser in irgendeiner Form ungut enden
kénnten. Um den gesamten Vorgang der Zeichendeutung, wie er in Rom

60 Cic, har resp 30-3.

61 Cic, har resp 21-9.

62 Cic, har resp 34-5.

63 Beard (Fn 34) 23.

64 Fiir Beard ist Ciceros Rede deshalb gleichermassen ,divinatory“ wie ,political, vgl
Beard (Fn 34) 35.

108

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

offensichtlich an der Tagesordnung war, zu unterbinden, bedarf es also
einer Regulierung der beiden beschriebenen hermeneutischen Stufen.

5.3. Die methodische Diffusitit der Eingeweideleserei als Faktor ihrer
Unvorhersehbarkeit

Das zweite hier interessierende Grundcharakteristikum der Haruspizin ist
ein technisches: Wie sich die Eingeweideleserei in einen tiblichen Prozess
der Signifikation einordnen ldsst, ist unklar.®> Das macht die Eingeweidele-
serei politisch gefahrlich. Zur Erklarung gilt es einige bekannte Allgemein-
plitze in Erinnerung zu rufen: Eingeweideleser deuten - zumindest auf den
ersten Blick — Zeichen. Wenn wir es wagen, die Schablonen der modernen
Semiotik auf den im Rahmen der Haruspizin stattfindenden Deutungsvor-
gang anzuwenden, muss uns das zwangsldufig etwas ratlos stimmen: Der
Zeichencode, so Umberto Eco, stellt ein Signifikationssystem dar, das ,eine
Korrelation zwischen anwesenden und abwesenden Entitdten herstellt“6
Die Funktion des Zeichens ist es deshalb, so Assmann, ein gegenseitiges
Ausschlussverhiltnis von Anwesendem und Abwesendem herzustellen; das
Zeichen reprdsentiert etwas, das abwesend ist. Mit anderen Worten, es
ersetzt die Présenz des abgebildeten Konzepts oder Objekts. Assmann leitet
hieraus zwei semiotische Grundgesetze ab: Ein Zeichen kann die beschrie-
bene semiotische Funktion einnehmen, sofern zwischen dem représentie-
renden Anwesenden und dem reprisentierten Abwesenden ein Konnex
hergestellt werden kann. Zweitens muss das Anwesende verschwinden, um
das Abwesende erscheinen zu lassen.®”

Betrachten wir jedoch die Zeichen, welche die Haruspices im Fall des
Krachs auf dem ager latinensis deuten, so fallt uns auf, dass sie sich nicht in
dieses semiotische Schema einordnen lassen wollen: Beard hat darauf hin-
gewiesen, dass gerade in Bezug auf den auf den Ackern vor den Toren Roms
vernommenen streptius cum fremitu unklar zu sein scheint, ob es sich hier
um ein eigentliches Zeichen handelt (d.h. um die Représentation eines per
se abwesenden Konzepts) oder ob dieses Grollen an sich die Stimme der
Gotter darstellt; Cicero selbst spricht in Bezug auf die mit Sinn zu fiillenden

65 Beard (Fn 34) 27, 31.
66 U Eco, Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen (Fink 1987) 20.
67 Assmann (Fn 16) 20.

109

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

Vorginge bisweilen einfach von der Stimme der Gétter.®® Diese Frage stellt
sich nicht nur im Zusammenhang mit dem Lirm auf den Ackern. Etwas
deutlicher wird das Dilemma in Bezug auf den bei Livius auftretenden
Ochsen, der die Worte Roma, cave tibi (,Rom, nimm dich in Acht“) von
sich gibt.%? Hier ist mit Beard zu fragen:”? Spricht hier der Ochse? Oder die
Gotter? Diese Frage mag wie Haarspalterei anmuten, scheint aber fiir die
Beurteilung der Autoritdt der Haruspices zentral zu sein: Wenn die Gotter
durch diese auftretenden Gerdusche selbst und ohne den Filter eines zu-
néchst semiotisch einzuordnenden Zeichens zu den Menschen zu sprechen
geruhen, dann obliegt die Interpretation dieser Konversation doch direkt
den Angesprochenen - eine Ubersetzung benétigen sie nur dort, wo sie
selbst keine Antwort geben konnen.

Diese methodische Unschirfe setzt sich bei anderen Aspekten der Ha-
ruspizin fort: Was genau ist ihre Aufgabe? Stellt sie die Zeichen (oder
Nicht-Zeichen) fest, deutet die Grunde fiir das Auftreten der Zeichen und
gibt sodann an, auf welche Weise und mit welchen Mitteln der Zorn der
Gotter besanftigt werden soll?

Das Beispiel des Gutachtens in dem von Cicero angesprochenen Sach-
verhalt mag diesen Eindruck nicht génzlich erwecken: Hier schildern die
Haruspices die Griinde fiir den Krach vor den Toren, bleiben aber im
Unklaren iiber die Losung des Problems. Ganz anders scheinen die Gutach-
ter bei einer Reihe von Zeichen verfahren zu sein, die Livius beschreibt:
Im fiinften Jahr des Zweiten Punischen Kriegs wurden Quintus Fabius
Maximus und Marcus Claudius Marcellus zu Konsuln gewihlt. Fiir bei-
de Manner war es nicht das erste Mal, dass sie das Amt des Konsuls
ausiibten. Quintus Fabius Maximus war bereits dreimal Konsul gewesen,
Marcus Claudius Marcellus zweimal. Doch dann, so Livius, hduften sich
die himmlischen Zeichen, die Schlimmes ahnen liessen: Im Innersten des
Junotempels beginnen die Raben zu nisten; in Apulien brennt ein griiner
Palmbaum; in Mantua farbt sich der Mincio blutrot; auf dem Rindermarkt
in Rom regnet es Blut; in Praeneste, einer Stadt im Latium, hat sich der
Speer einer Marsstatue von selbst vorwirtsverschoben, auf dem Kapitol,
auf dem Marsfeld und anderswo hat der Blitz eingeschlagen, in Sizilien
schreit ein Kind im Mutterleib ,Triumph!®, in Spoletum ist eine Frau zum
Mann geworden und auf dem Markt in Rom erscheint ein Bienenschwarm,

68 Cic, har resp 62, 63.
69 Liv, ab urbe condita 35.21.
70 Beard (Fn 34) 28.

110

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

der vor fremden Truppen auf dem Janiculum warnt”! Dies alles schien
der romischen ,Offentlichkeit“ zumindest erklirungsbediirftig, nach Livius
ist der Bescheid der Haruspices in der Sache jedoch denkbar mager: Die
Opferung einiger ,grosser Tiere“ sollte die Sache erledigen.”? Es ist gut
moglich, dass Livius uns hier nicht das ganze Gutachten der Haruspices
offenbart — genauso moglich allerdings ist es, dass die Eingeweideleser von
Fall zu Fall ohne vorhersehbaren Grund entweder ausfiihrliche Vorhersa-
gen lber das Schicksal prominenter politischer Akteure machen - oder
aber bloss knappe, kryptische Anweisungen zur Beseitigung eines Problems
ohne Identifikation des eigentlichen Ausldsers eines himmlischen Zeichens
von sich geben. Das macht ihre Beratungstitigkeit unvorhersehbar; die
Aussenwelt sieht sich mit einem Entscheidungsprozess konfrontiert, der
mit den Instrumenten der Logik nicht zu durchdringen ist. Wenden sich
die Eingeweideleser das néachste Mal gegen den Kaiser, wenn wieder ein
Busch brennt und sie zur Begutachtung herbeigerufen werden?

Diese undurchsichtige Methodik der Haruspizin ist per se nicht zu be-
anstanden. Das wiirde uns ins Fahrwasser der etwas eitlen Kritik Ciceros
bringen, wie jener sie in De Divinatione ausfithrt.”> Im Gegenteil: Von
kultischen Handlungen ist keine naturwissenschaftliche Logik zu erwarten;
ebenso kann sich die Methodik einer Kulthandlung selbstredend im Laufe
der Zeit dndern und neuen sozialen Bediirfnissen anpassen. Dass sich ir-
gendeine Kulthandlung in der Zeit zwischen dem Zweiten Punischen Krieg
und dem Zeitpunkt von Ciceros Rede im Senat nicht verdndert haben soll,
ist schwer vorstellbar, auch wenn wir die Konservativitat der romischen
Kultpraxis berticksichtigen. Festzuhalten bleibt allerdings, dass es sich bei
der Haruspizin um eine Form der Weltdeutung, der Interpretation des Ge-
gebenen handelt, die allenfalls auch die Formulierung normativer Aussagen
zu beinhalten scheint - sich selbst aber der Grundmechanik der Signifikati-
on, das heisst dem Gang vom Signifikanten zum Signifikat’, entzieht: Sie
ist hinsichtlich ihrer Methodik und Zielsetzung kaum serids fassbar. Das
macht den - sich als Regelungsgegenstand legislativer Bemiihungen wei-
testgehend entziehenden - Vorgang der Zeicheninterpretation noch sehr
viel regelungsfeindlicher. Es entsteht der Eindruck, eine staatliche Kraft

71 Vgl zum Ganzen Liv, ab urbe condita 24.10.

72 ibid.

73 Cic, div 2.59; M Schofield, Cicero for and against Divination (1989) 76 Journal for
Roman Studies 47, 49.

74 C Peirce, Phianomen und Logik der Zeichen (2. Aufl, Suhrkamp 1993) 47, 64;
S Kjorup, Semiotik (UTB 2009) 17.

111

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

konne, gleich mit welchen Mitteln sie ausgestattet ist, gar nicht hinreichend
in den Vorgang der Interpretation, wie ihn die Eingeweideleser praktizie-
ren, eingreifen, weil Logik auf diese Prozesse keine Anwendung finden
kann. Die These vom Anspruch auf ein kaiserliches Monopol der Weltdeu-
tung kann deshalb um die Bemerkung erginzt werden, dass eine partielle
Regulierung der Haruspizinpraxis unmoglich scheint: Zu vieldeutig, zu
unklar ist die Methodik der Eingeweideleserei. Man muss sie entweder als
black box dulden, die von den Randern der politischen Entscheidungsfin-
dung aus immer wieder Eingriffe in den Diskurs startet — oder sie aber samt
und sonders verbieten.

6. Fogens Wahrheitsbegriff

Nach Fogen entspricht”> die gegen die Eingeweideleserei angefithrte Regu-
lierungsstrategie einem aktiven Eingreifen in den sozialen Diskurs mit dem
Ziel, diesen zu steuern und zugunsten der regulierenden Akteure zu veran-
dern. Ansatzpunkt ist hierbei das Berufsverbot fiir Haruspices auf einer von
mehreren hermeneutischen Stufen - eine Gleichschaltung der politischen
Stufe der Deutung von Ereignissen wird bereits als erfolgt vorausgesetzt.
Dieser Analyse gedanklich vorangestellt ist die Frage nach dem Wahr-
heitsbild, das Fogen mit dieser These der spatantiken Welt unterstellt. Auch
jene Konzeption wird in Fégens Untersuchung nicht explizit angesprochen.
Hier kann, wie erwahnt, auf eine weitergehende Konzeption zuriickgegrif-
fen werden, die sie zuvorderst in ihren ,Rémischen Rechtsgeschichten®
referenziert.”® Danach ist die naturwissenschaftliche Falsifizierbarkeit einer
Tatsache fiir die Wiirdigung eines Narrativs als wahr oder unwahr grund-
sitzlich irrelevant; ausschlaggebend ist die Rezeption einer Tatsache als
konsensfahig und damit als ,zutreffend” oder ,wahr®. Ob die Eingeweide-
leser damit tatsdchlich die Gegenwart oder die Zukunft deuten konnen,
ist im Prinzip nebensichlich - die Verifikationstechniken der Antike sind
andere. Entscheidend ist nach den Argumentationsmustern Fogens, ob sich
die Deutungspraktiken der Haruspices in die Geschichten einfiigen lassen,
die sich die romische Offentlichkeit selbst erzihlt. Da sie sich nach Fogens
Quellenanalyse durchaus als einflussreiche Stichwortgeber im 6ffentlichen
Diskurs positioniert haben, scheint es naheliegend, ja geradezu folgerichtig,

75 Vgl oben 3.
76 Fogen, Romische Rechtsgeschichten (Fn 2) 17, 73.

112

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alternative Fakten in der Spdtantike

die Impulse, die sie in den Diskurs einspeisen, zu wiirdigen und dann zu
unterbinden, wenn sie den Machthabern gefdhrlich werden. Die Ergebnisse
der Gutachter von Eingeweidelesern weisen diese Qualititen prinzipiell
auf und sind, da sie in ihrem Resultat und in ihrem Zustandekommen
als unberechenbar erweisen, nicht in voraussehbare Muster der Signifikati-
on einzuordnen. Thre Resultate sind schlecht zu antizipieren und deshalb
schwierig zu steuern. Damit konnen sie den Kaisern gefahrlich werden.
Eine solche Situation ist fiir eine Kaisermacht, die sich eine absolute Dis-
kurskontrolle zur Aufgabe gemacht hat, nicht tolerierbar:”7 ,Eine einzige
Realitit der Gegenwart und der Zukunft, ein einziges gesellschaftliches
Wissen, versprach eine einfache, zuverldssige Wirklichkeit’® Das bringt
Fogen denn auch zur Theorie der ,kaiserlichen Wissensverwaltung®. Die
Ausschaltung unkontrollierbarer Deutungsweisen aus dem Diskurs iiber
die Beschaffenheit der Welt bedeutet ,die Freisetzung der Kaisermacht, die
Erlésung aus der offenbar als quélend und bedrohlich wahrgenommenen
permanenten Kontrolle®”?

In der These einer kaiserlichen Diskurskontrolle als Form der ,Wissens-
verwaltung® oder Wahrheitssteuerung zeigt sich, dass Fogens Wahrheitsbe-
griff in der ,Enteignung der Wahrsager signifikante Ahnlichkeiten mit
jenem Begriff von Wahrheit trdgt, den sie in den ,ROmischen Rechtsge-
schichten® ausformuliert hat. Das Problem an der Eingeweideleserei ist
namentlich nicht, dass sie durch absurde Methoden zu absurden Resulta-
ten kommt, sondern dass sie den Diskurs, aus welchem wiederum auf
konstruktivistische Weise eine gesamtgesellschaftliche Wahrheit entsteht, in
unvorhersehbarer Weise pragt.

7. Schluss

Der absolute (und sich noch verabsolutierende) Machtanspruch der romi-
schen Kaiser im Verlauf des vierten Jahrhunderts n. Chr. zeigt sich dem-
nach zusammenfassend darin, dass sie in diesen wahrheitsgenerierenden,
gesamtgesellschaftlichen Prozess zunéchst formativ eingreifen und dies mit

77 Denn: “Solange die Uberzeugung unangefochten war, dafl der Gétter oder des Gottes
Wille nach den Regeln der zustindigen Kiinste erkennbar sei, blieb auch der Kaiser
erkennbar, Fogen, Die Enteignung der Wahrsager (Fn 11) 319.

78 ibid 320.

79 ibid 319.

113

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raphael Dummermuth

rechtlichen Instrumenten tun. Dass sich im Eingriff in den Entstehungspro-
zess gesellschaftlicher Wahrheit eine geféhrliche Form von Machtanspruch
manifestiert, scheint ein iiberrechtlich und tberhistorisch giiltiges Faktum
zu sein,80 tiber das es sich auch und besonders im 21. Jahrhundert Gedan-
ken zu machen gilt. Im Konflikt um die Wahrheit geniigt es nicht, ,,Vestigia
terrent!“8! zu rufen; vielmehr muss bei der Frage nach der Wahrheitskon-
zeption einer einzelnen Epoche oder sozialen Gruppe angesetzt werden.

80 Vgl etwa anstelle Vieler H Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (Euro-
paische Verlagsanstalt 1955) 745.
81 Horaz, Episteln I.1.74.

114

hittps://dol.org/10.5771/6783748018809-91 - am 17.01.2026, 15:28:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T THm


https://doi.org/10.5771/9783748918899-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Die Haruspizin
	3. Die Regulierung der Haruspizin
	4. Fögens Theorie zur Regulierung der Haruspizin
	5. Verortung der Haruspizin im Vorgang der Signifikation anhand eines Beispiels
	5.1. Ciceros De Haruspicum Responso als Beispiel für den Diskurseingriff durch Haruspices
	5.2. Der eingeweideleserische Deutungsvorgang als dreiteiliges Verfahren
	5.3. Die methodische Diffusität der Eingeweideleserei als Faktor ihrer Unvorhersehbarkeit

	6. Fögens Wahrheitsbegriff
	7. Schluss

