4. Demutsspannung:
Zusammenfassende Bemerkungen im
Vergleich von Eckhart und Béhme'

»Diese Bewegung, durch das Oben und das Unten hindurch,
anfanglos, endlos, aus Anfang und Ende, da drinnen sind wir.
(Silja Walter: »Von der Demut«. In: »Der Ruf aus dem Garten«
1995, 981

Im Blick auf die beiden vorangegangenen Kapitel scheint die Frage
berechtigt, was der darin erarbeitete Demutsbegriff tiberhaupt noch
mit dem gewohnlichen Verstindnis von Demut zu tun hat. Wenig bis
gar nichts, so scheint es, geht man von den heute tblichen Begriffs-
schattierungen im Sinne von Bescheidung bis hin zur Erniedrigung
des Selbstwerts aus. Dagegen sticht die Demut Eckharts und Bohmes
in eindeutiger Kontrastierung hervor: als Vermogen der mensch-
lichen Grenziiberschreitung und Selbstiiberhhung. Demut ist somit
eine Stirke nicht nur im Sinne des Aushaltens der eigenen Schwiiche,
sondern im Sinne der in ihr moglichen Tilgung von Schwiche tber-
haupt. Was Peter Schiaublin angesichts Eckhart bemerkt, gilt auch fir
Bohme: »(...) derart wird die Bedeutung der Demut emporgetrieben,
dass sie auf ihrem Gipfel gleichsam in Macht umschligt«?.

Sollte man angesichts dessen nicht schlicht von einer Umkeh-
rung sprechen, die dem landlaufigen Begriff von Demut im Eckhart-
schen und Bohmeschen Umgang damit widerfahrt? Denn was hat
Eckharts »Gottesgewalt« des Demiitigen oder Bohmes Gott-Eben-
bildlichkeit desselben noch mit unserem Spontanverstindnis von De-
mut zu tun?

Dieser berechtige Eindruck ist bereits ein erstes, wenn auch sehr
pauschales Resultat des Vergleichs der beiden Denker: zu verstehen,
was sie unter Demut meinen, beinhaltet gewiss eine Umkehr des

1 Kurze Vergleichsstudien in allgemeiner Hinsicht leisten z. B. A. Bastian, 1906, 184ff.
P Schiublin, 1963, 161ff. R. Heinze, 1972, 141{f. F Gerhardt hat in seiner Dissertation
(1922) einen eingehenderen Vergleich vorgenommen.

2 P. Schaublin, 1963, 162

266  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

heute gingigen Ansatzes, der den Begriff auf ein statisches Be-
deutungsspektrum der Selbsterniedrigung einfriert. Letztere Formu-
lierung aber deutet erst den eigentlichen Unterschied an, der sich
zwischen dem heutigen und damaligen Verstindnis auftut: Der De-
mutsbegriff Eckharts und Bohmes weist in sich eine Bewegung auf,
die verlorengegangen ist. Denn sehr wohl ist das heutige Verstindnis
als tibriggebliebenes Fragment der damaligen Bedeutungsbreite zu
sehen. Hangt doch die Stirke, welche dem menschlichen Selbst nach
Eckhart und Bohme in der Demut zukommt, untrennbar mit dem
Bekenntnis (bzw. der Erkenntnis) der Schwiiche zusammen, welcher
dieser Begriff zugleich einfordert. Diese Verschweissung erst macht
das Begriffsvolumen der Demut im Eckhartschen und Bohmeschen
Kontext aus’. Demut driickt das Gesetz eines solchen Zusammen-
hangs aus, wobei sie implizit auch die Illegitimitit der Sonderung
dieser beiden Momente zu verstehen gibt: auf sich beharrende
Selbsterniedrigung ist genauso demutswidrig wie ein Hohenflug,
dessen Schwerelosigkeit sich nicht aus dem Wissen des eigenen
»Nichts« speist. Erst der Verbund der Einsicht in die Nichtigkeit des
Selbst, welche einen sozusagen durch das Selbst hindurchsehen und
dadurch dariiber hinauskommen lidsst, konstituiert Geheimnis und
Kraft dieses Demutsbegriffs. So fithren beide Denker auf je unter-
schiedliche Weise vor Augen. Eckhart bringt die Doppelbewegung in
aller Ausdriicklichkeit vor Augen, wenn er die Demut als »festeste(s)
Fundament« der abgeschiedenen »Vollkommenheit« bezeichnet,
ithren Fundamentcharakter jedoch durch die ihr inhdrente Dynamik
begriindet: »denn« — so seine schlanke Demutsformel — »wessen Na-
tur hier in der tiefsten Niedrigkeit kriecht, dessen Geist fliegt empor

® Diese Gegenliufigkeit der Demut steht in unmittelbarer Verwobenheit zum mysti-
schen Typus der Selbsterkenntnis im allgemeinen, wie sie A. M. Haas in seiner einschla-
gigen Studie »Nim din selbes war« offenlegt. Diese spannungsvollen Tendenzen des
mystischen Konzepts der Selbsterkenntnis lassen sich, so zeigt Haas, auf antike Wurzeln
zuriickfithren: »Schon das alte delphische gnothi sauton und ebenso das erste Ziel und
Ergebnis christlicher Selbsterkenntnis betrifft die Einsicht in das Ungeniigen und die
Verlorenheit des rein menschlichen Ich an sich. Andererseits lehrt der platonische An-
satz den géttlichen Charakter einem mit den Ideen verbundenen Ichs oder Seelengrun-
des, und die Selbsterkenntnis gewinnt damit die Bedeutung eines eigentlichen Heilwegs,
eines saelden wec. Diese Qualifikation der Selbsterkenntnis als einer ins Innerste des
Menschen verlingerten Heilsgeschichte ist es nun auch, die fiir die Deutsche Mystik
entscheidend wird.« (1971, 14)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 08:22:00. Er—

267


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Demutsspannung

in das Hochste der Gottheit«*. Und Bshme bringt das gleiche gegen-
ldufige Potential etwas ausfihrlicher und umstiandlicher zum Aus-
druck, wenn er seinen Leser belehrt: »Du bist nirrisch, und hast
nichts, als nur Gottes Gnade; du must dich in dieselbe mit grosser
Demuth einwinden, und gantz in dir zu nichte werden, dich auch
weder kennen noch lieben; alles was an und in dir ist, muf3 sich nich-
tig, nur blos als ein Werckzeug Gottes achten und halten (...} Als-
dann nimt der H. Geist aus Gott die Lebens-Gestiltnif3 ein, und
fithret sein Regiment empor, das ist, Er ziindet die Lebens-Gestaltnifs
mit seiner Liebe-Flamme an.«°.

Diese Worte Bohmes erinnern aber zugleich daran, dass Demut
nicht bloss die Erkenntnis der eigenen Schwiiche enthilt, die als gren-
zenlos zu begreifen ist. Sie verlangt tiberdies ein Verhiltnis dazu, das
— im Gegensatz des Sich-Straubens davor — als Hingabe daran um-
schreibbar ist. Dem Erkannten muss entsprochen sein; in diesem
Sinn sagt Bohme oben: »du must gantz in dir zu nichte werden«
und Eckhart interpretiert explizit: »vollkommene Demut geht auf
ein Vernichten des eigenen Selbst aus«®. Indem man sich auf diese —
radikale” — Weise mit der erkannten Nichtigkeit des eigenen Selbst
versohnt, d. h. in keinem Spannungsverhiltnis mehr dazu steht, ge-
schieht erst der Umschlag. Das Selbst erfihrt in der Selbstaufgabe

* DW, VA, 459, 12{. (»wan swelhes natfire hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des
geist vliuget Gf in daz heehste der gotheit«, Ebenda, 458, 10ff.)

5 wGl, 1, 24-26.

¢ DW, VA, 437, 30£. (»volkomeniu démiieticheit git Gif ein vernihten sin selbes«, Eben-
da, 436, 271)

7 Die demiitige Hingabe an diese Frkenntnis der eigenen Nichtigkeit enthilt als »Wag-
nis der Selbstaufgabe« (A. M. Haas, 71, 197) ein Moment, das vor allem von der Resi-
gnation unterscheidet. Auf dieses hat insbesondere Tauler hingewiesen: der Mut. Tauler
spricht den Mangel an Mut als einen der wesentlichen Hinderungsgriinde des Demuts-
vollzugs aus, so etwa wenn er schlicht konstatiert: »Nun wagen es viele Menschen
nicht« (1978, Pr. 45, 344). Auch ein heutiger Autor, H. J. Braun (1982), hat eine Demuts-
deutung unter der wesentlichen Beriicksichtigung des damit implizierten Muts vor-
genommen. Bei Braun jedoch beschrankt sich Demut noch auf den Mut zur »redlichen«
Einsicht in die unterschiedlichen Schwiichen, die ein Mensch haben kann (Zorn, Stolz,
Machttrieb usw). Bei Eckhart (auch Tauler) und Bshme jedoch erstreckt sich die Einsicht
der Demut — wie gesehen — viel weiter: sie betrifft nicht nur die Schwiichen, sondern die
Erkenntnis, dass das eigene Selbst aus eigener Kraft nichts (bzw. bei Bshme nur
»Bbses«) vermag, nichts (bzw. nur »Boses«) ist. Entsprechend stark muss also der von
Tauler angesprochene »Mut« angenommen werden, derartig radikal den Glauben an
den méglichen Selbstbestand, an einem im eigenen Selbst gegriindeten Halt aufzuge-
ben.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

eine Affirmation und Erfillung (im Sinne der Erkenntnis-, der Lie-
beskraft usw.), die seine vormalige am Selbst selbst festgemachte Be-
deutung unermesslich tibersteigt.

Lasst sich dieser Umschlag auf einer rein anthropologischen —
bzw. noch einfacher: Commonsense-Ebene nachvollziehen? Ein sol-
cher Versuch sei angedeutet, um dem derartigen Demutsgeschehen
einmal so bedingungslos als nur moglich naher zu kommen, wobei
eine Distanz sichtbar wird, die zu tberbriicken auf diesem Wege
unmoglich ist.

Blickt man zunichst ohne jeden religiosen oder metaphysischen
Vorbehalt auf die conditio humana, so ergibt sich aus gewisser Per-
spektive folgende sonderbare Situation: Man lebt als Mensch unter
Milliarden anderen eine Zeitspanne, die im geschichtlichen Masstab
kaum bemerkbar ist; man entsteht »aus dem Nichts« und vergeht
»ins Nichts«, ohne zu wissen woher und wohin, wann und warum,
auch ohne die Méglichkeit einer Steuerung der eigenen Grenzpole
(im natiirlichen Fall)®. Und dennoch bringt man fiir eben dieses eige-
ne Dasein, dass aus weiterer historischer Perspektive ein kaum er-
kennbares, verpuffendes, dahinsausendes, winziges Bewusstseinsteil-
chen darstellt, dessen Sein oder Nicht-Sein aus diesem Blickwinkel
was fiir eine Rolle schon spielt, ein sunendliches< Interesse auf. In der
Regel geht es jedem Menschen mit all der ihm zur Verfiigung ste-
henden Kraft um das eigene Dasein. Das Ausmass, mit dem es jedem
um sich selbst geht, steht in merkwiirdiger Diskrepanz zur Kontin-
genz, welches dem individuellem Dasein schon aus geringer Entfer-
nung zukommt. Das Demutsgebot, die Nichtigkeit des eigenen Selbst
zu erkennen, scheint in dieser Hinsicht wie eine durchaus realisti-
sches Korrektiv tibersteigerter und undistanzierter Selbstbeziige®.
Die Folgen einer aus diesen Beweggriinden plausibilisierten Demuts-
korrektur konnen nun auf zweifache Weise weitergesponnen wer-
den: einmal im Sinne einer Folge, die an Eckhart erinnert, einmal an
Bohme.

Stellt man nédmlich sein Dasein in den Masstab etwas weiter
gesteckter geschichtlicher Dimensionen und erblickt es unter dem

¢ Vgl. Liibbes Analyse der Kontingenzerfahrung, die er vor allem an der »Unverfiigbar-
keit« von Geburt und Tod erblickt (1986, 144), woran er den Kern eines »aufklirungs-
resitente(n)« religidsen Verhaltens festzumachen trachtet (ebenda.).

° Eine solche Plausibilitit der Demut findet sich auch bei Theodor Fontane ausgespro-
chen: »Es gibt nichts, was uns so Demut predigte wie die Wahrnehmung von der Ent-
behrlichkeit des einzelnen.« (Zit. bei U. Wickert ohne Quellenangabe, 1995, 699)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 08:22:00. Er—

269


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

quantitativen Aspekt als eines unter Milliarden Lebenden und wei-
teren Milliarden Toten, dann mag einem neben der verschwindenden
Grosse, welches das eigene Selbst darstellt, auch seine Zufilligkeit
aufgehen. Da es keinen ersichtlichen Grund gibt, dass man da sein
muss, man ebensogut nicht dasein konnte, vermag die Unselbstver-
standlichkeit des eigenen Daseins — so leicht unter den Sorgen und
Beziigen verdeckt — neu aufzugehen. Gerade die bewusstgewordene
Kontingenz kann namlich die Zu-filligkeit des eigenen Seins vor
Augen fiihren, fiir das kein Grund ausfindig zu machen ist. Sich je-
doch als sich selbst zugefallen zu empfinden und bewusst zu werden
eroffnet eine Haltung gegentiber dem eigenen Sein, die einen in die
Nihe des Sinns von Eckharts Rede geraten lassen kann, sein Sein als
»empfangen« zu nehmen.

Noch eine weitere Folge vermag eine Bewusstwerdung im obi-
gen Sinne mit sich ziehen. Im Betrachten des eigenen Selbst als ver-
schwindende Grdsse im historischen und quantitativen Masstab ver-
mag auch der Drang nach Selbstbestitigung miissig erscheinen, sich
vielmehr als fast logisches Symptom eines tibersteigerten bzw. un-
haltbaren Selbstwertgefiihls entlarven. In der Loslsung von gesuch-
ten Bestitigungen jedoch kann das Selbst womoglich freiwerden fiir
eine Vergewisserung viel grundsitzlicherer Art, die allein darin be-
steht, dass das Selbst — als Selbst — besteht. D.h., dass sich das Selbst
seiner bewusst wird im Ereignis, welches sein Dasein ausmacht: ndm-
lich Ort zu sein, an dem sich die »Welt« im konstanten Fluss der
Wahrnehmungen, Empfindungen und Gedanken zusammenfindet.
In anderen Worten, dass sich das Selbst aus jenem Grundgeschehen
gewinnt, welches im Selbstsein je schon gegeben ist. Im bewussten
Erfahren des Ereignisses, das stindig geschieht allein dadurch, dass
das Selbst auf seine Weise existiert, ent-deckt es eine Grundlegung,
die seines gesuchten Zutuns nicht bedarf (Descartes Ansatz des »co-
gito, ergo sumc als gegebener Ausgangspunkt fiir jede weitere Ge-
wissheit verweist in die gleiche Richtung). Hier erscheint eine Briicke
zu dem von Bohme Dargelegten. Denn er spricht eben davon, dass
wenn das Ich von seiner bewussten Selbstsuche und -Begierde lasst,
es sich erfihrt in der Wahrnehmungsfiille, die es trigt und konsti-
tuiert?.

19 A. M. Haas schligt einen verwandten Gedankenweg als Anniherung zur Méglichkeit
von mystischer Frfahrung ein, wenn er im Versusch, die »Eigenart christlicher Mystik«
zu kristallisieren, zunichst auf die dazu im »Menschen als solchem gegebenen Anlagen«

270  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Doch auch wenn Meditationen solcher Art in gewisse Nihe zu
Eckhart und Bshme bringen, so bleibt eine nicht zu tberbriickende
Distanz. Denn beide Denker bezeugen eine Radikalitéit der in threm
Demutsbegriff enthaltenen Doppelbewegung, die in obiger Gedan-
kenrichtung uneinholbar ist. Nicht nur findet sich die Bedeutung
des einzelnen bei ithnen relativiert, sondern sie sprechen explizit
vom »Nichts« desselben. Und nicht nur findet sich der einzelne durch
seine blosse Existenz wiederum affimiert, sondern er findet sich in
der Demut tber sein Dasein hinaus tiberhdht in einem es tragenden
wie {ibersteigenden Bezug. Diese Unterschiedlichkeit ergibt sich of-
fensichtlich durch eine andere Relation, in die das einzelne Leben
gestellt wird, begriinden Eckhart und Bohme ithr Demutsgebot doch
niemals durch eine Relativierung des Individuums aus historischen
oder quantitativen Dimensionen. Die Unbedingtheit der von ihnen
bezeugten Demutsbewegung ergibt sich durch einen Referenzpunkt,
der in obiger Uberlegung fehlt: die Gottesprimisse. Allein sie lasst
die Gesetzmassigkeit der Eckhartschen und Bohmeschen Demut auf-
gehen. Sie stellt gewissermassen den Aufhinger dar, der die Demut
in ausladenden Schwung geraten lasst.

Blickt man sich nun diesen Aufhinger niher an, so erstaunt es
jedoch, dass der Bohmesche und Eckhartsche Demutsbegriff sich auf
so verwandten Bahnen entwickelt. Die auf den ersten Blick auszuma-
chenden Unterschliedlichkeiten ihrer Gottesfassungen lassen auf
Diskrepanzen schliessen, die sich unter der bislang nur distanziert
vergleichenden Konturierung verbergen miissen. Diese Divergenz
ist schlagwortartig sichtbar zu machen an der Differenz der zentralen

reflektiert. Sein Ansatz lautet in Anlehung an Liibbes diagnostizierter Kontingenz-
erfahrung: »Eine grundsitzliche, von niemandem bestreitbare Gegebenheit des mensch-
lichen Lebens besteht im Paradox, daf3 dieses sich nicht autonom sich selber verdankt«.
Die Reaktion hierauf kénne — so Haas — in zwei unterschiedlichen Positionen eingeteilt
werden: die »erste setzt auf das im Ungewissen Gewisse, auf sich selbst«, die »zweite
setzt auf das im Gewissen Ungewisse, auf die Instanz des Anders, das als unaufrechen-
barer Herkunftsrest an ihm selber fabar ist« (1996, 45 ff.). Die oben charakterisierten
Umgangsméglichkeiten mit der eigenen Kontingenz fallen offensichtlich als Varianten
in den ersten Reaktionstyp. Wihrend Haas diese aber zusammenfasst im Spektrum
eines >zuriickhaltenden Skeptizismus bis zu einem hochgemuten, naiv anmutenden
Optimismus< — im Sinne eines »faustisch-existentiellen« »Schaffensoptimismus« etwa
(vgl. ebenda) stellt obige Uberlegung auf buchstiblich selbst-geniigsamere Selbstver-
gewisserungen ab. Haas verweist — vor allem angesichts der Unverfiigbarkeit von Leben
und Tod — noch auf andere mégliche Reaktionsweisen in seiner Kritik Blumenbergs und
Schopenhauers (ebenda, Anm. 4, 343).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 271

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

Begriffe, auf die Eckhart und Bohme den Charakter des Gottlichen
bauen: »Sein« und »Wille«. Wiahrend bei Eckhart das Gott-Mensch-
Verhaltnis auf der Grundlage des Seins verdeutlicht wird, wird es bei
Bohme auf die Grundlage des Willens gestellt. Diese Unterschied-
lichkeit des Ansatzes schligt sich auch in grundsitzlicher Weise auf
thre Demutskonzepte nieder. Auf die Frage: »Wieso Demut?« wiirde
man im Sinne Eckharts antworten: weil der Mensch sein Sein emp-
fingt, und ohne diesen empfangenden Bezug nicht(s) wire. In
Bohmes Sinn hingegen miisste die Antwort lauten: weil der Mensch
in seinem eigenen Willen »bése« ist, und nur im Durchdrungensein
von Gotteswillen »gut« sein kann'. Bei Eckhart begriindet sich die
Demut in der Selbstungriindbarkeit und -Unhaltbarkeit des mensch-
lichen Seins, bei Bohme in der haltlosen Abgrindigkeit des mensch-
lichen Willens. Tritt somit eine Distanz in den Fundamenten ihrer
Demutsbegriffe auf, die diese bei allen Gemeinsamkeiten letztlich
unverwandt nebeneinander stellt?

Wihrend bei Eckhart die Demut mit der existentiellen Abhén-
gigkeit des Menschen zu tun hat, hat sie bei Bohme scheinbar vor-
nehmlich mit einer Willensqualitit zu tun. Dennoch ist nicht zu
tbersehen, dass Bohme die nicht demiitige, d. h. in anderen Worten
auch: nicht gottdurchdrungene Willensqualitit als sterbende Lebens-
qual, als ein »Nichts« bezeichnet und Eckhart wiederum —wenn auch
an seltenen Stellen — das in der Sonderung zu Gott bestehende ge-

' Die Unterschiedlichkeit dieser Begriindungen fiihren eine der augenfilligsten Diver-
genzen zwischen Eckhart und Béhme vor Augen: ihr Verstindnis vom Bosen. Schaublin
fasst hierzu zusammen: »Lebt Eckhart noch in der Augustinischen Anschauung des
Bésen als der Negation des Guten und Wahren, so treibt bei Boehme gerade das Bése
das Gute zur Offenbarung, die Lilie zum Blithen. Wie fremd und fern ist Eckhart auch
der folgende Gedanke Boehmes: Wo der Teufel Konig ist, da sind seine Liigen Wahrheit.
Wohl kennt auch Fckhart den dusseren Menschen, doch seine Vernachlassigung darf
geradezu als Sinnbild fiir seine Nichtigkeit gelten. Nach Boehmes Meinung dagegen
schleppt ihn der Wiedergeborene beharrlich und miihselig bis in den Tod mit sich. So
zeigen sich bei niherem Hinsehen tiefe Unterschiede, die wir noch bestitigen und ver-
mehren kénnen.« (1973, 164). Auch wenn sich bei Fckhart niemals eine dialektische
Ausarbeitung des Verhiltnisses »Gut« und »Bése« darbietet, so finden sich aber immer-
hin Aussagen, die ihm diesen Gedankengang als nicht ganz fremd und abwegig erschei-
nen lassen. So zum Beispiel der kurze Hinweis in seiner Genesisauslegung: »Malum
enim esse perfectio requirit universi, et ipsum malum in bono est et ad bonum universi,
quod primo et per se respicit creatio« (LW I, Exp. libr. Gen, 202, 21). Dennoch ist fest-
zuhalten, dass Meister Fckhart zweifellos als derjenige Vertreter mittelalterlicher
Mystik angesehen werden kann, »der am intensivsten das malum im Geiste des Neu-
platonismus ontologisch demontiert.« (A. M. Haas, 1996, 288)

272  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

schopfliche »Nichts« mit Qualititen belegt: »Alles Geschaffene ist
auf Grund des Nichts hisslich und trennt von Gott, wie die Nacht
vom Tag, die Finsternis vom Licht, das Nichts vom Sein.«* Das ge-
schopfliche »Nichts« Eckharts scheint deshalb ebenso als ein qualita-
tiver Zustand betrachtet werden zu konnen, wie die gottlose Willens-
qualitdt von Béhme als ein »Nichts«. Diese Uberlappung ist ein nicht
unbedeutendes Detail. Sie verweist vielmehr auf eine dhnliche unter-
griindige Gedankenstruktur, die bei Eckhart einen eher ontologi-
schen, bei Bohme einen eher voluntaristischen Niederschlag findet:
der Gedanke der Selbstoffenbarung oder Selbsterkenntnis Gottes. Er
bildet den Fokus, der die jeweiligen Modelle ausrichtet und ihre
Uberschneidungen begriindbar macht. Denn Bshmes Fassung des
gottlichen Willens ist in seinem (einzigen und immerwihrenden)
Akt der Selbstoffenbarung so seinssetzend wie der seinsmitteilende
Gott Eckharts, der in dieser Seinsmitteilung wiederum ewig sich
selbst mitteilt, sich selbst erkennt.

Wiederum befindet man sich mit einer solchen Aussage auf
einer sehr allgemeinen Vergleichsebene. Um der Frage nach Gemein-
samkeit bzw. Unterschiedlichkeit des Charakters ihres Demuts-
begriffs noch niher zu kommen, sollte man den Betrachtungswinkel
enger stecken. Setzen wir nochmals bei Eckhart an. Formuliert man
wie oben, dass bei Eckhart der Grund der Demut die Seinsabhingig-
keit des Menschen von Gott ist, so muss zugleich das Gegenstiick
dieser Aussage im Auge behalten werden: dass diese Seinsmitteilung
wiederum gottliches Sein tiberhaupt ausmacht (Gott »muss« geben).
Es ergibt sich daraus folgendes paradoxales Gesamtbild: dass sich der
demiitige Mensch in seinem Dasein als gnadenhaft empfangen er-
fahrt, dieser erkannte Bezug ihm jedoch zugleich die Notwendigkeit
seines Daseins vermittelt im Anschluss an den ewig gottlichen Akt
der Seinsgabe. Hieraus ergibt sich die Spannung dieses spekulativ
gefassten Demutsbegriffes. Denn der Mensch erkennt sich in ihr als
unbedingt abhingig von Gott und in dieser Abhiangigkeit zugleich
untrennbar von Gott. So scheint es, dass man das Verhiltnis, welches
sich in der Demut erdffnet, vollstindig nicht nur hinsichtlich der
Seinsabhingigkeit des Menschen in den Blick bekommt. Vielmehr
stellt einen die Demut in eine zirkulére Beziehung zum Sein (im
doppelten Sinn Eckharts), welche folgend zum Ausdruck gebracht
werden kann: Das — sozusagen — Eigenste: namlich das eigene Sein

2 LWV, Serm. VI, 57,57

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 273



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Demutsspannung

erweist sich in der Demut als Nicht-Eigenes, als Nicht-Eigentum in
der Riickfihrung auf die gottliche Quelle®®, die wiederum mit abso-
luter Notwendigkeit auf die Stiftung dieses Eigenen ausgeht, das in
der Demut wiederum von sich weg auf das Gottliche zurtckbuchsta-
biert wird usw. Das heisst in anderen Worten, in der Demut wird sich
das Dasein durchsichtig auf einen Kreislauf hin, in dessen speisenden
Grundgeschehen es steht™. Der Mensch wird sich durch und in sei-
nem Sein eines Zusammenhangs bewusst, welcher als Zusammen-
hang nur sein Dasein schopferisch trigt’®. Die Position des Eigenen
wird dadurch aufgebrochen auf einen Bezug hin, der es vernichtet
und zugleich setzt. Demut bedeutet diesen Wandel der Selbst-
erkenntnis, indem sich das Selbst transparent wird in seinem nicht
auf sich selbst reduzierbaren Charakter. Sie bricht das Individuum
auf hinsichtlich seiner Selbstbestandslosigkeit, in der es sich (be)fin-
det in der Zusammengehorigkeit mit Gott, welcher Verbund den

B »Das Sein aber ist mir am allerliebsten, denn es gehtrt mit am allermeisten zu und ist
mir am allerinnersten. (...) Das Sein flie8t unmittelbar aus Gott« (DW, Pr. 74, 115, 141,
« Das wesen ist mir allerliebst, es ist mir aller gemeinst vnd ist mir aller inwendigest.
(...) Dz wesen fleiisset on mittel auf$ gott«, Fbenda, 114, 121.).

 Diese grundlegende Kreisbewegung lasst sich auch bei Tauler ausmachen. So bedient
er sich auch ausdriicklich der Terminologie des »Zuriickfliessens« um den Lebensweg
des Menschen auf Gott hin zu umschreiben: In den Jahren, in denen der Mensch zu
einem géttlichen Leben gelangt — so Tauler —, »wird er sich in sich selbst kehren, sich
einsenken, einschmelzen in das reine, gottliche, einfache innere Gut, wo das edle See-
lenfiinklein eine gleiche Riickkehr und ein gleiches Zuriickfliessen in seinen Ursprung
hat, von dem es ausgegangen ist. Wo dieser Riickfluss auf rechte Weise geschieht, da
wird alle Schuld ginzlich getilgt.« (1978, Pr. 19, 137). Auch Seuse spricht von einem
Kreislauf, welcher durch menschliches Verhalten zu schliessen ist. Darum, so fasst
P. Schiublin zusammen, lasst sich diesbeziiglich auch von ihm eine Briicke zu Boshme
schlagen: »Stiftet der Mensch ein eigen »sich«, so tut er es nicht nach dem Adel (seines
Wesens D. S.), sondern nach dem Zufall. Bei Adel scheint in dieser Gegeniiberstellung
noch der alte Bedeutungskern des germ athala »vom Vater iiberkommenes, angestamm-
tes Gut«, noch halbwegs hindurchzuschimmern. Jedenfalls wire es in dieser Bedeutung
als Gegenwort zu Zufall héchst sinnvoll. Mit der Stiftung des eigenen »sich« (= Ich)
schliesst der Mensch den géttlichen Kreis nicht mehr. Das ist Seuses Fassung des »expe-
rimentum medietatis«: Sie sicht der Beschreibung Béhmes sehr dhnlich. Ist der Kreis
geschlossen, so ist nach Boehme die Seele ein Engel Gottes, ist er es nicht, so ist sie
luciferisch.« (1963, 166)

15 Wegen dieses Kerngedanken scheint es nach A. M. Haas angebracht, von Mystik bei
Eckhart im Sinner einer »Fundamentalmystik« zu sprechen, weil »bei Fckhart im
Durchbruch das je schon dynamisch bewegte Fins-Sein des Menschen mit Gott als
menschliche Grundverfafitheit offengelegt wird« (zit. bei K. Ruh, 1996, 229 aus A. M.
Haas, Die Aktualitit Meister Eckharts, in: Gottes Nihe. Fschr. fiir Josef Sudbrack,
Wiirzburg 1990, 84).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Menschen erst selbst sein ldsst und zugleich Gott Gott (in thm) sein
[asst.

Kann im Blick auf Bohmes voluntaristisches Modell vom Gott-
Mensch-Verhiltnis eine dhnliche Wirkweise der Demut festgestellt
werden? Obwohl im Detail sein Ausgangspunkt von den Prinzipien,
von denen aus er das Gott-Mensch-Verhiltnis zu fassen versucht,
profund unterschiedlich erscheint, so lasst sich dennoch eine dhnliche
Quintessenz ausmachen. Wie gesehen, ist in der Sprache Bohmes
nicht der Seinsempfang als springender Punkt hervorzuheben, der
in der Demut als unmittelbare Gottesbeziehung zur Geltung kommt.
Hingegen betont Bshme gleichermassen die Bedingung der Demut,
um sich fiir einen Gottesbezug zu 6ffnen, der mit der eigenen Exi-
stenz je schon gegeben ist: Denn in der Demut findet sich des Men-
schen Willen im Gotteswillen, der das »Etwas«, das der Mensch ist,
im Wollen konstituiert. Bei Bohme ist dieses kreisformige Verhaltnis
jedoch auch auf einer qualitativen Ebene zum Ausdruck gebracht.
Findet man sich im Gotteswillen, so bedeutet das zugleich, dass man
sich in der Art des gottlichen Willens findet, die sich durch Liebe,
Barmherzigkeit, Sanftmut usf. qualifiziert. Wenn man sich nach Eck-
hart also in der Demut der Identitit des Seins und Gottes bewusst
wird, so schliisselt Bohme sozusagen die Qualititen auf, die mit die-
ser Identitit notwendig einhergehen. In dieser Hinsicht kann er sogar
erginzend zu Eckhart gelesen werden. Denn dieser legt dar, dass der
Mensch in der Demut Gott Gott (in sich) sein lésst, und jener expli-
ziert, wie, namlich in der Verwirklichung einer Liebes- und Wahr-
nehmungsqualitit, die nicht durch die Grenzen des Selbst verengt ist.
Uber-sich-Hinwegkommen in der Demut bedeutet nach Bshme des-
halb auch Zum-andern-Kommen, weil der in der Demut eréffnete
Gottesbezug gleichbedeutend ist mit dem liebevollen Bezug zum
Ganzen'®. Die dem Demiitigen zugeschriebene »Gottesgewalt« von
Seiten Eckharts wird bei Bshme somit explizit qualifziert als »Ge-
walt« der demiitigen Liebe, konstituiert sie doch das Gottliche. Was
beim einen (Eckhart) im formalen Verhiltnis {der gottlichen Seins-
mitteilung — und Selbstmitteilung) skizziert wird, wird beim anderen
gleichsam mit Farben ausgemalt — wobei diese Farbgebung sich aus

16 Eine dhnliche Konsequenz, und zwar in ganz praktischer und konkreter Hinsicht,
lasst sich auch bei Eckhart herauslesen, zum Beispiel an seiner ungewdhnlichen Deu-
tung der Martha-Figur. Vgl. DW, Pr. 86., 209£f)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 275

18.01.2026, 08:22:00. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

dem Grundgedanken rechtfertigt, dass die gottliche Qualitit im
Demditigen (als welcher sich Bshme »empfindet«) offenbar wird.

Die Frage »Wieso Demut?« findet bei Eckhart und Bohme des-
halb eine prinzipiell dhnliche Antwort, nur auf verschiedenen Mo-
dellen aufgebaut. Die erkannte Nichtigkeit des eigenen Daseins bzw.
des eigenen Willens und thre Vernichtigung im Einlassen auf Gott
miinden bei beiden in die Offenlegung des Zusammenhangs, in dem
sie be-stehen. Dieser wird in der Demut zu einem Kreislauf im
Riickbezug auf Gott, was auf der spekulativen Ebene gleichbedeutend
ist mit der Gottesgeburt in der Seele: so wird — nach Eckhart — aus der
gottlichen Seinsmitteilung gottliche Selbsterkenntnis und — nach
Bohme — aus dem gottlichen Wollen des Etwas, welches der Mensch
ist, gottliche Selbstoffenbarung.

Wihrend die Frage »Wieso Demut?« auf prinzipiell verwandte
Gedankenstrukturen bei Eckhart und Bohme verweist, erscheint die
Gegenfrage, warum sich der Mensch dem in der Demut offenliegen-
den Bezug iiberhaupt verstellen kann — oder kurz: »Wieso keine De-
mut?«, von Eckhart nicht direkt beantwortet, von Bohme hingegen
ausfihrlich thematisiert. Gleiches gilt auch fiir den Blick auf die Fol-
gen der Demutsverweigerung. Angesichts dessen erscheint auch hier
ein Zusammenlesen von beiden Denkern spannend. Denn wenn fiir
Eckhart sich in der Demut der Bezug lichtet, welcher das Sein speist,
so heisst das offensichtlich nicht, dass in der Verweigerung dieses
Bezugs der einzelne authért zu sein. Dennoch spricht Eckhart vom
»Nichts«, von der »Nichtigkeit« solchen Daseins, nicht nur weil es in
sich keinen Bestand hat, besteht es ja gleichwohl in der Seinsmit-
teilung Gottes; sondern vor allem — so ldsst sich aus seiner Denk-
struktur insgesamt ableiten — weil dieses Sein nicht in seiner Er-
kenntnistriachtigkeit aufgeht. Schligt doch das Sein in gottliche
Selbsterkenntnis nur um, wenn der Mensch sich in der Demut als in
Gott erkennt. Modern gesprochen, konnte man formulieren, dass das
undemditige Dasein nach Eckhart deshalb nichtig ist, weil es seinen
Sinn nicht einldst: dieser besteht in der (Selbst-)Erkenntnis Gottes,
welche in der Transformation der Selbstbezichung in Gottesbezie-
hung geschieht. Dann erst kommt die Identitit von »esse« und »in-
tellectus« zum Tragen, welche die gottliche Signatur des Seins aus-
macht.

Diese aus Eckhart nur implizit herauszuziehende Begriindung
der Nichtigkeit des demutsverweigernden Daseins ldsst sich in aller
Deutlichkeit bei Bohme nachvollziehen. Bohme legt dar, dass die

276  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Moglichkeit von Erkenntnis (und Liebe) insgesamt am iibergeord-
neten Gottesbezug hingt. Verweigert sich der Mensch diesem, kom-
men die Qualititen der Erkenntnis und Liebe, welche menschliches
Dasein in sich entdecken kann, insgesamt zum Versiegen. Denn in-
dem sie vom einzelnen zum »Eigentum« gemacht werden, ver-
schliesst sich das beziehungshaft umfassende Grundgeschehen, aus
dem sie sich speisen. So scheint das von Eckhart — in der Absonde-
rung zu Gott — als »nichts« erachtete, dennoch da-seiende Geschopf
von Bohme hinsichtlich seiner Nichtigkeit konkretisiert. Diese lasst
sich mit thm nicht nur negativ umschreiben als Nicht-Zustandekom-
men der Gotteserkenntnis (und damit -offenbarung), sondern zu-
sitzlich noch positiv qualifizieren. Denn Bohme zeigt, dass im Unter-
driickungsakt der Gottesqualitit, die sich in jedem menschlichen
Wesen realisieren will, sich der Mensch zwar offensichtlich nicht
ginzlich nihiliert, aber sein Dasein auf jene Dunkelzone reduziert,
aus der in demiitiger Uberwindung das Géttliche hervorgehen sollte.
So ldsst der Nicht-Demiitige nicht Nichts offenbar werden, sondern
den Gegenwurf, der in seiner schrecklichen und schmerzhaften Ab-
griindigkeit so masslos ist wie die in seiner Uberwindung sich gene-
rierende Gottesliebe.

Somit enthilt dieses Gedankenmodell zugleich auch die Ant-
wort auf die Frage: »wieso keine Demut?«, oder in anderen Worten:
warum sich das Géttliche nicht je schon in seiner Mitteilung bzw. in
seinem Wollen prisent ist. Bohme zeigt, dass diese Présenz in der
Fillle ihrer »Empfindlichkeit« offenbar nur werden kann iber die
tiberwundene Widerstindigkeit. Erst so kann sich die Gegenwirtig-
keit Gottes in threr Umfassendheit »fiihlbar« werden in den entspre-
chenden Qualititen der Ein-sicht und der Liebe.

Wenn Eckhart in seinen Reden der Unterweisung daraufhin-
weist, dass »Alles Gestiirm und aller Unfriede (...} allemal vom Ei-
genwillen, (kommt), ob man’s merke oder nicht«?, so findet diese
Aussage durch Bshme sozusagen eine explizite spekulative Unter-
mauerung. Er macht deutlich, dass jegliche Gemiitsqualitit direke
oder indirekt aus dem Gottesverhiltnis entspringt. Auch Qualititen,
die nichts damit zu tun zu haben scheinen wie Angst, Zorn, Melan-
cholie, Phantastereien, Geiz, Hass usw. sind nach ihm nur als die im
Spannungsfeld dieses Grundbezugs stehenden Folgen der Ichheit zu
erachten. Dem Gottesverhiltnis ist nach Bohme gar nicht zu ent-

v DW, RdU, 413, 4f. (Mhd :Ebenda, 412, 4£).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 277

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

gehen. Jede Daseinsart ist eine Funktion der Stellung des »Eigenen«
im »prinzipiellen« Koordinatensystem gottlicher Selbstoffenbarung.
Die Vielfalt der inneren Leiden sind gewissermassen als Reibung des
ignorierten gottlichen Offenbarungsanspruchs zu verstehen.

Das erginzende Verhiltnis zwischen Eckhart und Bohme lasst
sich deshalb vor allem an der Dunkelseite menschlichen Daseins
festellen. Dies macht insbesondere die dem Leiden zugeschriebene
Rolle sichtbar. Obwohl das Leiden nach Eckhart als Ausweis des Un-
gelassenen gilt, der noch nicht in die von der Demut bedingte Abge-
schiedenheit gelangt ist®, so bezeichnet er sie andererseits auch als
»schnellste(s) Tier«, das zu »dieser Vollkommenheit tragt«'. Fiir
diese Doppelaussage zum Charakter des Leidens bietet Eckhart keine
unmittelbare Begriindung. Bei Bohme findet sich die gleiche geteilte
Meinung zum Thema, aber mit Erklarung. Er erldutert, dass Leiden
einerseits notwendigerweise der Eigenwilligkeit, d. h. Gottgesondert-
heit, zugehort, andererseits aber eben deshalb auch als treibendes
Element die Sehnsucht schirft, die zur demiitigen Transformation
des Menschseins fithren kann. Aus dieser Sicht findet sich der
Mensch in und aufgrund seines Selbstseins jeweils schon im Leiden
vor, durch das hindurch er nur »Gottesgeburt« zum Austrag bringen
kann. Die Trefflichkeit dieser Metapher wird gerade durch diesen
zwiespiltigen Charakter des Leidens sichtbar, welcher besonders bei
Bohme in der Doppelwirkung sowohl als hinderndes »Rad« der
Angst vor und zugleich als unausweichliches Treibmittel zur »Ge-
burtsarbeit« begriffen wird.

Mit dem Begriff der Geburtsarbeit ist im Blick auf beide Denker
nichts anderes als das Demutsgebot angesprochen. Sie konstituiert
das »Nadelshr« der Selbstentiusserung, durch das die von Leid ge-
hinderte und zugleich dadurch getriebene (Seelen- bzw. Gemiits-)
Bewegung hindurch muss. Der in der Demut gegebene Durchbruch
konstituiert bei Eckhart als auch bei Bhme die Ver-mittlungsinstanz
zwischen den Polen Gott-Mensch, welche dadurch als in einem (Er-
kenntnis- oder Gemiits-)Vollzug verbunden aufscheinen. Deshalb
sprechen Eckhart wie Bohme in aller Selbstverstindlichkeit sowohl
von der Demut des Menschen wie von der Demut Gottes.

Aus diesem Grund ergeben sich auch auf die Frage, wie der
Mensch demiitig werden konne, bei beiden Denkern #hnliche

18 Vgl z. B. BgT, 2971,
9 DW, VA, 459, 4f. (Mhd: Ebenda, 458, 4f.).

278  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Schwierigkeiten. Denn im Ausgehen vom Menschen allein erweist
sich die von der Demut geforderte Selbstiiberwindung als unmoglich.
Das Problematische dieses Ansatzes ist an Hand von Eckharts Texten
ausgearbeitet worden, wobei sein Hinweis auf die »Gottestat« als
Ermoglichung des Demutsaktes sich als eine Kernaussage entpuppt
hat. Dennoch ist letztere nicht als Entkrdftung der von Eckhart eben-
falls betonten Bereitschaft des Menschen zu werten. In dieser Span-
nung steht das Demutsgebot sozusagen als ein zwischengottmensch-
licher Akt. Ein dhnliches Paradox hat sich auch an Bohmes Aussagen
zur Umsetzbarkeit der Demut gezeigt. Er spricht unverhohlen das
widerspriichliche Verhiltnis an, in dem menschlicher Wille zur De-
mutsforderung steht in der Zusammengehérigkeit seines Vermégens
und Unvermogens dazu. Hier ist der Knotenpunkt, an dem die Ethik
auf die Spekulation trifft und beide ineinander verschrankt sind da-
durch, dass sie sich gegenseitig nicht aufheben. Die Notwendigkeit
der Selbstiberwindung, die letztlich als gottliche Tat erscheint, hingt
dennoch vom Menschen ab. Im Zentrum dieser Verknotung sitzt die
Freiheit, die trotz der untergriindig tragenden Offenbarungsbewe-
gung, von der beide Denker zeugen, besteht. Die Freiheit des Men-
schen zur Gottesgeburt ist letztlich die Freiheit Gottes zu sich selbst.
E. Benz Zusammenfassung von Bohme ldsst sich diesbeziiglich auch
fiir Eckhart anfiihren: »Der Wille (Gottes D. S.) verweilt nicht in sei-
nem Gegenwurf, sondern nachdem er sich in thm erkannt hat, geht er
durch ihn wieder ein in seine Freiheit. Diese letzte Freiheit ist die
Freiheit seines erfiillten, selbstbewufsten, dargestellten Wesens und
seine Vollendung. Die freie Creatur hat an diesem Finden der Einheit
nur teil, wenn sie ihre Selbheit iiberwindet in dem, der sich selbst
iberwunden und in seine Freiheit eingegangen ist. Diese Uberwin-
dung erfolgt in der Menschwerdung, in der Gott selbst in die Tiefe
des entfremdeten und gespaltenen Seins hinabsteigt, in der der
gottliche Liebeswille selbst in dem Kampf zwischen Tod und Leben
eingreift und den Tod schliellich tiberwindet.«*

Dieses Uberwindungsgeschehen konstituiert bei beiden Den-
kern die herausragende — ethische wie spekulative — Bedeutung der
Demut. Thre so begriindete Stirke schligt sich bei beiden auch in der
Gemeinsamkeit eines dusserlichen Merkmals nieder, welches un-
gewohnlich ist: dass — soweit ersichtlich war — weder Eckhart noch
Bohme jemals falsche, geheuchelte Demut thematisieren. Dies ist

%1937, 139.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 279

18.01.2026, 08:22:00. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

auffillig, weil sowohl im Umfeld von Eckhart sich die falsche Demut
als Thema bei Thomas von Aquin und Tauler, im Umfeld Bshmes bei
Luther und Paracelsus durchzieht. »Der Grund dafiir« — so lasst sich
mit D. Mieth formulieren — »ist einfach: Wo Eckhart (und — so sei mit
gutem Recht hinzugefiigt — auch Bohme D. S.) einer bestimmten Tu-
gend auf den Grund geht, wo er sie im Sein nehmen will, verfolgt er
sie in Gott zuriick, und dann ist sie mit Gott identisch.«*' Dies ma-
chen beide Denker an Hand der Demut iiberdeutlich: Eckhart, wenn
er die Demut als »Wurzel im Grunde der Gottheit«* auszeichnet und
Bohme, wenn er in der Demut »Gottes wahres Wesen«® benennt.
Wegen dieser starken Fassung von Demut gehort sie als ein —
von heutiger Forschung eindeutig vernachlissigtes — Bestandteil je-
nem Ring von aufeinanderverweisenden Kernbegriffen zu, der bei
beiden Denkern die hochste oder reinste Uberschneidungssphire
zwischen Mensch und Gott zum Ausdruck bringt. Bei Eckhart ist
damit Gelassenheit, Armut, Leere, Ledigkeit, Blossein und als deren
Uberbegriff die Abgeschiedenheit angesprochen. Die Frage liegt auf
der Hand, wieso die Demut im Gegensatz zu diesen Begriffen, die so
gut wie in jeder Auseinandersetzung mit Eckhart behandelt werden,
bislang so wenig explizite Beachtung finden konnte. Bei der zentra-
len Rolle, die ihr nachzuweisen ist, verwundert dies. Es mag mehrere
Griinde daftir geben; dass die Demut jedoch tiberhaupt ohne weiteren
Schaden zu iibersehen ist, dies ist durch Eckhart selbst zu erkliren.
Schreibt er ihr doch in aller Deutlichkeit bedingenden Charakter fiir
die Abgeschiedenheit zu, denn »vollkommene Abgeschiedenheit
(kann) nicht ohne vollkommene Demut bestehen«?*. Geht man also
dem Sinn von Eckharts Konzept der Abgeschiedenheit nach, so ist
implizit die Demut als Grundlage ihrer Bedeutung je schon darin
enthalten. Und bindet man Eckharts »mystische(s) Modell einer Ver-
gottlichung des Menschen« im allgemeinen an die Bedingung der
»Selbstweggabe« als »Selbstvernichtigung«®, so ist wiederum die
Demut angesprochen in ihrem von Eckhart genau festgesetzten Sinn
des » Vernichten(s} des eigenen Selbst«*. Demut als »Grundakt« von

2 jn: K. Ruh, 1986, 65.

2 DW, Pr. 15, 175, 31f. (Mhd.: Ebenda, 174, 28).
Z Mw I, 10, 8.

* DW, VA, 437, 29f. (Mhd.: Ebenda, 436, 261.)
% A. M. Haas, 1989, 50.

% Ebenda.

280  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Eckharts »spekulativer Ethik«¥ herauszustellen entspricht also
wortlich der Intention des mittelalterlichen Meisters. Mit der Be-
trachtung dieses »Grundaktes« wird demnach nichts Neues dem Eck-
hartverstindnis hinzugefiigt, griindet es doch sein Gedankenmodell
als Ganzes.

Und dennoch scheint es gerade heute wichtig, diese Grundlage
ins Rampenlicht zu riicken. Denn sie legt die von Eckhart bezeugte
Maoglichkeit der Vergottlichung des Menschen in aller Eindeutigkiet
gegen die — dem aufgeklirt sikularen Sinn so attraktiv erscheinende
— Interpretation einer darin enthaltenen menschlichen Autonomie
aus®. Demut als Bedingung von Abgeschiedenheit (in der sich die

27 T. Kobusch, in: K. Ruh, 1986, 51f. Kobusch scheint in seiner kurzen aber klaren Be-
tonung der Demut zu den Ausnahmen der forschungsspezifischen Demutsvernachlis-
sigung zu gehoren. Wenn auch kurz, so spricht er in aller Deutlichkeit vom »Grundakt
des moralischen Seins« bei Eckhart als »die Verwirklichung der Grundtugend der De-
mut, die mit der géttlichen Natur eins ist und in deren Versenkung der Mensch die
Versenkung in den Grund géttlichen Seins erfihrt« (ebenda, 53). »Im Grundakt der
Selbstentiuflerung oder der Demut wird so der Mensch, was er eigentlich ist, und das
deutet auch die Etymologie an: Esto talis: humilis, scilicet subiectus deo, separatus a
tempore et continuo, impermixtus, nulli nihil habens commune: venis ad deum, et deus
ad te. (LW II1, Exp. sec. Joh., 266, 318)« (ebenda, 54).

% Vor allem die Bochumer-Schule um Kurt Flasch versucht diese Interpretationsrich-
tung stark zu machen. Sehr deutlich wird dies z. B. in einem Aufsatz von B. Mojsisch:
»Dynamik der Vernunft< bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart« (in: K. Ruh,
1986), der im Wesen des Eckhartschen Vernunftsbegriffs den »weglosen Weg« der Ver-
nunft als Ursprung ihrer selbst und Fortgang davon darlegt (s. 1401f.). Als letzten kon-
sequenten Schritt dieser Vernunftsdynamik deutet Mojsisch die Uberwindung der Got-
tesposition als ihr »unhintergehbares Fundament« an: »Wird dieses Fundament
aufgrund sich selbst ausschépfender Vernunft als systemtragend, also als ein System
tragend durchschaut, muf sich die Vernunft neu auf die Suche nach sich selbst begeben,
soll sie alles erkennende Vernunft sein« (141). Dagegen weist O. Langer auf das wesent-
liche Moment hin, dass in einem solchen Ansatz zu kurz kommt, namlich die Selbstent-
dusserung, welche die Selbstdurchdringung der Vernunft nach Eckhart allererst ermog-
licht: »Die héchste Form der Selbsterkenntnis besteht also im erkennenden Bezug des
seiner selbst entdufSerten Geistes auf seine Einheit mit Gott (...) Der reflexive Bezug auf
sich selbst verhindert also nach Eckharts Meinung gerade den Bezug zu Gott; denn wenn
das Individuum sich auf sich selbst richtet, versteht es sich als selbstindiges Seiendes
neben Gott, nicht als ein »liter niht« (DW 1, 70, 1). Erst wenn das Geschépf sich in der
abnegatio sui selbst iiberschreitet, erkennt es sich selbst, wie es wirklich ist, in Gott.«
(In: K. Ruh, 1986, 20. Hervorhebung D. S.) Aus diesem Grund schliesst Langer: »Uber-
blickt man die verschiedenen oben erdrterten Aspekte der Innerlichkeit, den des Wis-
sens von sich selbst, den der Freiheit und den der ontologischen Konstitution, so fallt
zunichst ihre Nicht-Modernitit auf. Eckharts Lehre von der Innerlichkeit ist keine Vor-
form einer Philosophie der Subjektivitit. Schon bei der Analyse der Selbsterkenntnis
erwies sich das Wissen seiner selbst als Hindernis der wahren Selbsterkenntnis; diese

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 08:22:00. Er—

281


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

menschenmogliche Gottlichkeit ent-deckt), richtet diese namlich zu-
gleich als »Zugekehrtheit« aus. Damit macht sie die erfahrbare Ein-
heit in threm beziehungshaften Charakter deutlich. Aus dem Grund-
satz der Demut wird die Einheit als Geschehen der Einung lesbar, das
sich nicht einlésen [dsst im autonomen Vollzug. Zugleich kann man
auch von anderer Warte aus formulieren, dass das Gesetz der Demut
die Eckhartsche Spekulation nicht auf einen Monismus hinunterbre-
chen lasst. Denn gerade durch die Demut ist die gottliche Bewegung
paradox aufgebrochen in ithrem Bezug auf den Anderen (Sohn,
Mensch), welcher wiederum nur in der Bereitschaft zur Demut in
der erkennenden Selbstbeziiglichkeit Gottes aufgeht. Der Begriff
der Demut gewihrleistet also die Unreduzierbarkeit des beziehungs-
konstitutiven Unterschieds auf die Einheit und macht zugleich diesen
Unterschied auf Einheit hin tberwindbar. Diesen — in bezug auf Eck-
harts Denken — buchstiblich merk-wiirdigen Charakter der Demut
macht er selbst in weniger komplizierter, aber zugleich eindeutig pa-
radoxer Sprache deutlich, wenn er schreibt: »Denn hier geschieht in
der Einheit Gottes und des demiitigen Menschen der Kuf3, denn die
Tugend, die da Demut heifit, die ist eine Wurzel im Grunde der Gott-
heit, darein sie gepflanzt ist, auf dafs sie ihr Sein allein in dem ewigen
Einen hat und nirgends anderswo.«*

Eine dhnliche Pointe der Demut ist auch hinsichtlich des
Bohmeschen Gedankenkorpus festzuhalten. Auch bei thm gehort
die Demut jenen Begriffen zu, in denen sich nach Bohme die Einheit
gottlichen und menschlichen Willens ab-spielt: Liebe, Barmherzig-
keit, Sanftmut etc. (wobei Bohme ebenfalls auf die klassischen Be-
griffe der mystischen Tradition — allem voran die Gelassenheit —
rekurriert®). Auch hier ist es schwierig, enge und eindeutige Be-
griffsabgrenzungen zu ziehen, was Bohme selbst zu verstehen gibt,
indem er die Qualititen des sogenannten »zweiten Prinzips« meist in
einem Atemzug als sich gegenseitig verstirkend aufzihlt. Auf den
fliessenden Bedeutungsiibergang von Demut und Liebe ist hingewie-
sen worden, wobei es gerade auf diese Kombination anzukommen
scheint: gottliche Liebe ist nur gottliche Liebe im Verbund mit der

stellt sich theozentrisch her in der Teilhabe am géttlichen Seinsprozef8 im Gegensatz zur
Selstreflexion der modernen Subjektivitit, die sich selbst als Ursprung versteht.« (Eben-
da, 30). Fiir einen Uberblick iiber diese Kontroverse siehe die Literaturhinweise bei
A. M. Haas, 1996, 315, Anm. 22.

® DW, Pr. 15, 175, 291. (Mhd.: Ebenda, 174, 261.)

% Sg lautet sogar der Titel einer seiner Schriften: »Von der wahren Gelassenheit«.

282  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Demut und andersherum. Auch hier hat die Demut ausrichtenden
und qualifizierenden Charakter, wobei sie Bhme explizit als Voraus-
setzung und Bedingung fiir das Erlangen des (Liebes-)Lebens im
zweiten Prinzip kennzeichnet® Damit der Mensch seine volle, ihm
von Bohme als gottlich zugewiesene Dimension entfalten kann, ist er
— analog des Eckhartschen Menschenbilds — auf die Demut verwie-
sen. Interpreten wie D. Walsh tbersehen diese zentrale Bedingung,
wenn sie meinen, dass aus Bohmes System die auf die Spitze getrie-
bene Individualitit folge, weil der einzelne als bedingungslos umfas-
send gedacht ist®. Aussagen wie: »man is the indispensable creature
who comprehends the entire creation and thereby provides a mirror
in which the revelation of God to himself is (...} completed«** werden
im Absehen auf das Demutsgebot zu einem Zerrbild des von Bohme
Gemeinten. Zwar ist bei Bohme das menschliche Selbstverhaltnis
eindeutig auf Gott (»soviel er Gott heisst«*} zurtickzubuchstabieren,
aber eben nur in dem durch die Demut unbedingt gewollten und
darauf eingelassenen Bezug: »Du seyest in was Stande du wollest,
so mufs Demuth an der Spitze stehen, sonsten erlangest du nicht ihre
(der Weisheit Gottes) Ehe, wiewol wahre Demuth erst in threr Ehe
geboren wird.«*® Wie bei Eckhart allein die Demut der Zutriger des
Menschen zur intimsten Gottesnihe ist (zum »Kuss«), so auch bei
Bohme. Und wie sich die Demut bei Eckhart andererseits nicht als
menschlicher Beziehungsmodus festnageln lasst als »Wurzel im
Grunde der Gottheit«, die im »Finen« sein soll (d.h., wo Gott und
Mensch nicht mehr zwei sind), so wird sie auch bei Bshme erst ei-
gentlich in der gott-menschlichen »Ehe« geboren. Der Begriff der
Demut bringt also auch bei Bohme allfillige Interpretationsversuche,
sein Denken auf eine rein monistisch-dialektische Bewegung zu re-
duzieren, zum Scheitern.

Deshalb [dsst sich zusammenfassen, dass im Demutsbegriff die
Spannung zum Austrag gelangt, die — bei aller Unterschiedlichkeit —
Eckharts wie Bohmes spekulative Gedankengebiude durchherrscht.
Die Demut niamlich spannt buchstiblich ihr Mensch- und Gottesbild

31 Siehe z.B. 40F, 18,15: »So der Wille nichts von der Kraft der Demuth hat, so ist kein
unter sich oder in sich Ersincken durch den Tod ins Leben«.

21983, 19.

* Ebenda, 20.

* Denn nur das »zweite Prinzip« »heisset und ist Gott« (siehe z.B. 3F, 2,3)

3 wB, I, 36.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 08:22:00. Er—

283


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

in der Weise zusammen, dass ein statischer Zusammenfall so verhin-
dert wird wie ein dualistisches Auseinanderbrechen. Sie ldsst sich
nirgends gesondert anbinden, indem sie thre Quelle weder im Men-
schen noch in Gott »allein« hat, sondern in threm — auf Einung —
ausgehenden Bezug. Demut konstituiert sozusagen den »Zug« dieses
Bezugs, indem sie Mensch auf Gott und Gott auf Mensch hinordnet
und in der (Selbst-) Uberwindung zusammenkommen lésst. Im spe-
kulativ gefassten Gesamtgeschehen wird so der uneindeutige Ort des
Menschen durch die Ordnung der Demut dynamisiert — ndmlich auf
Gott hin, genauso wie der uneindeutige Ort Gottes auf den Men-
schen hin. Menschliches »Unten« wird — so zeigt Eckhart — in der
Demut zur »Empfinglichkeitsan-lage«, in der das Sein — sprich Gott
— empfangen werden kann. So wird das menschliche Unten der Ort,
in dem Gott Gott sein kann. Die menschliche Abgriindigkeit — so
zeigt Bohme — wird in der Demut zur Gottesbegierde, aus der das
Gottesprinzip entsteht. So wird der abgriindige Wille des Menschen
die Grundlage, aus der die Gottesqualititen hervorgehen wollen. So-
mit erweist sich bei beiden Denkern ein Wechselbezug als tragend,
der sich zu entfalten vermag aus dem Vermogen der Demut.

284  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2026, 08:22:00. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

