
38 Die Anderen ge-brauchen

S. 143ff.) als analytischer Zugang zur Verschränkung von Vergangenheit und Gegen-

wart herangezogen, um ›Gastarbeit‹ als durch gesellschaftliche Erinnerungsdiskurse

vermittelten Gegenstand herauszuarbeiten. Dabei wird zunächst ausführlicher auf

Erinnerungsformen mit Bezug auf den deutschen Vergangenheits- und Gegenwarts-

bezug eingegangen, die maßgeblich durch die (Nicht-)Auseinandersetzung mit dem

Nationalsozialismus gekennzeichnet sind.

2.4 »Kritik der Erinnerung« – Gedächtnis und Geschichte

In dem im Jahr 1950 auf Französisch und 1985 in deutscher Sprache erstmals erschiene-

nen, für gedächtnistheoretische Forschungsarbeiten grundlegenden Werk »Das kollek-

tive Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen« (2006) verweist Maurice Halbwachs

bereits im Titel auf das konstitutive Angewiesensein von Sozialität als Bedingung für

Erinnerung. Man erinnert sich, wie Michael C. Frank und Gabriele Rippl (2007, S. 17)

in Bezug auf Halbwachs fortfahren, niemals als isoliertes Individuum, sondern immer

als »Mitglied einer sozialen Gruppe, selbst wenn deren andere Mitglieder gerade nicht

anwesend«, insofern aber (re-)präsentiert sind, als wir die »weltanschaulichen Orien-

tierungsraster der Gruppe verinnerlicht haben und auf diese Weise ihren ›Standpunkt‹

einnehmen«. Ferner stellt Erinnern »immer eine aktive gedankliche Arbeit der Rekon-

struktion« dar, die vor dem Hintergrund, dem Wissen und dem Eingelassensein in die

Gegenwart zu verorten und damit keinesfalls als ein bloßes Sich-in-Erinnerung-Rufen

vergessener Aspekte zu begreifen ist (Frank/Rippl 2007, S. 17; vgl. Halbwachs 2006). Mit

diesen beiden kurzen Anmerkungen entfalten sich bereits zwei wesentliche Charakte-

ristika für ein Verständnis von Erinnerung: die Dimension des Konstitutionsbezugs von

Vergangenheit undGegenwart, der als herstellender Akt zu umreißen ist, sowie dasMo-

ment von Kollektivität, das der Sozialität von Erinnerungen innewohnt undmit der Fra-

ge der Repräsentation des Kollektiven im Prozess des Erinnerns verbunden ist. Dieses

konstitutive Moment jeglicher Erinnerung – ihr Angewiesen-Sein auf etwas kollektiv

Geteiltes – verdeutlicht die gesellschaftliche Vermitteltheit von Erinnerungsprozessen

(vgl. Assmann/Frevert 1999, S. 37).

»Are all uses of the past permissible?«, fragt Tzvetan Todorov in seiner Abhandlung

»Hope and Memory. Lessons from the Twentieth Century«, in der er sich mit dem To-

talitarismus des 20. Jahrhunderts auseinandersetzt (2003, S. 3). Der Autor berührt mit

seiner Frage die Instrumentalisierbarkeit von Geschichte, oder anders ausgedrückt: Er

stellt die Frage nach den Machtwirkungen, die vom Erzählen und Rekonstruieren der

Vergangenheit und dem Erinnern an sie ausgehen. Erinnerungsdiskurse sind daher

für die zugrunde liegende Studie hinsichtlich des Aspekts von Interesse, welche Er-

zählungen, Bilder,Wissen undWahrheiten von ihnen ausgehen, da »[j]edes historische

Erinnern […] den Aneignungsformen und -interessen derer ausgesetzt [ist], die Ge-

schichte rekonstruieren, sichtbar machen und ins Gedächtnis rufen« (Messerschmidt

2009, S. 175). AstridMesserschmidt stellt sich dieser Frage vor allem imHinblick auf die

Vergangenheits- und Gegenwartsbezüge des Nationalsozialismus in Deutschland, die

sich für die Autorin »insbesondere am Umgang mit dem Begriff Krieg verdeutlichen,

der im kommunikativen Gedächtnis der Bundesrepublik bis heute vereindeutigt wird,

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 39

um eine Opfererzählung der nicht verfolgten Deutschen zu formulieren« (2015b, S. 42).

Diese Form der erinnernden Narration kann als Abwehrmuster im Sinne einer »Täter-

Opfer-Umkehr« (Messerschmidt 2008b, S. 48; vgl. auch 2010, S. 52f.) gefasst werden,

die wiederum als Antwort auf die sog. Schuldfrage13 gelesen werden kann und die diese

durch die Betonung und Rede vom ›Opferstatus‹14 zu beenden sucht. Eine selbstreflexi-

ve und differenzierte Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus wird dadurch

gerade auf Seite der Täter_innen und Nachfahren auf Seiten der Täter_innen verhin-

dert. So kommt es in Erinnerungsdiskursen und im kollektiven Gedächtnis auch zu

einer sekundären Form der Verharmlosung und der symbolischen wie auch der mate-

riellen Entrechtung insbesondere der Unterdrückten und Ermordeten, was verdeutlicht

»[w]ie politisch Erinnerung selbst strukturiert ist« (Messerschmidt 2015b, S. 42).

Auch den zu verzeichnenden Aufstieg der »Erinnerungskultur« nach 1990, die als

»Modus des Geschichtsbezugs zu einem staatstragenden Element im Selbstverständ-

nis der Bundesrepublik Deutschland« avanciert ist (Messerschmidt 2015b, S. 44) und

breiten politischen wie gesellschaftlichen Konsens genießt, kann vor diesem Hinter-

grund nicht mit ungebrochener Bejahung begegnet werden. Dem im Zuge des cul-

tural turn ausgelösten »Erinnerungsboom« (Frevert 2003) ist insofern mit Skepsis zu

begegnen, da er sich größtenteils in der kollektiv verurteilten »monströsen Gewaltge-

schichte« des Nationalsozialismus bewegt und oftmals im Sinne einer impliziten Be-

stätigung der Gegenwart erfolgt, die in Kontrastierung der Shoah und des National-

sozialismus »heil, friedlich und gerecht« erscheint, ja geradezu erscheinen muss (vgl.

Messerschmidt 2015b, S. 45). Gerade die Gedenkstättenpädagogik läuft damit (unin-

tendiert) Gefahr, »die zutiefst beunruhigenden Orte zu Plätzen einer gesellschaftlichen

Selbstbestätigung« werden zu lassen, indem diese als »Kontrastfolien zur gegenwär-

tigen Gesellschaft betrachtet und unter dieser kontrastierenden Perspektive besucht«

werden (ebd. S. 45). Eine derartige (Ab-)Trennung der Shoah und des Nationalsozials-

mus fingiert eine ›Ablösung‹, vielleicht sogar ›Lösung‹ der Vergangenheit und ihrer Ge-

schichte. Zugleich machen insbesondere die gegenwartsbezogenen Vereinnahmungen

des Nationalsozialismus und der Shoah durch rechtsextreme, identitäre und rechts-

populistische Personen, Parteien und Publikationen die Notwendigkeit gedenkstätten-

13 Debatten, inwiefern es eine Kollektivschuld an den Verbrechen des Nationalsozialismus gegeben

hat und prinzipiell geben kann, wurden und werden geführt. Bis heute hält sich neben kritischen

Stimmen auch die Position, dass es etwas wie einen ›Freispruch‹ all derjenigen gebe, die nicht ex-

plizit, nachweisbar und systematisch an der Verfolgung und Ermordung vonMenschenmitgewirkt

haben. Damit geht die Position einher, sich von der Verantwortung und Beteiligung an einem ge-

sellschaftlich mitgetragenen Phänomen wie dem Nationalsozialismus ›freisprechen‹ zu können.

In gegenwärtigen Diskursen zeigt sich dieser Freispruch in indirektem Bezug und neuer Gestalt in

dem Einfordern und Beanspruchen eines ›Rechts‹, auch als Deutsche_r in gleicher Weise patrio-

tisch sein zu dürfen. Ferner wurde und wird der Vorwurf einer sog. Kollektivschuld insbesondere

in konservativen bis rechtsextremen Argumentationsmustern angewendet und die Behauptung

vertreten, dass das deutsche Volk aufgrund des Nationalsozialismus und insbesondere der Sho-

ah ›leide‹. In dieser Umkehrung der Verhältnisse zeigt sich das Motiv einer Täter-Opfer-Umkehr,

die das Leid auf Seiten der Täter_innen und der nachfolgenden Generationen verortet (vgl. u.a.

Messerschmidt 2007a, S. 53).

14 Nach Astrid Messerschmidt lassen sich »Opfer- und Widerstandszentrierung […] als Distanzie-

rungsformen von Täterschaft beschreiben (2015b, S. 42).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Die Anderen ge-brauchen

pädagogischer Arbeit und Ansätze historisch-politischer Bildung deutlich. Die institu-

tionalisierte Landschaft verschiedener gedenkstättenpädagogischer Zugänge (vgl. u.a.

Gryglewski/Haug et al. 2015; Thimm/Kößler et al. 2010) sind angesichts dieser Verein-

nahmungen und Besetzungen neben gesamtgesellschaftlichen Debatten und Bündnis-

politiken herausgefordert, erstarkende geschichtsrevisionistische Positionen zu kon-

terkarieren und erinnerungspolitische Aneignungsstrategien rechter Diskurse zu de-

maskieren.

Unabgeschlossene Geschichte und verunsichernde Vermittlung

Geht Erinnerungmit einer Loslösung oder einemAbschluss der Geschichte einher, kann

Erinnerung zu einem »Verschwinden der Kritik« (Messerschmidt 2015b, S. 44) führen.

Eine kritische Auseinandersetzung mit der Vergangenheit wie der Gegenwart bleibt

versperrt. Die Möglichkeiten und Voraussetzungen einer Kritik werden im konsensuel-

len und abgeschlossenen Erinnern gewissermaßen ›konserviert‹. Erinnerungsformen,

die hingegen zu einer Auseinandersetzung anregen (können), zielen darauf ab, kei-

ne geschlossenen und leicht zugänglichen Bilder, Geschichten und eindeutiges Wissen

übermitteln zu wollen, kein vereinfachtes, direktes »Lernen aus der Geschichte« zu pro-

pagieren (vgl. Messerschmidt 2003, S. 227ff.). Ansätze, die ein solches Lernen aus der

Vergangenheit und Gegenwart postulieren, gehen von einem Übertrag und einer pro-

duktiven Bezugnahme des Geschehenen auf das gegenwärtige Geschehen aus, das in

dieser direkten und Gelingen versprechenden Antizipation jedoch einzuschränken ist.

Möglich und von hoher Bedeutung nicht nur für die Konzeption politischer Bildung

(vgl. Messerschmidt 2016c) ist hingegen eine selbst-reflexive Auseinandersetzung mit

der Frage der Vermittlung von Geschichte. So ließe sich – wenn überhaupt – gewisser-

maßen aus der Beobachtung zweiter Ordnung, also aus der Vermittlung der Geschichte

lernen. Hier zeigt sich in allzu deutlicher Art und Weise die konstitutive Verschrän-

kung von Vergangenheits- und Gegenwartsbezug in der Auseinandersetzung mit dem

Nationalsozialismus. Besondere Aufmerksamkeit widmet Astrid Messerschmidt den

Vermittlungs- und Erinnerungsdiskursen in Bezug auf den Nationalsozialismus und

die Shoah. Die im Zuge der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus in der

Gedenkstättenpädagogik oftmals zitierte ForderungTheodor W. Adornos, »daß Ausch-

witz nicht noch einmal sei« (1971, S. 88), begegnet Astrid Messerschmidt mit Skepsis.

Angesichts der Singularität nationalsozialistischer Verbrechen ist eine ›Wiederholung‹

der Shoah unmöglich. Zudem übt die Autorin Kritik an der Interpretation der Aussage

Theodor W. Adornos, die in der mehrheitlichen Rezeption einer Verkürzung unterliegt,

da die »Selbstverunsicherung, die Adorno in diesem Vortrag formuliert, ausgeblendet

[wird], wodurch ein Anknüpfungspunkt für eigenes Denken verloren geht« (Messer-

schmidt 2015b, S. 38). Gerade die eigene, sich selbst befragende Denkarbeit könnte je-

doch zu einer Auseinandersetzung mit der Shoah und dem Nationalsozialismus füh-

ren, die keine Antwort und keine Beruhigung im Sinne eines Abschlusses kennt. Dar-

über hinaus erscheint der zitierte Satz Theodor W. Adornos für Teilnehmer_innen von

Angeboten politischer Bildungsarbeit problematisch, da diese »nicht davon überzeugt

werden [müssen], dass Auschwitz nicht noch einmal sein sollte, es sei denn, es würde

ihnen ein politisch-moralisches Defizit unterstellt« (Messerschmidt 2015b, S. 38) oder

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 41

aber die Erwartung vertreten, durch pädagogische Intervention ließe sich moralisches

Denken und Urteilsvermögen unmittelbar erwirken. Auch eine Form der Erinnerung

und Thematisierung der Shoah und des Nationalsozialismus, die die unvorstellbare

Grausamkeit und Unmenschlichkeit der Verbrechen betonen und von den anderen eine

moralische Verurteilung erwarten lassen, können zu einem Konsens der Verurteilung

führen, sodass »die Orientierung am Nie-wieder-Imperativ entgegen der engagierten

Absicht zu einer Beruhigungsformel werden [kann]« (Messerschmidt 2015b, S. 38f.), zu

einer »moralpädagogischen Selbstbestätigung« (Messerschmidt 2015a, S. 1).

Es ist jedoch gerade das Verunsichernde und Beunruhigende im eigenen Denken

und Handeln, das in der Auseinandersetzung mit den Verbrechen des Nationalsozialis-

mus15 als Ausgangspunkt einer (selbst-)kritischen Bildungsarbeit fungieren kann. Ein

dahingehendes Verständnis von Zeitgeschichte kennzeichnet einen auf Unabgeschlos-

senheit ausgerichteten Umgang mit Vergangenheit, der weder versucht, diese unge-

brochen auf das Heute zu beziehen, noch vergangene Ereignisse in eine unberührba-

re Vergangenheit zu verweisen oder diese angesichts gegenwärtiger Unterdrückungs-

und Verfolgungsprozesse zu nivellieren und/oder zu vergleichen. Fokussiert wird hin-

gegen ein Umgangmit der Vergangenheit, durch den beispielsweise »historische Kenn-

zeichnungen auf die Beziehungen zwischen Vergangenheit und Gegenwart aufmerk-

sam [machen] und [eine] Auseinandersetzung mit diesen Beziehungen in Bewegung

bringen [können]« (Messerschmidt 2009, S. 143). So kann »kritische Erinnerungsbil-

dung […] keine ungebrochenen Beziehungen zwischen den NS-Verbrechen und der Ge-

genwart herstellen, jedoch auf Verwandtschaften zu heutigemDenken und heutigen ge-

sellschaftlichen Praktiken aufmerksam machen« (2015b, S. 45f.). Astrid Messerschmidt

spricht hier von einer Gegenwärtigkeit der Nachwirkungen des Nationalsozialismus »in

Bezug […] auf Denkweisen, Gesellschafts- und Selbstbilder« (2013, S. 16). Zugleich ver-

weist die Autorin auf die Gebrochenheit dieser Gegenwärtigkeit (vgl. ebd.). Demzufolge

hängt die Frage, »[w]elche Muster für das Denken in hierarchischen Ungleichwertig-

keitsvorstellungen heute zur Verfügung stehen, […] davon ab, wie der überlieferte Ras-

sismus, Antisemitismus, klassenbezogene Abwertungen oder Vorstellungen von mehr

oder weniger wertvollem Leben bearbeitet worden sind und gegenwärtig bearbeitbar

werden« (Messerschmidt 2015a, S. 5). Dabei erscheint die Thematisierung von »Ver-

wandtschaften zu heutigemDenken und zu heutigen gesellschaftlichen Praktiken«, wie

beispielsweise vorherrschende »[a]bstammungsbezogene nationale Selbstbilder«, »Kör-

pernormen und Nützlichkeitsvorstellungen« (Messerschmidt 2015b, S. 46) gerade für

eine Analyse ökonomisierter und rassifizierter Gegenwartsdiskurse über migrierte und

geflüchtete Personen ebenso aktuell wie relevant, da hierin die Frage, welches Leben als

(überlebens-)lebenswertes und lebenswürdiges gilt, allzu offenkundig verhandelt wird.

Auch die Frage, welche Toten und welche Tode als öffentlich zu betrauernde und zu

15 In der gegenwärtigen Diskussionwird im Zuge der vergleichenden Genozidforschung die Singula-

rität des Nationalsozialismus weder bestritten, noch aufgehoben. Jedoch existieren zunehmend

Ansätze, die den Völkermord an den Nama und Herero durch deutsche Kolonialmächte im dama-

ligen Südwestafrika, dem heutigen Namibia, und den Völkermord an den Armenier_innen und

weitere Verbrechen gegen die Menschlichkeit als Genozid bezeichnen und strukturelle Gemein-

samkeiten, aber auch Unterschiede zu der Shoah herausarbeiten (vgl. Benz 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Die Anderen ge-brauchen

erinnernde gelten, ist hierbei zentral, enthält die Trauer zugleich immer auch ein po-

litisches Moment von Sichtbarkeit, Erinnerbarkeit und gesellschaftlich transportierten

Wertigkeiten, die im Prozess des öffentlich und kollektiv geteilten Trauens artikuliert

oder aber auch im Erinnern und Trauern verwehrt bleiben (vgl. Butler 2009; 2012).

Eine ›Beziehungsarbeit‹ von Vergangenheit und Gegenwart ermöglicht und eröffnet

»Rassismusthematisierungen in der Gegenwart« (Messerschmidt 2015a, S. 5) in Form

eines reflexiven Bezugs zum Heute wie zum Gestern. Dabei ist die Spezifik der dama-

ligen Zeit und der damaligen Ereignisse ebenso zu berücksichtigten, wie gegenwärtige

politische und soziale Ungleichheitsverhältnisse als Gegenstände kritischer Auseinan-

dersetzung zu tangieren sind. Durch diesen Zugang erscheint Zeitgeschichte16 nicht

nur aufgrund ihrer Verortung in der neueren Geschichte und des damit erzeugten Ein-

drucks der Nähe und größeren Unmittelbarkeit zu der Gegenwart als »[u]nabgeschlos-

sene Geschichte und diskontinuierliche Gegenwart« (vgl. Messerschmidt 2009, S. 60),

die sich einer ›Aufarbeitung‹ oder gar eine ›Vergangenheitsbewältigung‹, wie sie insbe-

sondere im Zuge der deutschen Geschichte – gemeint ist dabei v.a. explizit oder impli-

zit der Nationalsozialismus – vertreten oder gar gefordert wird (vgl. kritisch Assmann

2013, S. 42ff.), entzieht und konstitutiv entziehenmuss.Der Entzug und die Unbezähm-

barkeit des Gewesenen widerstrebt einer Aneignungsform, die auf Klarheit, Abschluss

und die Dinge durchdringendem Verstehen zielt oder aber – im gleichen Muster, je-

doch mit umgekehrten Vorzeichen – im Sinne eines nostalgisierenden oder aber mah-

nenden, erschreckten ›Blicks zurück‹ in Erinnerung gerufen wird. Das erschreckte und

erschreckende Zurückblicken ist insofern zu problematisieren, da eine solche Denk-

praxis Gefahr läuft, der Illusion Folge zu leisten, dass Geschehenes durch diese Praxis

»Wieder-gut-gemacht-werden-Kann« (vgl. ebd., S. 60).

Das ›post‹ als analytischer Vergangenheits- und Gegenwartsbezug

Im Anschluss an diese zeitgeschichtliche, auf (Dis-)Kontinuitäten und geschichtliche

Unabgeschlossenheit charakterisierte Perspektive kann von einer »postnationalsozia-

listischen Gesellschaft« gesprochen werden (vgl. Messerschmidt 2007a). Das vorange-

stellte »Partikel ›post‹ [markiert], dass etwas zwar vergangen und doch nicht vorüber

ist« (ebd., S. 49) und ist als analytische Perspektive postkolonialenTheoriedebatten ent-

lehnt. In seinem Aufsatz »Wann war der Postkolonialismus« wendet sich Stuart Hall

(1997c) gegen verkürzte Verständnisse des Begriffs Postkolonialismus, die diesen als Er-

fassungsparameter für präzise Bestimmungsversuche von Vergangenheit und Gegen-

wart des Kolonialismus deuten (Hall 1997c, S. 227). Ein postkolonial orientiertes Den-

ken, für das Stuart Hall plädiert, verfolgt jedoch weder den Anspruch, die Herrschafts-

verhältnisse und die Zeit des Kolonialismus exakt datierbar zu machen, noch deren

ungebrochenes Fortdauern in aktuellen politischen Systemen und Regimen zu konsta-

tieren oder aber die Beendigung kolonialer Strukturen zu postulieren. Die Program-

matik eines postkolonialen Denkens lässt sich vielmehr als ein »Denken an der Gren-

ze« (Hall 1997c, S. 219) umschreiben. Es charakterisiert ein Denken, das den Prozess

des »›doppelte[n] Einschreiben[s]‹ (double inscription), das über das klar geschiedene

16 Eine Einführung in die deutsche Zeitgeschichte nach 1945 bietet Gabriele Metzler (2004).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 43

Innen-Außen-Territorium des Kolonialsystems hinausführt« (Hall 1997c, S. 227), fokus-

siert und dies nicht forciert, um die dem Kolonialismus eingeschriebene Trennung des

Innen und Außen zu nivellieren, noch deren tiefgreifende Bedeutung für kolonialisie-

rende und ehemals kolonialisierte Gesellschaften damals wie heute in Abrede zu stellen.

Eine postkoloniale Perspektive fasst hingegen

»›Kolonialisation‹ als Teil eines imWesentlichen transnationalen und transkulturellen,

›globalen‹ Prozess neu – und bewirkt ein von Dezentrierung, Diaspora-Erfahrung oder

›Globalität‹ geprägtes Umschreiben der früheren imperialen Großgeschichtenmit der

Nation als Zentrum. Sein theoretischer Nutzen liegt demnach genau in seiner Ableh-

nungder Perspektive des ›hier‹ und ›dort‹, ›damals‹ und ›heute‹, ›Inland‹ und ›Ausland‹«

(Hall 1997c, S. 227).

So ist »›der Kolonialismus‹ nicht tot, denn er lebt in seinen Nachwirkungen weiter«

(1997c, S. 229), wie Stuart Hall weiter betont.17 Mit dieser theoretischen Perspektive auf

Zeitlichkeit und die Komplexität nachwirkender Effekte politisch-formal beendeter ko-

lonialer Herrschaft tritt ein postkoloniales Denken an, die Unabgeschlossenheit von

Strukturen im Hinblick auf ihre formale, wie ihre reale (Fort-)Wirksamkeit zu fassen

und damit auch die konstitutive Verwobenheit der ehemals kolonialisierenden wie der

kolonialisierten Gesellschaften in der Gegenwart in ihren höchst unterschiedlichen Ef-

fekten zu deuten (vgl. ebd., S. 226).

Astrid Messerschmidt bezieht sich auf dieses theoretische Hintergrundverständ-

nis des ›post‹ für eine Bezeichnung der deutschen Gesellschaft als postnationalsozia-

listisch und macht mit dieser Begriffsanwendung darauf aufmerksam, dass Nachwir-

kungen des Nationalsozialismus auch prägenden Einfluss auf »gegenwärtigeWelt- und

Menschenbilder« (2011, S. 60) besitzen. Formen sekundären Antisemitismus18 zeugen

hiervon ebenso wie Rassismus und Postkolonialismus, die nicht nur der Vergangenheit

angehören, sondern gegenwärtige gesellschaftliche Kräfteverhältnisse mit geformt ha-

ben. Sie sind in der Gegenwart in ihren aktuellen Erscheinungsformen zu lesen, ohne

sie auf die Vergangenheit zu reduzieren noch zu versäumen, ihre Aktualität imHinblick

17 Wie konkrete Formen derartige, postkoloniale Nachwirkungen anehmen, ist eine theoretisch wie

empirisch ebenso relevante wie anspruchsvolle Frage. Kien Nghi Ha (2004a) hat mit seiner post-

kolonialen Analyse der Arbeitsmigrationspolitik in der Bundesrepublik Deutschland eine Arbeit

vorgelegt, die eine mögliche Konkretisierung für den bundesdeutschen Kontext darstellt.

18 Der Begriff des sekundären Antisemitismus bezieht sich auf eine Erscheinungsform des Antisemi-

tismus ›nach Ausschwitz‹, der zentral über eine »Täter-Opfer-Umkehr« (Messerschmidt 2015d, S. 2)

arbeitet, indem zur eigenen Schuldabwehr die Opferposition von deutschen und nicht jüdischen

Menschen beansprucht und vereinnahmt wird. Auch im Zuge der sog. Schlussstrichdebatte grei-

fen Elemente eines sekundären Antisemitismus, indem gefordert wird, die Geschichte – gemeint

ist hier der Nationalsozialismus und die Shoah – ›ruhen‹ zu lassen und zu einem Abschluss in

der gegenwärtigen Auseinandersetzung zu bringen. Sekundäre Antisemitismusformen artikulie-

ren sich im Gegenwartsdiskurs darüber hinaus unter dem Deckmantel einer ›Israelkritik‹ in Form

eines israelbezogenen Antisemitismus, indem in pauschalisierender Weise Gleichsetzungen von

Staat und Jüdischsein vorgenommen werden. Diese radikale Kritik an staatlichen Politiken mün-

det dabei nicht selten in die Absprache des Existenzrechts Israels und zieht Vergleiche zwischen

der israelischen Siedlungspolitik gegenüber Palästinenser_innen und der nationalsozialistischen

Politik gegenüber jüdischen Menschen (vgl. Wetzel 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Die Anderen ge-brauchen

auf strukturelle Kontinuitäten zu analysieren. Somachen »Versuche, die NS-Geschichte

abzuschließen, indem die in der Öffentlichkeit praktizierte Erinnerung daran als be-

sonders erfolgreich repräsentiert wird«, auf eine Diskontinuität aufmerksam, die zu-

gleich den »Ausgangspunkt für den Ansatz [bilden], von einer postnationalsozialistischen

Gesellschaft zu sprechen [Hervorhebung im Original]« (Messerschmidt 2009, S. 144).

2.5 ›Gastarbeit‹ im Kontext postnationalsozialistischer Nachwirkungen

Neben der Abwehr der Erinnerung an den Nationalsozialismus markiert das Sprechen

über Rassismus in Deutschland einen neuralgischen Punkt, da »Rassismus an die his-

torische Erscheinungsform der nationalsozialistischen Rassenpolitik gebunden wird,

von der keiner behaupten kann, sie wäre nach wie vor wirksam« (Messerschmidt 2011,

S. 59). Dieser gesellschaftlich fundierte und etablierte Abwehrmechanismus erlaubt es

auch, gegenwärtige wie historische Rassismen in der Bekundung und Beteuerung, eine

gute, ja beispielhaft lehrreiche ›Aufarbeitung‹ der eigenen Geschichte zu praktizieren,

als abgeschlossene ›Projekte‹ in die ›bewältigte‹ Vergangenheit zu verweisen (vgl. Kou-

rabas 2019, S. 7f.; Messerschmidt 2010). Rassistische und (post-)koloniale Strukturen,

die dieMigrationsgeschichte wie die Arbeitsmarktpolitik Deutschlands konstitutivmit-

geprägt haben (vgl. Ha 2003; 2007b), werden durch eine Betrachtung, die Menschen

primär als Produktivkräfte für die deutsche Wirtschaft versteht, wie durch eine Per-

spektive, die die deutsche (Migrations-)Geschichte ab 1955 als eine Form geschichts-

losen Vakuums (vgl. Castro Varela 2009) oder als unproblematische Rekrutierung von

temporären, ›arbeitenden Gästen‹ beschreibt, ausgeblendet und in ihren Kontinuitä-

ten negiert. Eine rassismustheoretische Perspektive auf ›Gastarbeit‹ wendet sich die-

ser Vergangenheitsverortung von Rassismus zu und fokussiert das »Beziehungsgeflecht

zwischen Vergangenheit und Gegenwart« (Messerschmidt 2007a, S. 49). Das Paradig-

ma der »Unabgeschlossenheit des geschichtlich Gewesenen und Diskontinuitäten in

den Prozessen der Aneignungen von Vergangenheit als erinnerte Geschichte« (Messer-

schmidt 2007a, S. 49) sind somit leitende Rahmungen für einen analytischen Zugang

zu Vergangenheit und Gegenwart der Bundesrepublik Deutschland, die es im Hinblick

auf »Nachwirkungen und widersprüchliche Aneignungen der Geschichte« (ebd.) zu be-

fragen gilt.

Rassistischer Ein- und Ausschluss in der ›Volksgemeinschaft‹ des Nationalsozialismus

Die Herausbildung der ›Volksgemeinschaft‹ konstituierte im Nationalsozialismus eines

der primären Ziele, das durch die Inklusion aller ›Volkszugehörigen‹ angestrebt wur-

de. So sollte »[d]as ›deutsche Volk‹ – und längerfristig die ›Gemeinschaft der germani-

schen Völker‹ in Europa – […] vor der ›biologischen Gefahr‹ geschützt werden, die von

›artfremden‹ oder ›rassisch minderwertigen‹ Menschen ausgingen« (Heinemann 2003,

S. 559). Rassistische Praktiken der Bestimmung in Form von ›Musterungen‹ von Men-

schen und ihren Körpern wurden auch im späteren Kriegsverlauf »trotz der desolaten

Lage an denmilitärischen Fronten« ausgeübt, um »unerwünschte ›fremdvölkische‹ oder

›artfremde‹ Menschen zu identifizieren und ihr ›Aufgehen im deutschen Volk‹ zu ver-

hindern« (ebd.). Damit verdeutlicht sich die herausragende Bedeutung dieser ideologi-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010 - am 14.02.2026, 14:34:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

