38

Die Anderen ge-brauchen

S.143fF.) als analytischer Zugang zur Verschrinkung von Vergangenheit und Gegen-
wart herangezogen, um >Gastarbeit< als durch gesellschaftliche Erinnerungsdiskurse
vermittelten Gegenstand herauszuarbeiten. Dabei wird zunichst ausfithrlicher auf
Erinnerungsformen mit Bezug auf den deutschen Vergangenheits- und Gegenwarts-
bezug eingegangen, die mafigeblich durch die (Nicht-)Auseinandersetzung mit dem
Nationalsozialismus gekennzeichnet sind.

2.4 »Kritik der Erinnerung« - Gedachtnis und Geschichte

In dem im Jahr 1950 auf Franzsisch und 1985 in deutscher Sprache erstmals erschiene-
nen, fir gedichtnistheoretische Forschungsarbeiten grundlegenden Werk »Das kollek-
tive Gedachtnis und seine sozialen Bedingungen« (2006) verweist Maurice Halbwachs
bereits im Titel auf das konstitutive Angewiesensein von Sozialitit als Bedingung fir
Erinnerung. Man erinnert sich, wie Michael C. Frank und Gabriele Rippl (2007, S. 17)
in Bezug auf Halbwachs fortfahren, niemals als isoliertes Individuum, sondern immer
als »Mitglied einer sozialen Gruppe, selbst wenn deren andere Mitglieder gerade nicht
anwesendx, insofern aber (re-)prisentiert sind, als wir die »weltanschaulichen Orien-
tierungsraster der Gruppe verinnerlicht haben und auf diese Weise ihren >Standpunkt«
einnehmenc. Ferner stellt Erinnern »immer eine aktive gedankliche Arbeit der Rekon-
struktion« dar, die vor dem Hintergrund, dem Wissen und dem Eingelassensein in die
Gegenwart zu verorten und damit keinesfalls als ein bloRes Sich-in-Erinnerung-Rufen
vergessener Aspekte zu begreifen ist (Frank/Rippl 2007, S. 17; vgl. Halbwachs 2006). Mit
diesen beiden kurzen Anmerkungen entfalten sich bereits zwei wesentliche Charakte-
ristika fiir ein Verstindnis von Erinnerung: die Dimension des Konstitutionsbezugs von
Vergangenheit und Gegenwart, der als herstellender Akt zu umreif3en ist, sowie das Mo-
ment von Kollektivitit, das der Sozialitit von Erinnerungen innewohnt und mit der Fra-
ge der Reprisentation des Kollektiven im Prozess des Erinnerns verbunden ist. Dieses
konstitutive Moment jeglicher Erinnerung - ihr Angewiesen-Sein auf etwas kollektiv
Geteiltes — verdeutlicht die gesellschaftliche Vermitteltheit von Erinnerungsprozessen
(vgl. Assmann/Frevert 1999, S. 37).

»Are all uses of the past permissible?«, fragt Tzvetan Todorov in seiner Abhandlung
»Hope and Memory. Lessons from the Twentieth Century, in der er sich mit dem To-
talitarismus des 20. Jahrhunderts auseinandersetzt (2003, S. 3). Der Autor berithrt mit
seiner Frage die Instrumentalisierbarkeit von Geschichte, oder anders ausgedriickt: Er
stellt die Frage nach den Machtwirkungen, die vom Erzidhlen und Rekonstruieren der
Vergangenheit und dem Erinnern an sie ausgehen. Erinnerungsdiskurse sind daher
fir die zugrunde liegende Studie hinsichtlich des Aspekts von Interesse, welche Er-
zihlungen, Bilder, Wissen und Wahrheiten von ihnen ausgehen, da »[jledes historische
Erinnern [..] den Aneignungsformen und -interessen derer ausgesetzt [ist], die Ge-
schichte rekonstruieren, sichtbar machen und ins Gedichtnis rufen« (Messerschmidt
2009, S. 175). Astrid Messerschmidst stellt sich dieser Frage vor allem im Hinblick auf die
Vergangenheits- und Gegenwartsbeziige des Nationalsozialismus in Deutschland, die
sich fiir die Autorin »insbesondere am Umgang mit dem Begrift Krieg verdeutlichen,
der im kommunikativen Gedichtnis der Bundesrepublik bis heute vereindeutigt wird,

14.02.2026, 14:34:18. Op



https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Wann war >Gastarbeit<? Erinnerung und Zeitgeschichte

um eine Opfererzihlung der nicht verfolgten Deutschen zu formulieren« (2015b, S. 42).
Diese Form der erinnernden Narration kann als Abwehrmuster im Sinne einer »Tdter-
Opfer-Umkehr« (Messerschmidt 2008b, S. 48; vgl. auch 2010, S. 52f.) gefasst werden,
die wiederum als Antwort auf die sog. Schuldfrage™ gelesen werden kann und die diese
durch die Betonung und Rede vom »Opferstatus<* zu beenden sucht. Eine selbstreflexi-
ve und differenzierte Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus wird dadurch
gerade auf Seite der Titer_innen und Nachfahren auf Seiten der Titer_innen verhin-
dert. So kommt es in Erinnerungsdiskursen und im kollektiven Gedichtnis auch zu
einer sekundiren Form der Verharmlosung und der symbolischen wie auch der mate-
riellen Entrechtung insbesondere der Unterdriickten und Ermordeten, was verdeutlicht
»[wlie politisch Erinnerung selbst strukturiert ist« (Messerschmidt 2015b, S. 42).

Auch den zu verzeichnenden Aufstieg der »Erinnerungskultur« nach 1990, die als
»Modus des Geschichtsbezugs zu einem staatstragenden Element im Selbstverstind-
nis der Bundesrepublik Deutschland« avanciert ist (Messerschmidt 2015b, S. 44) und
breiten politischen wie gesellschaftlichen Konsens genief3t, kann vor diesem Hinter-
grund nicht mit ungebrochener Bejahung begegnet werden. Dem im Zuge des cul-
tural turn ausgeldsten »Erinnerungsboome« (Frevert 2003) ist insofern mit Skepsis zu
begegnen, da er sich grofitenteils in der kollektiv verurteilten »monstrésen Gewaltge-
schichte« des Nationalsozialismus bewegt und oftmals im Sinne einer impliziten Be-
stitigung der Gegenwart erfolgt, die in Kontrastierung der Shoah und des National-
sozialismus »heil, friedlich und gerecht« erscheint, ja geradezu erscheinen muss (vgl.
Messerschmidt 2015b, S. 45). Gerade die Gedenkstittenpidagogik liuft damit (unin-
tendiert) Gefahr, »die zutiefst beunruhigenden Orte zu Plitzen einer gesellschaftlichen
Selbstbestitigung« werden zu lassen, indem diese als »Kontrastfolien zur gegenwir-
tigen Gesellschaft betrachtet und unter dieser kontrastierenden Perspektive besucht«
werden (ebd. S. 45). Eine derartige (Ab-)Trennung der Shoah und des Nationalsozials-
mus fingiert eine >Ablosungs, vielleicht sogar >Losung« der Vergangenheit und ihrer Ge-
schichte. Zugleich machen insbesondere die gegenwartsbezogenen Vereinnahmungen
des Nationalsozialismus und der Shoah durch rechtsextreme, identitire und rechts-
populistische Personen, Parteien und Publikationen die Notwendigkeit gedenkstatten-

13 Debatten, inwiefern es eine Kollektivschuld an den Verbrechen des Nationalsozialismus gegeben
hat und prinzipiell geben kann, wurden und werden gefiihrt. Bis heute hilt sich neben kritischen
Stimmen auch die Position, dass es etwas wie einens>Freispruch<all derjenigen gebe, die nicht ex-
plizit, nachweisbar und systematisch an der Verfolgung und Ermordung von Menschen mitgewirkt
haben. Damit geht die Position einher, sich von der Verantwortung und Beteiligung an einem ge-
sellschaftlich mitgetragenen Phianomen wie dem Nationalsozialismus >freisprechen<zu kénnen.
In gegenwartigen Diskursen zeigt sich dieser Freispruch in indirektem Bezug und neuer Cestalt in
dem Einfordern und Beanspruchen eines sRechtss, auch als Deutsche_r in gleicher Weise patrio-
tisch sein zu dirfen. Ferner wurde und wird der Vorwurf einer sog. Kollektivschuld insbesondere
in konservativen bis rechtsextremen Argumentationsmustern angewendet und die Behauptung
vertreten, dass das deutsche Volk aufgrund des Nationalsozialismus und insbesondere der Sho-
ah>sleide«. In dieser Umkehrung der Verhaltnisse zeigt sich das Motiv einer Tater-Opfer-Umkehr,
die das Leid auf Seiten der Tater_innen und der nachfolgenden Generationen verortet (vgl. u.a.
Messerschmidt 2007a, S. 53).

14 Nach Astrid Messerschmidt lassen sich »Opfer- und Widerstandszentrierung [..] als Distanzie-
rungsformen von Taterschaft beschreiben (2015b, S. 42).

14.02.2026, 14:34:18. Op

39


https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Die Anderen ge-brauchen

pidagogischer Arbeit und Ansitze historisch-politischer Bildung deutlich. Die institu-
tionalisierte Landschaft verschiedener gedenkstittenpidagogischer Zuginge (vgl. u.a.
Gryglewski/Haug et al. 2015; Thimm/Kof3ler et al. 2010) sind angesichts dieser Verein-
nahmungen und Besetzungen neben gesamtgesellschaftlichen Debatten und Biindnis-
politiken herausgefordert, erstarkende geschichtsrevisionistische Positionen zu kon-
terkarieren und erinnerungspolitische Aneignungsstrategien rechter Diskurse zu de-
maskieren.

Unabgeschlossene Geschichte und verunsichernde Vermittlung

Geht Erinnerung mit einer Loslosung oder einem Abschluss der Geschichte einher, kann
Erinnerung zu einem »Verschwinden der Kritik« (Messerschmidt 2015b, S. 44) fithren.
Eine kritische Auseinandersetzung mit der Vergangenheit wie der Gegenwart bleibt
versperrt. Die Moglichkeiten und Voraussetzungen einer Kritik werden im konsensuel-
len und abgeschlossenen Erinnern gewissermaflen >konserviert«. Erinnerungsformen,
die hingegen zu einer Auseinandersetzung anregen (kdnnen), zielen darauf ab, kei-
ne geschlossenen und leicht zuginglichen Bilder, Geschichten und eindeutiges Wissen
iibermitteln zu wollen, kein vereinfachtes, direktes »Lernen aus der Geschichte« zu pro-
pagieren (vgl. Messerschmidt 2003, S. 227ff.). Ansitze, die ein solches Lernen aus der
Vergangenheit und Gegenwart postulieren, gehen von einem Ubertrag und einer pro-
duktiven Bezugnahme des Geschehenen auf das gegenwirtige Geschehen aus, das in
dieser direkten und Gelingen versprechenden Antizipation jedoch einzuschrinken ist.
Moglich und von hoher Bedeutung nicht nur fiir die Konzeption politischer Bildung
(vgl. Messerschmidt 2016c) ist hingegen eine selbst-reflexive Auseinandersetzung mit
der Frage der Vermittlung von Geschichte. So lief3e sich — wenn iiberhaupt — gewisser-
maflen aus der Beobachtung zweiter Ordnung, also aus der Vermittlung der Geschichte
lernen. Hier zeigt sich in allzu deutlicher Art und Weise die konstitutive Verschrin-
kung von Vergangenheits- und Gegenwartsbezug in der Auseinandersetzung mit dem
Nationalsozialismus. Besondere Aufmerksamkeit widmet Astrid Messerschmidt den
Vermittlungs- und Erinnerungsdiskursen in Bezug auf den Nationalsozialismus und
die Shoah. Die im Zuge der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus in der
Gedenkstittenpidagogik oftmals zitierte Forderung Theodor W. Adornos, »dafd Ausch-
witz nicht noch einmal sei« (1971, S. 88), begegnet Astrid Messerschmidt mit Skepsis.
Angesichts der Singularitit nationalsozialistischer Verbrechen ist eine sWiederholung«
der Shoah unméglich. Zudem iibt die Autorin Kritik an der Interpretation der Aussage
Theodor W. Adornos, die in der mehrheitlichen Rezeption einer Verkiirzung unterliegt,
da die »Selbstverunsicherung, die Adorno in diesem Vortrag formuliert, ausgeblendet
[wird], wodurch ein Ankniipfungspunkt fiir eigenes Denken verloren geht« (Messer-
schmidt 2015b, S. 38). Gerade die eigene, sich selbst befragende Denkarbeit konnte je-
doch zu einer Auseinandersetzung mit der Shoah und dem Nationalsozialismus fith-
ren, die keine Antwort und keine Beruhigung im Sinne eines Abschlusses kennt. Dar-
itber hinaus erscheint der zitierte Satz Theodor W. Adornos fiir Teilnehmer_innen von
Angeboten politischer Bildungsarbeit problematisch, da diese »nicht davon iiberzeugt
werden [miissen], dass Auschwitz nicht noch einmal sein sollte, es sei denn, es wiirde
ihnen ein politisch-moralisches Defizit unterstellt« (Messerschmidt 2015b, S. 38) oder

14.02.2026, 14:34:18. Op



https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Wann war >Gastarbeit<? Erinnerung und Zeitgeschichte

aber die Erwartung vertreten, durch pidagogische Intervention liefde sich moralisches
Denken und Urteilsvermégen unmittelbar erwirken. Auch eine Form der Erinnerung
und Thematisierung der Shoah und des Nationalsozialismus, die die unvorstellbare
Grausambkeit und Unmenschlichkeit der Verbrechen betonen und von den anderen eine
moralische Verurteilung erwarten lassen, konnen zu einem Konsens der Verurteilung
fithren, sodass »die Orientierung am Nie-wieder-Imperativ entgegen der engagierten
Absicht zu einer Beruhigungsformel werden [kann]« (Messerschmidt 2015b, S. 38f)), zu
einer »moralpiddagogischen Selbstbestitigung« (Messerschmidt 2015a, S. 1).

Es ist jedoch gerade das Verunsichernde und Beunruhigende im eigenen Denken
und Handeln, das in der Auseinandersetzung mit den Verbrechen des Nationalsozialis-
mus® als Ausgangspunkt einer (selbst-)kritischen Bildungsarbeit fungieren kann. Ein
dahingehendes Verstindnis von Zeitgeschichte kennzeichnet einen auf Unabgeschlos-
senheit ausgerichteten Umgang mit Vergangenheit, der weder versucht, diese unge-
brochen auf das Heute zu beziehen, noch vergangene Ereignisse in eine unberithrba-
re Vergangenheit zu verweisen oder diese angesichts gegenwirtiger Unterdriickungs-
und Verfolgungsprozesse zu nivellieren und/oder zu vergleichen. Fokussiert wird hin-
gegen ein Umgang mit der Vergangenheit, durch den beispielsweise »historische Kenn-
zeichnungen auf die Beziehungen zwischen Vergangenheit und Gegenwart aufmerk-
sam [machen] und [eine] Auseinandersetzung mit diesen Beziehungen in Bewegung
bringen [kénnen]« (Messerschmidt 2009, S. 143). So kann »kritische Erinnerungsbil-
dung [..] keine ungebrochenen Beziehungen zwischen den NS-Verbrechen und der Ge-
genwart herstellen, jedoch auf Verwandtschaften zu heutigem Denken und heutigen ge-
sellschaftlichen Praktiken aufmerksam machen« (2015b, S. 45f.). Astrid Messerschmidt
spricht hier von einer Gegenwartigkeit der Nachwirkungen des Nationalsozialismus »in
Bezug [..] auf Denkweisen, Gesellschafts- und Selbstbilder« (2013, S. 16). Zugleich ver-
weist die Autorin auf die Gebrochenheit dieser Gegenwirtigkeit (vgl. ebd.). Demzufolge
hingt die Frage, »[wlelche Muster fiir das Denken in hierarchischen Ungleichwertig-
keitsvorstellungen heute zur Verfiigung stehen, [..] davon ab, wie der iiberlieferte Ras-
sismus, Antisemitismus, klassenbezogene Abwertungen oder Vorstellungen von mehr
oder weniger wertvollem Leben bearbeitet worden sind und gegenwirtig bearbeitbar
werden« (Messerschmidt 20152, S.5). Dabei erscheint die Thematisierung von »Ver-
wandtschaften zu heutigem Denken und zu heutigen gesellschaftlichen Praktiken«, wie
beispielsweise vorherrschende »[a]bstammungsbezogene nationale Selbstbilder«, »Kér-
pernormen und Nittzlichkeitsvorstellungen« (Messerschmidt 2015b, S. 46) gerade fur
eine Analyse 6konomisierter und rassifizierter Gegenwartsdiskurse iiber migrierte und
gefliichtete Personen ebenso aktuell wie relevant, da hierin die Frage, welches Leben als
(itberlebens-)lebenswertes und lebenswiirdiges gilt, allzu offenkundig verhandelt wird.
Auch die Frage, welche Toten und welche Tode als 6ffentlich zu betrauernde und zu

15 Inder gegenwartigen Diskussion wird im Zuge der vergleichenden Cenozidforschung die Singula-
ritdt des Nationalsozialismus weder bestritten, noch aufgehoben. Jedoch existieren zunehmend
Ansatze, die den Volkermord an den Nama und Herero durch deutsche Kolonialméachte im dama-
ligen Stidwestafrika, dem heutigen Namibia, und den Vélkermord an den Armenier_innen und
weitere Verbrechen gegen die Menschlichkeit als Genozid bezeichnen und strukturelle Gemein-
samkeiten, aber auch Unterschiede zu der Shoah herausarbeiten (vgl. Benz 2010).

14.02.2026, 14:34:18. Op

41


https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Die Anderen ge-brauchen

erinnernde gelten, ist hierbei zentral, enthilt die Trauer zugleich immer auch ein po-
litisches Moment von Sichtbarkeit, Erinnerbarkeit und gesellschaftlich transportierten
Wertigkeiten, die im Prozess des 6ffentlich und kollektiv geteilten Trauens artikuliert
oder aber auch im Erinnern und Trauern verwehrt bleiben (vgl. Butler 2009; 2012).
Eine>Beziehungsarbeit«von Vergangenheit und Gegenwart ermdglicht und eréffnet
»Rassismusthematisierungen in der Gegenwart« (Messerschmidt 2015a, S. 5) in Form
eines reflexiven Bezugs zum Heute wie zum Gestern. Dabei ist die Spezifik der dama-
ligen Zeit und der damaligen Ereignisse ebenso zu beriicksichtigten, wie gegenwirtige
politische und soziale Ungleichheitsverhiltnisse als Gegenstinde kritischer Auseinan-
dersetzung zu tangieren sind. Durch diesen Zugang erscheint Zeitgeschichte' nicht
nur aufgrund ihrer Verortung in der neueren Geschichte und des damit erzeugten Ein-
drucks der Nahe und gréleren Unmittelbarkeit zu der Gegenwart als »[ulnabgeschlos-
sene Geschichte und diskontinuierliche Gegenwart« (vgl. Messerschmidt 2009, S. 60),
die sich einer >Aufarbeitung« oder gar eine >Vergangenheitsbewiltigungs, wie sie insbe-
sondere im Zuge der deutschen Geschichte — gemeint ist dabei v.a. explizit oder impli-
zit der Nationalsozialismus — vertreten oder gar gefordert wird (vgl. kritisch Assmann
2013, S. 42ff.), entzieht und konstitutiv entziehen muss. Der Entzug und die Unbezihm-
barkeit des Gewesenen widerstrebt einer Aneignungsform, die auf Klarheit, Abschluss
und die Dinge durchdringendem Verstehen zielt oder aber — im gleichen Muster, je-
doch mit umgekehrten Vorzeichen — im Sinne eines nostalgisierenden oder aber mah-
nenden, erschreckten >Blicks zuriick< in Erinnerung gerufen wird. Das erschreckte und
erschreckende Zuriickblicken ist insofern zu problematisieren, da eine solche Denk-
praxis Gefahr liuft, der Illusion Folge zu leisten, dass Geschehenes durch diese Praxis
»Wieder-gut-gemacht-werden-Kann« (vgl. ebd., S. 60).

Das »>post« als analytischer Vergangenheits- und Gegenwartshezug

Im Anschluss an diese zeitgeschichtliche, auf (Dis-)Kontinuititen und geschichtliche
Unabgeschlossenheit charakterisierte Perspektive kann von einer »postnationalsozia-
listischen Gesellschaft« gesprochen werden (vgl. Messerschmidt 2007a). Das vorange-
stellte »Partikel »post« [markiert], dass etwas zwar vergangen und doch nicht voriiber
ist« (ebd., S. 49) und ist als analytische Perspektive postkolonialen Theoriedebatten ent-
lehnt. In seinem Aufsatz »Wann war der Postkolonialismus« wendet sich Stuart Hall
(1997¢) gegen verkiirzte Verstindnisse des Begriffs Postkolonialismus, die diesen als Er-
fassungsparameter fiir prizise Bestimmungsversuche von Vergangenheit und Gegen-
wart des Kolonialismus deuten (Hall 1997¢, S. 227). Ein postkolonial orientiertes Den-
ken, fiir das Stuart Hall plidiert, verfolgt jedoch weder den Anspruch, die Herrschafts-
verhiltnisse und die Zeit des Kolonialismus exakt datierbar zu machen, noch deren
ungebrochenes Fortdauern in aktuellen politischen Systemen und Regimen zu konsta-
tieren oder aber die Beendigung kolonialer Strukturen zu postulieren. Die Program-
matik eines postkolonialen Denkens lisst sich vielmehr als ein »Denken an der Gren-
ze« (Hall 1997¢, S. 219) umschreiben. Es charakterisiert ein Denken, das den Prozess
des »doppelte[n] Einschreiben[s]« (double inscription), das tiber das klar geschiedene

16  Eine Einfithrung in die deutsche Zeitgeschichte nach 1945 bietet Gabriele Metzler (2004).

14.02.2026, 14:34:18. Op



https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Wann war >Gastarbeit<? Erinnerung und Zeitgeschichte

Innen-Aufien-Territorium des Kolonialsystems hinausfithrt« (Hall 1997¢, S. 227), fokus-
siert und dies nicht forciert, um die dem Kolonialismus eingeschriebene Trennung des
Innen und Aufien zu nivellieren, noch deren tiefgreifende Bedeutung fiir kolonialisie-
rende und ehemals kolonialisierte Gesellschaften damals wie heute in Abrede zu stellen.
Eine postkoloniale Perspektive fasst hingegen

»Kolonialisation<als Teil eines im Wesentlichen transnationalen und transkulturellen,
>globalen<Prozess neu—und bewirkt ein von Dezentrierung, Diaspora-Erfahrung oder
>Globalitdtc gepragtes Umschreiben der fritheren imperialen GroRgeschichten mit der
Nation als Zentrum. Sein theoretischer Nutzen liegt demnach genau in seiner Ableh-
nung der Perspektive des>hier<und>dort¢,>damals<und>heutes,>Inland<und >Ausland«
(Hall1997¢, S. 227).

So ist »der Kolonialismus< nicht tot, denn er lebt in seinen Nachwirkungen weiter«
(1997¢, S. 229), wie Stuart Hall weiter betont.”” Mit dieser theoretischen Perspektive auf
Zeitlichkeit und die Komplexitit nachwirkender Effekte politisch-formal beendeter ko-
lonialer Herrschaft tritt ein postkoloniales Denken an, die Unabgeschlossenheit von
Strukturen im Hinblick auf ihre formale, wie ihre reale (Fort-)Wirksamkeit zu fassen
und damit auch die konstitutive Verwobenheit der ehemals kolonialisierenden wie der
kolonialisierten Gesellschaften in der Gegenwart in ihren hochst unterschiedlichen Ef-
fekten zu deuten (vgl. ebd., S. 226).

Astrid Messerschmidt bezieht sich auf dieses theoretische Hintergrundverstind-
nis des »post« fiir eine Bezeichnung der deutschen Gesellschaft als postnationalsozia-
listisch und macht mit dieser Begriffsanwendung darauf aufmerksam, dass Nachwir-
kungen des Nationalsozialismus auch prigenden Einfluss auf »gegenwirtige Welt- und
Menschenbilder« (2011, S. 60) besitzen. Formen sekundiren Antisemitismus™ zeugen
hiervon ebenso wie Rassismus und Postkolonialismus, die nicht nur der Vergangenheit
angehoren, sondern gegenwirtige gesellschaftliche Krifteverhiltnisse mit geformt ha-
ben. Sie sind in der Gegenwart in ihren aktuellen Erscheinungsformen zu lesen, ohne
sie auf die Vergangenheit zu reduzieren noch zu versiumen, ihre Aktualitit im Hinblick

17 Wie konkrete Formen derartige, postkoloniale Nachwirkungen anehmen, ist eine theoretisch wie
empirisch ebenso relevante wie anspruchsvolle Frage. Kien Nghi Ha (2004a) hat mit seiner post-
kolonialen Analyse der Arbeitsmigrationspolitik in der Bundesrepublik Deutschland eine Arbeit
vorgelegt, die eine mogliche Konkretisierung fiir den bundesdeutschen Kontext darstellt.

18  Der Begriff des sekundaren Antisemitismus bezieht sich auf eine Erscheinungsform des Antisemi-
tismus>nach Ausschwitze, der zentral (iber eine » Tater-Opfer-Umkehr« (Messerschmidt 2015d, S. 2)
arbeitet, indem zur eigenen Schuldabwehr die Opferposition von deutschen und nicht jadischen
Menschen beansprucht und vereinnahmt wird. Auch im Zuge der sog. Schlussstrichdebatte grei-
fen Elemente eines sekundaren Antisemitismus, indem gefordert wird, die Geschichte — gemeint
ist hier der Nationalsozialismus und die Shoah —>ruhen< zu lassen und zu einem Abschluss in
der gegenwartigen Auseinandersetzung zu bringen. Sekundére Antisemitismusformen artikulie-
ren sich im Gegenwartsdiskurs dariiber hinaus unter dem Deckmantel einerslsraelkritik<in Form
eines israelbezogenen Antisemitismus, indem in pauschalisierender Weise Gleichsetzungen von
Staat und Judischsein vorgenommen werden. Diese radikale Kritik an staatlichen Politiken miin-
det dabei nicht selten in die Absprache des Existenzrechts Israels und zieht Vergleiche zwischen
der israelischen Siedlungspolitik gegentiber Paldstinenser_innen und der nationalsozialistischen
Politik gegentiber jiidischen Menschen (vgl. Wetzel 2014).

14.02.2026, 14:34:18. Op

43


https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Die Anderen ge-brauchen

auf strukturelle Kontinuititen zu analysieren. So machen »Versuche, die NS-Geschichte
abzuschliefen, indem die in der Offentlichkeit praktizierte Erinnerung daran als be-
sonders erfolgreich reprisentiert wird«, auf eine Diskontinuitit aufmerksam, die zu-
gleich den »Ausgangspunkt fiir den Ansatz [bilden], von einer postnationalsozialistischen
Gesellschaft zu sprechen [Hervorhebung im Original]« (Messerschmidt 2009, S. 144).

2.5 H>Gastarbeit< im Kontext postnationalsozialistischer Nachwirkungen

Neben der Abwehr der Erinnerung an den Nationalsozialismus markiert das Sprechen
tiber Rassismus in Deutschland einen neuralgischen Punkt, da »Rassismus an die his-
torische Erscheinungsform der nationalsozialistischen Rassenpolitik gebunden wird,
von der keiner behaupten kann, sie wire nach wie vor wirksam« (Messerschmidt 2011,
S. 59). Dieser gesellschaftlich fundierte und etablierte Abwehrmechanismus erlaubt es
auch, gegenwirtige wie historische Rassismen in der Bekundung und Beteuerung, eine
gute, ja beispielhaft lehrreiche >Aufarbeitung« der eigenen Geschichte zu praktizieren,
als abgeschlossene >Projekte« in die >bewiltigte« Vergangenheit zu verweisen (vgl. Kou-
rabas 2019, S. 7f.; Messerschmidt 2010). Rassistische und (post-)koloniale Strukturen,
die die Migrationsgeschichte wie die Arbeitsmarktpolitik Deutschlands konstitutiv mit-
gepragt haben (vgl. Ha 2003; 2007b), werden durch eine Betrachtung, die Menschen
primir als Produktivkrifte fur die deutsche Wirtschaft versteht, wie durch eine Per-
spektive, die die deutsche (Migrations-)Geschichte ab 1955 als eine Form geschichts-
losen Vakuums (vgl. Castro Varela 2009) oder als unproblematische Rekrutierung von
tempordren, >arbeitenden Gisten« beschreibt, ausgeblendet und in ihren Kontinuiti-
ten negiert. Eine rassismustheoretische Perspektive auf >Gastarbeit« wendet sich die-
ser Vergangenheitsverortung von Rassismus zu und fokussiert das »Beziehungsgeflecht
zwischen Vergangenheit und Gegenwart« (Messerschmidt 2007a, S. 49). Das Paradig-
ma der »Unabgeschlossenheit des geschichtlich Gewesenen und Diskontinuititen in
den Prozessen der Aneignungen von Vergangenheit als erinnerte Geschichte« (Messer-
schmidt 2007a, S. 49) sind somit leitende Rahmungen fiir einen analytischen Zugang
zu Vergangenheit und Gegenwart der Bundesrepublik Deutschland, die es im Hinblick
auf »Nachwirkungen und widerspriichliche Aneignungen der Geschichte« (ebd.) zu be-
fragen gilt.

Rassistischer Ein- und Ausschluss in der »Volksgemeinschaft« des Nationalsozialismus

Die Herausbildung der >Volksgemeinschaft< konstituierte im Nationalsozialismus eines
der primiren Ziele, das durch die Inklusion aller >Volkszugehorigen« angestrebt wur-
de. So sollte »[d]as »deutsche Volk« — und lingerfristig die -Gemeinschaft der germani-
schen Volker< in Europa — [...] vor der >biologischen Gefahr« geschiitzt werden, die von
sartfremdenc oder >rassisch minderwertigen< Menschen ausgingen« (Heinemann 2003,
S. 559). Rassistische Praktiken der Bestimmung in Form von >Musterungen< von Men-
schen und ihren Kérpern wurden auch im spiteren Kriegsverlauf »trotz der desolaten
Lage an den militirischen Fronten« ausgeiibt, um »unerwiinschte >fremdvélkische< oder
sartfremde< Menschen zu identifizieren und ihr >Aufgehen im deutschen Volk< zu ver-
hindern« (ebd.). Damit verdeutlicht sich die herausragende Bedeutung dieser ideologi-

14.02.2026, 14:34:18. Op



https://doi.org/10.14361/9783839453841-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

