
I. ,Laches‘ - Die unbegriffene Tradition

Was sich als Selbstwiderspruch zeigt und wodurch er 
zustande kommt, soll in einem ersten Schritt in einer 
Analyse des ,Laches‘-Dialoges gezeigt werden. Der Dia­
log beginnt im Alltäglichen. Zwei Väter wollen ihre halb 
erwachsenen Söhne nicht schon sich selbst überlassen, 
sondern durch Erziehung dafür Sorge tragen, daß sie 
tüchtige Männer und nach Möglichkeit auch berühmt 
werden, um eben hierin ihre leider erfolglosen Eltern zu 
übertreffen. Daß die Kinder zur Erreichung der von den 
Eltern nicht erreichten Ziele herhalten müssen, scheint ein 
nicht erst modernes Problem zu sein. Antik oder minde­
stens antiquiert ist eher schon die angedeutete Bereitschaft 
der Söhne, diesem Ehrgeiz zu gehorchen. Ob sie daran gut 
tun, bleibt freilich abzuwarten. Die Väter trauen sich 
allerdings diese Erziehung weder selbst zu noch halten sie 
sich für befähigt, zu entscheiden, was eine erlernenswerte 
Kunst ist. Die Ausbildung selbst wollen sie einem Spezia­
listen übertragen, für die Entscheidung, ob der Spezialist 
etwas taugt, haben sie Ratgeber eingeladen, deren Urteils­
fähigkeit sie anscheinend nicht wiederum in Zweifel zie­
hen. Diese Ratgeber - Nikias und Laches - erscheinen, da 
es um die Beurteilung einer speziellen Fechtkunst geht, 
hinreichend dadurch qualifiziert, daß sie selbst aus der 
Militärbranche stammen. Leider ist das Urteil der Fach­
leute nicht eben einhellig. Während Nikias die Kunst für 
kämpferisch nützlich und daher für geeignet hält, die 
natürliche Tapferkeit des einzelnen zu steigern, erachtet 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie Laches für kämpferisch wertlos und also im Gegenteil 
für nur durch große Tapferkeit ausgleichbar. Berühmt gar 
sei noch niemand damit geworden. Beide urteilen also 
nach denselben Kriterien. Sie betrachten den kämpferi­
schen Wert und die damit zusammenhängende Möglich­
keit, es mit dieser Kunst zu Ansehen und Geltung zu 
bringen. Als Sondergutachter soll nun Sokrates den quan­
titativen Ausschlag geben. Der verweigert sich natürlich 
dem Mehrheitsprinzip und will den Sachverstand ent­
scheiden lassen. Diese Aufforderung erscheint zunächst 
verblüffend, denn Sachverständige sind ja bereits gehört 
worden. Ein weiterer Sachverständiger auf dieser Ebene 
könnte auch nichts anderes tun, als von seinen Erfahrun­
gen mit der in Rede stehenden Techne zu berichten. Was 
soll man da anderes tun, als sich der am häufigsten 
gemachten Erfahrung anschließen? Es wird deutlich, daß 
sich auf der bisherigen Ebene der Betrachtung gar kein 
wirkliches Wissen und keine restlose Sicherheit erreichen 
läßt. Eine Techne, mit der man immer und garantiert in 
der Schlacht nicht nur überleben, sondern sich sogar noch 
auszeichnen kann, gibt es ebensowenig wie ein sicheres 
Konzept für den sozialen Aufstieg. Auf beiden Feldern 
muß es bei Wahrscheinlichkeiten bleiben, und ob nicht 
gerade der errungene Erfolg den Neid und die Ressenti­
ments der anderen mobilisiert, bleibt vollends unwägbar 
(vgl. 184 c). Die weltlichen Geschehnisse verbleiben in 
einer untilgbaren Unabschätzbarkeit und Ambivalenz. 
Dieser bedrohliche und entfremdete Charakter des gesell­
schaftlichen Zusammenhangs wird erst dann aufgehoben 
werden können, wenn die Akteure aufhören, ihre Zufrie­
denheit und ihr Selbstwertgefühl aus der Überlegenheit 
über andere zu speisen. Solange gerade diese Überlegen­
heit ihr Lebenselixier bleibt, sind auch der Kampf und die 
Unsicherheit unaufhebbar. Die Forderung des Sokrates 

32

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach der Sachentscheidung bleibt aber sinnlos, wenn er 
nicht zugleich eine Sache anbieten kann, die ein genaueres 
Wissen zumindest möglich erscheinen läßt.
Das, was er anbietet, erscheint allerdings noch vager als 
das, was er zu überwinden versucht. An der Mittel- 
Zweck-Relation orientiert behauptet er, die Seele und 
deren Tüchtigkeit seien der eigentliche Zweck, der in der 
Aneignung irgendwelcher Technai verfolgt werde 
(185b-e). Gefragt werden müsse daher, wer in der Be­
handlung der Seele kundig ist, und letztlich, worin deren 
Tüchtigkeit überhaupt besteht. Dieser Übergang ist aller­
dings keineswegs so evident, wie die bereitwillige Zustim­
mung aller Gesprächspartner vermuten lassen könnte. 
Denn bisher war der Zweck der zu erlernenden Techne die 
Ermöglichung des sozialen Aufstiegs, von einer Tüchtig­
keit der Seele war gar nicht die Rede. Was hat das eine mit 
dem anderen zu tun? Wer etwa heutzutage überlegt, ob er 
sich um der Karriere willen zum Zahnarzt oder zum 
Informatiker ausbilden lassen soll, wird doch mit dem 
Hinweis, es gehe dabei um die Tüchtigkeit seiner Seele, 
wenig anfangen können. Der Übergang von der Erlernung 
einer speziellen Techne zur Lebens-Techne bleibt hier 
relativ unvermittelt. Begünstigt wird er durch die unklare 
Erwartungshaltung der Ratsuchenden. Bereitwillig neh­
men sie die Behauptung des Sokrates, es gehe hier um das 
Größte unter allem Ihrigen, wofür er die Verwaltung des 
Hauswesens anführt (185 a), auf. Offenbar erwarten sie als 
Resultat ihres Erziehungsprojektes nicht nur einen ange­
sehenen Spezialisten, sondern auch einen ,anständigen 
Menschen4.
Sehr viel besser motiviert ist dagegen der von Sokrates 
vorgeschlagene Methodenwechsel bei der Feststellung der 
Kompetenz der Ratgeber. Zunächst hatte er sie aufgefor­
dert, zum Ausweis ihrer Kompetenz entweder ihre Lehrer 

33

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder die von ihnen bereits Erzogenen als ihre Werke 
namhaft zu machen, damit man aus beidem die Fähigkeit 
der Ratgeber ablesen könne. Nachdem sich diese in langen 
Selbstdarstellungen endlich dazu bereit erklärt haben, 
verzichtet Sokrates großmütig darauf und schlägt einen 
anderen Weg vor. Wer sich zutraue, einen anderen tu­
gendhaft zu machen, müsse doch wenigstens wissen, was 
die Tugend sei. Die Tugend selbst und näher die Tapfer­
keit werden nun zum Gegenstand der Untersuchung. 
Damit ist von Sokrates jene Umwendung des Denkens, 
von der die ,Politeia‘ im Höhlengleichnis bildhaft redet 
(515 a), intellektuell vollzogen oder besser erzwungen 
worden. Nicht länger soll von den Begriffen ausgehend 
die Welt betrachtet und beurteilt werden, sondern nun soll 
das, womit die Welt begriffen wurde, der Begriff selbst, 
bestimmt werden. Daran wird zweierlei deutlich: 1) Die 
Ausweisung der Ratgeber durch den Hinweis auf Lehrer 
oder Schüler hätte nicht gelingen können, denn an den 
genannten Personen wäre der Streit über deren Einschät­
zung ebenso unlösbar entbrannt wie an der Beurteilung 
des Wertes der Fechtkunst. Während man sich aber 
damals wenigstens noch in den Beurteilungskriterien einig 
war und nur verschiedene Erfahrungen gegeneinander 
standen, wäre man hier nicht einmal darüber mehr einig 
gewesen. In den jeweils angeführten Referenzen hätte 
jeder nur seine Vorstellungen von Tugend vergegenständ­
licht. Sokrates vermeidet diesen Streit, wenn er gleich die 
ihm zugrunde liegenden Vorstellungen zum Thema 
macht. 2) Im Begriff selbst scheint jene Eindeutigkeit 
auffindbar zu sein, die den weltlichen Geschehnissen 
gerade mangelte, denn erst unter der Voraussetzung fester 
Begriffe können sich die Ereignisse als ambivalent zeigen. 
Wären noch die Begriffe ambivalent, so wäre kein be­
stimmtes Denken mehr möglich. In den Begriffen scheint 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


also das Objekt jener Wissenschaftlichkeit und Sachver­
ständigkeit, die Sokrates (184e) gefordert hatte, gefunden 
zu sein.
Welchen Sinn hat die Frage nach dem Wesen eines Be­
griffs, und wie ist sie möglich? Unterstellt die Frage nach 
dem Wesen eines Begriffs nicht schon, daß der Begriff an 
sich ein Wesen hat, unabhängig davon, was der einzelne 
darunter versteht? Wie aber soll es einen solchen Begriff- 
an-sich geben? Andererseits scheint eine solche Hyposta- 
sierung die unverzichtbare Voraussetzung eines Dialoges 
zu sein. Denn wenn der Begriff gerade die Bedeutung hat, 
die der einzelne ihm gibt, wie soll dann eine Diskussion 
darüber und gar eine Kritik daran möglich und sinnvoll 
sein? Davon, daß Platon ein Bewußtsein dieses Dilemmas 
hatte, zeugt schon die Dialogform selbst. Die Art und 
Weise, wie hier Gespräch geführt wird, ist der Versuch, 
diesem Dilemma zu entkommen. Zwar wird im folgenden 
versucht, das Wesen der Tapferkeit zu bestimmen, aber 
doch auf die Weise, daß die Gesprächspartner gefragt 
werden, was sie darunter verstehen. Es diskutieren nicht 
zwei Personen über ihre Begriffe von Tapferkeit, sondern 
Sokrates läßt sich ganz auf seine Partner ein und entwik- 
kelt die Widersprüche aus deren eigenen Ansätzen. 
Gleichzeitig muß dies als der Versuch des Sokrates gelesen 
werden, überhaupt zu verstehen, was seine Partner mei­
nen. Er gibt sich mit der Definition nicht zufrieden, indem 
er die darin vorkommenden Begriffe seinen eigenen Vor­
stellungen entsprechend auslegt, sondern versucht in Er­
fahrung zu bringen, wie seine Partner ihre Antworten 
verstehen. Indem er seine Überzeugung völlig hintan­
stellt, bringt er allerdings auch zum Vorschein, daß in 
diesem Sich-selbst-Verstehen seiner Partner gerade die 
wesentlichen Probleme liegen, die ohne seine Anwesen­
heit weder diesen noch denen, die meinten, mit deren 

35

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antworten schon etwas verstanden zu haben, offenbar 
geworden wären.
Laches will die Tapferkeit zunächst durch ein Beispiel 
erklären. Tapfer sei jemand, wenn er in der Schlachtreihe 
standhalte (190 e). Sokrates nimmt dies an und fragt, ob es 
Tapferkeit nicht auch in anderen militärischen Verhaltens­
weisen und darüber hinaus auch in anderen Lebensgebie­
ten gebe. Laches gesteht beides zu, und damit ist seine 
erste Definition gescheitert, denn sie deckte nur ein 
Teilgebiet des von ihm Gemeinten ab. Diese verschiede­
nen Erscheinungsweisen der Tapferkeit können aber nicht 
als verschiedene Ursache dafür sein, daß sie mit einem 
Begriff bezeichnet werden können. Es muß sich an ihnen 
etwas Gemeinsames finden, das die Berechtigung enthält, 
sie unter einem Begriff zusammenzufassen. Dieses Selbe 
bestimmt Laches als „Beharrlichkeit der Seele“ (192 b). Er 
meint damit, wie die Beispiele zeigen, ein Durchsetzungs­
vermögen der Seele gegen die sinnlichen Affekte und 
insbesondere gegen die Todesfurcht. Die zweite Defini­
tion unterscheidet sich von der ersten zunächst durch den 
Grad ihrer Allgemeinheit. Schon die erste war eine allge­
meine, denn sie konnte auf alle zutreffen, die sich in 
irgendeiner Schlacht entsprechend verhalten haben. Die 
zweite Antwort löst sich im Überblick über den gesamten 
Phänomenbereich von der soldatisch beschränkten Tap­
ferkeit. Gerade weil die Definition noch mehr Phänomene 
umfassen soll, muß sie von noch mehr an denselben 
absehen. Die nun notwendige Abstraktion unterscheidet 
sich aber qualitativ von den vorangegangenen. Zum Kern 
der Definition wird etwas, was gar nicht mehr als äußeres 
Tun sichtbar ist, sondern sich als innerseelische Zuständ- 
lichkeit gerade der Sichtbarkeit entzieht. Im Begreifen der 
Phänomene verliert sich der Betrachter nicht an diese, 
sondern kommt auf sich selbst zurück. Doch auch mit 

36

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Wendung nach innen ist Sokrates noch nicht zufrie­
dengestellt.
Gegen diese rein deskriptive Bestimmung bringt er den 
werthaften Charakter der Tapferkeit zur Geltung: Sie sei 
doch etwas Vortreffliches (192c). Dem stimmt Laches 
ohne Zögern zu. Sokrates erinnert damit an den Aus­
gangspunkt der Untersuchung: Man beratschlagt ja nicht, 
um irgendwelche Begriffe zu definieren, sondern um der 
Tüchtigkeit der Seele willen. Dann ist es nur folgerichtig, 
daß die nun bestimmte Tapferkeit auch etwas Vortreffli­
ches ist. Weitaus weniger überzeugend ist aber die nun 
von Sokrates eingeführte Unterscheidung einer guten und 
einer schlechten Beharrlichkeit sowie die Einführung ei­
ner Verständigkeit als Differenzkriterium (192 c,d). Es 
bleibt dabei unklar, in welchem Sinn man von einer 
Beharrlichkeit sagen kann, sie sei schlecht, und was 
gegebenenfalls darin nicht verstanden worden ist. Schra- 
stetter hält die Einführung der Verständigkeit für zwin­
gend, weil man sonst „der Tapferkeit den Arete-Charak- 
ter absprechen“1 müsse. Daß dies als Grund für die 
Einführung nicht ausreicht, läßt sich an einer Analyse des 
Beharrungsbegriffes zeigen. Denn Beharren kann nur 
gedacht werden als Beharren von etwas gegen etwas und 
zwar derart, daß beide Seiten mit einer gewissen Wertig­
keit besetzt sind. Dem gegenüber, das ohnehin in keiner 
Weise verlockend erscheint, braucht man nicht zu behar­
ren. Im Beharren drückt sich die Möglichkeit und Not­
wendigkeit für den Menschen aus, zu seinen Antrieben 
Stellung zu nehmen. Nur weil der Mensch nicht an den 
Pflock des triebhaft erschlossenen Augenblicks gekettet, 
sondern in einen Horizont von Wertigkeiten gestellt ist, 
ist das Beharren eine Möglichkeit seines Verhaltens. Das, 1 

1 R. Schrastetter: Der Weg des Menschen bei Plato, 30.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was im Beharren durchgesetzt wird, muß aus der Perspek­
tive des Beharrenden als das Höherwertige und Bessere 
erscheinen. Gerade weil sich dem Menschen das Gute 
nicht als ein Einfaches und Unmittelbares zeigt, sondern 
als oft konkurrierende Mannigfaltigkeit, kann man mit 
Recht sagen, daß die Tapferkeit als die durchgängige 
Fähigkeit, das für höherwertig Befundene gegen das Min­
derwertige durchzusetzen, eine spezifisch menschliche 
Tüchtigkeit ist. Einer besonderen Verständigkeit bedarf es 
dazu noch nicht. Indem Laches diese Ergänzung des 
Sokrates übernimmt, unterstellt er offenbar, daß es be­
stimmte Ziele gibt, die beharrlich zu verfolgen verständig 
und eben darum tapfer ist, und andere Ziele, bei denen 
beides nicht der Fall ist. Die Aufgabe der Verständigkeit 
wäre also die Erschließung des richtigen Zieles als eines 
Allgemeingültig-Guten. Dem Sich-untereinander-verste- 
hen-Wollen der Dialogpartner ist damit ein ganz neuer 
Gegenstand aufgegeben. Bedeutete Erklären, Definieren 
und Verstehen bisher die Reduzierung des sinnlich Man­
nigfaltigen auf ein Merkmal (Standhalten) oder auf eine 
formale Struktur (Beharren), so wird nun der Blick auf das 
Ziel dieser Merkmale und Strukturen, auf ein noch unbe­
kanntes Gutes, gerichtet. Ebenso wie das Verstehen kann 
sich auch die verbesserte Laches-Definition erst in der 
Erkenntnis dieses Guten vollenden.
Aber was ist dieses Gute und Schöne, das als Maßstab und 
Gegenstand der Verständigkeit gedacht werden muß? Wie 
zeigt es sich? Ist etwa der tapfer, der etwas verständig 
berechnet und dann bei dem beharrt, was Erfolg ver­
spricht? Etwa der, der beharrlich Geld ausgibt in dem 
sicheren Bewußtsein, dabei zu gewinnen (192e)? Laches 
akzeptiert dies zwar als einen Fall von Verständigkeit, 
aber nicht als Tapferkeit. Was ihm hingegen tapfer er­
scheint - charakteristischerweise sind es wieder alles Fälle 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem Militärwesen (193 a-c) - entbehrt der Verständig­
keit und ist ihr sogar umgekehrt proportional. Als der 
Tapferste erscheint schließlich der, der in einer Weise 
beharrt, die ihn nahezu sicher das Leben kosten wird. Da 
sich diese Weisen des Beharrens als verderblich und 
schlecht zeigen, die Tapferkeit aber etwas Vortreffliches 
sein sollte, konstatiert Sokrates einen Widerspruch 
(193 d). Auch Laches ist sichtlich verwirrt, versichert aber, 
zu weiterer Untersuchung bereit zu sein. Vor allem 
deshalb, weil er das Wesen der Tapferkeit doch in Gedan­
ken zu haben glaubt und sich selbst nicht erklären kann, 
warum er diese Gedanken bislang nicht in Worte fassen 
konnte (194 b). Der Arger über dieses Unvermögen hat 
jedenfalls seinen Eifer noch verstärkt. Um so erstaunlicher 
ist es, daß Sokrates ihn hier als direkten Gesprächspartner 
entläßt und sich an Nikias wendet. Das Urteil über die 
sachliche Berechtigung dieser Abwendung wird entschei­
dend davon abhängen, wie man den letzten Widerspruch 
des Laches und seine Einschätzung desselben bewertet. 
Hat sich hier wirklich eine Unwissenheit des Laches 
gezeigt, die eine Fortsetzung des Gesprächs mit ihm als 
sinnlos erscheinen lassen muß, oder wird er von Sokrates 
um des rhetorisch-aporetischen Erfolges willen an der 
weiteren Präzisierung seiner Gedanken gehindert? Oder 
zeigt sich an ihm gar, wie Wieland2 meint, daß das von 
Platon gesuchte Wissen von der Art ist, daß man es haben 
kann, selbst wenn man es nicht in Sätzen objektivieren 
kann?
Was erklärt werden sollte, konnte nicht bestimmt werden. 
Dennoch kann es nicht das schlechthin Unbekannte sein, 
sonst stieße schon die Frage danach auf Unverständnis. 
Irgendwie muß es also einen Vorbegriff dessen geben, was 

2 W. Wieland: Platon und die Formen des Wissens, 245 £.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Begreifen entglitt. Welcher Art ist dieses Vorwissen, 
ohne welches der Dialog nicht möglich wäre? Laches und 
Sokrates einigen sich im ersten Schritt auf einen Phäno­
menbereich, inerhalb dessen es Tapferkeit geben soll. 
Darin zeigt sich Tapferkeit als eine Art Widerstandsfähig­
keit gegen Furcht und Schmerzen, beziehungsweise um­
gekehrt gegen die jeweils komplementären Lüste 
(191 d,e). Mit dieser Darstellung geben sie unzweifelhaft 
den innerhalb der Polis gültigen Sprachgebrauch wieder. 
Die Frage ist nun, ob dieser Sprachgebrauch und der ihm 
korrespondierende Phänomenbereich das unhintergehbar 
Evidente bleiben, von dem jede weitere Reflexion ausge­
hen und an dem sie sich auch wieder messen lassen muß. 
Ist die Frage nach dem Wesen die Frage nach demjenigen 
Allgemeinen, das genau diesen vorgegebenen Sprachge­
brauch zu umfassen vermag? Oder zeigt sich das Wesen als 
ein Unabhängiges, von dem her der Sprachgebrauch gege­
benenfalls korrigiert werden kann und muß? Woran also 
mißt sich die Wahrheit der gesuchten Wesensbestim­
mung? Von der Beantwortung dieser Frage hängt auch die 
Möglichkeit des spezifischen Ansatzes der Platonischen 
Ethik ab. Zwar macht Platon seine Frage nach dem Guten 
nicht von der Zustimmung aller abhängig, sondern befragt 
das Selbstverständnis des je einzelnen (vgl. Gorgias, 
474 a). Wenn aber der einzelne als Ausgangspunkt und 
Maßstab seiner Selbstbesinnung nur den in der Gesell­
schaft gültigen Sprachgebrauch hat, dann muß sich hinter 
der autonomen Fassade die heteronome Verfallenheit an 
die Gesellschaft verbergen.
Auch die zweite Antwort des Laches - Tapferkeit sei eine 
Beharrlichkeit der Seele - ist offensichtlich am Sprachge­
brauch orientiert. Sie soll gerade das Allgemeine des 
vorausgesetzten Phänomenbereichs erfassen. Der von So­
krates durchgeführten Ausgrenzung der verderblichen 

40

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen der Beharrlichkeit stimmt Laches zwar zu, aber 
ohne daß damit schon deutlich geworden wäre, was er 
eigentlich unter dem Schädlichen und Vortrefflichen ver­
steht. Es ist Sokrates, der ein mögliches Verständnis 
anbietet, wenn er Nützlichkeit und Verständigkeit zu­
nächst im Sinn des individuellen Erfolges auslegt (192 e). 
Dies mag zwar verständig sein, ist aber für Laches keine 
Verständigkeit von der Art, die das Attribut tapfer ver­
dient. Die Tapferkeit, die er meint, soll nicht nur den 
unmittelbaren Egoismus, sondern auch den von instru­
menteller Vernunft gezähmten transzendieren. Die zwei 
Beispiele, die Sokrates ihm zuerst präsentiert, sind aber 
beide von der Art, daß sich in ihnen ein bestimmtes 
Interesse der Vernunft nur als Mittel zur Durchsetzung 
seiner selbst bedient. Laches geht es also nicht um eine 
Ersetzung des Lustprinzips durch das Realitätsprinzip, er 
zielt auf ein Gutes jenseits der Lust im Ganzen. Was soll 
jenes transzendente Gute noch sein? An den Fällen, die er 
als tapfer anerkennt, müßte es sichtbar werden. Das 
folgende Beispiel kehrt zu dem zurück, was für das 
Vorverständnis des Laches zum unverzichtbaren Kern der 
Tapferkeit gehört: Die Beharrlichkeit in der Schlacht 
(193 a). Dieses Verhalten bleibt das unangezweifelte Ob­
jekt seiner Analysen. Der Dialog geht darum, das, was 
sich darin zeigt, zureichend zu denken. Hier liegt nun eine 
große Gewaltsamkeit innerhalb des Dialoges. Sokrates 
fragt Laches nämlich nicht, warum er auf dieses Verhalten 
überhaupt den Begriff der Tapferkeit anwendet, worin 
also der qualitative Unterschied dieses Verhaltens zu den 
vorangegangenen Beispielen liegt, sondern thematisiert 
sofort eine Abstufung innerhalb der Tapferkeit. Indem 
Laches sich dies gefallen läßt, begibt er sich der Chance, 
zum Ausdruck zu bringen, was ihm eigentlich vor Augen 
steht. So kann es nur in Abhebung zu den vorangegange­

41

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Beispielen erschlossen werden. Das spezifisch andere 
dieses Falles liegt für ihn wohl darin, daß hier das indivi­
duelle Glücksverlangen im Ganzen hinter den Anforde­
rungen des Staates zurücksteht. Dieser individuelle Ver­
zicht zugunsten des Allgemeinen macht für ihn das Wesen 
der Tapferkeit aus. Weil aber andererseits als Objekt der 
Verständigkeit gerade der Vorteil des Individuums er­
schienen war, wozu mindestens sein Überleben gesichert 
sein muß, kann es keine verständige Tapferkeit geben, 
solange diese gerade die Überwindung des eigenen Le­
benswillens verlangt. Das tapfere Verhalten ist von daher 
prinzipiell verderblich und schlecht (193 d). Auch der, der 
im überlegenen Heer seine Chancen berechnet (193 a), 
riskiert sein Leben und handelt von daher unverständig. 
Zwar soll der Tapfere verständig sein, doch Laches kennt 
keinen Begriff von Tapferkeit, demzufolge sie verständig 
sein könnte, und keinen Begriff von Verständigkeit, dem­
zufolge sie tapfer sein könnte. Wie es überhaupt verstän­
dig sein kann, sein Leben für den Staat zu riskieren und 
gegebenenfalls hinzugeben, könnte Laches nicht erklären. 
Gerade weil die Gründe fehlen, bleibt die Transzendenz 
über das Subjektive, den eigenen Lebenswillen, formal 
und inhaltlich beliebig. Indem er sich tapfer verhält, gibt 
der einzelne zwar zu verstehen, daß er fähig ist, sich dem 
Allgemeinen unterzuordnen, das Allgemeine selbst bleibt 
aber ein bloß empirisch Gegebenes - der je eigene Staat. 
Die jeweiligen Zwecke der Staaten und somit das, wofür 
der einzelne seine subjektiven Interessen zurückstellt, 
bleiben unberücksichtigt und zufällig. Nur weil Laches 
sich wie selbstverständlich mit dieser Art von Beziehung 
auf das Allgemeine zufriedengibt, muß er das Beipiel des 
Sokrates akzeptieren: Die Soldaten der Staaten kämpfen 
gegeneinander und sind dabei auf beiden Seiten tapfer 
(193 a), denn beide setzen sich der Gefahr aus, ihr Leben 

42

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verlieren. Daß ihm die Tapferkeit dort am größten 
erscheint, wo für das Individuum kaum noch Hoffnung 
besteht, sein Leben zu erhalten, ist innerhalb dieses 
Ansatzes zwar konsequent, setzt aber eines seiner Mo­
mente absolut. Es ist zweifellos richtig, daß sich die 
Fähigkeit, den eigenen Lebenswillen zu überwinden, dort 
am reinsten zeigen wird, wo das Individuum dem sicheren 
Tod entgegengeht und sich nicht mehr selbst mit vagen 
Hoffnungen über die Härte der Entscheidung täuschen 
kann. Allerdings wird in der Deutlichkeit dieser Selbst­
überwindung nur das subjektive Moment der Tapferkeit 
sichtbar. Das Objektive, dasjenige, wofür der einzelne 
sich selbst überwindet, das Ganze, ist über diese Proble­
matik vergessen worden. Die Selbstüberwindung war aber 
kein Selbstzweck, sondern mit ihr sollte der einzelne dem 
Ganzen einen Dienst erweisen. Dies ist in den absurden 
Situationen, in die Sokrates den Laches hineinmanövriert 
(193 b,c), aber sicher nicht der Fall. Von hierher wäre 
seine Aporie also durchaus heilbar.
Das Scheitern des Laches ist demnach ambivalent. Einer­
seits ist es ihm nicht gelungen, sein formales Tapferkeits­
prinzip, das die Unterordnung unter das Allgemeine zum 
Inhalt hatte, zu explizieren. Dies hätte er immerhin tun 
können. Daß er zu einer entsprechenden Definition nicht 
gekommen ist, geht zu Lasten der an dieser Stelle gewalt­
samen Dialogführung des Sokrates. Insofern hat Laches 
recht, wenn er sein Scheitern nachträglich wie in 194 b 
deutet. Unrecht hat er andererseits, wenn er meint, er 
hätte durch solches Aussprechen sein Scheitern verhin­
dern können. Mit etwas mehr analytischer Geduld des 
Sokrates hätte er sicher eine Definition der Tapferkeit 
geben können, die auch eine angemessenere Beurteilung 
der Einzelfälle gestattet hätte. Darum greift Gerstmeyer 
zu kurz, wenn er das Scheitern des Laches als Folge 

43

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mangelnder Subsumtionsfähigkeit deutet.3 Sokrates aber 
verlangt von Laches nicht nur eine deskriptive Bestim­
mung. Er soll nicht nur das Allgemeine der als tapfer 
gelobten Verhaltensweisen erfassen, sondern darüber hin­
aus auch noch zeigen, warum es vortrefflich und gut ist, 
sich so zu verhalten. Wirklich einleuchtend gut erschien 
ihm aber nur solches Verhalten, das - vom Realitätsprin­
zip erleuchtet - dem Individuum irgendeinen Vorteil 
brachte. Dieser Vorteil ist das Gute, auf das sich die 
Beharrlichkeit beziehen soll und von woher sie ihre 
Verständigkeit empfängt. Auch Schrastetter sieht, daß der 
Beharrlichkeit durch die Aufnahme der Verständigkeit 
„der Bezug auf etwas“4 zurückgegeben wird. Er sieht im 
Selbstwiderspruch des Laches allerdings nur den Beweis, 
daß dessen „Seele sich nicht auf das wahre Grund-Ziel 
bezieht“.5 Ihm entgeht dabei, daß sich Laches sehr wohl 
auf etwas bezieht, was ihm verständig erscheint, und der 
Widerspruch nur darum entsteht, weil er gleichzeitig auch 
anderes für gut hält, das aber nicht in demselben Sinn 
verständig sein kann. Denn die Tapferkeit könnte nur 
dann verständig sein, wenn sich zeigen ließe, daß das 
Leben der Güter höchstes nicht ist. Laches muß diese 
Position zwar voraussetzen, kann aber dieses höhere Gut 
nur formal als Unterordnung unter den Staat bezeichnen 
und schon gar nicht erklären, warum dies höher als das 
Leben einzuschätzen sein soll. Eben weil die Tapferkeit 
letztlich keine Überzeugungskraft hinter sich hat, wird 
Laches so schnell von jener Verständigkeit, deren Gegen­
stand der individuelle Vorteil ist, überwunden. So sieht es 
auch Friedländer: Solange nicht „das Woraufhin jenes 

3 T. Gerstmeyer: a. a. O. 24.
4 R. Schrastetter: a. a. O. 31.
5 Ebd. 32.

44

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vernünftigen geklärt“ sei, werde „die Vernünftigkeit her­
abgezogen auf die Ebene praktischer Verständigkeit, der 
Berechnung von Gewinn und Lust“.6 Für Friedländer ist 
Laches allerdings schon dadurch disqualifiziert, daß sich 
seine Vernunft „auf das Kleine richtet anstatt auf das 
Große, d. h. auf das Gute“.7 Mit dieser Aburteilung ist 
aber in Platons Sinn wenig geleistet. Es kann ja nicht 
darum gehen, vom einzelnen zu fordern, er solle sich auf 
,das Gute* beziehen, sondern es gilt, das praktische Selbst­
bewußtsein bis dahin zu entwickeln, wo es von sich aus die 
Ebene der ,Berechnung von Lust und Gewinn* über­
schreiten muß. Bis dahin bleibt nur festzustellen, daß 
Laches dem instrumentellen Vernunftbegriff, den er über­
winden wollte, verhaftet bleibt.
Der Abbruch des Gespräches mit Laches ist also grund­
sätzlich berechtigt. Eine Antwort auf die Frage „In wel­
chem Sinn ist es verständig oder besser, das eigene Leben 
dem Ganzen unterzuordnen?“, ist von ihm nicht zu 
erwarten. Unklar bleibt allerdings, warum Platon ihn 
nicht soweit kommen ließ, das, was ihm vorschwebte, 
wenigstens deutlich auszusprechen. Darüber hinaus stellt 
sich die Frage, warum sich Laches überhaupt tapfer 
verhält, wenn er es nicht als verständig begründen kann. 
Ist eine Vernunftursache nicht aufzufinden, ist es erlaubt 
und geboten, nach anderen Ursachen zu suchen. So muß 
man wohl annehmen, daß es die Polis selbst ist, die Laches 
die Kraft zu solchem Verhalten gibt. Die Wirkungsweise 
der Polis ist dabei eine zweifache: Einerseits sind ihre 
Normen durch lebenslange Prägung und Übung sicher 
vom einzelnen verinnerlicht worden. Darüber hinaus 
bleibt die Polis ständig als öffentliche Macht, die Ehre, 

6 P. Friedländer: Platon, Bd. II, 39.
7 Ebd.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ämter und Anerkennung vergeben oder entziehen kann, 
präsent. Diese Sehnsucht nach Anerkennung durch die 
Polis oder ,die anderen4 muß als die ausschlaggebende 
Bestimmungsursache für das Handeln des Laches angese­
hen werden. So wie Platon ihn zeichnet, ist ihm nicht 
zuzutrauen, daß er versuchen könnte, sein Leben auf eine 
Weise zu erhalten, die die Verachtung durch die Polis zur 
Folge hätte. Ein solches Dasein wäre ihm schlechthin 
unerträglich und sinnlos. Von daher ist es für ihn gegebe­
nenfalls wirklich besser zu sterben, als um den Preis der 
Verachtung weiter zu leben. Besonders wenn die Gesell­
schaft so strukturiert ist, daß der Entzug der Achtung 
nahezu universal ist und nicht durch die Anerkennung in 
einer Untergruppe der Gesellschaft kompensiert werden 
kann, wird dies ein starkes Motiv sein. Dementsprechend 
ist es Laches nicht zuzutrauen, daß er sein Leben für etwas 
einsetzen wird, das dem Willen der Polis widerspricht. Er 
bleibt ihr heteronom verfallen. Ob er sich dabei jeweils für 
das Richtige einsetzt, ist damit äußerst fraglich. Hier liegt 
das wirkliche Problem der seelischen Disposition des 
Laches. Aus dem bloßen Bedürfnis, geschätzt werden zu 
wollen, folgt nichts Bestimmtes und schon gar nicht die 
Anerkennung aller. Warum sollte Laches daran gelegen 
sein, von denen geschätzt zu werden, gegen die er für die 
Polis zu Felde zieht, wenn doch sein Interesse am Ge­
schätztwerden gerade dadurch von der Polis befriedigt 
wird? In dieser Schwäche dieser Disposition muß der 
Grund für Platons Versuch gesehen werden, das Subjekt 
von der Zustimmung der anderen zu emanzipieren und es 
an ein davon Unabhängiges, ein ,Wissen4, zu binden. Das 
Musterbild des Gesuchten erschien ihm in der Gestalt des 
Sokrates. In der ,Apologie4 zeichnet er ihn als denjenigen, 
der die Kraft hatte, sein Gutes gegen die Verachtung und 
schließlich den Haß der Polis aufrechtzuerhalten. Um so 

46

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dringender wird die Frage, was dieses Gute ist, das ihm die 
Kraft dazu gab.
Gerade die Transzendenz über das bloß Subjektive, in der 
die Tüchtigkeit der Tradition begründet schien, kann von 
ihr selbst nicht verteidigt werden. Daß Laches dieses 
Unvermögen noch als Aporie begreift und nicht die 
Ansprüche des Staates kraft der Autonomie des Subjekts 
zurückweist, ist Ausdruck jener Schwebe, die dem Zerfall 
der traditional gefügten Polis vorausging. So geht die 
Untersuchung zwar von der Polis und ihrem Sprachge­
brauch aus, aber in dem Versuch beides zu verstehen, d. h. 
es auf ein für den einzelnen einsehbar Gutes zurückzufüh­
ren, wird ihr beides zum Rätsel. Damit sind die Grenzen 
dieser Polis in einem ihrer wackersten Vertreter sichtbar 
geworden. Dem Anspruch des Subjekts, daß das „Gute, 
was mir gelten soll als substantieller Zweck, von mir 
erkannt werden muß“,8 ist sie nicht gewachsen. Diejeni­
gen, die die Grenzen dieser Polis ins Bewußtsein rückten, 
waren freilich die Sophisten. Sokrates und Platon versuch­
ten dagegen, sich diesem Anspruch zu stellen und eine 
neue Gemeinschaft im Wissen zu begründen. Daß die 
Polis den Sokrates hinrichtete, und damit erstens zu 
erkennen gab, daß sie nicht in der Lage war, ihn von den 
Sophisten zu unterscheiden, und zweitens eher bereit war, 
den diagnostizierenden Arzt als die Krankheit zu bekämp­
fen, war für Platon ein Indiz ihrer Unheilbarkeit.
Nach Laches betritt Nikias den Kampfplatz und macht 
genau das zum Prinzip, was diesem fehlte: das Wissen. 
Tapferkeit sei Klugheit und Wissen, und zwar ein Wissen 
vom Gefährlichen und vom Unbedenklichen (194 d,e). 
Dem widerspricht Laches und behauptet die Getrenntheit 
von Wissen und Tapferkeit (195 a). Zum Beleg weist er auf 

8 G. W. F. Hegel: Werke, Bd. 18, 442.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einige Technai hin, in denen die jeweils Sachverständigen 
zwar das Gefährliche erkennen, ohne doch deswegen 
schon als tapfer zu gelten. Laches geht hier wieder von 
jenem Wissensbegriff aus, der schon seinem Gespräch mit 
Sokrates unter dem Namen Verständigkeit zugrunde gele­
gen hatte. Alles Wissen bezieht sich danach auf die 
Gewinnung des dem Leben Dienlichen. Die Tapferkeit 
bedeutete ihm aber gerade die Bereitschaft zum Verzicht 
auf das Leben. Wozu bedarf es da eines Wissens? Nikias 
wehrt sich entsprechend radikal. Es sei zwar richtig, daß 
alle Technai der Erhaltung des Lebens dienen, die Frage 
sei aber, ob das Leben immer und allen das höchste Gut sei 
oder ob es gegebenenfalls nicht auch besser sein könne, 
nicht zu leben, als zu leben (195 c). Dies muß Laches 
natürlich einräumen, denn sonst würde das, was er unter 
Tapferkeit versteht, völlig abwegig. Angesichts der Wich­
tigkeit dieser Grundentscheidung über den Wert des 
Lebens ist es um so bedauerlicher, daß Platon die sich 
aufdrängende Frage, in welcher Hinsicht es denn besser 
sein kann, zu sterben als zu leben, auch hier völlig 
unerörtert läßt. Auch indirekt läßt sich aus dem folgenden 
wenig über den Sinn dieses ,besser4 ableiten. Mit deutli­
chem Spott über Nikias möchte Laches nun das von 
diesem postulierte Wissen dem Wahrsager zuschreiben. 
Wer kann sonst wissen, wem es besser ist zu leben oder zu 
sterben? (195e) Der Wahrsager aber kann nur Vorhersa­
gen, was an äußeren Ereignissen eintreten wird. Wenn 
Laches ihn wenigstens ironisch für kompetent hält, zeigt 
sich darin immerhin, daß er selbst den Wert des Lebens 
von solchen Ereignissen abhängig zu machen gedenkt. 
Sollte das zukünftige Leben nur Unglück bringen, so wäre 
es eben besser, dies nicht zu erleben als es lebend zu 
erleiden. Das Wissen, das Nikias meint, begreift hingegen 
alle diese Güter - Reichtum, Gesundheit, Ansehen - als 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich ambivalent (196 a). Das gute Leben sei 
durch ihre Anwesenheit ebensowenig garantiert wie durch 
ihre Abwesenheit unmöglich. Mit der Behauptung dieser 
Ambivalenz bedient sich Nikias eines sonst von Sokrates 
oft vorgetragenen Arguments. Im ,Euthydemos‘ zeigt er, 
daß alle sogenannten Güter nur dann nutzen, wenn sie 
richtig gebraucht werden (280 f.). Für diesen richtigen 
Gebrauch sei aber ein Wissen erforderlich.9 Worin dieses 
Wissen besteht und was dasjenige Gute ist, von dem her 
solche Güter sowohl nützlich wie schädlich werden kön­
nen, bleibt hier wie dort unbestimmt. Nicht ganz zu 
Unrecht wirft Laches dem Nikias denn auch vor, er mache 
nur leere Worte (196 b). Daß die Nähe des Nikias zu 
Sokrates nur die einer verbalen Imitation ist, wird sehr 
schnell daran deutlich, daß er den eigentlich läppischen 
Einwand des Sokrates, ein solches Wissen umfasse die 
ganze Tugend und nicht nur einen Teil derselben (199 d), 
als Widerlegung seines Ansatzes begreift. Nikias hält 
dabei an dem zu Anfang eher beiläufig und ohne jede 
Begründung von Sokrates gemachten Vorschlag (190 c,d), 
die Tapferkeit als einen Teil der Tugend zu bestimmen, 
fest. Warum er nicht jene Voraussetzung zugunsten des 
jetzt erzielten Resultates aufgibt, bleibt unerfindlich. In 
der Demonstration der Unmöglichkeit, die Tugenden 
getrennt voneinander bestimmen und begreifen zu kön­
nen, muß denn wohl - mit Friedländer10 - der Sinn dieser 
recht durchsichtig aufgebauten Widerlegung gesehen 
werden.

9 Zur Stellung dieses Gebrauchswissens zu den anderen Wissenschaften 
(Technai) vergleiche die sorgfältige Analyse bei H. Kuhn: Sokrates, 
69-79.
10 P. Friedländer: a. a. O. Bd. II, 42, und Bd. III, 88 f.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rätselhaft bleibt bei alledem, daß Platon neben dieser 
etwas herbeigezogen wirkenden Aporie eine andere syste­
matisch mindestens ebenso wichtige Aporie des Nikias- 
Ansatzes nahezu unentfaltet läßt. Dies geschieht - oder 
soll man sagen unterbleibt? - in der bisher übergangenen 
Passage 196d-197d. Wenn Tapferkeit ein Wissen sein 
soll, können nur noch die tapfer sein, die über dieses 
Wissen verfügen. Diejenigen, die wie die Kinder in Un­
kenntnis der Gefährlichkeit einer Sache etwas unterneh­
men, sind nach Nikias nur furchtlos und verwegen. Was 
tun aber nun die Tapferen, die um die Gefährlichkeit und 
Bedenklichkeit eines Vorhabens wissen? Tun sie es den­
noch und also vorsätzlich das Bedenkliche und Schlechte? 
Daß Nikias es so nicht meint, wird daran deutlich, daß er 
der Konklusion des Sokrates, eine solche Tapferkeit sei 
das Vermögen, alles Gefährliche zu vermeiden (199 d), 
nicht widerspricht. Das von Nikias gemeinte Wissen wäre 
ja auch vollkommen unnütz, wenn es nur dazu diente, 
bewußt dagegen verstoßen zu können. Vermeidet aber der 
Tapfere das Bedenkliche, was ist daran dann noch tapfer? 
Das Tun dessen, was für das Beste erkannt wurde, ist nicht 
eo ipso tapfer. Indem Nikias gerade das liefern wollte, was 
bei Laches fehlte - das Wissen -, hat er umgekehrt das 
vergessen, was dieser richtig hervorgehoben hatte - die 
Beharrlichkeit. Für die Tapferkeit ist aber beides erforder­
lich: ein Wissen vom Guten und etwas, demgegenüber 
dieses Wissen verteidigt werden muß. In dieser nur ange­
deuteten Entzweiung des Zusammengehörigen muß den­
noch der Sinn des Dialoggefüges gesehen werden. Das 
Gute allerdings, das die Gesprächspartner des Sokrates 
beanspruchten, ist nicht sichtbar geworden. Laches konn­
te sein Gutes nicht als verständig ausweisen, und Nikias ist 
nicht einmal mehr danach gefragt worden.
Was also hat sich im ,Laches4 als Selbstwiderspruch

50

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gezeigt, und wie wurde er möglich? Zuerst der Wider­
spruch des Laches selbst: Der notwendige erste Schritt 
war die Abwendung von der gegenständlichen Welt. 
Nicht mehr sollte mit Begriffen über die Welt, sondern die 
Begriffe selbst sollten gedacht werden. Das Nachdenken 
über die Welt kann allenfalls etwas als ambivalent oder 
sogar widersprüchlich aufzeigen. Erst in der Reflexion auf 
die Begriffe, in denen die Welt begriffen werden sollte, 
kann der Denkende selbst getroffen werden. Dessen 
Aporie wurde in der bisherigen Interpretation als Wider­
spruch zwischen den Verhaltensmustern, die die Gesell­
schaft als vortrefflich hinstellte, und dem, was dem einzel­
nen wirklich einsichtig erschien, gedeutet. Beides stand 
sich unvereinbar gegenüber. Es wird deutlich, daß der 
Widerspruch in dieser Form nur an diesem besonderen 
Gegenstand aufbrechen kann. Gegenstand der Debatte 
war aber nach der Intervention des Sokrates die Tüchtig­
keit der Seele und damit das gute Leben im Ganzen. 
Gerade in dieser Frage kann sich das Individuum aber 
nicht von der Gesellschaft und dem in ihr zur Herrschaft 
gelangten Sprachgebrauch bestimmen lassen. So hat La­
ches zwar von Geburt an die in der Gesellschaft gültigen 
Verwendungsregeln des Begriffes tapfer vorgeführt be­
kommen und kann den Begriff sicher richtig im Sinne von 
regelkonform verwenden, verstanden hat er ihn aber 
dennoch nicht. Denn dazu müßte er zeigen können, 
warum es vortrefflich sein soll, sich so zu verhalten. Der 
Begriff des Guten läßt sich also nicht im Rekurs auf 
vorgegebene Verwendungsregeln begreifen, sondern 
hierzu gehört unverzichtbar die Evidenz für den ein­
zelnen. Nur weil der einzelne schon von sich aus auf 
das Gute bezogen ist, kann er prinzipiell der gesell­
schaftlichen Manipulation widerstehen. Einzig die mit 
dem Begriff des Guten verknüpfte besondere Bedin­

51

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung von Verstehen erlaubte es Platon, über die Orien­
tierung am Sprachgebrauch hinaus, bzw. hinter sie zurück 
zu gehen.
Zugleich mit diesem Anspruch auf Verstehen stellt sich 
das Problem des ,wahren Begriffs* in neuer Gestalt. Denn 
wenn das Wahre dasjenige ist, was dem Subjekt evident 
erscheint, woher hat dann das Subjekt seine Kriterien? 
Wie sieht die ihm eigene Beziehung auf das Gute aus? 
Hängt dieses Gute von seinen Trieben und Interessen ab, 
ließe sich das gute Leben immer nur relativ zu diesen 
bestimmen. Platons Frage nach einem ,Guten an sich* 
würde damit mindestens problematisch. Andererseits 
kann der einzelne mit seinen Trieben und Interessen und 
seinen Möglichkeiten, sich zu diesen zu verhalten, nicht 
als Produkt seiner selbst begriffen werden. Seine angebli­
che Befreiung von der Gesellschaft wäre eine Selbsttäu­
schung, denn die Gesellschaft wäre ein wesentlicher Kon­
stitutionsfaktor für das Wesen des Subjekts und damit für 
das, was diesem einmal ,evident* erscheinen wird. Ein 
Ausweg aus diesem doppelten Relativismus wird nur 
möglich sein, wenn Platon entweder zeigt, daß es eine 
erste Natur als Natur des Menschen schlechthin, auf die 
man rekurrieren kann, gibt. Oder aber er zeigt - wenn es 
eine solche erste Natur nicht gibt und das Wesen des 
Menschen immer ein konstituiertes ist -, daß die Aussage 
,Die Konstitution X ist die beste* einen begründbaren Sinn 
haben kann. Dabei müßte insbesondere deutlich werden, 
im Hinblick worauf diese Aussage begründet werden soll. 
Die Aporie des Nikias ist demgegenüber weit weniger 
ergiebig. Sie steht und fällt mit der zu Beginn des Dialoges 
willkürlich gemachten Voraussetzung, die Tapferkeit als 
Teil der ganzen Tugend für sich bestimmen zu können. 
Zwar ist an Nikias die notwendige Verwurzelung der 
Tugenden in einem einheitlichen Begriff des Guten deut- 

52

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh geworden, über das Wesen dieses Guten wurde aber 
nichts Neues vorgetragen.
Das Problem, das es weiter zu verfolgen gilt, hängt einzig 
an der Person des Laches. Dieser wurde noch von der 
Macht der verinnerlichten Tradition daran gehindert, 
diese zugunsten des radikalen Subjektivismus preiszuge­
ben. Für Platon, seinen geistigen Vater, kann das nicht im 
gleichen Maß gelten. Was aber hindert ihn daran, den von 
Laches ahnungslos eingeschlagenen Weg zu Ende zu 
gehen?

53

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

