Alltagsrassismus, staatliche Gewalt
und koloniale Tradition

Ein Gesprach uber Racial Profiling

und intersektionale Widersténde in Europa

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

Vanessa: Fatima, es freut mich, dass wir die Moglichkeit haben, gemeinsam
iiber Racial Profiling in Europa als eine Form des institutionellen Rassismus
bei Polizei und Justiz, iiber seine Artikulationen und seine vielseitigen, inter-
sektionalen Wirkweisen zu sprechen. Dabei wollen wir auch einen besonderen
Fokus auf die Kimpfe und mégliche Interventionen dagegen legen.

Racial Profiling, also polizeiliche Identititskontrollen und Durchsuchungen
von Personen auf der Grundlage von »iufleren Merkmalen« ohne konkrete
Indizien, wird ja seit einigen Jahren auch vermehrt in der Offentlichkeit the-
matisiert, in Deutschland, aber auch in Lindern wie der Schweiz, Frankreich
oder Spanien. Zuletzt wurde dies besonders deutlich in der Debatte um das
polizeiliche Vorgehen nach der Silvesternacht 2015/16 und besonders in der
Silvesternacht 2016/17 in Kéln. Dabei hat sich erneut gezeigt, dass institutio-
neller Rassismus bei Polizei und Justiz von den Behorden, der sogenannten
Mehrheitsgesellschaft und der Regierung geleugnet wird, obwohl viele Initiati-
ven von People of Color! und Menschrechtsorganisationen wie Amnesty Inter-

1 | Die Bezeichnung »People of Color« stellt einen historischen und gegenwartigen so-
lidarischen und kontextspezifischen Referenzrahmen fiir Menschen dar, die als nicht-
weifd rassifiziert werden und aufgrund dessen Rassismuserfahrungen machen. Die Be-
zeichnung ist in mehreren historischen Ereignissen mit Widerstand gegen rassistische
Strukturen verbunden. So wurde sie mafigeblich in der Schwarzen US-Birger*innen-
rechtsbewegung der 1960er Jahre als politische Selbstbezeichnung gepragt (vgl. Ha:
People of Color). Um marginalisierte Positionen innerhalb von sozialen Gruppen, die
Rassismus erfahren, nicht zu entnennen, wird oftmals auch die Bezeichnung BIPoC
verwendet. Diese steht fiir Schwarze, Indigene und People of Color. Die Bezeichnung
QTBIPoC bezieht sich auf queere, intersex, bisexuelle, pansexuelle, transgender, trans-

- am 13.02.2026, 13:07:3;



https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

national bereits seit Jahrzehnten auf institutionellen Rassismus in Polizei und
Justiz hinweisen. Sie zeigen auf, dass rassistische Polizeikontrollen zum Alltag
von Schwarzen? Menschen, Rom*nja und Sint*ezza, People of Color und Men-
schen, die als muslimisch gelesen werden, gehéren.

Es gibt also ein langjihriges unterdriicktes Wissen um diese rassistische
Praxis, und Archive, in denen dieses unterdriickte Wissen zum Ausdruck
kommt. Diese gelebten Archive zeigen auf, dass es sich nicht nur um polizeiliche
»Einzelfille« eines sonst funktionierenden Rechts handelt, sondern um eine
institutionalisierte Rassifizierung und Kriminalisierung von Kérpern, die als
»anders« markiert werden. Diesen Praktiken wird rechtlich Vorschub geleistet,
beispielsweise durch die sogenannten verdachts- und ereignisunabhingigen
Kontrollen, aber auch durch die Ausweisung von sogenannt »gefihrlichen«
oder »verrufenen« Orten, die von der Polizei selbst bestimmt werden.

Die Verleugnung von Rassismus im Kontext von Europa stellt ja auch einen
Fokus in deinen Arbeiten dar. Dabei arbeitest du vor allem die historische Dimen-
sion von Rassismus heraus und analysierst, wie dieser die postkolonialen Gesell-
schaften in Europa grundlegend strukturiert. Wie wiirdest du Racial Profiling
im postkolonialen und postnationalsozialistischen Europa historisch einordnen
beziehungsweise historisieren? Wo siehst du Kontinuititen und Briiche?

Fatima: Racial Profiling bedeutet ja vereinfacht, dass bestimmte Bevélkerungs-
gruppen anhand duflerer Kennzeichen kategorisiert und mit negativ konno-
tierten Gruppenmerkmalen belegt werden, die angeblich individuelle Unter-
schiede irrelevant machen. Diese Gruppenmerkmale rechtfertigen dann,
dass alle Angehorigen dieser Gruppen bestimmten Disziplinierungsmaf-
nahmen unterworfen werden kénnen, ohne dass dies gesellschaftlich als Ein-
schrainkung individueller Rechte begriffen wird. Stattdessen erscheint es als

sexuelle, travestits, lesbische, schwule, dykes, kuchus, gender-queere, nichtbinére,
gender-variante oder nichtkonforme, femme, butch, asexuelle, demisexuelle, two spirit,
stud, undefined, questioning BIPoCs.

2 | Schwarz wird hier in der Tradition einer Selbstbezeichnung verwendet, die aus
soziopolitischen Kdmpfen um Selbstbestimmung und Biirger*innenrechte Menschen
afrikanischer Herkunft hervorgegangen ist. Ein Bezugspunkt fiir Schwarze Menschen
ist der afrikanische Kontinent mit seinen vielzahligen Philosophien, Kulturen, Spra-
chen und Lebensformen. Das Wissen um die Maafa, die Geschichte von Versklavung,
Kolonisierung und der systematischen historischen und gegenwartigen Gewalt gegen
Schwarze Menschen, erhdlt in diesem Zusammenhang zentrale Bedeutung, aber
auch die vielfaltigen Widerstande auf dem afrikanischen Kontinent sowie in der
Schwarzen Diaspora prégen diese Selbstbezeichnung. Fir die hier erw&hnten Selbst-
bezeichnungen gilt, dass sie flexibel und, im Gegensatz zu Fremdbezeichnungen, nicht
festgeschrieben sind.

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

notwendig, um die Gesellschaft stabil und »sicher« zu erhalten. Das heifit,
anders als gesellschaftlicher Rassismus im Allgemeinen, der weitgehend iiber
soziale Sanktionierung funktioniert, ist Racial Profiling die rassistische Praxis
derjenigen Institutionen, wie der Polizei, denen das Recht zugestanden wird,
individuelle Rechte einzuschrinken beziehungsweise ganz aufzuheben, bis
hin zum Recht, Leben zu nehmen. Von daher miissen wir in der Diskussion
um Racial Profiling sowohl darauf achten, was die Praxis konkret bedeutet, als
auch darauf, wie diese sich in ein gréferes System eines oft normalisierten,
nicht als »extrem« begriffenen Rassismus einfiigt.

Diese Normalisierung von Alltagsrassismus, die es letztendlich einem gro-
Ren Teil der Mehrheitsbevolkerung erlaubt, Racial Profiling als gerechtfertigt
zu betrachten, hat natiirlich massive historische Kontinuititen. Das fingt damit
an, dass die Urspriinge der Polizei als Institution nicht zu trennen sind von der
Neuordnung Europas im Zeitalter der Aufklirung, das auch das Zeitalter des
Kolonialismus ist. Und untrennbar von beiden ist der wissenschaftliche Rassis-
mus, der die rassische Klassifizierung der Weltbevolkerung zur Grundlage der
Moderne machte. Die »Wahrung der 6ffentlichen Sicherheit« bedeutete daher
auch immer die gezielte Kontrolle bestimmter Bevélkerungsgruppen, die als
kollektiv gefihrlich, da von der Norm abweichend betrachtet wurden.

Vanessa: Das scheint mir ein ganz grundlegender Punkt fiir die Analyse der
modernen Polizei und das Nachdenken iiber éffentliche Sicherheit zu sein, da
die moderne Polizei als Institution der Gewihrleistung nationaler und 6ffent-
licher Sicherheit konstitutiv mit der Geschichte des europiischen Kolonialis-
mus und Rassismus verwoben ist. So ging der Imperativ der nationalen Sicher-
heit auch mit einem Imperativ der Versicherung kolonialer und imperialer
Regierung einher, das heift, nationale Sicherheit war (und ist) auch mit der
Sicherstellung des wirtschaftlichen und politischen Nutzens durch koloniale
Ausbeutung verkniipft. Dies zeigte sich vor allem an der alltiglichen und ge-
waltvollen Prisenz der Polizei in vielen europiischen Kolonien sowie an den
Sicherheits-, Uberwachungs- und Kontrolltechniken gegeniiber rassifizierten
und kolonisierten Gruppen. Kénnen wir Sicherheit demnach als rassistisches
Konzept definieren?

Fatima: Absolut, zumindest wie sie im Diskurs um offentliche Sicherheit ver-
wendet wurde und wird. Das Fortleben bestimmter rassistischer Sicherheits-
konzepte trotz unbestreitbarer historischer Briiche illustriert das ganz deut-
lich. Ein besonders eklatantes Beispiel ist die strukturelle Polizeigewalt gegen
Rom*nja und Sint*ezza, bei der es ganz klar um Disziplinierung und Aus-
grenzung ging und geht. Die meisten deutschen Bundesstaaten hatten schon
lange vor dem Nationalsozialismus sogenannte »Zigeunerverordnungen«. Dies

wiederum bedeutete, dass die nationalsozialistische Verfolgung dieser Gruppe

- am 13.02.2026, 13:07:3;

313


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

bis hin zum Porajmos, dem systematischen Vélkermord, weniger als histori-
scher Bruch denn als Fortsetzung staatlicher »Sicherheitsmafinahmen« pri-
sentiert wurde. Und zwar weit iiber das Ende der NS-Herrschaft hinaus. 1956
tillte der Bundesgerichtshof ein Grundsatzurteil zur »Zigeunerverfolgung« im
Dritten Reich, mit dem er den Uberlebenden das Recht auf Wiedergutmachung
absprach. Laut Gerichtsurteil war erst ab 1943 mit den Deportationen nach
Auschwitz-Birkenau von rassisch motivierter Verfolgung zu sprechen, in den
Jahren zuvor ging es angeblich lediglich um ordnungspolitische Polizeimaf3-
nahmen gegen »Asoziale«. Das Urteil wurde 1965 revidiert, aber auch danach
mussten Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung oft noch jahrzehnte-
lang fiir die ihnen zustehende »Wiedergutmachung« kimpfen. Sint*ezza und
Rom*nja, ungebrochen als Liigner, Betriiger und Sozialschmarotzer diffamiert,
hatten besondere Schwierigkeiten, ihre Anspriiche durchzusetzen. Die Ham-
burger Polizei etwa fithrte von 1951 bis 1970 die »Landfahrerakten« aus der
Nazizeit weiter. Erst 1980 wurden sie der Offentlichkeit zuginglich gemacht
und an das lokale Staatsarchiv iibergeben (das allerdings den Betroffenen zu-
nichst die Einsicht in die Akten verwehrte). Schon ein Jahr spiter wurde jedoch
bekannt, dass die Hamburger Polizei noch immer eine »Zigeunerkartei« fithr-
te, in der akribisch die Genealogie der Hamburger Sint*ezza- und Rom*nja-Fa-
milien aufgezeichnet wurde — die Vorverurteilung und Kollektivbeschuldigung
dieser Gruppe aufgrund einer angeblich kriminellen und asozialen Disposition
setzte sich also in der alten Bundesrepublik nahtlos fort (in der DDR wurden
Sint*ezza zwar offiziell als Verfolgte des NS-Regimes anerkannt, mussten
aber als einzige Opfergruppe fiir die individuelle Anerkennung ihre »anti-
faschistisch-demokratische Grundhaltung« nachweisen).

Wihrend es also einerseits aufler Zweifel steht, dass die deutsche Ge-
schichte im 20. Jahrhundert von extremen historischen Briichen und System-
wechseln gekennzeichnet ist, die sich unter anderem in einem sich wandeln-
den Gesellschafts- und Selbstverstindnis der Rolle der Polizei spiegeln, gibt
es gleichzeitig eine ebenso unbestreitbare Kontinuitit des gesellschaftlich
sanktionierten Racial Profilings bestimmter Gruppen. Und das zeigt uns,
dass dieses Profiling und das damit verbundene Konzept von Sicherheit mit
rassistischen Tiefenstrukturen zusammenhingt, die sich nicht exklusiv mit
bestimmten undemokratischen Gesellschaftsformen assoziieren lassen.

Das lisst sich ebenso deutlich am Beispiel des Kolonialismus aufzeigen.
Ob europiische Demokratien ohne Rassismus existieren kénnen, ist eine noch
offene Frage, unbestreitbar ist aber, dass sie ihren Ursprung im Zeitalter des
Kolonialismus haben. Eines der grofiten Polizeimassaker der modernen Ge-
schichte wurde nicht im Nationalsozialismus, Stalinismus oder in einer ande-
ren Diktatur veriibt, sondern im demokratischen Frankreich — und zwar unter
den Augen der Offentlichkeit. 1954 hatte der bewaffnete algerische Kampf fiir
Unabhingigkeit begonnen, und trotz des weitverbreiteten Widerstands gegen

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

die koloniale Besatzung weigerte sich die franzgsische Regierung, den Kon-
flikt als Krieg zu kategorisieren, und stellte ihn stattdessen als eine »Operation
offentlicher Sicherheit« gegen eine terroristische Gruppe dar, was Frankreich
ein zunehmend normalisiertes Folterregime ermoglichte — nicht nur in Al-
gerien, sondern auch in Frankreich, und nicht nur durch das Militir imple-
mentiert, sondern auch durch die Polizei. In Reaktion auf einen Angriff des
Front de libération nationale (FLN), der drei Pariser Polizisten tétete, nahm die
franzosische Polizei 1958 mehr als 5000 in Frankreich lebende Algerier*in-
nen fest. Die Razzien und Inhaftierungen wurden iiber die kommenden Jahre
fortgesetzt und schliefRlich waren mehr als 11’000 Menschen voriibergehend
inhaftiert (unter ihnen Menschen, die schlicht »algerisch« aussahen, da Raci-
al Profiling imaginiert, dass bestimmte Gruppen verlisslich anhand duflerer
Kriterien identifiziert werden kénnen). Im Oktober 1961 wurde in Paris eine
spezielle Ausgangssperre fiir Algerier*innen eingefiihrt. Die Mafinahme ver-
anlasste einen Protest am 17. Oktober, an dem geschitzte 30’000 Menschen
teilnahmen, die meisten Algerier*innen. Die Polizei griff die Demonstration
an, schoss in die Menge und warf Hunderte in die Seine (oft, nachdem sie
bewusstlos geschlagen oder ihnen Handschellen angelegt worden waren). An-
dere wurden in Polizeistationen zusammengetrieben und gepriigelt, viele zu
Tode — Schitzungen gehen von 200 bis 400 Toten aus.

Dass dieses Massaker nahezu unerinnert bleibt, ist ein Thema fiir sich. Ein
anderes Thema ist seine Verbindung zur deutschen Debatte um sogenannte
»Nafris«im Zuge der Kolner Silvesternichte 2015/16 und 2016/17 — die Rassifi-
zierung und Kriminalisierung von nordafrikanischen Médnnern hat eine lange
europiische Tradition (auch reflektiert in der internationalen Kampagne gegen
die »Schwarze Schmach am Rhein, das heifit die franzosische Besetzung des
deutschen Rheinlandes nach dem Ersten Weltkrieg, in der die Prasenz kolo-
nialer Truppen, grofitenteils aus Nordafrika, zum Symbol der deutschen Er-
niedrigung wurde, was wiederum zu einer Solidarisierung mehrheitsweifler
Nationen mit dem ehemaligen Feind fiihrte).

Vanessa: Vielen Dank, Fatima, fiir diese wichtige Historisierung von polizeilicher
struktureller Gewalt und ihren kolonialen und rassistischen Tiefenstrukturen,
die, wie du ja zeigst, nicht nur im Rahmen der »kolonialen Laboratorien« in den
europiischen Kolonien den Alltag rassifizierter und kolonisierter Gruppen und
Gesellschaften prigte, sondern auch massiv in den kolonialen Zentren (in den ko-
lonisierenden Nationen) gegen rassifizierte Gruppen wie Rom*nja und Sint*ezza
angewendet wurde und heute reaktualisiert wird. Den Bezug zur Verrechtlichung
von staatlichen Sicherheitsmafnahmen finde ich dabei sehr wichtig. Hinsicht-
lich des nationalen Ausnahmezustandes in Frankreich, auf den du verweist, lisst
sich hinzufiigen, dass dieser von Frankreich zum allerersten Mal im kolonisier-
ten Algerien ausgerufen wurde, vor dem Hintergrund des algerischen Kampfes

- am 13.02.2026, 13:07:3;

315


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

um nationale Unabhingigkeit im Jahre 1955. Damit wurden und werden nicht
nur massive Polizeikontrollen staatlich legitimiert, sondern auch Hausdurch-
suchungen, Ausgangssperren und die Ausweisung von »Sicherheitszonen«.
Gegenwirtig sind davon natiirlich vor allem rassifizierte Gruppen aus den de-
privilegierten Stadtteilen in Frankreich betroffen. Der Ausnahmezustand selbst,
der ja kurzlich wieder gesetzlich verschirft wurde, wurde im metropolitanen
Frankreich zuvor dreimal ausgerufen — und Rassismus war dabei wesentliches
Strukturprinzip. Zweimal wurde er im Rahmen der von dir genannten massiven
staatlichen Repression und Gewalt gegen Algerier*innen in der Zeit von 1958
bis zu dem Massaker in Paris am 17. Oktober 1961 ausgerufen. Dann wihrend
der sogenannten révoltes urbaines in den rassifizierten und deprivilegierten Vor-
stidten von Paris und weiteren Stidten im Jahre 2005, die auf den Tod von Zyed
Benna und Bouna Traoré am 27. Oktober 2005 folgten®. Auf der Flucht vor einer
rassistischen Polizeikontrolle waren die beiden in ein Transformatorenhiuschen
gerannt und von Stromschligen todlich getroffen worden.

Ich finde, all diese Beispiele zeigen noch einmal sehr deutlich, wie wichtig
es ist, Racial Profiling und rassifizierende staatliche Sicherheitsregime in ihrer
historischen Kontinuitit zu betrachten, um die Kolonialitit der Polizei, auch
vor dem Hintergrund ihrer historischen Briiche, analysieren und kritisieren zu
kénnen. Denn Racial Profiling ist in Europa nicht erst seit dem Schengen-Ab-
kommen ein gesellschaftliches und polizeiliches Instrument zur Kontrolle und
Disziplinierung rassifizierter Gruppen. Auch die Militarisierung der Polizei in
den deprivilegierten Stadtteilen des Globalen Nordens kann nicht einfach von
der Verkniipfung von Polizei und Militir im Kolonialismus losgel6st werden.
Auch nicht von einer Analyse entlang postkolonialer globaler Nord-Siid-Verhilt-
nisse und der Machtverhiltnisse, die diesen eingeschrieben sind.

Ich méchte kurz noch auf einen weiteren gesellschaftlichen Aspekt zurtick-
kommen, den du oben bereits erwihnst, und zwar auf die Rechtfertigung und
Legitimation von Racial Profiling. Ich versuche dabei das »Polizierens, also die
Praxis der Polizei, die aber iiber die Institution Polizei hinausgeht, und Kri-
minalisierung als grundlegendes Prinzip der rassifizierenden Grenzziehung
zwischen dem »Eigenen« und dem konstruierten »Anderen« zu verstehen. Die
Entstehung des modernen Subjekts, die wesentlich auf der Konstruktion ko-
lonialer und rassifizierter »Anderer« und der Abspaltung von diesen beruht,
basiert ja auch auf der Konstitution des weiflen, christlichen, vergeschlecht-
lichten Subjekts als Rechtssubjekt und zu beschiitzendes Subjekt (das schliefit
dieses Subjekt als auch sein Eigentum ein). So ist das moderne, weifle, christ-
liche Subjekt nicht nur zu einem grofRen Teil von und durch Polizieren geprigt,
sondern es ist grundlegend auf die polizeiliche Grenzziehung angewiesen, um

3 | Neben diesen Revolten fanden viele Demonstrationen von Bewohner*innen statt,
iber die sehr wenig berichtet wurde.

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

sich »sicher« und als Rechtssubjekt fithlen und verstehen zu kénnen. Dies
geht mit dem Ausschluss rassifizierter Subjekte aus dem Bereich des Rechts
und des Schutzes einher — mehr noch: Rassifizierte Subjekte werden zur Be-
drohung des Rechts und der »Sicherheit«. Konkret gesagt, rassistische Kon-
trollen reproduzieren rassistische Strukturen innerhalb der Gesellschaft, und
sie sind auch so stark normalisiert, weil sich die sogenannte Mehrheitsgesell-
schaft sicher sein kann und muss, dass sie vor den rassifizierten und verge-
schlechtlichten »Anderen« »beschiitzt« wird.

GELEBTE ERFAHRUNGEN UND WIRKWEISEN VON RACIAL PROFILING

Fatima: Somit wirkt die Reproduktion von Rassismus durch die Polizei gleich-
zeitig auf der subjektiven und gesellschaftlichen Ebene. Dabei sind die Er-
fahrungen und Perspektiven der Betroffenen grundlegend fiir ein Verstindnis
dieser gewaltvollen Reproduktion. In deiner Arbeit beschiftigst du dich ja mit
Racial Profiling und Widerstinden in europiischen Kontexten, betonst die
vielfiltigen und gewaltsamen Folgen.* Wie wiirdest du die Auswirkungen von
Racial Profiling beschreiben?

Vanessa: Die Auseinandersetzung mit den gelebten Erfahrungen, der Kritik und
den Theoretisierungen von rassistisch polizierten Gruppen zeigt, dass Polizei
nicht nur wihrend Manifestationen exzessiver Gewalt wie bei Groflereignissen
vom vermeintlichen Garant der Demokratie in Repression umschligt, sondern
dass Polizei und Polizieren demokratische Prinzipien auf alltiglicher Ebene
bedrohen und gefihrden. Racial Profiling beinhaltet fiir die davon direkt Be-
troffenen in allen Fillen, kriminalisiert, 6ffentlich gedemiitigt und blofgestellt,
oft auch mit rassistischen Beleidigungen adressiert zu werden. Hier handelt es
sich bereits um einen grundlegenden Verstof} gegen das Diskriminierungsverbot
und um eine massive Einschrinkung des Rechts auf Bewegungsfreiheit, denn
man wird aus dem geteilten Raum ausgeschlossen. Das Recht darauf, prisent
und in der Welt zu sein, und das Recht auf Unversehrtheit werden negiert und
der gewaltsame Zugriff auf rassifizierte Kérper (als Eigentum) reinszeniert. Ra-
cial Profiling geht aber auch kérperlich, rdumlich und zeitlich iiber die Kontrolle
selbst hinaus, und zwar entlang verkniipfter Formen von Gewalt. Diese sind in
ihrer institutionellen Form fiir direkt Betroffene zwar sicht- und spiirbar, ge-
sellschaftlich jedoch durch ihre Unsichtbarkeit und oft auch durch ihre Lang-
samkeit charakterisiert. Das zeigen die Berichte und Dokumentationen von Ini-
tiativen und Gruppen, die sich seit Jahren gegen Racial Profiling einsetzen.

4 | Vgl. James/Thompson: Racial Profiling, Institutioneller Rassismus und Widerstande;
V.Thompson: »Turn white or disappear«; V.Thompson: »There is no justice, there is just us!«.

- am 13.02.2026, 13:07:3;

317


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

So miissen sich polizierte Subjekte oft nach der Kontrolle selbst in ihrem nihe-
ren Umfeld de-kriminalisieren, das heifit, sie miissen im Rahmen ihres Um-
feldes klarstellen, dass sie nichts verbrochen haben. Viele der Initiativen gegen
Racial Profiling und Dokumentationsstellen berichten von psychosozialen
Folgen wie Verfolgungsingsten oder Depressionen, die durch Racial Profiling
entstanden sind. Damit sind besonders Schwarze Menschen, Rom*nja und
Sint*ezza, People of Color und Muslim*a mit mentalen Verletzlichkeiten nicht
nur hiufiger Polizeikontrollen ausgeliefert, sondern diese verschlimmern
sich dadurch auch. Rassistische polizeiliche Ubergriffe kénnen zudem nur
schwer gemeldet werden, oft werden Beschwerden zuriickgewiesen und die
Betroffenen wissen, dass die Aussicht auf eine Verurteilung sehr gering ist.
Dies fiihrt die institutionalisierte Gewalt von Racial Profiling fort. Auch las-
sen sich aufgrund der polizeilichen und gesellschaftlichen Kriminalisierung
von Schwarzen Menschen und People of Color durch Racial Profiling oft nur
schwer aussagewillige Zeug*innen finden. Auch Anwilt*innen lassen sich
schwer finden oder lehnen Mandate ab (falls es tiberhaupt zu einem Verfahren
kommt) — vor allem, weil Rechtsverfahren gegen die Polizei in fast allen Fil-
len — trotz der unterschiedlichen Polizeien und Praktiken in Europa und darti-
ber hinaus — verloren werden. Zudem miissen Schwarze Menschen, Rom*nja
und Sint*ezza, People of Color und Muslim*a damit rechnen, fiir das Anzeigen
der Polizei eher Sanktionen beziehungsweise Gegenanzeigen zu bekommen.
So setzt sich die Kriminalisierung von rassifizierten Subjekten fort.

Dies zeigt ein sich seit neun Jahren ziehender Fall von Racial Profiling aus
der Schweiz, in dem sich eine Schwarze betroffene Person gewehrt hat, sich
noch bis heute aktiv und auf vielen Ebenen wehrt und von rassismuskritischen
Bewegungen unterstiitzt wird, sodass sich Widerstand kollektiviert hat und
weiter Mut macht. Wilson A., der am 19. Oktober 2009 mit einem Freund nach
einer Party von der Polizei in einem Tram in Ziirich kontrolliert wurde und
fragte, ob die Polizei nur ihn und seinen Freund kontrolliere, weil sie Schwarz
seien, wurde von der Polizei erst gewaltsam dazu aufgefordert, aus dem Tram
zu steigen, und daraufhin brutal kérperlich angegangen. Obwohl Wilson A. die
Polizei dariiber informierte, dass er eine Herzoperation hinter sich habe, gin-
gen die Beamten weiter gewaltsam vor und beschimpften ihn zudem noch ras-
sistisch. Wilson A. konnte mit seinem schwachen Herzen kaum mehr atmen.
Der Aspekt des Atmens ist hier sehr wichtig, und ich meine damit ein physi-
sches als auch ein soziales Atmen. Deutlich wird dies in seiner Kontinuitit, wie
sie in den letzten Worten Eric Garners, der am 17. Juli 2014 von der New Yorker
Polizei bei einer Festnahme getétet wurde, zum Ausdruck kam. Garner litt an
Asthma und die Wiirgegriffe der Polizei brachten ihn um. Seine letzten Worte
waren »I can’t breathe«. Auf Frantz Fanon, der sich intensiv mit den Implika-
tionen des sozialen Todes in der kolonialen Situation beschiftigt hat, geht der
Spruch zuriick: »Wenn wir revoltieren, dann nicht wegen einer bestimmten

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

Kultur. Wir revoltieren schlicht, weil wir aus vielen Griinden nicht mehr atmen
kénnen.« Ich verstehe Racial Profiling als eine strukturelle Verunméglichung
des Atmens von Schwarzen Menschen, Rom*nja und Sint*ezza, People of Color
und Muslim*a.” Wilson A. erstattete Anzeige, woraufhin die beschuldigten
Beamten ebenfalls Anzeige wegen Drohung und Gewalt gegen Beamte er-
statteten. Nach einem achtjihrigen aufreibenden Verfahren, das mehrmals
eingestellt werden sollte, wurden die drei Beamten freigesprochen. Gegen das
Urteil wurde Berufung eingelegt. Die psychischen, kérperlichen, sozialen und
finanziellen Belastungen, die solche Verfahren mit sich bringen, sind ebenfalls
Teil der »langsamen« Gewalt durch Racial Profiling.

Rassifizierte Subjekte werden in den institutionalisierten Wahrnehmungs-
skonomien® polizeilicher und rechtlicher Praktiken und Diskurse nicht als
Opfer gesehen, sondern stets als Titer*innen inszeniert, selbst wenn sie es
waren, die die Polizei gerufen haben. Der Fall von Derege W. aus Frankfurt am
Main zeigt dies sehr deutlich. Nach einer rassistisch eskalierten Fahrschein-
kontrolle im Oktober 2012 wurde dieser vor seiner Partnerin und seinem drei-
jahrigen Sohn von der Polizei zusammengeschlagen, die er selbst zur Hilfe
gerufen hatte. Zuzusehen und nicht einzugreifen, wenn rassifizierte Korper
rassistisch beleidigt oder koérperlich angegriffen werden oder anderweitig
Unterstiitzung brauchen, ist ebenfalls Ausdruck von Racial Profiling. Dies
fihrt nicht selten zum Tod. Ousman Sey, der am 7. Juli 2012 in einer Polizei-
station in Dortmund starb, hatte zuvor dreimal den Notruf gerufen und wurde
dann, anstatt medizinische Hilfe zu erhalten, festgenommen.

Racial Profiling endet oft todlich. Der Fall um Oury Jalloh, der am 7. Januar
2005 in einer Polizeizelle in Dessau verbrannte, fixiert an einer feuerfesten Ma-
tratze, ist wahrscheinlich einer der bekanntesten Fille in Europa, und bis heute
nicht aufgeklirt.” Die Liste der Namen von rassifizierten Personen, die durch die
Polizei ihr Leben verloren haben, ist sehr, sehr lang. In Frankreich sind seit 2005

5 | Vgl. auch V. Thompson: »There is no justice, there is just us!«

6 | Das heifit in der institutionellen Art und Weise, wie sie wahrgenommen werden.

7 | Am 29.11.2018 hat die Generalstaatsanwaltschaft in Naumburg das Verfahren
zum Tod von Oury Jalloh, trotz der vielen Beweise, die zeigen, dass er nicht durch
eigene Brandlegung zu Tode gekommen sein kann, eingestellt. Die »Initiative in Ge-
denken an Oury Jalloh« hat im Januar 2018 bereits die »Internationale Unabhangige
Kommission zur Aufklarung der Wahrheit iiber den Tod von Oury Jalloh« ins Leben
gerufen, da (wie sich nun bestatigt hat) von einer liickenlosen Aufklarung des Falles
vonseiten des Justizapparates nicht auszugehen war und es somit unabhéangiger
Ermittlungen bedarf. Fiir weitere Informationen zu dem Fall um Oury Jalloh und der
»Initiative im Gedenken an Oury Jalloh«, der Forderung nach einem parlamentari-
schen Untersuchungsausschuss und der Arbeit der Internationalen Kommission siehe:
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com.

- am 13.02.2026, 13:07:3;

319


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

iiber hundert Personen, die meisten Schwarz oder of Color, im Kontakt mit der
Polizei gestorben. Und es ist zu vermuten, dass es viele Fille gibt, von denen wir
gar nicht wissen. Die langsame Gewalt von Racial Profiling geht aber nicht nur
iiber die Kontrolle, sondern auch tiber den Tod hinaus. Dies zeigt sich beispiels-
weise an den Darstellungen in den Medien sowie am institutionellen Umgang
mit den Angehérigen von Opfern. Einstellungen von Verfahren, belastende,
langjihrige Prozesse (falls es tiberhaupt dazu kommt), Alltagsrassismen wih-
rend Anhorungen, Ermittlungen gegen Angehorige wie bei den Angehérigen
der Opfer der NSU-Mordserie oder die Nichterstattung von Ubersetzungs-
kosten (wie bei dem Fall um Oury Jalloh) tragen dazu bei, dass Angehdorige und
Freund*innen von Opfern rassistischer polizeilicher Gewalt eine Verlingerung
dieser erfahren. Diese Gewalt verteilt sich also auch tiber die Generationen. Der
plotzliche Tod der Mutter von Oury Jalloh, die nach ihrem zweiten Aufenthalt
in Deutschland wihrend des Prozesses am Magdeburger Landgericht zutiefst
erschiittert abgereist war, sollte ebenfalls als langsame Gewalt im Rahmen von
Rassismus bei Polizei und Justiz betrachtet werden. Im US-Kontext wire hier
Erica Garner zu nennen, die Tochter von Eric Garner, die nach der Tétung ihres
Vaters durch die Polizei sehr aktiv in der Bewegung Black Lives Matter war und
im frithen Alter von 27 Jahren an einem Herzinfarkt starb, der im Zusammen-
hang mit ihrer Asthmaerkrankung stand. Dass auch Erica Garner nicht atmen
konnte, hatte sie bereits vor ihrem Tod symbolisch verdeutlicht, indem sie die
letzten Worte ihres Vaters (»I can’t breathe«) auf verschiedene Weise in den Pro-
test trug, unter anderem auch auf ihren Pullover gedruckt.

Entlang dieser Modalititen muss Racial Profiling auch intersektional be-
trachtet werden, denn Racial Profiling und rassistische Polizeigewalt trifft nicht
nur rassifizierte Minnlichkeiten. Vielmehr sind mehrfachmarginalisierte Per-
sonen, Frauen und LGBT*IQ?, Gefliichtete, Mittellose und Schwarze und People
of Color, die von der Gesellschaft be_hindert werden, besonders vulnerabel fiir
rassistische Polizeikontrollen und deren Folgen. Denn auch und gerade rassifi-
zierte Frauen und queere Personen werden als bedrohlich wahrgenommen. Das
zeigen die wiederholten Erschiefungen Schwarzer Frauen durch Polizist*innen,
wie die von Christy Schwundeck am 19. Mai 2011 in einem Jobcenter in Frank-
furt oder von N'deye Mareame Sarr am 14. Juli 2000 im Hause ihres Ex-Man-
nes. In beiden Fillen waren mindestens zwei Polizisten und eine weitere Person
anwesend, und Christy Schwundeck und N’deye Mareame Sarr waren in den

8 | Eine Bezeichnung fiir queere, intersex, bisexuelle, pansexuelle, transgender, trans-
sexuelle, travestits, lesbische, schwule, dykes, kuchus, gender-queere, nichtbinére,
gender-variante oder nichtkonforme, femme, butch, asexuelle, demisexuelle, two spi-
rit, stud, undefined, questioning Positionierungen, die sich jenseits der hetero-sexisti-
schen und/oder bindr-geschlechtlichen Norm verorten. Diese Bezeichnung ist flexibel
und nicht festgeschrieben.

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

jeweiligen Situationen die einzigen Schwarzen Frauen. Eine intersektionale
Perspektive auf Racial Profiling ist unbedingt notwendig. Rassifizierte Frauen,
nichtbinire und trans* Personen erfahren Racial Profiling oft gepaart mit se-
xualisierter Stigmatisierung und Gewalt, ob auf der Strafe oder im hiuslichen
Bereich. Schwarze, Rom*nja und Sint*ezza, Muslim*a und Frauen of Color
werden als Sexarbeiter*innen gelesen und kriminalisiert. Auch die polizeiliche
Uberwachung von Sexarbeiter*innen verliuft entlang intersektionaler Achsen
der Unterdriickung und Stigmatisierung, wie Selbstorganisationen wie Dofia
Carmen e. V. aus Frankfurt am Main zeigt. Schwarze, Rom*nja und Sint*ezza,
Muslim*a und Miitter of Color werden oft als schlechte Miitter stigmatisiert
und poliziert. Es ist auch wichtig, darauf hinzuweisen, dass beispielsweise bei
den Fillen um Christy Schwundeck und N’deye Mareame Sarr auch ihre Kin-
der involviert waren. Eine detaillierte und historisierende Analyse und Kritik
des Zusammenhangs vom Polizieren rassifizierter Eltern und Fiirsorgeregimen
rassifizierter Kinder in Europa steht bislang noch aus. Ich wiirde auch sagen,
dass wir dies in aktivistischen Kontexten noch mal stirker mitdenken miissen.’

VIELSEITIGE INTERVENTIONEN UND WIDERSTANDE

Vanessa: In deinen Arbeiten beziehst du dich ja vor allem auf die vielfiltigen
gelebten, theoretischen und aktivistischen Archive der Kritik und der Wider-
stindigkeit von Europier*innen of Color, ihre/unsere kulturellen Produktio-
nen, politischen und theoretischen Interventionen. Wie wird Racial Profiling
in diesen vielseitigen Archiven theoretisiert und im Alltag herausgefordert?
Was sind kreative Gegenstrategien?

Fatima: Racial Profiling in Deutschland (und in ganz Europa) fingt ja im Prinzip
schon mit der ewigen »Wo kommst du her? Nein, nein, ich meine, wo kommst
du wirklich her?«-Fragerei an. In meiner Arbeit interessiert mich unter ande-
rem die spezifische Form des europiischen Rassismus, die auf der einen Seite
kontinentweite Gemeinsamkeiten aufweist, auf der anderen aber teilweise von
der dominant rezipierten Form des US-Rassismus abweicht, was dann wiederum
als die Abwesenheit rassistischer Strukturen interpretiert wird. Rassifizierte
Europier*innen werden anhaltend als »Auslinder«, »Fremde«, »Migranten«
klassifiziert. Rassismus wiederum wird als durch die Anwesenheit Rassifizier-
ter provoziert interpretiert: Kein Rassismus ohne Rassifizierte, statt kein Rassis-
mus ohne Rassist*innen. Anders gesagt, Rassismus wird als bedauerliche, aber
quasi natiirliche Reaktion auf die Begegnung mit dem Fremden verstanden statt
als ein politischer Kontrollmechanismus, der aus bestimmten Gruppen erst

9 | Vgl. V. Thompson: »There is no justice, there is just us!«

- am 13.02.2026, 13:07:3;

321


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

Fremde macht. Und da die Rassifizierten angeblich immer von auflen kommen,
kann Rassismus nur reguliert werden, indem man Rassifizierte kontrolliert
und ihren Zuzug begrenzt, sodass die »echtens, sprich weif}/christlich soziali-
sierten Europier*innen vor ihrer eigenen — zu verurteilenden, aber gleichzeitig
unvermeidbaren — rassistischen Abwehrreaktion geschiitzt werden. Dieses Ver-
stindnis beruht nicht auf einer Naivitit der Mehrheitsbevélkerung oder auf der
Neuheit der Prisenz von nicht als weifl/christlich gelesenen Européer*innen —
siehe unter anderem die jahrhundertelange Geschichte des europiischen Anti-
semitismus und Anti-Rom*nja-und-Sint*ezza-Rassismus -, sondern darauf,
dass das vorherrschende Verstindnis von Europiischsein nicht ohne das rassi-
fizierte Andere als AuRen existieren kann.” Die »Wo kommst du her?«-Frage,
die keine offene ist, sondern zwingend die Antwort »Nicht von hier« verlangt, ist
Teil eines kollektiven und lebenslangen Disziplinierungs- und Ausgrenzungs-
prozesses, der rassifizierte Europier*innen als nicht »authentisch« europiisch
festschreibt. Und wer nicht authentisch europidisch ist, hat natiirlicherweise
weniger Bleibe- und Mitspracherecht.

Das Gegenstiick zum rassistischen Sicherheitsdiskurs ist also die bewusst
verursachte permanente Verunsicherung rassifizierter Gruppen, denen stin-
dig in Erinnerung gebracht wird, dass ihre Sicherheit ginzlich vom guten Wil-
len der Mehrheit abhingt. Racial Profiling, hat hier, ebenso wie in den USA,
eine wichtige Symbolfunktion: Ob wir direkt betroffen sind oder nicht, wir wis-
sen, dass es uns jederzeit treffen kann. Im Idealfall fithrt dies zu der Solidari-
sierung, die sich in Bewegungen wie Black Lives Matter, aber natiirlich auch in
den von dir angesprochenen fritheren, lokalen Aktivismen zeigt. Gleichzeitig
erzeugt es aber auch einen enormen Druck zur Anpassung — einen Druck, von
dem die um ihre Sicherheit bangende Mehrheitsbevolkerung ginzlich frei ist.
Diese Anpassung kann nie erfolgreich sein, solange die Interpretationshoheit
in den Hinden der Mehrheit bleibt. Solange uns stindig vor Augen gefiihrt
wird, wie hoch der Preis der Nichtanpassung ist, kann das System weiter-
funktionieren. Repression ist also ein notwendiger Bestandteil der Aufrecht-
erhaltung der Idee des weif3/christlichen Europas.

In meiner Arbeit habe ich das Konzept von queering ethnicity entwickelt,
das versucht, die spezifische Situation rassifizierter Europider*innen als eine
unmoglich gemachte Identitit lebend zu greifen: Das vorherrschende rassi-
fizierte Verstindnis von Europiischsein weist nichtweiflen und nichtchrist-
lichen Europier*innen die Identitit »Migrant*in« zu, die nicht ihrer Lebens-
realitit entspricht (da sie nie migriert sind). Eine mogliche Reaktion auf
diese verquere Positionierung ist das Annehmen der mit ihr einhergehenden
Unmoglichkeiten und Widerspriiche und das kreative Umgehen mit dieser

10 | Zur Differenzierung zwischen Rassismus und Diskriminierungsformen entlang der
Zentrum-Peripherie-Konstruktionen in Europa siehe: A. Tudor: Queering Migration Discourse.

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

»unauthentischen« europiischen Identitit, die in kein existierendes Muster
passt — und das auch nicht versucht, sich einem existierenden Muster anzu-
passen. Das kann ein subversives Potenzial aktivieren, das zu neuen kollek-
tiven Solidarititen fithren kann.!! Die Strategie des Queerings rassifizierter
Zuschreibungen zielt darauf ab, hierarchische Zuschreibungssysteme an
sich zu demontieren, nicht darauf, den Platz der eigenen Gruppe in ihnen
zu verbessern. Mehrfachmarginalisierte erleben das Ineinandergreifen von
Marginalisierungsprozessen besonders direkt und es ist daher kein Zufall,
dass insbesondere Lesben und trans* Personen of Color oft eine zentrale Rolle
in abolitionistischen Bewegungen spielen, denen es nicht nur um bestimmte
Symptome, wie etwa Racial Profiling, sondern um eine grundsitzliche ge-
sellschaftliche Neuordnung geht.

Vanessa: Die Verbindung, die du herstellst zwischen Racial Profiling als po-
lizierender Praxis eines rassistischen Sicherheitsdiskurses und der immer-
wihrenden »Wo kommst du her?«-Fragerei als Ausdruck von Alltagsrassismus,
den die Schwarze feministische Bewegung in Deutschland so entscheidend und
intersektional kritisiert hat, und der permanenten Verunsicherung rassifizier-
ter Gruppen, finde ich sehr entscheidend. Zum einen, weil sie zeigt, dass das
Polizieren von rassifizierten Kérpern weit tiber die Institution Polizei hinaus-
geht. Zum anderen, weil die Kritik und kreative Herausforderung dieser »Frage«
durch rassifizierte Europier*innen sowie dem, was du als »Queering rassifi-
zierter Zuschreibungen« bezeichnest, sich meines Erachtens auch in den vie-
len Gegenstrategien und Interventionen gegen Racial Profiling zeigt. Diese sind
sehr vielseitig und finden sich auch in den kulturellen und kiinstlerischen Pro-
duktionen von Schwarzen Menschen, Rom*nja und Sint*ezza, Muslim*a und
People of Color wie beispielsweise dem Track »Fremd im eigenen Land« von
Advanced Chemistry aus dem Jahre 1992. Dort rappt Torch zu Beginn: »Fahr’
ich zur Grenze mit dem Zug oder einem Bus, frag’ ich mich, warum ich der
Einzige bin, der sich ausweisen muss, Identitit beweisen muss! (Ist es so un-
gewohnlich, wenn ein Afro-Deutscher seine Sprache spricht), und nicht so blass
ist im Gesicht?« Interessant daran finde ich, wie dieser Text, veréffentlicht nach
den rassistischen Pogromen in Rostock-Lichtenhagen, Rassismus der extremen
Rechten in einem Zusammenhang mit strukturellem und institutionellem
Rassismus diskutiert, auch durch die Erfahrungen mit polizeilichen Kontrollen.

Fatima: Advanced Chemistry ist hier besonders wichtig und reprisentativ fiir
Formen des Widerstands, die sich aus der spezifischen Rassifizierung von PoCs
in Europa ergeben: Sie stellten frith genau die Verbindungen her, die ich oben
angedeutet habe, zwischen »harmlosem« Alltagsrassismus, staatlicher Gewalt

11 | Vgl. F. El-Tayeb: The Forces of Creolization; F. El-Tayeb: Anders Europaisch.

- am 13.02.2026, 13:07:3;

323


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

und kolonialrassistischen Traditionen, die rassifizierte Deutsche permanent als
bedrohliche Fremde klassifizieren. Die Tatsache, dass »Fremd im eigenen Land«
als Songtitel rassifizierter Rapper etwa auch in Italien und Portugal auftaucht,
bestitigt, dass es sich hier um ein europiisches Phinomen handelt. In den spi-
ten 198oern und frithen 19goern war Hip-Hop eine wichtige, wenn nicht die
wichtigste Ausdrucksform fiir rassifizierte Jugendliche in Europa, deren geteilte
Erfahrungen von der Mehrheitsgesellschaft immer wieder negiert wurden.
Ebenso wie in den USA stellte Hip-Hop eine Gegendéffentlichkeit her, in der
Themen wie rassistische Polizeigewalt aus der Opferperspektive adressiert wer-
den konnten. So wurde schon damals, unter anderem dank des Aktivismus von
People of Color, Rassismus und spezifisch Racial Profiling skandalisiert. Zum
Beispiel im sogenannten Hamburger Polizeiskandal 1994: Eine interne Studie
des Hamburger Senats dokumentierte damals auf mehreren tausend Seiten,
wie Polizisten vor allem afrikanische Minner systematisch folterten, vom Ein-
sprithen mit hochgiftigem Insektenspray zu nichtlichen Fahrten in den Hafen,
wo die Minner gezwungen wurden, sich nackt auszuziehen, und dann Schein-
hinrichtungen unterworfen wurden. Das Ausmafl dieser Gewalt 16ste kurzfristig
offentliche Diskussionen aus, geriet aber schnell wieder in Vergessenheit.!? Es
ist wichtig festzuhalten, dass dieses Vergessen ein bewusster Akt ist, der sich in
der westlichen Geschichte strukturell wiederholt (siehe 1. Oktober 1961, Paris).
Rassifizierte sind so immer wieder gezwungen, einer angeblich ahnungslosen
Offentlichkeit plausibel zu machen, dass Rassismus tatsichlich existiert.

Vanessa: Dabei legen unzihlige historische und gegenwirtige Archive diese Er-
fahrungen und Theoretisierungen offen, die immer wieder, wie du sagst, aktiv
verschiittet werden. Hier sind auch die Tracks von BSMG, der Track »Black
Lives Matter« von DLTLLY (LMNZ und zwolf weiteren MCs), der Track »Bang
Bang« von Credibil, der Christy Schwundeck gewidmet ist, sowie viele der
Tracks von Casey aus Frankreich und Jorja Smith aus England zu nennen. Das
Kollektiv Ferguson in Paris hat eine Broschiire mit Stencils von durch die Poli-
zei getdteten Schwarzen Menschen und People of Color gemacht, und es gibt
unzihlige Art Pieces mit Bildern und mit den Namen von durch die Polizei
ermordeten rassifizierten Personen. Dies sind kreative und dekoloniale For-
men der Erinnerung, die ich ganz besonders wichtig finde. Und es sind maf-
geblich diese und weitere Interventions- und Aktionsformen von rassifizierten
Gruppen, die Racial Profiling als gesellschaftliches Problem iiberhaupt in die
hegemoniale Offentlichkeit gebracht haben und bringen.

Dabei spielt die Dokumentation eine wesentliche Rolle. In Deutschland
dokumentiert die Kampagne fiir Opfer rassistischer Polizeigewalt (KOP) be-
reits seit 2000 rassistisch motivierte Polizeitibergriffe. Verschiedene Cop-

12 | Vgl. F. El-Tayeb: Undeutsch.

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

watch-Gruppen wie die Gruppe copwatch_ffm aus Frankfurt am Main, in der
ich auch mitarbeite, dokumentieren seit 2013 ebenfalls Fille von Racial Profi-
ling und haben dafiir eine telefonische Meldestelle eingerichtet. In Frankreich
griindete sich das Collectif Contre le Contréle au Faciés vor ein paar Jahren
als Zusammenschluss mehrerer antirassistischer PoC-Initiativen. Neben der
Dokumentation ist die Unterstiitzung ein wesentlicher Teil kritischer Arbeit
gegen rassistisches Polizieren. Mit Betroffenen eine Moglichkeit und einen
Raum zu schaffen, in dem sie ihre Erfahrungen teilen konnen, wenn sie das
mochten, mit ihnen auszuloten, wie dagegen auf unterschiedlichen Ebenen
vorgegangen werden kann, und ihnen zuzuhéren, ist dafiir grundlegend.
Dabei bringt der kollektivierte Widerstand durch den Mut der Betroffenen
und die Unterstiitzung von rassismuskritischen Gruppen und Initiativen
eine Ermichtigung hervor, die weit iiber Fragen von legaler Gerechtigkeit
hinausgeht. Der unermiidlichen Arbeit von Initiativen wie der »Initiative in
Gedenken an Oury Jalloh« und vielen weiteren ist es zu verdanken, dass die
Kampfe gegen Racial Profiling nicht zum Schweigen gebracht werden und
die rassistische Normalitit auf vielen Ebenen herausgefordert wird. Auch die
Allianz gegen Racial Profiling aus der Schweiz, ein Netzwerk von Aktivist*in-
nen, Wissenschaftler*innen und Kulturschaffenden sowie Menschenrechts-
organisationen und Einzelpersonen, die sich gegen institutionellen Rassis-
mus in der Schweizer Polizei und Grenzpolizei zur Wehr setzen, machen
ganz wichtige Arbeit. Dabei wird auch die Mehrheitsgesellschaft durch eigene
Forschungen, Berichte und Interviews, Statements und Kampagnen durch
diese Gruppen und Initiativen sensibilisiert, aber vor allem werden Betroffene
ermichtigt. Viele der Gruppen machen auch Mut zur kritischen Beobachtung
dieser Praxis und stellen dabei die direkt Betroffenen in den Fokus. Doch die
Mehrheitsgesellschaft, weiffdominante Initiativen und politische Gruppen,
Einzelpersonen und Forscher*innen miissen viel mehr Platz machen und
Riume abgeben, wenn sie dekoloniale Praxis/Theorie ernst nehmen.

An diesen Interventionen zeigt sich nicht nur, dass die Organisationen
und Initiativen wesentlich dazu beitragen, eine unsichtbare und institutiona-
lisierte Praxis sichtbar zu machen und damit auch gegen ihre Alltiglichkeit
anzukimpfen, sondern dass die Interventionen und Praktiken des Wider-
standes sich auch transnational artikulieren. Auch in Bezug auf die lange
Geschichte von anti-Schwarzem Rassismus und des polizeilichen Zugriffs
auf Schwarze Koérper. Die Dimensionen von »Black Lives Matter« iiber natio-
nale Grenzen hinweg und hinaus, den intersektionalen Kimpfen gegen ras-
sistische Polizeigewalt und -Tétung, gegen Einsperrungsregime und gegen
weitere und verschrinkte Artikulationen von anti-Schwarzem Rassismus zei-
gen sich auch hier in Europa, ohne den US-Kontext zu zentrieren und ohne
frithere Aktionsformen und die Gruppen zu iibergehen, die schon vorher fiir
Schwarzes Leben und Sozialitit gekdmpft haben. In Frankreich, England und

- am 13.02.2026, 13:07:3;

325


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

Deutschland haben sich »Black Lives Matter«-Gruppen gegriindet; es finden
Black Lives Matter Marches statt. Mohamed Wa Baile von der Allianz gegen
Racial Profiling aus der Schweiz schreibt in einem Artikel zu rassistischem
Polizieren in der Schweiz: »Black Lives Matter — das gilt in den USA wie auch
in der Schweiz!« Einbezogen wird dabei auch der »Black Mediterranean« und
das Sterbenlassen auf dem Mittelmeer durch europiische Grenzregime.

Fatima: Die Notwendigkeit der Affirmation »Black Lives Matter« wird wahr-
scheinlich nirgendwo deutlicher als in Bezug auf das seit mehr als einem
Jahrzehnt normalisierte Téten von Zehntausenden im Mittelmeer. Euro-
pas Fihigkeit, sich dennoch weiterhin als Hort von Humanismus, Zivili-
sation und Menschenrechten zu betrachten, zeigt iiberdeutlich, dass im
existierenden System des globalen rassistischen Kapitalismus Schwarze
Leben eben nicht zihlen, nicht zihlen kénnen, weil das System ohne ras-
sifizierte Hierarchien nicht funktionieren wiirde. Kiinstler*innen wie der
4thiopisch-italienische Filmemacher Dagmawi Yimer, der selbst ein Uber-
lebender der forcierten Mittelmeeriiberquerung ist, schaffen es in ihrer
Arbeit, Yimer zum Beispiel in seinem Kurzfilm Asmat, sowohl die Toten
zu ehren als auch Schwarzes Leben zu zelebrieren. »Black Lives Matter«
steht fiir die Notwendigkeit, beides zu tun.

TRANSFORMATIVE GERECHTIGKEIT UND ABOLITIONISTISCHE
INTERSEKTIONALE PROJEKTE

Vanessa: Wenn polizeiliche Praxis und staatliche Straflogiken nicht nur keine
Sicherheit besonders fiir mehrfachmarginalisierte Subjekte bedeuten, son-
dern konstitutiv auf unserem Ausschluss aus dem liberalen Verstindnis
von Sicherheit als kolonialer und vergeschlechtlichter Kontinuitit beruhen,
dann braucht es dekoloniale Konzepte. Wie du oben bereits erwihnst, waren
und sind es insbesondere Frauen, queere, nichtbinire und trans* Personen
of Color in den USA, aber auch in Europa und anderswo, die dabei grund-
legende Alternativen zu Polizei und Strafregimen entwickelt haben, wie
»Iransformative Justice« und »Community Accountability«, also Konzepte,
die das aufeinander Aufpassen, das Verantwortungiibernehmen, das Sorge-
tragen und fiireinander Dasein ins Zentrum stellen.!®* Damit verweist queer-
feministische Schwarze und of Color Kritik nicht nur auf die intersektionale,
historische Gewalt durch Polizieren, Straf- und Grenzregime, sondern er-
moglicht auch radikale und dekoloniale Alternativen der Gerechtigkeit und
eine dekoloniale Demokratisierung Europas.

13 | Siehe beispielsweise LesMigras: Handlungsmaoglichkeiten.

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition

Fatima: Intersektionale Widerstandsformen stellen besondere Herausforde-
rungen an diejenigen, die sie praktizieren, weil sie es unméglich machen,
bestimmte Unterdriickungsformen auszuklammern oder als weniger wich-
tig oder weniger tédlich einzustufen. Sie machen es auch unméglich, sich
auf der richtigen Seite zu wihnen, ohne die eigene Positionierung zu kon-
textualisieren und kritisch zu hinterfragen, oder sich darauf zu verlassen,
dass diejenigen, die heute auf derselben Seite stehen, das auch morgen tun
werden. Das ist ermiidend und lisst es manchmal so erscheinen, als wiren
wir stindig in der Defensive gegen einen tibermichtigen Feind. Ich glaube
aber, dass es genau dieser intersektionale Widerstand ist, der, wie etwa
durch »Black Lives Matter«, immer wieder globale Verbindungen zwischen
lokalen Aktivist*innen herstellt, die an einem gemeinsamen Befreiungs-
projekt arbeiten.

LITERATUR UND QUELLEN

Credibil: Bang Bang, in Youtube, https://bit.ly/2EWIc5H (abgerufen am 29.12.2018).

DLTLLY (LMNZ + 12 MCs): Track »Black Lives Mattere, in Youtube, https://bit.ly/2VhVoXO
(abgerufen am 29.12.2018).

El-Tayeb, Fatima: »The Forces of Creolization. Colorblindness and Visible Minorities in
the New Europeg, in: F.Lionnet/ Sh. Shi (Hg.), The Creolization of Theory, Duke Uni-
versity Press 2011.

El-Tayeb, Fatima: Anders Europaisch: Rassismus, Identitdt und Widerstand in Europa
(Ubersetzt aus dem US-amerikanischen Englisch von Jennifer Sophia Theodor und
Fatima El-Tayeb). Mlinster: Unrast 2015.

El-Tayeb, Fatima: Undeutsch. Die Konstruktion des Anderen in der postmigrantischen
Gesellschaft. Bielefeld: transcript 2016.

Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981 (Orig. 1961).

Ha, Kien Nghi: »People of Color — koloniale Ambivalenzen und historische Kampfex, in:
K.N.Ha/N.al-Samarai/ Sh. Mysorekar (Hg.), re/visionen. Postkoloniale Perspekti-
ven von People of Color auf Rassismus, Kulturpolitik und Widerstand in Deutsch-
land, Munster: Unrast 2007, S. 31-40.

James, Joanna / Thompson, Vanessa E.: »Racial Profiling, Institutioneller Rassismus und
Widerstande«, in: Handbuch des Informations- und Dokumentationszentrums fur
Antirassismusarbeit e. V. (IDA) zu Flucht und Asyl, Dusseldorf 2016.

LesMigras - Antigewalt- und Antidiskriminierungsbereich der Lesbenberatung Berlin e. V.:
»Handlungsmaéglichkeiten im Umgang mit Gewalt und Diskriminierung. Unterstitzung
geben, in: lesmigras.de, PDF auf https://bit.ly/2ggt8EO (abgerufen am 29.12.2018).

- am 13.02.2026, 13:07:3;

327


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

Thompson, Vanessa E.: »Turn white or disappear.c On the Everyday of Racist Policingc,
in: Democracia und F. Trautmann (Hg.), We protect you from yourselves. The politics
of policing, Madrid: Brumaria 2018, S.79-93.

Thompson, Vanessa E.: »There is no justice, there is just us!< Ansatze zu einer post-
kolonial-feministischen Kritik der Polizei am Beispiel von Racial Profiling«, in:
D. Loick (Hg.), Kritik der Polizei, Frankfurt a.M.: Campus 2018, S.197-222.

Tudor, Alyosxa: »Queering Migration Discourse. Differentiating Racism and Migratism in
Postcolonial Europes, in: lambda nordica 2-3/2017, S.21-40.

Yimer, Dagmawi: »Asmat«. Italy, 2015, 17 min, https://vimeo.com/114343040 (ab-
gerufen am 11.1.2019).

- am 13.02.2026, 13:07:3;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

