
Alltagsrassismus, staatliche Gewalt 
und koloniale Tradition
Ein Gespräch über Racial Profiling 

und intersektionale Widerstände in Europa

Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson

Vanessa: Fatima, es freut mich, dass wir die Möglichkeit haben, gemeinsam 
über Racial Profiling in Europa als eine Form des institutionellen Rassismus 
bei Polizei und Justiz, über seine Artikulationen und seine vielseitigen, inter-
sektionalen Wirkweisen zu sprechen. Dabei wollen wir auch einen besonderen 
Fokus auf die Kämpfe und mögliche Interventionen dagegen legen.

Racial Profiling, also polizeiliche Identitätskontrollen und Durchsuchungen 
von Personen auf der Grundlage von »äußeren Merkmalen« ohne konkrete 
Indizien, wird ja seit einigen Jahren auch vermehrt in der Öffentlichkeit the-
matisiert, in Deutschland, aber auch in Ländern wie der Schweiz, Frankreich 
oder Spanien. Zuletzt wurde dies besonders deutlich in der Debatte um das 
polizeiliche Vorgehen nach der Silvesternacht 2015/16 und besonders in der 
Silvesternacht 2016/17 in Köln. Dabei hat sich erneut gezeigt, dass institutio-
neller Rassismus bei Polizei und Justiz von den Behörden, der sogenannten 
Mehrheitsgesellschaft und der Regierung geleugnet wird, obwohl viele Initiati-
ven von People of Color1 und Menschrechtsorganisationen wie Amnesty Inter-

1 | Die Bezeichnung »People of Color« stellt einen historischen und gegenwärtigen so-
lidarischen und kontextspezifischen Referenzrahmen für Menschen dar, die als nicht-
weiß rassifiziert werden und aufgrund dessen Rassismuserfahrungen machen. Die Be-
zeichnung ist in mehreren historischen Ereignissen mit Widerstand gegen rassistische 
Strukturen verbunden. So wurde sie maßgeblich in der Schwarzen US-Bürger*innen-
rechtsbewegung der 1960er Jahre als politische Selbstbezeichnung geprägt (vgl. Ha: 
People of Color). Um marginalisierte Positionen innerhalb von sozialen Gruppen, die 
Rassismus erfahren, nicht zu entnennen, wird oftmals auch die Bezeichnung BIPoC 
verwendet. Diese steht für Schwarze, Indigene und People of Color. Die Bezeichnung 
QTBIPoC bezieht sich auf queere, intersex, bisexuelle, pansexuelle, transgender, trans-

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson312

national bereits seit Jahrzehnten auf institutionellen Rassismus in Polizei und 
Justiz hinweisen. Sie zeigen auf, dass rassistische Polizeikontrollen zum Alltag 
von Schwarzen2 Menschen, Rom*nja und Sint*ezza, People of Color und Men-
schen, die als muslimisch gelesen werden, gehören.

Es gibt also ein langjähriges unterdrücktes Wissen um diese rassistische 
Praxis, und Archive, in denen dieses unterdrückte Wissen zum Ausdruck 
kommt. Diese gelebten Archive zeigen auf, dass es sich nicht nur um polizeiliche 
»Einzelfälle« eines sonst funktionierenden Rechts handelt, sondern um eine 
institutionalisierte Rassifizierung und Kriminalisierung von Körpern, die als 
»anders« markiert werden. Diesen Praktiken wird rechtlich Vorschub geleistet, 
beispielsweise durch die sogenannten verdachts- und ereignisunabhängigen 
Kontrollen, aber auch durch die Ausweisung von sogenannt »gefährlichen« 
oder »verrufenen« Orten, die von der Polizei selbst bestimmt werden.

Die Verleugnung von Rassismus im Kontext von Europa stellt ja auch einen 
Fokus in deinen Arbeiten dar. Dabei arbeitest du vor allem die historische Dimen-
sion von Rassismus heraus und analysierst, wie dieser die postkolonialen Gesell-
schaften in Europa grundlegend strukturiert. Wie würdest du Racial Profiling 
im postkolonialen und postnationalsozialistischen Europa historisch einordnen 
beziehungsweise historisieren? Wo siehst du Kontinuitäten und Brüche?

Fatima: Racial Profiling bedeutet ja vereinfacht, dass bestimmte Bevölkerungs-
gruppen anhand äußerer Kennzeichen kategorisiert und mit negativ konno-
tierten Gruppenmerkmalen belegt werden, die angeblich individuelle Unter-
schiede irrelevant machen. Diese Gruppenmerkmale rechtfertigen dann, 
dass alle Angehörigen dieser Gruppen bestimmten Disziplinierungsmaß-
nahmen unterworfen werden können, ohne dass dies gesellschaftlich als Ein-
schränkung individueller Rechte begriffen wird. Stattdessen erscheint es als 

sexuelle, travestits, lesbische, schwule, dykes, kuchus, gender-queere, nichtbinäre, 
gender-variante oder nichtkonforme, femme, butch, asexuelle, demisexuelle, two spirit, 
stud, undefined, questioning BIPoCs. 
2 | Schwarz wird hier in der Tradition einer Selbstbezeichnung verwendet, die aus 
soziopolitischen Kämpfen um Selbstbestimmung und Bürger*innenrechte Menschen 
afrikanischer Herkunft hervorgegangen ist. Ein Bezugspunkt für Schwarze Menschen 
ist der afrikanische Kontinent mit seinen vielzähligen Philosophien, Kulturen, Spra-
chen und Lebensformen. Das Wissen um die Maafa, die Geschichte von Versklavung, 
Kolonisierung und der systematischen historischen und gegenwärtigen Gewalt gegen 
Schwarze Menschen, erhält in diesem Zusammenhang zentrale Bedeutung, aber 
auch die vielfältigen Widerstände auf dem afrikanischen Kontinent sowie in der 
Schwarzen Diaspora prägen diese Selbstbezeichnung. Für die hier erwähnten Selbst-
bezeichnungen gilt, dass sie flexibel und, im Gegensatz zu Fremdbezeichnungen, nicht 
festgeschrieben sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

notwendig, um die Gesellschaft stabil und »sicher« zu erhalten. Das heißt, 
anders als gesellschaftlicher Rassismus im Allgemeinen, der weitgehend über 
soziale Sanktionierung funktioniert, ist Racial Profiling die rassistische Praxis 
derjenigen Institutionen, wie der Polizei, denen das Recht zugestanden wird, 
individuelle Rechte einzuschränken beziehungsweise ganz aufzuheben, bis 
hin zum Recht, Leben zu nehmen. Von daher müssen wir in der Diskussion 
um Racial Profiling sowohl darauf achten, was die Praxis konkret bedeutet, als 
auch darauf, wie diese sich in ein größeres System eines oft normalisierten, 
nicht als »extrem« begriffenen Rassismus einfügt.

Diese Normalisierung von Alltagsrassismus, die es letztendlich einem gro-
ßen Teil der Mehrheitsbevölkerung erlaubt, Racial Profiling als gerechtfertigt 
zu betrachten, hat natürlich massive historische Kontinuitäten. Das fängt damit 
an, dass die Ursprünge der Polizei als Institution nicht zu trennen sind von der 
Neuordnung Europas im Zeitalter der Aufklärung, das auch das Zeitalter des 
Kolonialismus ist. Und untrennbar von beiden ist der wissenschaftliche Rassis-
mus, der die rassische Klassifizierung der Weltbevölkerung zur Grundlage der 
Moderne machte. Die »Wahrung der öffentlichen Sicherheit« bedeutete daher 
auch immer die gezielte Kontrolle bestimmter Bevölkerungsgruppen, die als 
kollektiv gefährlich, da von der Norm abweichend betrachtet wurden.

Vanessa: Das scheint mir ein ganz grundlegender Punkt für die Analyse der 
modernen Polizei und das Nachdenken über öffentliche Sicherheit zu sein, da 
die moderne Polizei als Institution der Gewährleistung nationaler und öffent-
licher Sicherheit konstitutiv mit der Geschichte des europäischen Kolonialis-
mus und Rassismus verwoben ist. So ging der Imperativ der nationalen Sicher-
heit auch mit einem Imperativ der Versicherung kolonialer und imperialer 
Regierung einher, das heißt, nationale Sicherheit war (und ist) auch mit der 
Sicherstellung des wirtschaftlichen und politischen Nutzens durch koloniale 
Ausbeutung verknüpft. Dies zeigte sich vor allem an der alltäglichen und ge-
waltvollen Präsenz der Polizei in vielen europäischen Kolonien sowie an den 
Sicherheits-, Überwachungs- und Kontrolltechniken gegenüber rassifizierten 
und kolonisierten Gruppen. Können wir Sicherheit demnach als rassistisches 
Konzept definieren?

Fatima: Absolut, zumindest wie sie im Diskurs um öffentliche Sicherheit ver-
wendet wurde und wird. Das Fortleben bestimmter rassistischer Sicherheits-
konzepte trotz unbestreitbarer historischer Brüche illustriert das ganz deut-
lich. Ein besonders eklatantes Beispiel ist die strukturelle Polizeigewalt gegen 
Rom*nja und Sint*ezza, bei der es ganz klar um Disziplinierung und Aus-
grenzung ging und geht. Die meisten deutschen Bundesstaaten hatten schon 
lange vor dem Nationalsozialismus sogenannte »Zigeunerverordnungen«. Dies 
wiederum bedeutete, dass die nationalsozialistische Verfolgung dieser Gruppe 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson314

bis hin zum Porajmos, dem systematischen Völkermord, weniger als histori-
scher Bruch denn als Fortsetzung staatlicher »Sicherheitsmaßnahmen« prä-
sentiert wurde. Und zwar weit über das Ende der NS-Herrschaft hinaus. 1956 
fällte der Bundesgerichtshof ein Grundsatzurteil zur »Zigeunerverfolgung« im 
Dritten Reich, mit dem er den Überlebenden das Recht auf Wiedergutmachung 
absprach. Laut Gerichtsurteil war erst ab 1943 mit den Deportationen nach 
Auschwitz-Birkenau von rassisch motivierter Verfolgung zu sprechen, in den 
Jahren zuvor ging es angeblich lediglich um ordnungspolitische Polizeimaß-
nahmen gegen »Asoziale«. Das Urteil wurde 1965 revidiert, aber auch danach 
mussten Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung oft noch jahrzehnte-
lang für die ihnen zustehende »Wiedergutmachung« kämpfen. Sint*ezza und 
Rom*nja, ungebrochen als Lügner, Betrüger und Sozialschmarotzer diffamiert, 
hatten besondere Schwierigkeiten, ihre Ansprüche durchzusetzen. Die Ham-
burger Polizei etwa führte von 1951 bis 1970 die »Landfahrerakten« aus der 
Nazizeit weiter. Erst 1980 wurden sie der Öffentlichkeit zugänglich gemacht 
und an das lokale Staatsarchiv übergeben (das allerdings den Betroffenen zu-
nächst die Einsicht in die Akten verwehrte). Schon ein Jahr später wurde jedoch 
bekannt, dass die Hamburger Polizei noch immer eine »Zigeunerkartei« führ-
te, in der akribisch die Genealogie der Hamburger Sint*ezza- und Rom*nja-Fa-
milien aufgezeichnet wurde – die Vorverurteilung und Kollektivbeschuldigung 
dieser Gruppe aufgrund einer angeblich kriminellen und asozialen Disposition 
setzte sich also in der alten Bundesrepublik nahtlos fort (in der DDR wurden 
Sint*ezza zwar offiziell als Verfolgte des NS-Regimes anerkannt, mussten 
aber als einzige Opfergruppe für die individuelle Anerkennung ihre »anti-
faschistisch-demokratische Grundhaltung« nachweisen).

Während es also einerseits außer Zweifel steht, dass die deutsche Ge-
schichte im 20. Jahrhundert von extremen historischen Brüchen und System-
wechseln gekennzeichnet ist, die sich unter anderem in einem sich wandeln-
den Gesellschafts- und Selbstverständnis der Rolle der Polizei spiegeln, gibt 
es gleichzeitig eine ebenso unbestreitbare Kontinuität des gesellschaftlich 
sanktionierten Racial Profilings bestimmter Gruppen. Und das zeigt uns, 
dass dieses Profiling und das damit verbundene Konzept von Sicherheit mit 
rassistischen Tiefenstrukturen zusammenhängt, die sich nicht exklusiv mit 
bestimmten undemokratischen Gesellschaftsformen assoziieren lassen.

Das lässt sich ebenso deutlich am Beispiel des Kolonialismus aufzeigen. 
Ob europäische Demokratien ohne Rassismus existieren können, ist eine noch 
offene Frage, unbestreitbar ist aber, dass sie ihren Ursprung im Zeitalter des 
Kolonialismus haben. Eines der größten Polizeimassaker der modernen Ge-
schichte wurde nicht im Nationalsozialismus, Stalinismus oder in einer ande-
ren Diktatur verübt, sondern im demokratischen Frankreich – und zwar unter 
den Augen der Öffentlichkeit. 1954 hatte der bewaffnete algerische Kampf für 
Unabhängigkeit begonnen, und trotz des weitverbreiteten Widerstands gegen 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

die koloniale Besatzung weigerte sich die französische Regierung, den Kon-
flikt als Krieg zu kategorisieren, und stellte ihn stattdessen als eine »Operation 
öffentlicher Sicherheit« gegen eine terroristische Gruppe dar, was Frankreich 
ein zunehmend normalisiertes Folterregime ermöglichte  – nicht nur in Al-
gerien, sondern auch in Frankreich, und nicht nur durch das Militär imple-
mentiert, sondern auch durch die Polizei. In Reaktion auf einen Angriff des 
Front de libération nationale (FLN), der drei Pariser Polizisten tötete, nahm die 
französische Polizei 1958 mehr als 5000 in Frankreich lebende Algerier*in-
nen fest. Die Razzien und Inhaftierungen wurden über die kommenden Jahre 
fortgesetzt und schließlich waren mehr als 11’000 Menschen vorübergehend 
inhaftiert (unter ihnen Menschen, die schlicht »algerisch« aussahen, da Raci-
al Profiling imaginiert, dass bestimmte Gruppen verlässlich anhand äußerer 
Kriterien identifiziert werden können). Im Oktober 1961 wurde in Paris eine 
spezielle Ausgangssperre für Algerier*innen eingeführt. Die Maßnahme ver-
anlasste einen Protest am 17. Oktober, an dem geschätzte 30’000 Menschen 
teilnahmen, die meisten Algerier*innen. Die Polizei griff die Demonstration 
an, schoss in die Menge und warf Hunderte in die Seine (oft, nachdem sie 
bewusstlos geschlagen oder ihnen Handschellen angelegt worden waren). An-
dere wurden in Polizeistationen zusammengetrieben und geprügelt, viele zu 
Tode – Schätzungen gehen von 200 bis 400 Toten aus.

Dass dieses Massaker nahezu unerinnert bleibt, ist ein Thema für sich. Ein 
anderes Thema ist seine Verbindung zur deutschen Debatte um sogenannte 
»Nafris« im Zuge der Kölner Silvesternächte 2015/16 und 2016/17 – die Rassifi-
zierung und Kriminalisierung von nordafrikanischen Männern hat eine lange 
europäische Tradition (auch reflektiert in der internationalen Kampagne gegen 
die »Schwarze Schmach am Rhein«, das heißt die französische Besetzung des 
deutschen Rheinlandes nach dem Ersten Weltkrieg, in der die Präsenz kolo-
nialer Truppen, größtenteils aus Nordafrika, zum Symbol der deutschen Er-
niedrigung wurde, was wiederum zu einer Solidarisierung mehrheitsweißer 
Nationen mit dem ehemaligen Feind führte).

Vanessa: Vielen Dank, Fatima, für diese wichtige Historisierung von polizeilicher 
struktureller Gewalt und ihren kolonialen und rassistischen Tiefenstrukturen, 
die, wie du ja zeigst, nicht nur im Rahmen der »kolonialen Laboratorien« in den 
europäischen Kolonien den Alltag rassifizierter und kolonisierter Gruppen und 
Gesellschaften prägte, sondern auch massiv in den kolonialen Zentren (in den ko-
lonisierenden Nationen) gegen rassifizierte Gruppen wie Rom*nja und Sint*ezza 
angewendet wurde und heute reaktualisiert wird. Den Bezug zur Verrechtlichung 
von staatlichen Sicherheitsmaßnahmen finde ich dabei sehr wichtig. Hinsicht-
lich des nationalen Ausnahmezustandes in Frankreich, auf den du verweist, lässt 
sich hinzufügen, dass dieser von Frankreich zum allerersten Mal im kolonisier-
ten Algerien ausgerufen wurde, vor dem Hintergrund des algerischen Kampfes 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson316

um nationale Unabhängigkeit im Jahre 1955. Damit wurden und werden nicht 
nur massive Polizeikontrollen staatlich legitimiert, sondern auch Hausdurch-
suchungen, Ausgangssperren und die Ausweisung von »Sicherheitszonen«. 
Gegenwärtig sind davon natürlich vor allem rassifizierte Gruppen aus den de-
privilegierten Stadtteilen in Frankreich betroffen. Der Ausnahmezustand selbst, 
der ja kürzlich wieder gesetzlich verschärft wurde, wurde im metropolitanen 
Frankreich zuvor dreimal ausgerufen – und Rassismus war dabei wesentliches 
Strukturprinzip. Zweimal wurde er im Rahmen der von dir genannten massiven 
staatlichen Repression und Gewalt gegen Algerier*innen in der Zeit von 1958 
bis zu dem Massaker in Paris am 17. Oktober 1961 ausgerufen. Dann während 
der sogenannten révoltes urbaines in den rassifizierten und deprivilegierten Vor-
städten von Paris und weiteren Städten im Jahre 2005, die auf den Tod von Zyed 
Benna und Bouna Traoré am 27. Oktober 2005 folgten3. Auf der Flucht vor einer 
rassistischen Polizeikontrolle waren die beiden in ein Transformatorenhäuschen 
gerannt und von Stromschlägen tödlich getroffen worden.

Ich finde, all diese Beispiele zeigen noch einmal sehr deutlich, wie wichtig 
es ist, Racial Profiling und rassifizierende staatliche Sicherheitsregime in ihrer 
historischen Kontinuität zu betrachten, um die Kolonialität der Polizei, auch 
vor dem Hintergrund ihrer historischen Brüche, analysieren und kritisieren zu 
können. Denn Racial Profiling ist in Europa nicht erst seit dem Schengen-Ab-
kommen ein gesellschaftliches und polizeiliches Instrument zur Kontrolle und 
Disziplinierung rassifizierter Gruppen. Auch die Militarisierung der Polizei in 
den deprivilegierten Stadtteilen des Globalen Nordens kann nicht einfach von 
der Verknüpfung von Polizei und Militär im Kolonialismus losgelöst werden. 
Auch nicht von einer Analyse entlang postkolonialer globaler Nord-Süd-Verhält-
nisse und der Machtverhältnisse, die diesen eingeschrieben sind.

Ich möchte kurz noch auf einen weiteren gesellschaftlichen Aspekt zurück-
kommen, den du oben bereits erwähnst, und zwar auf die Rechtfertigung und 
Legitimation von Racial Profiling. Ich versuche dabei das »Polizieren«, also die 
Praxis der Polizei, die aber über die Institution Polizei hinausgeht, und Kri-
minalisierung als grundlegendes Prinzip der rassifizierenden Grenzziehung 
zwischen dem »Eigenen« und dem konstruierten »Anderen« zu verstehen. Die 
Entstehung des modernen Subjekts, die wesentlich auf der Konstruktion ko-
lonialer und rassifizierter »Anderer« und der Abspaltung von diesen beruht, 
basiert ja auch auf der Konstitution des weißen, christlichen, vergeschlecht-
lichten Subjekts als Rechtssubjekt und zu beschützendes Subjekt (das schließt 
dieses Subjekt als auch sein Eigentum ein). So ist das moderne, weiße, christ-
liche Subjekt nicht nur zu einem großen Teil von und durch Polizieren geprägt, 
sondern es ist grundlegend auf die polizeiliche Grenzziehung angewiesen, um 

3 | Neben diesen Revolten fanden viele Demonstrationen von Bewohner*innen statt, 
über die sehr wenig berichtet wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

sich »sicher« und als Rechtssubjekt fühlen und verstehen zu können. Dies 
geht mit dem Ausschluss rassifizierter Subjekte aus dem Bereich des Rechts 
und des Schutzes einher – mehr noch: Rassifizierte Subjekte werden zur Be-
drohung des Rechts und der »Sicherheit«. Konkret gesagt, rassistische Kon
trollen reproduzieren rassistische Strukturen innerhalb der Gesellschaft, und 
sie sind auch so stark normalisiert, weil sich die sogenannte Mehrheitsgesell-
schaft sicher sein kann und muss, dass sie vor den rassifizierten und verge-
schlechtlichten »Anderen« »beschützt« wird.

Gelebte Erfahrungen und Wirkweisen von Racial Profiling

Fatima: Somit wirkt die Reproduktion von Rassismus durch die Polizei gleich-
zeitig auf der subjektiven und gesellschaftlichen Ebene. Dabei sind die Er-
fahrungen und Perspektiven der Betroffenen grundlegend für ein Verständnis 
dieser gewaltvollen Reproduktion. In deiner Arbeit beschäftigst du dich ja mit 
Racial Profiling und Widerständen in europäischen Kontexten, betonst die 
vielfältigen und gewaltsamen Folgen.4 Wie würdest du die Auswirkungen von 
Racial Profiling beschreiben?

Vanessa: Die Auseinandersetzung mit den gelebten Erfahrungen, der Kritik und 
den Theoretisierungen von rassistisch polizierten Gruppen zeigt, dass Polizei 
nicht nur während Manifestationen exzessiver Gewalt wie bei Großereignissen 
vom vermeintlichen Garant der Demokratie in Repression umschlägt, sondern 
dass Polizei und Polizieren demokratische Prinzipien auf alltäglicher Ebene 
bedrohen und gefährden. Racial Profiling beinhaltet für die davon direkt Be-
troffenen in allen Fällen, kriminalisiert, öffentlich gedemütigt und bloßgestellt, 
oft auch mit rassistischen Beleidigungen adressiert zu werden. Hier handelt es 
sich bereits um einen grundlegenden Verstoß gegen das Diskriminierungsverbot 
und um eine massive Einschränkung des Rechts auf Bewegungsfreiheit, denn 
man wird aus dem geteilten Raum ausgeschlossen. Das Recht darauf, präsent 
und in der Welt zu sein, und das Recht auf Unversehrtheit werden negiert und 
der gewaltsame Zugriff auf rassifizierte Körper (als Eigentum) reinszeniert. Ra-
cial Profiling geht aber auch körperlich, räumlich und zeitlich über die Kontrolle 
selbst hinaus, und zwar entlang verknüpfter Formen von Gewalt. Diese sind in 
ihrer institutionellen Form für direkt Betroffene zwar sicht- und spürbar, ge-
sellschaftlich jedoch durch ihre Unsichtbarkeit und oft auch durch ihre Lang-
samkeit charakterisiert. Das zeigen die Berichte und Dokumentationen von Ini-
tiativen und Gruppen, die sich seit Jahren gegen Racial Profiling einsetzen.

4 | Vgl. James/Thompson: Racial Profiling, Institutioneller Rassismus und Widerstände; 
V. Thompson: »Turn white or disappear«; V. Thompson: »There is no justice, there is just us!«.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson318

So müssen sich polizierte Subjekte oft nach der Kontrolle selbst in ihrem nähe-
ren Umfeld de-kriminalisieren, das heißt, sie müssen im Rahmen ihres Um-
feldes klarstellen, dass sie nichts verbrochen haben. Viele der Initiativen gegen 
Racial Profiling und Dokumentationsstellen berichten von psychosozialen 
Folgen wie Verfolgungsängsten oder Depressionen, die durch Racial Profiling 
entstanden sind. Damit sind besonders Schwarze Menschen, Rom*nja und 
Sint*ezza, People of Color und Muslim*a mit mentalen Verletzlichkeiten nicht 
nur häufiger Polizeikontrollen ausgeliefert, sondern diese verschlimmern 
sich dadurch auch. Rassistische polizeiliche Übergriffe können zudem nur 
schwer gemeldet werden, oft werden Beschwerden zurückgewiesen und die 
Betroffenen wissen, dass die Aussicht auf eine Verurteilung sehr gering ist. 
Dies führt die institutionalisierte Gewalt von Racial Profiling fort. Auch las-
sen sich aufgrund der polizeilichen und gesellschaftlichen Kriminalisierung 
von Schwarzen Menschen und People of Color durch Racial Profiling oft nur 
schwer aussagewillige Zeug*innen finden. Auch Anwält*innen lassen sich 
schwer finden oder lehnen Mandate ab (falls es überhaupt zu einem Verfahren 
kommt) – vor allem, weil Rechtsverfahren gegen die Polizei in fast allen Fäl-
len – trotz der unterschiedlichen Polizeien und Praktiken in Europa und darü-
ber hinaus – verloren werden. Zudem müssen Schwarze Menschen, Rom*nja 
und Sint*ezza, People of Color und Muslim*a damit rechnen, für das Anzeigen 
der Polizei eher Sanktionen beziehungsweise Gegenanzeigen zu bekommen. 
So setzt sich die Kriminalisierung von rassifizierten Subjekten fort.

Dies zeigt ein sich seit neun Jahren ziehender Fall von Racial Profiling aus 
der Schweiz, in dem sich eine Schwarze betroffene Person gewehrt hat, sich 
noch bis heute aktiv und auf vielen Ebenen wehrt und von rassismuskritischen 
Bewegungen unterstützt wird, sodass sich Widerstand kollektiviert hat und 
weiter Mut macht. Wilson A., der am 19. Oktober 2009 mit einem Freund nach 
einer Party von der Polizei in einem Tram in Zürich kontrolliert wurde und 
fragte, ob die Polizei nur ihn und seinen Freund kontrolliere, weil sie Schwarz 
seien, wurde von der Polizei erst gewaltsam dazu aufgefordert, aus dem Tram 
zu steigen, und daraufhin brutal körperlich angegangen. Obwohl Wilson A. die 
Polizei darüber informierte, dass er eine Herzoperation hinter sich habe, gin-
gen die Beamten weiter gewaltsam vor und beschimpften ihn zudem noch ras-
sistisch. Wilson A. konnte mit seinem schwachen Herzen kaum mehr atmen. 
Der Aspekt des Atmens ist hier sehr wichtig, und ich meine damit ein physi-
sches als auch ein soziales Atmen. Deutlich wird dies in seiner Kontinuität, wie 
sie in den letzten Worten Eric Garners, der am 17. Juli 2014 von der New Yorker 
Polizei bei einer Festnahme getötet wurde, zum Ausdruck kam. Garner litt an 
Asthma und die Würgegriffe der Polizei brachten ihn um. Seine letzten Worte 
waren »I can’t breathe«. Auf Frantz Fanon, der sich intensiv mit den Implika-
tionen des sozialen Todes in der kolonialen Situation beschäftigt hat, geht der 
Spruch zurück: »Wenn wir revoltieren, dann nicht wegen einer bestimmten 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

Kultur. Wir revoltieren schlicht, weil wir aus vielen Gründen nicht mehr atmen 
können.« Ich verstehe Racial Profiling als eine strukturelle Verunmöglichung 
des Atmens von Schwarzen Menschen, Rom*nja und Sint*ezza, People of Color 
und Muslim*a.5 Wilson  A. erstattete Anzeige, woraufhin die beschuldigten 
Beamten ebenfalls Anzeige wegen Drohung und Gewalt gegen Beamte er-
statteten. Nach einem achtjährigen aufreibenden Verfahren, das mehrmals 
eingestellt werden sollte, wurden die drei Beamten freigesprochen. Gegen das 
Urteil wurde Berufung eingelegt. Die psychischen, körperlichen, sozialen und 
finanziellen Belastungen, die solche Verfahren mit sich bringen, sind ebenfalls 
Teil der »langsamen« Gewalt durch Racial Profiling.

Rassifizierte Subjekte werden in den institutionalisierten Wahrnehmungs-
ökonomien6 polizeilicher und rechtlicher Praktiken und Diskurse nicht als 
Opfer gesehen, sondern stets als Täter*innen inszeniert, selbst wenn sie es 
waren, die die Polizei gerufen haben. Der Fall von Derege W. aus Frankfurt am 
Main zeigt dies sehr deutlich. Nach einer rassistisch eskalierten Fahrschein-
kontrolle im Oktober 2012 wurde dieser vor seiner Partnerin und seinem drei-
jährigen Sohn von der Polizei zusammengeschlagen, die er selbst zur Hilfe 
gerufen hatte. Zuzusehen und nicht einzugreifen, wenn rassifizierte Körper 
rassistisch beleidigt oder körperlich angegriffen werden oder anderweitig 
Unterstützung brauchen, ist ebenfalls Ausdruck von Racial Profiling. Dies 
führt nicht selten zum Tod. Ousman Sey, der am 7. Juli 2012 in einer Polizei-
station in Dortmund starb, hatte zuvor dreimal den Notruf gerufen und wurde 
dann, anstatt medizinische Hilfe zu erhalten, festgenommen.

Racial Profiling endet oft tödlich. Der Fall um Oury Jalloh, der am 7. Januar 
2005 in einer Polizeizelle in Dessau verbrannte, fixiert an einer feuerfesten Ma-
tratze, ist wahrscheinlich einer der bekanntesten Fälle in Europa, und bis heute 
nicht aufgeklärt.7 Die Liste der Namen von rassifizierten Personen, die durch die 
Polizei ihr Leben verloren haben, ist sehr, sehr lang. In Frankreich sind seit 2005 

5 | Vgl. auch V. Thompson: »There is no justice, there is just us!«
6 | Das heißt in der institutionellen Art und Weise, wie sie wahrgenommen werden.
7 | Am 29.11.2018 hat die Generalstaatsanwaltschaft in Naumburg das Verfahren 
zum Tod von Oury Jalloh, trotz der vielen Beweise, die zeigen, dass er nicht durch 
eigene Brandlegung zu Tode gekommen sein kann, eingestellt. Die »Initiative in Ge-
denken an Oury Jalloh« hat im Januar 2018 bereits die »Internationale Unabhängige 
Kommission zur Aufklärung der Wahrheit über den Tod von Oury Jalloh« ins Leben 
gerufen, da (wie sich nun bestätigt hat) von einer lückenlosen Aufklärung des Falles 
vonseiten des Justizapparates nicht auszugehen war und es somit unabhängiger 
Ermittlungen bedarf. Für weitere Informationen zu dem Fall um Oury Jalloh und der 
»Initiative im Gedenken an Oury Jalloh«, der Forderung nach einem parlamentari-
schen Untersuchungsausschuss und der Arbeit der Internationalen Kommission siehe:  
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson320

über hundert Personen, die meisten Schwarz oder of Color, im Kontakt mit der 
Polizei gestorben. Und es ist zu vermuten, dass es viele Fälle gibt, von denen wir 
gar nicht wissen. Die langsame Gewalt von Racial Profiling geht aber nicht nur 
über die Kontrolle, sondern auch über den Tod hinaus. Dies zeigt sich beispiels-
weise an den Darstellungen in den Medien sowie am institutionellen Umgang 
mit den Angehörigen von Opfern. Einstellungen von Verfahren, belastende, 
langjährige Prozesse (falls es überhaupt dazu kommt), Alltagsrassismen wäh-
rend Anhörungen, Ermittlungen gegen Angehörige wie bei den Angehörigen 
der Opfer der NSU-Mordserie oder die Nichterstattung von Übersetzungs-
kosten (wie bei dem Fall um Oury Jalloh) tragen dazu bei, dass Angehörige und 
Freund*innen von Opfern rassistischer polizeilicher Gewalt eine Verlängerung 
dieser erfahren. Diese Gewalt verteilt sich also auch über die Generationen. Der 
plötzliche Tod der Mutter von Oury Jalloh, die nach ihrem zweiten Aufenthalt 
in Deutschland während des Prozesses am Magdeburger Landgericht zutiefst 
erschüttert abgereist war, sollte ebenfalls als langsame Gewalt im Rahmen von 
Rassismus bei Polizei und Justiz betrachtet werden. Im US-Kontext wäre hier 
Erica Garner zu nennen, die Tochter von Eric Garner, die nach der Tötung ihres 
Vaters durch die Polizei sehr aktiv in der Bewegung Black Lives Matter war und 
im frühen Alter von 27 Jahren an einem Herzinfarkt starb, der im Zusammen-
hang mit ihrer Asthmaerkrankung stand. Dass auch Erica Garner nicht atmen 
konnte, hatte sie bereits vor ihrem Tod symbolisch verdeutlicht, indem sie die 
letzten Worte ihres Vaters (»I can’t breathe«) auf verschiedene Weise in den Pro-
test trug, unter anderem auch auf ihren Pullover gedruckt.

Entlang dieser Modalitäten muss Racial Profiling auch intersektional be-
trachtet werden, denn Racial Profiling und rassistische Polizeigewalt trifft nicht 
nur rassifizierte Männlichkeiten. Vielmehr sind mehrfachmarginalisierte Per-
sonen, Frauen und LGBT*IQ8, Geflüchtete, Mittellose und Schwarze und People 
of Color, die von der Gesellschaft be_hindert werden, besonders vulnerabel für 
rassistische Polizeikontrollen und deren Folgen. Denn auch und gerade rassifi-
zierte Frauen und queere Personen werden als bedrohlich wahrgenommen. Das 
zeigen die wiederholten Erschießungen Schwarzer Frauen durch Polizist*innen, 
wie die von Christy Schwundeck am 19. Mai 2011 in einem Jobcenter in Frank-
furt oder von N’deye Mareame Sarr am 14. Juli 2000 im Hause ihres Ex-Man-
nes. In beiden Fällen waren mindestens zwei Polizisten und eine weitere Person 
anwesend, und Christy Schwundeck und N’deye Mareame Sarr waren in den 

8 | Eine Bezeichnung für queere, intersex, bisexuelle, pansexuelle, transgender, trans-
sexuelle, travestits, lesbische, schwule, dykes, kuchus, gender-queere, nichtbinäre, 
gender-variante oder nichtkonforme, femme, butch, asexuelle, demisexuelle, two spi-
rit, stud, undefined, questioning Positionierungen, die sich jenseits der hetero-sexisti-
schen und/oder binär-geschlechtlichen Norm veror ten. Diese Bezeichnung ist flexibel 
und nicht festgeschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


321Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

jeweiligen Situationen die einzigen Schwarzen Frauen. Eine intersektionale 
Perspektive auf Racial Profiling ist unbedingt notwendig. Rassifizierte Frauen, 
nichtbinäre und trans* Personen erfahren Racial Profiling oft gepaart mit se-
xualisierter Stigmatisierung und Gewalt, ob auf der Straße oder im häuslichen 
Bereich. Schwarze, Rom*nja und Sint*ezza, Muslim*a und Frauen of Color 
werden als Sexarbeiter*innen gelesen und kriminalisiert. Auch die polizeiliche 
Überwachung von Sexarbeiter*innen verläuft entlang intersektionaler Achsen 
der Unterdrückung und Stigmatisierung, wie Selbstorganisationen wie Doña 
Carmen e. V. aus Frankfurt am Main zeigt. Schwarze, Rom*nja und Sint*ezza, 
Muslim*a und Mütter of Color werden oft als schlechte Mütter stigmatisiert 
und poliziert. Es ist auch wichtig, darauf hinzuweisen, dass beispielsweise bei 
den Fällen um Christy Schwundeck und N’deye Mareame Sarr auch ihre Kin-
der involviert waren. Eine detaillierte und historisierende Analyse und Kritik 
des Zusammenhangs vom Polizieren rassifizierter Eltern und Fürsorgeregimen 
rassifizierter Kinder in Europa steht bislang noch aus. Ich würde auch sagen, 
dass wir dies in aktivistischen Kontexten noch mal stärker mitdenken müssen.9

Vielseitige Interventionen und Widerstände

Vanessa: In deinen Arbeiten beziehst du dich ja vor allem auf die vielfältigen 
gelebten, theoretischen und aktivistischen Archive der Kritik und der Wider
ständigkeit von Europäer*innen of Color, ihre/unsere kulturellen Produktio-
nen, politischen und theoretischen Interventionen. Wie wird Racial Profiling 
in diesen vielseitigen Archiven theoretisiert und im Alltag herausgefordert? 
Was sind kreative Gegenstrategien?

Fatima: Racial Profiling in Deutschland (und in ganz Europa) fängt ja im Prinzip 
schon mit der ewigen »Wo kommst du her? Nein, nein, ich meine, wo kommst 
du wirklich her?«-Fragerei an. In meiner Arbeit interessiert mich unter ande-
rem die spezifische Form des europäischen Rassismus, die auf der einen Seite 
kontinentweite Gemeinsamkeiten aufweist, auf der anderen aber teilweise von 
der dominant rezipierten Form des US-Rassismus abweicht, was dann wiederum 
als die Abwesenheit rassistischer Strukturen interpretiert wird. Rassifizierte 
Europäer*innen werden anhaltend als »Ausländer«, »Fremde«, »Migranten« 
klassifiziert. Rassismus wiederum wird als durch die Anwesenheit Rassifizier-
ter provoziert interpretiert: Kein Rassismus ohne Rassifizierte, statt kein Rassis-
mus ohne Rassist*innen. Anders gesagt, Rassismus wird als bedauerliche, aber 
quasi natürliche Reaktion auf die Begegnung mit dem Fremden verstanden statt 
als ein politischer Kontrollmechanismus, der aus bestimmten Gruppen erst 

9 | Vgl. V. Thompson: »There is no justice, there is just us!«

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson322

Fremde macht. Und da die Rassifizierten angeblich immer von außen kommen, 
kann Rassismus nur reguliert werden, indem man Rassifizierte kontrolliert 
und ihren Zuzug begrenzt, sodass die »echten«, sprich weiß/christlich soziali-
sierten Europäer*innen vor ihrer eigenen – zu verurteilenden, aber gleichzeitig 
unvermeidbaren – rassistischen Abwehrreaktion geschützt werden. Dieses Ver-
ständnis beruht nicht auf einer Naivität der Mehrheitsbevölkerung oder auf der 
Neuheit der Präsenz von nicht als weiß/christlich gelesenen Europäer*innen – 
siehe unter anderem die jahrhundertelange Geschichte des europäischen Anti-
semitismus und Anti-Rom*nja-und-Sint*ezza-Rassismus  –, sondern darauf, 
dass das vorherrschende Verständnis von Europäischsein nicht ohne das rassi-
fizierte Andere als Außen existieren kann.10 Die »Wo kommst du her?«-Frage, 
die keine offene ist, sondern zwingend die Antwort »Nicht von hier« verlangt, ist 
Teil eines kollektiven und lebenslangen Disziplinierungs- und Ausgrenzungs-
prozesses, der rassifizierte Europäer*innen als nicht »authentisch« europäisch 
festschreibt. Und wer nicht authentisch europäisch ist, hat natürlicherweise 
weniger Bleibe- und Mitspracherecht.

Das Gegenstück zum rassistischen Sicherheitsdiskurs ist also die bewusst 
verursachte permanente Verunsicherung rassifizierter Gruppen, denen stän-
dig in Erinnerung gebracht wird, dass ihre Sicherheit gänzlich vom guten Wil-
len der Mehrheit abhängt. Racial Profiling, hat hier, ebenso wie in den USA, 
eine wichtige Symbolfunktion: Ob wir direkt betroffen sind oder nicht, wir wis-
sen, dass es uns jederzeit treffen kann. Im Idealfall führt dies zu der Solidari-
sierung, die sich in Bewegungen wie Black Lives Matter, aber natürlich auch in 
den von dir angesprochenen früheren, lokalen Aktivismen zeigt. Gleichzeitig 
erzeugt es aber auch einen enormen Druck zur Anpassung – einen Druck, von 
dem die um ihre Sicherheit bangende Mehrheitsbevölkerung gänzlich frei ist. 
Diese Anpassung kann nie erfolgreich sein, solange die Interpretationshoheit 
in den Händen der Mehrheit bleibt. Solange uns ständig vor Augen geführt 
wird, wie hoch der Preis der Nichtanpassung ist, kann das System weiter-
funktionieren. Repression ist also ein notwendiger Bestandteil der Aufrecht-
erhaltung der Idee des weiß/christlichen Europas.

In meiner Arbeit habe ich das Konzept von queering ethnicity entwickelt, 
das versucht, die spezifische Situation rassifizierter Europäer*innen als eine 
unmöglich gemachte Identität lebend zu greifen: Das vorherrschende rassi-
fizierte Verständnis von Europäischsein weist nichtweißen und nichtchrist-
lichen Europäer*innen die Identität »Migrant*in« zu, die nicht ihrer Lebens-
realität entspricht (da sie nie migriert sind). Eine mögliche Reaktion auf 
diese verquere Positionierung ist das Annehmen der mit ihr einhergehenden 
Unmöglichkeiten und Widersprüche und das kreative Umgehen mit dieser 

10 | Zur Dif ferenzierung zwischen Rassismus und Diskriminierungsformen entlang der 
Zentrum-Peripherie-Konstruktionen in Europa siehe: A. Tudor: Queering Migration Discourse.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

»unauthentischen« europäischen Identität, die in kein existierendes Muster 
passt – und das auch nicht versucht, sich einem existierenden Muster anzu-
passen. Das kann ein subversives Potenzial aktivieren, das zu neuen kollek-
tiven Solidaritäten führen kann.11 Die Strategie des Queerings rassifizierter 
Zuschreibungen zielt darauf ab, hierarchische Zuschreibungssysteme an 
sich zu demontieren, nicht darauf, den Platz der eigenen Gruppe in ihnen 
zu verbessern. Mehrfachmarginalisierte erleben das Ineinandergreifen von 
Marginalisierungsprozessen besonders direkt und es ist daher kein Zufall, 
dass insbesondere Lesben und trans* Personen of Color oft eine zentrale Rolle 
in abolitionistischen Bewegungen spielen, denen es nicht nur um bestimmte 
Symptome, wie etwa Racial Profiling, sondern um eine grundsätzliche ge-
sellschaftliche Neuordnung geht.

Vanessa:  Die Verbindung, die du herstellst zwischen Racial Profiling als po-
lizierender Praxis eines rassistischen Sicherheitsdiskurses und der immer-
währenden »Wo kommst du her?«-Fragerei als Ausdruck von Alltagsrassismus, 
den die Schwarze feministische Bewegung in Deutschland so entscheidend und 
intersektional kritisiert hat, und der permanenten Verunsicherung rassifizier-
ter Gruppen, finde ich sehr entscheidend. Zum einen, weil sie zeigt, dass das 
Polizieren von rassifizierten Körpern weit über die Institution Polizei hinaus-
geht. Zum anderen, weil die Kritik und kreative Herausforderung dieser »Frage« 
durch rassifizierte Europäer*innen sowie dem, was du als »Queering rassifi
zierter Zuschreibungen« bezeichnest, sich meines Erachtens auch in den vie-
len Gegenstrategien und Interventionen gegen Racial Profiling zeigt. Diese sind 
sehr vielseitig und finden sich auch in den kulturellen und künstlerischen Pro-
duktionen von Schwarzen Menschen, Rom*nja und Sint*ezza, Muslim*a und 
People of Color wie beispielsweise dem Track »Fremd im eigenen Land« von 
Advanced Chemistry aus dem Jahre 1992. Dort rappt Torch zu Beginn: »Fahr’ 
ich zur Grenze mit dem Zug oder einem Bus, frag’ ich mich, warum ich der 
Einzige bin, der sich ausweisen muss, Identität beweisen muss! (Ist es so un-
gewöhnlich, wenn ein Afro-Deutscher seine Sprache spricht), und nicht so blass 
ist im Gesicht?« Interessant daran finde ich, wie dieser Text, veröffentlicht nach 
den rassistischen Pogromen in Rostock-Lichtenhagen, Rassismus der extremen 
Rechten in einem Zusammenhang mit strukturellem und institutionellem 
Rassismus diskutiert, auch durch die Erfahrungen mit polizeilichen Kontrollen.

Fatima:  Advanced Chemistry ist hier besonders wichtig und repräsentativ für 
Formen des Widerstands, die sich aus der spezifischen Rassifizierung von PoCs 
in Europa ergeben: Sie stellten früh genau die Verbindungen her, die ich oben 
angedeutet habe, zwischen »harmlosem« Alltagsrassismus, staatlicher Gewalt 

11 | Vgl. F. El-Tayeb: The Forces of Creolization; F. El-Tayeb: Anders Europäisch.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson324

und kolonialrassistischen Traditionen, die rassifizierte Deutsche permanent als 
bedrohliche Fremde klassifizieren. Die Tatsache, dass »Fremd im eigenen Land« 
als Songtitel rassifizierter Rapper etwa auch in Italien und Portugal auftaucht, 
bestätigt, dass es sich hier um ein europäisches Phänomen handelt. In den spä-
ten 1980ern und frühen 1990ern war Hip-Hop eine wichtige, wenn nicht die 
wichtigste Ausdrucksform für rassifizierte Jugendliche in Europa, deren geteilte 
Erfahrungen von der Mehrheitsgesellschaft immer wieder negiert wurden. 
Ebenso wie in den USA stellte Hip-Hop eine Gegenöffentlichkeit her, in der 
Themen wie rassistische Polizeigewalt aus der Opferperspektive adressiert wer-
den konnten. So wurde schon damals, unter anderem dank des Aktivismus von 
People of Color, Rassismus und spezifisch Racial Profiling skandalisiert. Zum 
Beispiel im sogenannten Hamburger Polizeiskandal 1994: Eine interne Studie 
des Hamburger Senats dokumentierte damals auf mehreren tausend Seiten, 
wie Polizisten vor allem afrikanische Männer systematisch folterten, vom Ein-
sprühen mit hochgiftigem Insektenspray zu nächtlichen Fahrten in den Hafen, 
wo die Männer gezwungen wurden, sich nackt auszuziehen, und dann Schein-
hinrichtungen unterworfen wurden. Das Ausmaß dieser Gewalt löste kurzfristig 
öffentliche Diskussionen aus, geriet aber schnell wieder in Vergessenheit.12 Es 
ist wichtig festzuhalten, dass dieses Vergessen ein bewusster Akt ist, der sich in 
der westlichen Geschichte strukturell wiederholt (siehe 17. Oktober 1961, Paris). 
Rassifizierte sind so immer wieder gezwungen, einer angeblich ahnungslosen 
Öffentlichkeit plausibel zu machen, dass Rassismus tatsächlich existiert.

Vanessa: Dabei legen unzählige historische und gegenwärtige Archive diese Er-
fahrungen und Theoretisierungen offen, die immer wieder, wie du sagst, aktiv 
verschüttet werden. Hier sind auch die Tracks von BSMG, der Track »Black 
Lives Matter« von DLTLLY (LMNZ und zwölf weiteren MCs), der Track »Bang 
Bang« von Credibil, der Christy Schwundeck gewidmet ist, sowie viele der 
Tracks von Casey aus Frankreich und Jorja Smith aus England zu nennen. Das 
Kollektiv Ferguson in Paris hat eine Broschüre mit Stencils von durch die Poli-
zei getöteten Schwarzen Menschen und People of Color gemacht, und es gibt 
unzählige Art Pieces mit Bildern und mit den Namen von durch die Polizei 
ermordeten rassifizierten Personen. Dies sind kreative und dekoloniale For-
men der Erinnerung, die ich ganz besonders wichtig finde. Und es sind maß-
geblich diese und weitere Interventions- und Aktionsformen von rassifizierten 
Gruppen, die Racial Profiling als gesellschaftliches Problem überhaupt in die 
hegemoniale Öffentlichkeit gebracht haben und bringen.

Dabei spielt die Dokumentation eine wesentliche Rolle. In Deutschland 
dokumentiert die Kampagne für Opfer rassistischer Polizeigewalt (KOP) be-
reits seit 2000 rassistisch motivierte Polizeiübergriffe. Verschiedene Cop-

12 | Vgl. F. El-Tayeb: Undeutsch.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

watch-Gruppen wie die Gruppe copwatch_ffm aus Frankfurt am Main, in der 
ich auch mitarbeite, dokumentieren seit 2013 ebenfalls Fälle von Racial Profi-
ling und haben dafür eine telefonische Meldestelle eingerichtet. In Frankreich 
gründete sich das Collectif Contre le Contrôle au Faciès vor ein paar Jahren 
als Zusammenschluss mehrerer antirassistischer PoC-Initiativen. Neben der 
Dokumentation ist die Unterstützung ein wesentlicher Teil kritischer Arbeit 
gegen rassistisches Polizieren. Mit Betroffenen eine Möglichkeit und einen 
Raum zu schaffen, in dem sie ihre Erfahrungen teilen können, wenn sie das 
möchten, mit ihnen auszuloten, wie dagegen auf unterschiedlichen Ebenen 
vorgegangen werden kann, und ihnen zuzuhören, ist dafür grundlegend. 
Dabei bringt der kollektivierte Widerstand durch den Mut der Betroffenen 
und die Unterstützung von rassismuskritischen Gruppen und Initiativen 
eine Ermächtigung hervor, die weit über Fragen von legaler Gerechtigkeit 
hinausgeht. Der unermüdlichen Arbeit von Initiativen wie der »Initiative in 
Gedenken an Oury Jalloh« und vielen weiteren ist es zu verdanken, dass die 
Kämpfe gegen Racial Profiling nicht zum Schweigen gebracht werden und 
die rassistische Normalität auf vielen Ebenen herausgefordert wird. Auch die 
Allianz gegen Racial Profiling aus der Schweiz, ein Netzwerk von Aktivist*in-
nen, Wissenschaftler*innen und Kulturschaffenden sowie Menschenrechts-
organisationen und Einzelpersonen, die sich gegen institutionellen Rassis-
mus in der Schweizer Polizei und Grenzpolizei zur Wehr setzen, machen 
ganz wichtige Arbeit. Dabei wird auch die Mehrheitsgesellschaft durch eigene 
Forschungen, Berichte und Interviews, Statements und Kampagnen durch 
diese Gruppen und Initiativen sensibilisiert, aber vor allem werden Betroffene 
ermächtigt. Viele der Gruppen machen auch Mut zur kritischen Beobachtung 
dieser Praxis und stellen dabei die direkt Betroffenen in den Fokus. Doch die 
Mehrheitsgesellschaft, weißdominante Initiativen und politische Gruppen, 
Einzelpersonen und Forscher*innen müssen viel mehr Platz machen und 
Räume abgeben, wenn sie dekoloniale Praxis/Theorie ernst nehmen.

An diesen Interventionen zeigt sich nicht nur, dass die Organisationen 
und Initiativen wesentlich dazu beitragen, eine unsichtbare und institutiona-
lisierte Praxis sichtbar zu machen und damit auch gegen ihre Alltäglichkeit 
anzukämpfen, sondern dass die Interventionen und Praktiken des Wider-
standes sich auch transnational artikulieren. Auch in Bezug auf die lange 
Geschichte von anti-Schwarzem Rassismus und des polizeilichen Zugriffs 
auf Schwarze Körper. Die Dimensionen von »Black Lives Matter« über natio-
nale Grenzen hinweg und hinaus, den intersektionalen Kämpfen gegen ras-
sistische Polizeigewalt und -Tötung, gegen Einsperrungsregime und gegen 
weitere und verschränkte Artikulationen von anti-Schwarzem Rassismus zei-
gen sich auch hier in Europa, ohne den US-Kontext zu zentrieren und ohne 
frühere Aktionsformen und die Gruppen zu übergehen, die schon vorher für 
Schwarzes Leben und Sozialität gekämpft haben. In Frankreich, England und 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson326

Deutschland haben sich »Black Lives Matter«-Gruppen gegründet; es finden 
Black Lives Matter Marches statt. Mohamed Wa Baile von der Allianz gegen 
Racial Profiling aus der Schweiz schreibt in einem Artikel zu rassistischem 
Polizieren in der Schweiz: »Black Lives Matter – das gilt in den USA wie auch 
in der Schweiz!« Einbezogen wird dabei auch der »Black Mediterranean« und 
das Sterbenlassen auf dem Mittelmeer durch europäische Grenzregime.

Fatima: Die Notwendigkeit der Affirmation »Black Lives Matter« wird wahr-
scheinlich nirgendwo deutlicher als in Bezug auf das seit mehr als einem 
Jahrzehnt normalisierte Töten von Zehntausenden im Mittelmeer. Euro-
pas Fähigkeit, sich dennoch weiterhin als Hort von Humanismus, Zivili-
sation und Menschenrechten zu betrachten, zeigt überdeutlich, dass im 
existierenden System des globalen rassistischen Kapitalismus Schwarze 
Leben eben nicht zählen, nicht zählen können, weil das System ohne ras-
sifizierte Hierarchien nicht funktionieren würde. Künstler*innen wie der 
äthiopisch-italienische Filmemacher Dagmawi Yimer, der selbst ein Über-
lebender der forcierten Mittelmeerüberquerung ist, schaffen es in ihrer 
Arbeit, Yimer zum Beispiel in seinem Kurzfilm Asmat, sowohl die Toten 
zu ehren als auch Schwarzes Leben zu zelebrieren. »Black Lives Matter« 
steht für die Notwendigkeit, beides zu tun.

Transformative Gerechtigkeit und abolitionistische 
intersektionale Projekte

Vanessa: Wenn polizeiliche Praxis und staatliche Straf ‌logiken nicht nur keine 
Sicherheit besonders für mehrfachmarginalisierte Subjekte bedeuten, son-
dern konstitutiv auf unserem Ausschluss aus dem liberalen Verständnis 
von Sicherheit als kolonialer und vergeschlechtlichter Kontinuität beruhen, 
dann braucht es dekoloniale Konzepte. Wie du oben bereits erwähnst, waren 
und sind es insbesondere Frauen, queere, nichtbinäre und trans* Personen 
of Color in den USA, aber auch in Europa und anderswo, die dabei grund-
legende Alternativen zu Polizei und Strafregimen entwickelt haben, wie 
»Transformative Justice« und »Community Accountability«, also Konzepte, 
die das aufeinander Aufpassen, das Verantwortungübernehmen, das Sorge-
tragen und füreinander Dasein ins Zentrum stellen.13 Damit verweist queer-
feministische Schwarze und of Color Kritik nicht nur auf die intersektionale, 
historische Gewalt durch Polizieren, Straf- und Grenzregime, sondern er-
möglicht auch radikale und dekoloniale Alternativen der Gerechtigkeit und 
eine dekoloniale Demokratisierung Europas.

13 | Siehe beispielsweise LesMigras: Handlungsmöglichkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327Alltagsrassismus, staatliche Gewalt und koloniale Tradition 

Fatima: Intersektionale Widerstandsformen stellen besondere Herausforde
rungen an diejenigen, die sie praktizieren, weil sie es unmöglich machen, 
bestimmte Unterdrückungsformen auszuklammern oder als weniger wich-
tig oder weniger tödlich einzustufen. Sie machen es auch unmöglich, sich 
auf der richtigen Seite zu wähnen, ohne die eigene Positionierung zu kon-
textualisieren und kritisch zu hinterfragen, oder sich darauf zu verlassen, 
dass diejenigen, die heute auf derselben Seite stehen, das auch morgen tun 
werden. Das ist ermüdend und lässt es manchmal so erscheinen, als wären 
wir ständig in der Defensive gegen einen übermächtigen Feind. Ich glaube 
aber, dass es genau dieser intersektionale Widerstand ist, der, wie etwa 
durch »Black Lives Matter«, immer wieder globale Verbindungen zwischen 
lokalen Aktivist*innen herstellt, die an einem gemeinsamen Befreiungs-
projekt arbeiten.

Literatur und Quellen

Credibil: Bang Bang, in Youtube, https://bit.ly/2EWIc5H (abgerufen am 29.12.2018).

DLTLLY (LMNZ + 12 MCs): Track »Black Lives Matter«, in Youtube, https://bit.ly/2VhVoXO 

(abgerufen am 29.12.2018).

El-Tayeb, Fatima: »The Forces of Creolization. Colorblindness and Visible Minorities in 

the New Europe«, in: F. Lionnet / Sh. Shi (Hg.), The Creolization of Theory, Duke Uni-

versity Press 2011.

El-Tayeb, Fatima: Anders Europäisch: Rassismus, Identität und Widerstand in Europa 

(übersetzt aus dem US-amerikanischen Englisch von Jennifer Sophia Theodor und 

Fatima El-Tayeb). Münster: Unrast 2015.

El-Tayeb, Fatima: Undeutsch. Die Konstruktion des Anderen in der postmigrantischen 

Gesellschaft. Bielefeld: transcript 2016.

Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt  a. M.: Suhrkamp 1981 (Orig. 1961).

Ha, Kien Nghi: »People of Color – koloniale Ambivalenzen und historische Kämpfe«, in: 

K. N. Ha / N. al-Samarai / Sh. Mysorekar (Hg.), re/visionen. Postkoloniale Perspekti-

ven von People of Color auf Rassismus, Kulturpolitik und Widerstand in Deutsch-

land, Münster: Unrast 2007, S. 31-40.

James, Joanna / Thompson, Vanessa E.: »Racial Profiling, Institutioneller Rassismus und 

Widerstände«, in: Handbuch des Informations- und Dokumentationszentrums für 

Antirassismusarbeit e. V. (IDA) zu Flucht und Asyl, Düsseldorf 2016.

LesMigras – Antigewalt- und Antidiskriminierungsbereich der Lesbenberatung Berlin e. V.: 

»Handlungsmöglichkeiten im Umgang mit Gewalt und Diskriminierung. Unterstützung 

geben«, in: lesmigras.de, PDF auf https://bit.ly/2ggt8EO (abgerufen am 29.12.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fatima El-Tayeb und Vanessa Eileen Thompson328

Thompson, Vanessa E.: »›Turn white or disappear.‹ On the Everyday of Racist Policing«, 

in: Democracia und F. Trautmann (Hg.), We protect you from yourselves. The politics 

of policing, Madrid: Brumaria 2018, S. 79-93.

Thompson, Vanessa E.: »›There is no justice, there is just us!‹ Ansätze zu einer post-

kolonial-feministischen Kritik der Polizei am Beispiel von Racial Profiling«, in: 

D. Loick (Hg.), Kritik der Polizei, Frankfurt a. M.: Campus 2018, S. 197-222.

Tudor, Alyosxa: »Queering Migration Discourse. Differentiating Racism and Migratism in 

Postcolonial Europe«, in: lambda nordica 2-3/2017, S. 21-40.

Yimer, Dagmawi: »Asmat«. Italy, 2015, 17 min, https://vimeo.com/114343040 (ab-

gerufen am 11.1.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441459-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

