
Verwerten, entlarven, erleben.1

Zu den unterschiedlichen Typen

und Gebrauchsweisen von Bildungstheorie

Piotr Zamojski

Übersetzung aus dem Englischen von Robin Cackett, Juni 2021

 

Die Idee, einManifest für eine postkritische Pädagogik (Hodgson et al. 2022)

zu schreiben, verdankte sich imGrunde unseren Erfahrungenmit einer

neuen Art der Theoretisierung von Bildung, die sich (zumindest in der

angelsächsischen Welt) im Feld der Bildungstheorie und -philosophie

herauszuschälen begonnen hat und die einen Wechsel des Zeitgeists

ankündigte. Ich möchte daher in diesem Aufsatz genauer erkunden,

welche Arten von Pädagogik heute denkbar sind. Oder, um es genauer

zu sagen: Inwiefern lässt sich Bildung – auf einer metatheoretischen

Ebene – in Hinblick auf den potentiellen Gebrauch der entsprechen-

den Pädagogik theoretisieren? Mein Fokus liegt dabei natürlich auf ei-

ner Theoretisierung von Bildung, die man als »postkritisch« bezeich-

nen könnte. Mein Ziel ist also, eine Vielfalt unterschiedlicher Arten der

1 I would like to thank Martin Bittner and AnkeWischmann for their initiative of

introducing the idea of post-criticality to the German speaking world and for

their kind invitation to contribute to this project. I would like to thank Robin

Cackett for translating this text into German. And finally I would like to thank

Martin Bittner and Franz Kasper Krönig for their help in revising the German

translation of this chapter.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 Piotr Zamojski

Theoretisierung von Bildung zu untersuchen, aber dabei hoffe ich zu-

gleich, dem, was wir als »postkritisch« bezeichnet haben, etwas mehr

Klarheit und Substanz abzugewinnen.

Am Ende läuft meine Argumentation im Wesentlichen auf eine Er-

zählung hinaus, in deren Verlauf eine bestimmte Typologie der Theo-

retisierungsweisen von Bildung entfaltet wird. Wenn ich im Weiteren

von Typologie und von Typen spreche, habe ich dabeiMaxWebers (1988)

Auffassung von Idealtypen und ihren Funktionen (sowie ihren Bezie-

hungen zu den empirischen Typen) als Bezugspunkt vor Augen. Mit

anderen Worten, es geht in der folgenden Untersuchung weniger dar-

um, empirische Behauptungen (über konkrete Theorien) aufzustellen,

als vielmehr darum, inmitten der gegenwärtigen Transformationen im

Feld der Bildungstheorie eine Orientierung zu gewinnen.Die Geschich-

te, die ich erzählen werde, konzentriert sich darauf, was sich in diesem

Feld wie und warum herauszubilden begonnen hat und zur Entfaltung

eines postkritischen (oder affirmativen, oder performativen) Typs von

Pädagogik führt. Ich möchte indes betonen, dass es sich dabei um eine

Erzählung handelt, die nicht als eine erschöpfende Typologie aller mög-

lichen Theoretisierungen des Pädagogischen verstanden werden kann

und soll.

Im Kern besagt diese Erzählung, dass wir zwischen drei Typen von

Bildungstheorien – nämlich technischen, kritischen und affirmati-

ven/performativen – unterscheiden können und dass jede dieser Typen

einen unterschiedlichen Zugang zum Pädagogischen nahelegt.

Technische Bildungstheorien

Der Typus der technischen Bildungstheorie entstand vor dem Hinter-

grund der Versuche, Bildung im Einklang mit der Vorstellung der mo-

dernen Naturwissenschaften zu theoretisieren. Es ist lehrreich, diese

Vorstellung bis zu ihremEntstehungspunkt zurückzuverfolgen. Im Jahr

1620 veröffentlichte Francis Bacon sein Novum Organum (1990/2009), in

dem er das Streben nach einem Wissen propagiert, das uns dabei hel-

fen könne, die Natur unter unsere Kontrolle zu bringen. Er spricht sich

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 147

wörtlich dafür aus, uns um einWissen zu bemühen, das unsMacht über

die Natur gebe (ibid.).

Das von Bacon anvisierte Wissen ist demnach ein Werkzeug oder

lässt sich zumindest leicht in ein Werkzeug unseres Handelns verwan-

deln. Wissen ist auf ein wirksames Handeln bezogen, Unwissenheit

dagegen auf das Unvermögen, ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen.

Wir benötigen also laut Bacon einWissen, welches die Kausalbeziehun-

gen, die einen gegebenen Bereich der natürlichen Wirklichkeit beherr-

schen,mit größtmöglicher Genauigkeit und Zurückhaltung beschreibt.

Möglich wird dies, weil sich die Beschreibung der Mechanismen, wel-

che die Natur beherrschen, in eine Beziehung zwischen Mittel und

Zweck übersetzen lässt. Wenn man weiß, wie ein bestimmter Bereich

der Wirklichkeit funktioniert, kann man dieses Wissen dazu nutzen,

diese Wirklichkeit auf die gewünschte Weise zu verändern (dies na-

türlich nur innerhalb der Grenzen des Möglichen, d.h. innerhalb der

Grenzen der Mechanismen, die wir dabei entdecken).

Ich lasse im Folgenden die bekannte und viel diskutierte Proble-

matik der sozialen und politischen Dimension einer solchen Auffas-

sung von Wissenschaft, Natur, Wissen und Wahrheit außer Acht und

konzentriere mich stattdessen auf die Frage, was für einem Verständ-

nis des Pädagogischen (und damit von Bildung als solcher) eine post-

Bacon’sche Vorstellung von Wissenschaft den Weg ebnet.

Im Rahmen dieser Vorstellungswelt beschreiben Bildungstheorien

die Mechanismen, welche die Realität der Pädagogik beherrschen, wo-

bei diese Realität für gewöhnlich in Form eines Prozesses beschrieben

wird.DieTheorie beschreibt,wie diese Prozesse ablaufen.Die Beschrei-

bung wird jedoch angefertigt, um angewandt zu werden, d.h. um als

Werkzeug zur Erreichung bestimmter Ziele zu dienen. Diese Ziele wer-

den indes nicht durch die Theorie selbst vorgegeben, die sich neutral

ausschließlich auf die Beschreibung der Funktionsweise der Realität

der Pädagogik konzentriert.Mit anderenWorten, eine solche Bildungs-

theorie will als ein Instrument dienen, das im pädagogischen Handeln

leicht anzuwenden ist und dieses Handeln wirkungsvoller macht. Eine

Theorie, welche die Kausalbeziehungen beschreibt, die den Bildungs-

prozess beherrschen, erlaubt uns, pädagogische Handlungen zu konzi-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 Piotr Zamojski

pieren, die durch Einführung einer bestimmten Ursache in eine gege-

bene Situation bestimmte erwartbare Ergebnisse erzielen werden.

Ein derartigesTheorieverständnis prägt, wenn es auf Pädagogik an-

gewandt wird, das Verständnis von Bildung insgesamt, insofern es die-

se auf einen Produktionsprozess reduziert. Bildung ist – im Rahmen

dieser Vorstellungswelt – ein Prozess, der zu klaren, unterscheidbaren,

greifbaren und messbaren Ergebnissen oder Produkten führt.

Aber von welcher Art von Produkten kannman im Falle von Bildung

sprechen? Die einzig mögliche Antwort lautet: Menschenmit bestimm-

ten Eigenschaften.Wenn Bildung ein Produktionsprozess ist, dannweil

sie in den Menschen, die diesen Prozess durchlaufen, eine bestimmte

Menge von Eigenschaften hervorbringt. Dies hat – mindestens – zwei

Konsequenzen. Die erste ist, dass dieser Typ des Pädagogischen auf

der Ebene der soziologischen Grundannahme immer implizit in einem

soziologischen Funktionalismus gründet. Am Ende kehren hier immer

dieselben Fragen wieder: Welche Art vonMenschenmüssen wir hervor-

bringen? Welche Funktionen haben sie in der betreffenden Gesellschaft

zu erfüllen? Ichmöchte an dieser Stelle nur kurz darauf hinweisen, dass

diese funktionale Denkweise auf ihre Befürworter, gleichgültig welcher

ideologischen Orientierung sie anhängen, eine sehr große Anziehungs-

kraft auszuüben scheint. Es mag unterschiedliche Auffassungen davon

geben, welchen Zielen Bildung bzw. die Pädagogik zu dienen habe, aber

sie alle können auf die Frage reduziert werden, was durch Bildung pro-

duziert werden soll. Gemäß einer Auffassung haben Schulen fähige Ar-

beiter*innen der Wissensökonomie hervorzubringen (die kreativ, flexi-

bel, voller Unternehmergeist etc. sind), laut einer anderen sollen Schu-

len konservative Patrioten erzeugen (die zu Opfern bereit sind, indem

sie sich der Gemeinschaft und ihrer Führung unterordnen), wieder eine

andere fordert kritische und engagierte Bürger, eine weitere schließlich

gehorsame Parteigänger einer großen Idee. Politisch gesehen stehen sie

alle auf verschiedenen Seiten. Dennoch teilen sie dasselbe funktionale

Verständnis von Bildung.

Die zweite Konsequenz einer solchen Auffassung von Bildung als

Produktionsprozess ist, dass sie aufgrund ihrer Effizienz beurteilt wer-

den kann (und muss). Von den Schulen als den für die Ausrichtung der

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 149

Pädagogik zuständigen Institutionen wird folgerichtig verlangt, dass

sie ihre Ergebnisse, gemessen an den a priori vorgegebenen Standards,

so weit wie möglich maximieren. An diesem Punkt stellt sich unweiger-

lich die Frage nach der Qualität der Pädagogik: Inwieweit erfüllen die

Produkte der Schule den vorgegebenen Plan?

Aber wer bestimmt die erwünschten Eigenschaften der Schüler*in-

nen? Die Vorgaben stammen nicht aus der Bildungstheorie, die sich ja

auf die Beschreibung von Mechanismen, d.h. auf die den Produktions-

prozess steuernden Kausalbeziehungen beschränkt. Technische Theo-

rien setzen also einen Eingriff von außen durch eine maßgebende In-

stanz voraus, welche die Ziele der Bildung, will heißen der Ergebnisse,

welche Schulen, Lehrer*innen und Schüler*innen erreichen sollen, fest-

legt. Dies ist die vorherrschende Auffassung der »Bildungsziele«, die in

offiziellen staatlichen Dokumenten (wie dem National Curriculum des

Vereinigten Königreichs oder der Postawa programowa in Polen), aber

auch in den transnationalen Dokumenten der EU, der UNESCO oder

der OECD vorgegeben werden.

Dies bringt uns zum interessantesten Charakteristikum tech-

nischer Bildungstheorien. Wie es scheint, gibt es aufgrund ihrer

Form, der Art und Weise, wie sie konzipiert sind, genau drei (und

nur drei) Positionen, die man im Bildungsprozess einnehmen kann.

Erstens benötigt Bildung gemäß dieser Vorstellung »Gesetzgeber«

in der Bedeutung, die Zygmunt Bauman (1987) diesem Begriff be-

reits vor längerem in anderem Kontext gegeben hat. D.h., Pädagogik

benötigt Personen, welche die gewünschten Eigenschaften, die der

Bildungsprozess bei Schüler*innen und Studierenden hervorbringen

soll, entwickeln und festschreiben. Zweitens benötigt die Pädagogik

ausführende Personen, welche diese Pädagogik in ihrem Handeln

umsetzen, um die von den Gesetzgebern erwünschten Eigenschaften

wirksam und effizient hervorzubringen. Es ist offensichtlich, dass

Lehrer*innen im Rahmen dieser Vorstellungswelt an genau dieser

Stelle positioniert sind. Drittens schließlich benötigt dieser Typ des

Pädagogischen Menschenmaterial, das bearbeitet werden kann, d.h.

Schüler*innen und Studierende, die mit den gewünschten Eigenschaf-

ten ausgestattet werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 Piotr Zamojski

Dies setzt – offensichtlich – voraus, dass Schüler*innen und

Lehrer*innen in Theorien vom technischen Typus verdinglicht wer-

den: Beide haben sich dem Willen der Gesetzgeber zu unterwerfen

und müssen in ihrem Tun um Effizienz bemüht sein und sich im

Hinblick auf die von ihnen zu erreichenden Ziele gedankenlos un-

terordnen. Aus diesem Grund fördern technische Bildungstheorien

eine instrumentelle Vernunft: Sie fassen Pädagogik auf eine Weise,

die vor allen ethischen Überlegungen zurückschreckt und fokussieren

ausschließlich auf Wirksamkeit und Effizienz (siehe Giroux 1983).

Kritische Bildungstheorien

Es ist die Vorherrschaft eben solcher instrumentellen Vernunft, vor der

uns Horkheimer und Adorno (1947) bereits Mitte des letzten Jahrhun-

derts gewarnt haben. Wer gewohnt ist, ethische Fragen auf technische

Probleme zu reduzieren, akzeptiert bereitwillig jedes Ziel, das ihm von

den Gesetzgebern – wie ich sie im Anschluss an Bauman (1987) nenne

– auferlegt wird. Mit anderen Worten, die Vorherrschaft der instru-

mentellen Vernunft erlaubt es gewöhnlichen Menschen, sich auch am

radikal Bösen zu beteiligen.

Horkheimers und Adornos Antwort bestand nun darin, darauf zu

bestehen, dass sich das Vernunftvermögen nicht in derWahl geeigneter

Mittel zu einem Zweck erschöpfe, sondern weitere Dimensionen auf-

weise. Die kritische Vernunft könne gleichsam als Sicherungsmecha-

nismus wirken, die uns die Teilnahme am radikalen Bösen verunmög-

liche. Dies beruhe zum einen darauf, dass Kritik stets die Komplexität

der Dinge enthülle, und zum anderen darauf, dass Kritik die ethischen

Dimensionen unseres Umgangs mit den Dingen und mit Anderen of-

fenbare. Wir sollten daher Gesellschaftskritik üben, um zu verhindern,

was Adorno den »neuen kategorischen Imperativ« nannte, d.h. um un-

ser »Handeln und Denken so einzurichten, dass Auschwitz sich nicht

wiederhole« (1966: 356).

Und Adorno fügte dem die – entscheidende – Ergänzung hinzu,

dass diese Kritik eine unendliche Aufgabe sei. Die Dialektik, deren sich

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 151

die kritische Vernunft befleißigt, ist unerbittlich negativ: Sie lässt sich

nie in irgendeine Positivität auflösen. Genau dann, wenn wir frohlo-

cken wollen: Wir haben endlich gewonnen! Wir haben die Freiheit erreicht!

Wir haben Gleichheit erreicht! – genau an diesem Punkt wird ein neues

Regime geboren. Und just in demMoment, wo wir ein positives Gesell-

schaftsprojekt aus der Taufe heben wollen, erhebt sich von Neuem die

Gefahr eines neuen Totalitarismus. Wir müssen daher immer kritisch

bleiben.

Diese Haltung wurde im Folgendenmit sehr machtvollenWerkzeu-

gen zur Ausübung von Kritik ausgestattet. Ich denke hier an den Bei-

trag des französischen Poststrukturalismus zum kritischen Paradigma.

DieseWerkzeuge (wie z.B. Foucaults Genealogie, Bourdieus Feldtheorie

oder Derridas Dekonstruktion) übersetzen das Ziel einer immerwäh-

renden Kritik in eine solide Realität. Ich möchte mich im Weiteren auf

zwei Konsequenzen des Gebrauchs dieser Werkzeuge konzentrieren.

Erstens handelt es sich hier um poststrukturalistische Mittel, die

folglich mit dem Gegensatz zwischen Oberflächen- und Tiefenstruktur

spielen. Kritik wird dabei als eine Form der Entlarvung begriffen und

durchgeführt: Es wird eine verborgene Schicht der Dinge aufgedeckt,

die eigentlich die grundlegende Schicht ist. Die allgemeine Unterstel-

lung einer solchen Kritik ist, dass dieMenschen an der Oberfläche leben

und nur durch einen Blick unter die Oberfläche sehen können, wie die

Dinge wirklich sind: Sie würden ihre eigene Versklavung, die Ungleich-

heit und radikale Ungerechtigkeit erkennen, die die Gesellschaften, in

denen wir leben, kennzeichnen und die durch unser eigenes Handeln

untermauert werden.

Zweitens ist eine solche Kritik radikal: Sie greift das Mark oder

die Wurzel (radix) des Status Quo an. Die verborgenen Strukturen,

die dank der Kritik enthüllt werden, sind gewaltig, überindividuell,

überwältigend und – am wichtigsten – ontologisch notwendig. Wenn

man Bourdieus (1982) Gesellschaftstheorie (d.h. die Feldtheorie) ernst

nimmt, muss man konzedieren, dass ein flaches gesellschaftliches Feld

innerhalb dieser Perspektive schlechterdings unmöglich ist. Die Posi-

tionen sozialer Akteure werden in ihren situs bestimmt – d.h. durch

ihren Platz innerhalb der ungleichen Verteilung der Kapitalien. Die

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 Piotr Zamojski

Ungleichheit ist daher bereits den Grundannahmen dieser Vision von

Gesellschaft eingeschrieben. Eine ähnliche Geschichte ließe sich über

Foucault (2009) erzählen. Wenn man sich auf seinen Begriffsapparat

einlässt, wird es unmöglich, soziale Beziehungen zu denken, die keine

Machtbeziehungen sind. Macht ist eine gigantische Struktur, welche

überall ätherisch wirksam ist und durch die Vielzahl der Überwältigten

und Versklavten in jeder erdenklichen Dimension ihres Lebens, bis

hin zu ihrem (von einer seelsorgerischen Macht gelenkten) bewussten

Innenleben, in Gang gehalten wird.

Diese Perspektiven haben natürlich eine Fülle erhellender For-

schungen ermöglicht und unermessliches und unbezahlbares Wissen

über die hinter unseren pädagogischen Praktiken verborgenen Ge-

fahren zu Tage gefördert. Dank dieser Interventionen sind wir uns

vieler Dinge bewusst geworden, wie etwa des heimlichen Lehrplans

oder der Tatsache, dass wir – als Erziehende und Unterrichtende –

zur Reproduktion der Ungleichheiten in der Gesellschaft beitragen,

Klassenunterschiede implementieren, die herrschende Ordnung der

Dinge aufrechterhalten etc.

Aber Pädagogik verfügt – wie Giroux 1983 zu Recht argumentierte

– über ein zweiseitiges Potential: Sie ist nicht nur ein wirksamer Me-

chanismus der Versklavung und der Reproduktion von Ungleichheiten,

sondern auch der Emanzipation. Pädagogik ist daher ebenso sehr Ge-

genstand von Kritik als auch ihr Medium.

Bildungstheorie innerhalb des kritischen Paradigmas zu konzep-

tualisieren bedeutet mithin, sie als eine Form von Gesellschaftskritik

zu betrachten, welche das Pädagogische zum Gegenstand nimmt, um

deren verborgene Schichten aufzudecken, die für Ungleichheit, Unge-

rechtigkeit undVersklavung verantwortlich sind. Aber es bedeutet –wie

Giroux (1983) bemerkte – mehr als nur das. Erstens erweitert die kriti-

sche Pädagogik unsere Perspektive auf das Verständnis von Bildung,

indem sie der oberflächlichen (technischen) Dimension viele weitere

Schichten hinzufügt: ökonomische, politische, kulturelle, ethnische, ge-

schlechterspezifische Dimensionen etc. Die Bildungstheorie kritischen

Typus öffnet die Pädagogik hin zu einer mehrdimensionalen mensch-

lichen Praxis, die sich nicht auf ihre technische Seite reduzieren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 153

Zweitens, indem Pädagogik das revolutionäre bewusstseinsverändern-

de Potential (Freire 1971) hervorhebt, stärkt sie in den Menschen die

Fähigkeit zur Entschlüsselung der Gefahren, die der sozialen Welt in-

newohnen sowie zu einem Gebrauch des Wissens, der ihnen zu grö-

ßerer Selbstbestimmung und Autonomie verhilft. Pädagogik in diesem

Sinne ist ein Prozess der Befreiung, und Bildungstheorie infolgedessen

eine revolutionäre Theorie der Emanzipation der Versklavten. Sie zielt

darauf ab, Lehrenden und Lernenden ein kritisches Denken zu ermög-

lichen, das diese zu ihrer Befreiung und im Weiteren zu einer Trans-

formation der menschlichen Welt führt.

Lassen Sie mich öffentlich klarstellen, wie wichtig mir diese Per-

spektive ist. Ich bin, was meinen akademischen Werdegang betrifft, in

dieser Tradition groß geworden, die bis heute mein Selbstverständnis

als Wissenschaftler prägt.

Allerdings istmir aufgefallen, dassmanche von uns, die sich der kri-

tischen Erziehungswissenschaft verschrieben haben, im Laufe der Jahre

in der Anwendung dieses Ansatzes recht dogmatisch und im Gebrauch

der kritischen Werkzeuge, die er uns an die Hand gibt, recht schema-

tisch geworden sind. Nachmeinem Empfinden widerspricht dies Ador-

nos (1966: 356) grundlegendem Appell, dass »Denken […], um wahr zu

sein, heute jedenfalls, auch gegen sich selbst denken« muss. Sind wir

auch gegenüber dem kritischen Paradigma kritisch genug? Und was

würde dies bedeuten? Offensichtlich nicht, dass wir die Kritik aufge-

ben! Im Gegenteil, die kritischen Einsichten, die gegen die kritische

Theorie, die kritische Pädagogik oder das kritische Paradigma insge-

samt formuliert werden, entspringen vielmehr dem Kern von Adornos

Appell.

Es gibt eine ganze Reihe mächtiger Kritiken an der kritischen Päd-

agogik (z.B. Ellsworth 1989; Gur-Ze’ev 1998) und am kritischen Para-

digma (z.B. Sloterdijk 1983; Latour 2007; Felski 2005). Ich möchte mich

hier auf nur eine beschränken, das Werk von Jacques Rancière (2007),

der wie folgt argumentiert: Wenn wir annehmen, unsere Studierenden

oder Schüler*innen seien unterdrückt oder versklavt und sie in diesem

Sinne als ungleich positionieren (und genau davon müssen wir ausge-

hen, wenn wir sie befreien wollen), dann wird unser eigenes Wirken als

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 Piotr Zamojski

Lehrende diese Annahme wahr machen: Im Rahmen unserer eigenen

Bildungspraxis, die auf die Befreiung unserer Schüler*innen zielt, be-

handeln wir sie als Unterdrückte, Versklavte, Ungleiche – und hoffen

auf Veränderung in der Zukunft (als Ergebnis unserer pädagogischen

Bemühungen). Aber wenn wir zugleich den Appell zu einer unaufhör-

lichen, radikalen Kritik ernst nehmen, bleibt die Verwirklichung die-

ser Freiheit und Gleichheit nur ein Traum. Ein Traum, der nie wirklich

werden wird, weil sie immer unterdrückt, versklavt und ungleich blei-

ben werden. Das Ziel der Emanzipation wird ad infinitum vertagt. Die

einzige Weise, Gleichheit herzustellen und zur Emanzipation beizutra-

gen, besteht daher laut Rancière darin, die Lernenden von Anbeginn

als Gleiche zu behandeln; ihnen Gleichheit zu unterstellen und im Ein-

klang mit dieser Maxime zu handeln. Auf diese Weise – indem wir sie

als Gleiche behandeln – sind sie hic et nunc gleich.Diese Annahmewider-

spricht jedoch allem, was uns unsere kritische Erkenntnis über sie und

über die Welt lehrt. Es ist eine fiktive Unterstellung, die im Klassen-

zimmer Gleichheit wirklich werden lässt. Hier und jetzt sind sie gleich,

sie erfahren ihre Gleichheit – und nehmen diese Erfahrung mit ins Le-

ben. Diese Entdeckung ist ein Schlüsselgedanke, der viele der neuen

Bildungstheorien inspiriert, die man als postkritisch bezeichnen könn-

te.

Postkritische/affirmative/performative Bildungstheorien

Angesichts der soeben skizzierten Geschichte und der theoretischen

Sackgasse, in die die kritische Position zu geraten scheint, haben wir

2016 mit Naomi Hodgson und Joris Vlieghe damit begonnen, die neu-

en Formen von Bildungstheorien zu beschreiben, die sich unserer Mei-

nung nach bereits seit einiger Zeit in dem Feld abzeichnen. Uns war

klar, dass die Arbeiten von Gert Biesta (2010), Jan Masschelein & Maar-

ten Simons (2013), Tyson Lewis (2013), Norm Friesen (2011), Max van

Manen (1991) und vielen anderen weder als technische noch als kriti-

sche Pädagogik klassifiziert werden können. Unser Versuch bestand

darin, die Gemeinsamkeit dieser alternativen Ansätze pädagogischen

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 155

Denkens fassbar zu machen. Dies muss zweifellos einigen der Genann-

ten eher unangenehm aufgestoßen sein. Seit Veröffentlichung unse-

res Manifests haben wir darüber hinaus weitere Untersuchungen über

die Entwicklung von Theorien dieser Art durchgeführt (Hodgson/Ra-

maekers 2019; Vlieghe/Zamojski 2019). Wir haben es hier also nicht mit

einer festgefügten und homogenen Denkströmung zu tun.

Der Ausdruck »postkritisch« war ein erster Versuch, einen ange-

messenen Namen für das zu finden, was im Feld der Bildungstheorie

vorgeht. Aber wie so oft begann er, kaum erfunden, ein Eigenleben zu

führen. Obschon wir damit nicht vollkommen glücklich sind, bleibt er

als Name für jenen Typus von Theorien, mit denen wir uns beschäfti-

gen wollen, leidlich brauchbar. Lassen Sie mich noch einmal betonen:

Postkritisch bedeutet NICHT antikritisch und auch nicht unkritisch.

Der Name ist eher Ausdruck der Notwendigkeit eines nächsten, über

die Kritik hinausgehenden Schrittes, wenn diese an Kraft verloren hat

(Latour 2007). Er bezieht sich gewissermaßen auf das, was Paul Rico-

eur (1992) als sekundäre Naivität bezeichnet hat. In vollem Wissen um

die Bedeutung und die Macht des kritischen Paradigmas, aber auch

um die damit verbundenen Gefahren, geht es uns weniger darum, sein

Erbe auszuschlagen, als vielmehr darum, es richtig anzutreten und ei-

nen weiteren Schritt über seine Beschränkungen hinaus zu tun. Aus

kritischer Perspektive ist damit eine gewisse Naivität verbunden (etwa

durch die Unterstellung fiktiver Annahmen), aber es handelt sich um

eine sekundäre Naivität von Personen, die zunächst in Kritik geschult

wurden und die sich deren Erkenntnisse, Stärken und Schwächen be-

wusst sind.

Anders gesagt, es handelt sich um affirmative2 Theorien. Postkri-

tische Theorien versuchen, pädagogische Praktiken, Phänomene und

Erfahrungen wiederzuentdecken oder zurückzugewinnen, die durch

die dominanten Bildungsauffassungen unterdrückt, marginalisiert

2 Diese Form von Affirmation ist imÜbrigen gerade das, was Dietrich Bennermit

nichtaffirmativer Erziehungmeint (Benner 1982), nämlich »ein Theorieansatz, in

dem versucht wird, die Eigenlogik moderner Erziehung in den Blick zu rücken«

(Rucker 2021: 135).

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 Piotr Zamojski

oder verdrängt wurden, wobei ich klarstellen möchte, dass ich mit »do-

minant« sowohl das technische wie das kritische Bildungsverständnis

meine.

Um ein Beispiel zu geben: Lehren ist sowohl aus der Perspektive des

Lebenslangen Lernenswie aus der Perspektive der kritischen Pädagogik

zu einem Gegenstand der Geringschätzung geworden. Für die erste ist

es bloß eine Praxis von sekundärer Bedeutung, die das Lernen ebenso

erleichtern wie behindern kann. Für letztere ist es eine Herrschaftspra-

xis: Sie besteht im objektiv gewaltsamen Oktroyieren von Bedeutungen

(Bourdieu/Passeron 2007), weshalb es aus dieser Sicht besser wäre, das

Lehren durch etwas anderes zu ersetzen – ein gemeinsames forschendes

Engagement im Dialog (Freire 1971), z.B., oder die Förderung kritischer De-

mokratie und sozialer Gerechtigkeit (Giroux 2005: 186).

Es sind genau diese von allen Seiten unterdrückten Arten von Prak-

tiken, die die postkritische Bildungstheorie zu bekräftigen sucht. Denn

wiewohl von den vorherrschenden Bildungsdiskursen verdammt oder

vernachlässigt, wohnt dem Lehren (Vlieghe/Zamojski 2019) und der Er-

ziehung (Hodgson/Ramaekers 2019), dem Studieren (Lewis 2013), dem

Vortragen und Mitschreiben von Vorlesungen (Vlieghe/Zamojski 2021),

der Schule als solcher (Masschelein & Simon 2013) und vielen ande-

ren pädagogischen Praktiken, Phänomenen und Erfahrungen, an de-

nen wir in der Pädagogik teilhaben, etwas immanent Gutes, Schönes

und Wertvolles inne.

Anders gesagt: Der postkritische Ansatz ist bereit, das Pädagogi-

sche als solches zu bejahen. Bildung ist an sich gut und bedarf keiner

äußeren Rechtfertigung. Sowohl der technische als auch der kritische

Diskurs neigen dazu, Bildung als Mittel zu irgendeinem wirtschaftli-

chen, gesellschaftlichen oder politischen Zweck zu begreifen. Leute, die

behaupten, dass Pädagogik zur Wissensökonomie beitragen solle, und

jene, die glauben, Pädagogikmüsse die Schüler*innenmit der Fähigkeit

ausstatten, den Forderungen des transnationalen Kapitals zu widerste-

hen, teilen die gemeinsame Überzeugung, dass Bildung das Mittel zur

Erlangung dieser gegensätzlichen Ziele sei. Eine affirmative Auffassung

des Pädagogischen hingegen behandelt dieses als eine separate und au-

tonome Lebenssphäre (um einen Ausdruck Hannah Arendts zu gebrau-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 157

chen), die weder der Ökonomie noch der Politik untergeordnet werden

sollte (Vlieghe/Zamojski 2020).

Aus genau diesem Grund zielt die affirmative Pädagogik auf Im-

manenz, will heißen: Sie versucht, den Sinn pädagogischer Praktiken

aus und in diesen selbst zu artikulieren. Sie ist der Versuch, pädago-

gische anstelle soziologischer, psychologischer, historischer, ökonomi-

scher oder politischer Fragen an die Pädagogik zu stellen (Biesta 2010).

Wenn das Pädagogische eine separate und autonome Lebenssphäre ist,

besitzt es eine eigene intrinsische Logik, die weder politisch noch öko-

nomisch ist, sondern eben – pädagogisch. Pädagogik zu bejahen be-

deutet, dass wir uns darum bemühen, diese innere Logik zu artikulie-

ren. Woraus folgt, dass wir von innen heraus über Bildung sprechen

und sie theoretisieren, eine eigenständige Sprache für sie finden, die

unterdrückten Teile unserer Bildungserfahrung zur Sprache bringen

und diese als etwas kenntlich machen, das im öffentlichen Bildungs-

diskurs berücksichtigt werden muss.

Im Grunde ist Pädagogik selbst eine Form der Affirmation. Sie ist

eine Bejahung der gemeinsamen Welt. Wenn es in der Welt nichts gä-

be, das wir der Anstrengung des Studiums wert fänden, gäbe es keinen

Grund, sich zu bilden. Aber so sind die Dinge nicht. Indem wir etwas

auf den Tisch legen (um mit Masschelein und Simons zu reden), beja-

henwir diesen Teil derWelt als etwas, daswir an die nächste Generation

weitergeben wollen, etwas, das wir selbst wichtig, schön oder interes-

sant finden.

Aber was können wir mit einer solchen Theorie anfangen, die das

Pädagogische von innen heraus zu artikulieren versucht? Es ist offen-

sichtlich, dass sich diese nicht einfach nur anwenden lässt – denn sie

gibt uns keine Werkzeuge an die Hand. Man kann sie auch nicht dazu

benutzen, irgendeine verborgene Schicht unserer Praktiken und Hand-

lungen als repressiv zu entlarven – denn sie bejaht diese Praktiken statt

sie zu kritisieren. Es scheint daher angemessen, hier auf Jan Masschel-

eins (2010) Idee einer armen Pädagogik zurückzukommen. Er schreibt:

A poor pedagogy does not promise profits. There is nothing to win (no

return), no lessons to be learned. However, such a pedagogy is gener-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 Piotr Zamojski

ous: it gives time and space, the time and space of experience and of

thought. (Ibid.: 49)

Theorie in diesem Sinn bildet einen konzeptionellen Raum, in demman

über Pädagogik nachdenken, sie gestalten, erleben und praktizieren

kann. Es ist »a pedagogy which helps us to be attentive, which offers us

the exercises of an ethos or an attitude« (ibid.). Sie beschreibt pädagogi-

sche Praktiken von innen heraus und steckt damit einen symbolischen

Horizont ab, in dem wir unsere Praktiken ausüben und verstehen. Es

sind performative Theorien in dem Sinn, wie die darstellenden Küns-

te performativ sind. Sie legen Rechenschaft davon ab, was geschehen

muss (welche Haltungen die Beteiligten einnehmen können, in welche

Art von Zustand sie sich versetzen müssen, welche Vorannahmen sie

treffen und in die Praxis umsetzen müssen), damit Bildung stattfindet.

Von einer gleichberechtigten Intelligenz ausgehen, seine Aufmerksam-

keit fokussieren, sich dem zu studierenden Gegenstand aussetzen etc.,

all dies sind arme Mittel, wie Masschelein es nennt. Sie sind »insuffi-

cient, defective, […] lack signification, do not refer to a goal or an end«

(ibid.). Dennoch kann man sich darum bemühen, sie zu praktizieren,

damit Bildung sich ereignen kann.

Schluss

Ich habe in diesem Aufsatz versucht, die Entstehungsgeschichte einer

neuen Art der Theoretisierung des Pädagogischen darzustellen. Zu die-

sem Zweck habe ich drei Typen von pädagogischen Theorien unter-

schieden. Theorien des technischen Typs zielen darauf ab, die Mecha-

nismen zu beschreiben, von denen Bildungsprozesse gesteuert werden,

um den Pädagog*innen Werkzeuge an die Hand zu geben, mit denen

sie ihr Handeln effektiver und effizienter machen können. Kritische

Theorien zielen darauf ab, die verborgenen Schichten der pädagogi-

schen Praktiken und ihre Verstrickung mit unterschiedlichen sozialen,

kulturellen und politischen Phänomenen aufzudecken, um den Subjek-

ten der Pädagogik (ebenso wie anderen politischen Akteuren) das zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 159

seitige Potential von Pädagogik bewusst zu machen (d.h. ihr Potential

zur Unterdrückung und zur Emanzipation). Die gegenwärtig entste-

henden postkritischen Theorien wiederum zielen darauf ab, eine affir-

mative und immanente Darstellung jener pädagogischen Praktiken zu

geben, die in den hegemonialen Diskursen über Bildung vernachläs-

sigt oder marginalisiert werden. Der Sinn der Neubeschreibung oder

Neuerfindung dieser Praktiken besteht darin, einen symbolischen Ho-

rizont zu öffnen, durch den die in der Pädagogik Tätigen ihr eigenes

Tun und Erleben begreifen und wertschätzen können – einenHorizont,

in dem Bildung handelnd erlebt werden kann. Vielleicht ist es wichtig

zu betonen, dass es in den hier vorgestellten Überlegungen nicht um

die vollständige Verabschiedung der technischen und/oder kritischen

Pädagogik geht, sondern darum, das wachsende Engagement für die

Entwicklung der gerade erst im Entstehen begriffenen postkritischen

Bildungstheorie zu rechtfertigen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Bacon, Francis (1990/2009 [1620]): Neues Organon. Übers. R. Hoffmann

und G. Korf. Hamburg: Felix Meiner.

Bauman, Zygmunt (1987): Legislators and Interpreters. On Modernity,

Post-Modernity, Intellectuals. Cambridge: Polity Press.

Benner, Dietrich (1982): »Bruchstücke zu einer nicht-affirmativenTheo-

rie pädagogischen Handelns«, in: Zeitschrift für Pädagogik, 28:

S. 951-967.

Biesta, Gert (2010): Good Education in an Age of Measurement. Ethics,

Politics, Democracy. Boulder-London: Paradigm.

Bourdieu, Pierre (1982 [1979]): Die feinen Unterschiede. Kritik der

gesellschaftlichen Urteilskraft. Übers. B. Schwibs und A. Russer.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 Piotr Zamojski

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean.-Claude (2007 [1964]): Die Erben. Stu-

denten, Bildung und Kultur. Übers. St. Egger und E. Kessler. Kon-

stanz: Konstanzer Universitätsverlag.

Ellsworth, Elizabeth (1989): »Why doesn’t this feel empowering? Work-

ing through the repressive myths of Critical Pedagogy«, in: Harvard

Educational Review 59 (3): S. 297-324.

Felski, Rita (2015): The Limits of Critique. Chicago/London: The Univer-

sity of Chicago Press.

Foucault, Michel (2009 [2001]): Hermeneutik des Subjektst: Vorlesun-

gen am Collège de France 1981-1982, Übers. U. Bokelmann. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Freire, Paolo (1971 [1970]): Pädagogik der Unterdrückten. Übers. W.

Simpfendörfer. Stuttgart/Berlin: Kreuz.

Friesen, Norm (2011): The Place of the Classroom and the Space of the

Screen. Relational Pedagogy and Internet Technology. New York:

Peter Lang.

Giroux, Henry A. (1983): Theory and Resistance in Education. A Peda-

gogy for the Opposition. Massachusetts: Bergin & Garvey.

Giroux, Henry A. (2005): Schooling and the Struggle for Public Life.

Democracy’s Promise and Education’s Challenge. Second edition.

Boulder/London: Paradigm.

Gur-Ze’ev, I. (1998): Toward a nonrepressive Critical Pedagogy. Educa-

tional Theory 48(4): 463-486.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Hodgson, Naomi; Ramaekers, Stefan (2019): Philosophical Presenta-

tions of Raising Children: The Grammar of Upbringing. Cham: Pal-

grave Macmillan.

Horkheimer, Max; Adorno Theodor W. (1969 [1947]): Dialektik der Auf-

klärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Latour, Bruno (2007 [2004]): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu

Dingen von Belang. Übers. H. Jatho. Zürich/Berlin: diaphanes.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 161

Lewis, Tyson E. (2013): On Study: Giorgio Agamben and Educational

Potentiality. London: Routledge.

Masschelein, Jan (2010): »Educating the gaze: the idea of a poor peda-

gogy«, in: Ethics and Education 5 (1): S. 43-53.

Masschelein, Jan; Simons, Marten (2013): In Defence of the School. A

Public Issue. Leuven: Education Culture & Society Pub.

Rancière, Jaques (2007 [1987]): Der unwissende Lehrmeister. Übers. R.

Steurer. Hamburg: textem.

Ricoeur, Paul (2018 [1960]): Symbolik des Bösen. Phänomenologie der

Schuld II. Übers. M. Otto. Freiburg: Karl Alber.

Rucker, Thomas (2021): »Moderne Gesellschaft nichtaffirmative Erzie-

hung und das Problem der Kontroversität«, in: Pädagogische Rund-

schau. 75 (2): S. 135-156.

Sloterdijk, Peter (1983): Kritik der zynischen Vernunft. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

van Manen, Max (1991): The Tact of Teaching. The Meaning of Pedagog-

ical Thoughtfulness. New York: State University of New York Press.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019): Towards an Ontology of Teach-

ing. Thing-centred Pedagogy, Affirmation, and Love for the World.

Cham: Springer.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Redefining education and poli-

tics: On the paradoxical relation between two separate spheres«, in:

Policy Futures in Education 18 (7): S. 864-877.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2021): Entering the world with notes:

Reclaiming the practices of lecturing and note making. Educational

Philosophy and Theory (first online).

Weber, Max (19887 [1904]): Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher

und sozialpolitischer Erkenntnis. Gesammelte Aufsätze zur Wis-

senschaftslehre. Tübingen. S. 146-214.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799-009 - am 14.02.2026, 06:05:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

