Eine Ubung in Orthodoxie. Mitteilungen iiber
Leben und Werk Michail Lifschitz’

FELIX KLOPOTEK

»Aber — vorbei ist vorbei.«
Michail Lifschitz

Vorbemerkung

Das Thema des Vortrags, den der Autor am 25. Januar 2007 in der Reihe
»Politik der Gemeinschaft« gehalten hat, war urspriinglich ein anderes.
Der Weg zu Michail Lifschitz, zur »Sache selbst«, war mindestens
so obskur wie dem Zeitgenossen dieser kommunistische Philosophie-
stratege heute anmutet. Angefragt beim Autor war urspriinglich ein Vor-
trag tiber die Politik und das Gemeinschaftsideal afroamerikanischer
Free Jazzer. Wohl kaum ein Thema, das weiter weg ist von Lifschitz!
Der Autor lehnte ab, weil er, selbst jahrelang Parteiginger der freien
Improvisation, die Radikalitdt vieler Free Jazzer fiir vordergriindig halt.
Free Jazz als Musik und Haltung wird nur dann versténdlich, wenn man
den Messianismus seiner frithen Protagonisten nicht absolut nimmt,
sondern diese Musik und ihr soziokulturelles Umfeld konsequent histo-
risiert. Die besten Free Jazzer sind denn auch in einem dialektischen
Sinne strikte Traditionalisten. Bei John Coltrane entwickelt sich der Free
Jazz durch eine immer weiter gehende Bearbeitung seines musikalischen
Materials; Albert Ayler schopft aus hochst merkwiirdigen Quellen der
Erinnerung: Sein befreiter Jazz rekurriert auf Kinderlieder, Jahrmarkts-
und Weihnachtsmelodien — und die Marseilleise (Ayler war als junger
Soldat in den 50er Jahren in Frankreich stationiert); das Art Ensemble of
Chicago hat das hoch-reflektierte und meta-musikalische Konzept einer

197

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

»Great Black Music« formuliert, die von afrikanischen Stammestinzen
iiber Soul und Funk bis zu den Post-Serialismen eines Sun Ras schier al-
les umfasst. Nirgendwo findet man bei diesen Meistern einen »reinen«
Radikalismus, tiberall lebt die Musik durch ihre Vermittlung mit einer
vor ihr liegenden Geschichte.

Es gibt einen Free Jazzer, der diese Vermittlung sprengt, obwohl —
oder weil — er sie exemplarisch leistet: Ornette Coleman. In fritheren
Jahren hatte der Autor nie so recht verstanden, wieso ausgerechnet der
hauptsédchlich Altsaxofon spielende Texaner von seinen Musikerkolle-
gen stets als der konsequenteste, eigenstidndigste, nonkonformistischste
Spieler angesehen wurde (und wird — Coleman, 1930 geboren, spielt
noch, ungebrochen und ungeschont). Colemans Sound schien ihm fast
schon brav, die Stiicke naiv, das Improvisationskonzept kiithn — auf die
damalige Zeit bezogen. Ist es nicht vielmehr so, dass seine Bewunderer
einfach nur dem Charme dieses wunderbaren Exzentrikers verfallen
sind, der in den 50er Jahren im weilen Trenchcoat und mit langen Haa-
ren durch die texanische Wiiste stapfte und mehr als einmal von Red-
necks verpriigelt wurde?

Die Verehrung Colemans trifft einen wahren Kern. Konsequenter als
alle Free Jazzer seiner Generation suchte er den freien Jazz im Material
selbst, durch eine radikale Innenschau der Jazzgeschichte oder besser:
riicksichtslose Aneignung des ganz Alten — des Blues. Coleman erinnert
den Jazz an seine Wurzeln, er stellt ihn vom Kopf auf die Fiile, verweist
mit seiner eigentiimlichen Spielweise darauf, dass die ersten Jazzer in
New Orleans selbstverstandlich »Dilettanten« waren — und gelangt so zu
der Unabhingigkeit und Souverénitit dem musikalischen Material ge-
geniiber, die ihn tatsdchlich als den gro3en Neuerer ausweist. Seine Mu-
sik ist die allereinfachste und zugleich die futuristischste. Seinen Musi-
kern ldsst er — im Zusammenspiel wie in den Soli — die grofitmogliche
Freiheit, verlangt ihnen aber zugleich eiserne Disziplin ab. Coleman ist
immer der unbestrittene Bandleader gewesen, und dennoch scheint es
bei ihm keine Anzeichen despotischen Verhaltens, keinen Egozentris-
mus, keinen GroBenwahn zu geben.

Die Idee, dass, um es aphoristisch abzukiirzen, das Neue im Alten zu
finden ist, trieb den Autor also um. LieB sie sich gleichzeitig dsthetisch
wie politisch zuspitzen? Ja — und das Modell dafiir finden wir beim spa-
ten Brecht, dem Brecht der 50er Jahre. Diesen Brecht zeichnet eine
Riickbesinnung auf die Klassiker aus, er nimmt die Rolle des Staats-
kiinstlers an, orientiert seine Theaterarbeit an den sehr konkreten Be-
diirfnissen einer zerstorten, post-faschistischen Gesellschaft, stellt sich
auf dsthetischem Gebiet der »Erbe-Diskussion<. Mehr noch: In der DDR
erhélt er die Moglichkeit, seine Theaterarbeit als dezidiert kollektive zu

198

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

entwickeln. Er nutzt diese Moglichkeit, politisiert seine Kunst noch
einmal neu (nach den damals hochst prekdren MaBgaben einer sozialis-
tisch zu gestaltenden Gesellschaft) und schafft es, durch eine Mischung
aus Bauernschldue und Halsstarrigkeit seinen kiinstlerischen Eigensinn
gegen die stalinistischen Machthaber zu verteidigen. Sehr hiibsch die
Anekdote, wie Brecht wihrend einer Probe mitbekommt, dass seine
Schiiler sich iiber Goethe das Maul zerreilen — denn sie haben ja in
Brecht ihren Goethe — und er sie daraufthin scharf zurechtweist. Klassi-
kerverachtung — so geht es nicht! Von hier aus kann man direkt zu Cole-
man springen, der gemeinschaftliche Arbeit (zusammen spielen, kollek-
tiv improvisieren, dadurch zu verschworener Gemeinschaft gleich ge-
sinnter Musiker wachsen) als Verwirklichung von Freiheit in Disziplin
praktiziert und gedacht hat. Zwar hat Coleman sehr selten Standards ge-
spielt (der Standard als Entsprechung zum klassischen Repertoire im
Theater), aber viele seiner Stiicke klingen, als seien sie mitunter sehr alte
Standards. Bei aller Freiheit in der Improvisation: das Ausgangsmaterial
sollte nie zerstort, »dekonstruiert«, sondern in der Improvisation be-
wahrt werden.

Gibt es eine Theorie, das war die Frage, die an die Beschiftigung
mit Coleman und Brecht anschlieit und diesen Zusammenhang von Ra-
dikalismus und Konservatismus begriindet? Hier kommt Lifschitz ins
Spiel, will er doch das kommunistische Moment in der &sthetischen
Theorie bestimmen! (Im emphatischen Sinne! Weil das »kommunisti-
sche Moment« in der &sthetischen Theorie sie als Theorie der Gemein-
schaft ausweist, als Spielwiese gewissermafien, auf der Menschen ihr
Zusammenleben ausprobieren und reflektieren.) Um es kurz zu machen:
Er leistet diese Theorie nicht. Er will sie auch gar nicht leisten, denn das,
was Coleman und Brecht bewerkstelligt haben, war ihm ein Graus —
modernistischer Romantizismus, freie Phantasie in dekadenter, links-
fiebriger Absicht. Lifschitz ist der »ideale« (nicht der »konkrete«) Wi-
dersacher von Brecht und Coleman (Brecht wird er iiber seinen Freund
Lukécs gekannt und wahrscheinlich abgelehnt haben; Coleman konnte
er nicht kennen). Lifschitz verhilt sich spiegelverkehrt: Er sucht nicht
das Neue (wie Coleman); er will nicht das Neue (wie Brecht), sein Ge-
genstand ist das Alte — Sophokles, Shakespeare, Goethe. Aber in seinem
Beharren auf das Uberlieferte kommt er im Angesicht der totalitéiren
Bedrohung durch Faschismus und Stalinismus zu einem radikal utopi-
schen Standpunkt, verbunden mit der Verpflichtung, diesen zu verwirk-
lichen. Und dieser Standpunkt des Kommunismus bringt ihn, auch auf
dsthetischem Gebiet, in die Nihe zu Brecht und Coleman.

Der urspriingliche Vortrag hangelte sich entlang der Assoziations-
kette Coleman-Brecht-Lifschitz. Es ging, unausgesprochen, um nichts

199

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

weniger als die Neubegriindung einer kommunistischen Asthetik. Die
These des Autors ist: Eine zeitgemiBe kommunistische Asthetik muss
sich den Herausforderungen stellen, die diese drei Autoren und Kiinstler
praktiziert und formuliert haben. Und zwar gleichermalien. Dazu ist es
noétig, nach iiberraschenden Zusammenhingen, wenn man so will: Dop-
pelbelichtungen zu suchen und sie zu sortieren.

Dies konnte weder im Rahmen eines Vortrags ausgefiihrt, noch kann
es in Form eines Essays geleistet werden. Um also zu verhindern, dass
Lifschitz, Brecht und Coleman wie drei plumpe, idiotische Riesen ne-
beneinander hocken, geht es im Folgenden nur um einen: Lifschitz. Die
Auseinandersetzung muss individuell vertieft werden, um sie spéter kol-
lektiv, bezogen auf alle drei, zu vollziehen. Lifschitz ist von den dreien
der am wenigsten bekannte. Deshalb also, als eine Vorbereitung dieser
Neubegriindung: Informationen zu Leben und Werk.

Michail Lifschitz erinnert an den Kommunisten, der so treu der Parteili-
nie folgte, dass die Partei sich stindig gezwungen sah, von ihm sich dis-
tanzieren zu miissen.

Lifschitz ist die am meisten unzeitgemédfe Figur des Marxismus. Kann
man »unzeitgemiB« steigern? UnzeitgemiBer, am unzeitgemifBesten?
Die Wortbildungen klingen nicht schon, scheinen auch ganz unlogisch
zu sein: Wenn man bereits unzeitgemaf ist, wie kann man dann noch
mehr im Abseits stehen? Toter als tot geht nicht.

Aber muss man bei Lifschitz, 1905 geboren, 1983 gestorben, zu die-
ser Steigerungsform greifen? Selbst innerhalb des Griippchens der or-
thodoxen Lukacs-Anhdnger und der verstockten Marxisten-Leninisten
findet man keinerlei Anzeichen einer Lifschitz-Rezeption. Vielleicht wi-
re hier noch sein Zuhause: Lifschitz war in den 30er Jahren eng mit Lu-
kécs befreundet — und nicht nur das:

»dennoch ist es eine Tatsache, dal wir die ersten waren, die von einer spezi-
fisch Marxschen Asthetik gesprochen haben, und nicht etwa von dieser oder
jener Asthetik, durch die das Marxsche System erginzt werde. Der Gedanke,
dass die Asthetik einen organischen Teil des Marxschen Systems bildet, ist in
meinem Artikel vorhanden, den ich tiber die Sickingen-Debatte zwischen

200

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Marx und Lassalle geschrieben habe, und bei Lifschitz ist dieser Gedanke in
seinem in frithen Jahren geschriebenen Buch iiber den jungen Marx vorhanden
[...]." Diesen Gedanken haben Lifschitz und ich damals zusammen ausgearbei-
tet. Ich arbeitete damals mit Lifschitz am Marx-Engels-Institut. Mit der Aus-
arbeitung dieses Gedankens wurde unsere ganze spitere Entwicklung in Gang
gesetzt [...] Auf dieser Grundlage fingen wir an, den Gedanken auszubauen,
daB eine Marxsche Asthetik existiere und bei der Entwicklung einer Marx-
schen Asthetik von Marx auszugehen sei. Im Gegensatz zu unseren anderen
Sachen ist dieser Gedanke interessanterweise in Russland sehr verbreitet. Und
es ist dieser schnellen Verbreitung zuzuschreiben, dafl niemandem bekannt ist,
daf} Lifschitz und ich diese Wende gemacht haben [...J« (Lukacs 1980: 141).

Das erzihlt Georg Lukacs am Ende seines Lebens in einem langen auto-
biographischen Gesprich. Daran kann man zwei anekdotische Bemer-
kungen kniipfen: 1. Lifschitz hat in einer 1933 erstmals herausgegebe-
nen Anthologie simtliche, zu der Zeit bekannten AuBerungen von Marx
und Engels tiber Kunst und Literatur versammelt, ein Kompendium, das
er immer wieder neu und iiberarbeitet herausgegeben hat. Die deutsche
Fassung erzielte in der DDR bis zur sechsten und letzten Ausgabe 1953
hohe Auflagen, die letzte russische Ausgabe erschien 1975. Lifschitz hat
dieses Kompendium — ungeachtet seiner Monographien, ungeachtet
auch seiner Herausgebertitigkeit, die Werke von Goethe und Schiller
einschlieBt — als sein wichtigstes Werk angesehen. Bis auf eine kurze
Einleitung tritt er hier als Autor gar nicht in Erscheinung. 2. Von Lukécs
ist auch tuberliefert, dass selbst ihm, dem Grofbiirger-Marxisten, Lif-
schitz zu konservativ gewesen sei.”

»Kunstfeindlichkeit des Kapitalismus« ist wohl das einzige Schlagwort,
welches man mit Lifschitz assoziiert. Er ist der Antimodernist, der Ver-
treter eines strengen, unbedingten Realismus, den er in Zusammenarbeit
mit Lukacs gegen so genannte Formalisten in Stellung bringt. Und das
auch noch in den 30er Jahren — den Zeiten des Stalinschen Terrors, als
jeder Richtungsstreit in der kommunistischen Bewegung nur den Auf-
takt zum Schauprozess abzugeben schien.

1 Dieses Buch, Karl Marx und die Asthetik, steht im Folgenden im Mittel-
punkt, Anm. FK.

2 »Der arme Lifschitz ist in Russland geblieben, ich nehme ihm das keines-
wegs iibel. Was konnte er schon in Russland machen? Er unterstiitzte jene
Linie, daB die moderne Literatur nicht gut sei. Seine Auffassung wurde
durch und durch konservativ« (Lukacs 1980: 142).

201

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

Aber in dieser Epoche, in der vom Terrorapparat schier alles funkti-
onalisiert und in die Kategorien »niitzlich« und »schédlich« eingeordnet
wurde, kommt Lifschitz, seiner Partei doch treu ergeben, zu anderen Po-
sitionen: Er entdeckt die Uberzeitlichkeit der Kunst, wendet sich gegen
den Soziologismus in der Kunst, gemeint ist: die Unterwerfung der
Kunst unter das Prinzip des Klassenkampfes. Er tritt fiir unumst6Bliche
Werte ein, flir die wirkliche Wirklichkeit, er arbeitet — implizit gegen
den paranoiden stalinistischen Konstruktivismus — an der wortgetreuen
philologischen Rekonstruktion der Klassikertexte: Goethe, Hegel, Marx.
Kein Wunder, dass er als »Rechtsabweichler« etikettiert wird, nur mit
einigem Gliick den Stalinismus tbersteht und nach dem zweiten Welt-
krieg ein — nicht nur — akademischer Auflenseiter bleibt.

v

Lifschitz mochte ganz im Schatten der Groflen verschwinden. Die Gro-
Ben, das sind in erster Linie Marx und Engels. Und sie sind deshalb
groB3, weil sie das humanistische Erbe — die Literatur der deutschen
Klassik, der franzosischen Aufkldrung, der englischen Klassik (die Eli-
sabethianer Shakespeare, Marlowe, Jonson) und der italienischen Re-
naissance — bewahren und es mit ihrer Entdeckung, der welthistorischen
Mission des Proletariats, vermitteln.

»Bei der Schaffung der neuen Gesellschaft beseitigt das Proletariat auch die
Widerspriiche der kulturellen Entwicklung der Menschheit. Auf diesem Gebie-
te ist seine geschichtliche Mission die gleiche wie im Bereich der materiellen
Produktion. Durch Klassenkampf zu klassenloser Kultur, und dadurch zu ei-
nem neuen Aufschwung der Kunst auf breiter Massenbasis zu kommen: das ist
der letzte Sinn der AuBerungen von Marx iiber Literatur und Kunst, sein histo-
risches Vermichtnis auf diesem Gebiete« (Lifschitz 1967: 142).

\"

Lifschitz sieht sich aber nicht als Editionsbeamter im Textlabyrinth der
Groflen, sondern als jemand, der seine unbedingte Treue zur sozialisti-
schen Klassik als Mittel im Klassenkampf weif3. Und Klassenkampf, das
ist fiir Lifschitz, der in seiner Jugend die Revolution und dann den bruta-
len Biirgerkrieg erlebt, in seiner geistig produktivsten Phase, den 30er
Jahren, vor den Toren der Sowjetunion die Bataillone des Faschismus
aufmarschieren sieht und vor der Haustiire den Stalinschen Terror fiirch-

202

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

ten muss, der schlieBlich aktiv am zweiten Weltkrieg teilnimmt, vor al-
lem eines: die Verhinderung von Vernichtung und Zerstérung. Nur der
Klassenkampf erméglicht das gute Ende der Geschichte.

»Es scheint, die Bourgeoisie kann, ja will bereits nicht mehr als Wahrer der
absoluten Werte gelten. Thre Denkungsart hat sich gedndert. Sie ist von >tragi-
schem« Relativismus aller menschlichen Mafle durchdrungen. Das Wahre, Gu-
te und das Schone haben in ihrem von keiner leeren Phrase entstellten echten
Inhalt keine treueren Verteidiger als die Volksmassen, die der Angste des
Krieges und der allgemeinen Zerstérung miide sind« (Lifschitz 1967: 16).

Lifschitz will Positives schaffen, weswegen sein im Westen bertichtigtes
Werk, Die Krise des Hdsslichen. Vom Kubismus zur Pop-Art (1971 auf
Deutsch erschienen), eine Generalabrechnung mit der Moderne, eine
gnadenlose Polemik gegen »den Westen, fiir ihn selbst zweitrangig ist.
Ein Werk, dem man noch den Makel ansieht, gegen den es antritt. Da-
gegen bleibt einzig — unbeschadet — die im Prinzip meditative Versen-
kung in die, tbrigens: peripheren, meistens en passant notierten Bemer-
kungen Marxens und Engels’ tiber Kunst.

Vi

Was wir heute iiber Lifschitz wissen, das wissen wir von Dmitri Gutov.’
Der 1960 geborene russische Kiinstler war 2007 auf der Documenta ver-
treten”, gilt dem Kunst- und Theoriemagazin »Springerin« als »einer der
wichtigsten Vertreter der russischen zeitgendssischen Kunst«. Er hat
1994 in Moskau ein Lifschitz-Institut gegriindet und auch ein Lifschitz-
Video gedreht. Der Filmtext, eine hervorragende Zusammenfassung sei-
ner Lebens- und Schaffensdaten, liegt auf Deutsch vor.” Im Januar 2006
druckt »Springerin« ein Interview mit Gutov ab, es geht um Lifschitz:
»Die Lehre von Marx ist allméchtig, weil sie wahr ist.« Dieser (mehr
kindlich-magische, als groBenwahnsinnig-vermessene) Ausspruch Le-
nins gibt dem Gesprich die Uberschrift (Gutov 2006; die folgenden Zi-
tate stammen aus dem Gesprach). Gutov spricht von seiner Begeisterung

3 Der zentrale, auch auf Deutsch veréffentlichte Essay von Gutov ist: »Die
marxistisch-leninistische Asthetik in der postkommunistischen Epoche.
Michael Lifsic« (Gutov 2005).

4 Zu den dort ausgestellten Arbeiten von Gutov sieche das Video auf
http://www.documental2blog.de/?cat=30 (Zugriff am 17.10.2007).

5 Der vorliegende Essay verdankt diesem Filmtext (Gutov 2004) sehr viel.
Die anekdotenreichen Informationen aus Lifschitz’ Leben folgen dem
Drehbuch.

203

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

fur den Sowjetphilosophen Michail Lifschitz. Wohl jeder, der sich in den
70er und 80er Jahren mit marxistischer Asthetik, also mit Brecht, Tret-
jakow, Benjamin und Lukacs auseinander setzte, wird Lifschitz als ult-
raorthodoxen Theoretiker kennen gelernt haben. Gutov entdeckt in sei-
nen Schriften aber einen anti-stalinistischen Kern. »Der echten marxisti-
schen Klassik ist ein absoluter Standpunkt bei weitem nicht fremd«, zi-
tiert Gutov Lifschitz. »Fiir sie sind Wahrheit, Gerechtigkeit und Schon-
heit keine Bedingtheiten der Zeit, sondern der hochste Inhalt des Klas-
senkampfes, und echte Werte gehdren iiberhaupt zu den objektiven Pra-
dikaten der Wirklichkeit selbst.« Als Quintessenz der Schriften des unter
Stalin forschenden Philosophen hélt Gutov fest: »Jegliche mechanische
Gegeniiberstellung von Revolutiondrem und Konservativem ist ober-
flachlich und geradezu sinnlos. Es gibt Formen des Ultrarevolutiondren,
in dessen Herzen ein reaktiondrer Konservatismus verborgen liegt.«

Der Stalinismus war kein Rollback, kein reaktiondres Regime, son-
dern auf der Hohe der Zeit und deshalb fiir viele Intellektuelle ein schier
unfassbarer Schock. Da wird mit riicksichtsloser Brutalitét die alte bol-
schewistische Partei liquidiert, ohne dabei von bestimmten Prinzipien
des Leninismus abzuweichen (im Gegenteil: Stalin ist der eigentliche
Schopfer des Leninismus; Lenin selbst war kein Leninist). Was Cornelius
Castoriadis, im Gegensatz zu Lifschitz ein erkliarter Marx-Revisionist,
iber den franzdsischen Jakobinismus aussagt, trifft auch auf den »Stali-
noleninismus« (Christian Riechers) zu. »Die Schreckensherrschaft setzt
in dem Augenblick ein, als das Volk von der Biihne abtritt, die Unteil-
barkeit der Souverinitét sich in die Absolutheit der Macht verwandelt
und Reprisentanten in einem unheilvollen Zwiegesprach mit der Abstrak-
tion zuriickbleiben« (Castoriadis 2006: 188).

Die Theoriearbeit vieler zeitgendssischer Marxisten und linker Re-
volutiondre muss man als Versuch verstehen, die Wunden zu heilen, die
Stalins modernes Schreckensregime schlug: Indem man etwa, wie Lif-
schitz, die Kunst- und Kulturleistungen aus der totalen Funktionalisie-
rung aller Lebensbereiche fiir den Aufbau des Sozialismus herausneh-
men und ihre Giiltigkeit tiberzeitlich erklaren will.

Vil

Lifschitz kommt 1922 nach Moskau, er hat in seiner Heimatstadt Meli-
topol Revolution und Biirgerkrieg erlebt und hat sich mit den siegrei-
chen Bolschewisten identifiziert. Fiirwahr, ein »child of the revolution«.
Moskau ist eine aufregende Metropole, Lenin lebt noch, Lifschitz will
Kiinstler werden, er malt und zeichnet und beginnt sein Studium an den

204

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Wchutemas, den Hoheren Kiinstlerisch-Technischen Werkstitten, in den
20er Jahren das Zentrum der sowjetischen Avantgarde, 1930 im Zuge
der Restauration geschlossen. Wihrend seines Studiums schlédgt er den
Weg des Theoretikers ein, er lernt Deutsch, liest die Klassiker im Origi-
nal. Eine Frage treibt ihn um:

»QGriechische Bildhauerei oder Renaissance-Malerei konnen nicht wiederbe-
lebt werden. Das wire nicht weiter tragisch, wenn die moderne Welt den
kiinstlerischen Formen der Vergangenheit etwas an dsthetischer Kraft und Be-
deutung Gleichwertiges entgegensetzen konnte. Aber warum bringt die in 6ko-
nomischer Hinsicht so hochentwickelte kapitalistische Gesellschaft auf dem
Gebiet der Kunst ein Pissoir hervor? Worin liegt die Natur jenes schrillen Ly-
rismus, den der Kiinstler in der Produktion der Sanitirtechnik findet?« (zit. n.
Gutov 2004).

Und Gutov fasst Lifschitz’ frithe Einsicht zusammen: »Das effektivste
Produktionsmittel ist ein sehr schlechter Niahrboden fiir Kunst, wenn es
den Menschen zum Spielzeug der Krifte der Marktkonjunktur macht«
(ebd.). Denn diese Krifte zerstoren die wahrhafte Beziehung zur Wirk-
lichkeit:

»Solange das Netz der modernistischen Vorurteile nicht zerrissen ist, hat der
Kiinstler keine unmittelbare Beziehung zu seinem Objekt. [...] Da der Kiinstler
dieses Recht [ndmlich die Umwelt auf die der Kiinstler eigenen Art zu schen,
Anm. FK] anstelle des Wichtigeren — die Welt in ihrer eigenen Wahrheit und
Poesie zu sehen — besitzt, kommt er zu der ungliicklichen Erkenntnis, dafl ihm
ewig die Angst vor dem Epigonentum, vor der augenblicklichen Verwandlung
jeder Vision in ein Klischee, in eine nichtssagende Banalitit droht« (Lifschitz
1967: 17).

Bereits Ende der 20er Jahre formuliert Lifschitz seine wesentliche Kritik
am Modernismus. Eine Kritik, die darum weil3, dass sie, so dtzend sie
auch sein mag, das Positive braucht — in dem Fall also: die Entdeckung
einer genuin Marxschen Asthetik (im Gegensatz zu einer marxistischen
Asthetik). Strenggenommen schreibt er Jahr und Tag an ein und demsel-
ben Buch.

Man bekommt den Eindruck, als stieBe Lifschitz hier schon, Ende
der 20er, Anfang der 30er Jahre, zu einer Kritik der Kulturindustrie vor,
wie man sie doch eigentlich aus dem »westlichen Marxismus« (Perry
Anderson) kennt:

»Ein vollkommen >moderner« Meister kann mit einer unzéhligen Menge ge-
schichtlicher Masken und Formen spielen. Aber er darf nicht aus der Erfah-

205

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

rung vorangegangener Generationen schopfen, nicht offen und ehrlich wie
Mantegna, der antike Sarkophage nachzeichnete, von der Vergangenheit ler-
nen, ohne um seine Originalitdt besorgt zu sein. Immer um seine Echtheit zu
zittern, nicht an das Wesen der Dinge zu denken, sondern daran, dass man
nicht démodé, nicht unmodern wird: dies ist das traurige Schicksal aller Gnos-
tiker und Manichéer der Modernismus [...]J« (ebd.).

Die Kunst wird zur abhéngigen Variable aufler-kiinstlerischer Mecha-
nismen, die nicht mehr durchschaut, vielmehr als naturalisierte Formen
hingenommen werden. Wenn Lifschitz tiber die Moderne und den Mo-
dernismus schreibt, belegt er sie mit den Begriffen der Reaktion — Mo-
dernisten sind Gnostiker (siche oben), Biologisten und Mystizisten. Sie
beten einen Fetisch an. Das jeweils Modernste ist zugleich das Archa-
ischste.

VI

Worauf es Lifschitz ankommt: Seine vernichtende Kritik an dem Kiinst-
ler, der sich in dem »Méusespiel der Reflexion« (Lifschitz) verfingt, ist
Zeitdiagnose und Kapitalismusanalyse. Man darf sie nicht so verstehen,
dass er Kunst als Feld der Probehandlung nimmt, dass er sie nur als Er-
satzobjekt auffasst — genau das wirft er ja seinen Widersachern vor.

Es geht ihm um Kunst. Tritt der Kapitalismus in die Phase der De-
kadenz und des Verfalls ein, ist auch die Kunst dekadent und vom Ver-
fall gezeichnet. Was Lifschitz an den Soziologisten als Ideologie kriti-
siert, ist, dass sie das humanistische Erbe einer vordergriindigen Klas-
senkampfposition opfern. Im Kapitalismus ist die v6llige Unterwerfung
der Kunst unter die entfremdete Arbeit wirklich geworden. Der Um-
kehrschluss gilt: Sein Begriff der Kunst leitet sich aus einem emphati-
schen Begriff von Arbeit ab.

»Mit der Herauslosung der bewuliten Arbeit aus den rein natiirlichen Funktio-
nen und mit der Befreiung von der Beschrinkung durch die Natur wéchst also
zugleich auch die Einheit des Menschen mit dem Gegenstand seiner Téatigkeit.
Wir setzen uns bewufite Ziele, und sie finden ihre Verwirklichung in der ding-
lichen Welt durch die Praxis. Es folgt sozusagen der Vermenschlichungspro-
zess der Welt. [...] Der Mensch produziert nicht nur bewuf3t, sondern auch uni-
versell«, sein Leben als Gattung besteht »nicht in bestimmten instinktiven
Funktionen, sondern in der gesellschaftlichen Produktion« (Lifschitz 1967:
1191).

206

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Gudrun Klatt, eine Literaturwissenschaftlerin aus der DDR, die in den
80er Jahren vielleicht die einzige gewesen ist, die sich im deutschen
Sprachraum wissenschaftlich mit Lifschitz intensiv auseinandergesetzt
hat, sieht hierin ganz richtig den Ubergang zur Kunst-Bestimmung
zwingend angelegt:

»War tiiber solcherart Gedankenfiithrung ein quasi-logischer Zusam-
menhang zwischen >bewuliter Arbeit< und >gesellschaftlicher Produkti-
on¢, die im Grunde ja identisch gebraucht wurden, entstanden, so be-
durfte es keiner weiteren Operation mehr, um vor diesem Hintergrund
das allgemeine »Wesen« der Kunst zu bestimmen« (Klatt 1984: 36).

Das allgemeine Wesen der Kunst ist nach Lifschitz die erfasste —
theoretisch verstandene und praktisch begriffene — innerlich organische
Einheit des bearbeiteten Gegenstandes mit der Wirklichkeit.

»Der Vorgang kiinstlerischen Schaffens ist ein spezieller Fall der Verwirkli-
chung einer Idee oder eines Zieles in der dinglichen Welt [...]. Aber zum Un-
terschied von der unmittelbaren groben Form der Aneignung des Gegenstan-
des fingt Kunst erst dort an, wo der schopferischen Tétigkeit das universale
MaB® zugrunde liegt oder, anders gesagt, wo die Gegenstinde und auch ihre
Darstellung im menschlichen Kopf nicht durch Einmischung tangentialer
Krifte (einer willkiirlichen Tendenz, einer abstrakten Idee) verstiimmelt und
entstellt werden, sondern wo der Kiinstler das bearbeitete Material seine eige-
ne Sprache sprechen 146t und die ihm innewohnende Wahrheit offenbart. Die
asthetische Beziehung zur Wirklichkeit ist die der innerlich organischen Ein-
heit mit dem Gegenstand, die gleicherweise fern ist von einer abstrakten, kon-
templativen Harmonie mit ihm wie auch von der willkiirlichen Zerstérung sei-
ner eigenen Dialektik« (Lifschitz 1967: 120).

Der Vollzug dieser organischen Einheit wird verunméglicht in der von-
statten gehenden Entwicklung des Kapitalismus.

»Das nivellierende, allen individuellen Besonderheiten von Personen und Sa-
chen gegeniiber indifferente Wesen der kapitalistischen Produktionsweise ist
der direkte Gegensatz zu den gesellschaftlichen Verhéltnissen, wie sie zur Zeit
der Bliite der Kunst in der Vergangenheit existierten. Die Verhiltnisse der
Ausbeutung des Menschen durch den Menschen sind zuerst Beziehungen per-
sonlicher Abhingigkeit gewesen. Die irdische Gewalt und das Recht, tiber
fremde Arbeit zu verfiigen, waren von dem &ufleren Bild und den individuel-
len Besonderheiten ihres Inhabers untrennbar. Sogar Haltung und Art zu re-
den, Kleidung und kostbares Gerdt gehdrten zu den Attributen der Grofe.
Deshalb konnte der Ausritt Lorenzo Medicis oder das Gastmahl im Hause ei-

6 Das universale Mal ist eben keine Metaphysik, sondern ergibt sich aus der
Erkenntnis, dass die Wurzel des Menschen der Mensch ist, Anm. FK.

207

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

nes griechischen Duodezfiirsten als Gegenstand der Malerei und der Poesie
dienen. Aber die Wirtschaft der kapitalistischen Gesellschaft kann nicht mehr
in Versen beschrieben werden wie die Wirtschaft der antiken Gesellschaft bei
Hesiod. An Stelle personlicher Abhéngigkeit trat der abstrakte 6konomische
Zwang, wiewohl dieser keineswegs weniger real und grausam ist. >In der biir-
gerlichen Gesellschaft ist das Kapital selbstéindig und personlich, das arbeiten-
de Individuum hingegen unselbstéindig und unpersoénlich.«< Hiermit ist zugleich
auch der Kapitalist selbst keine wirkliche Personlichkeit und stellt nur eine
sPersonifizierung¢ des Kapitals dar« (Lifschitz 1967: 131).”

Wenn sich Gudrun Klatt iiber den »quasi-logischen Zusammenhang
zwischen >bewuliter Arbeit< und »gesellschaftlicher Produktion<« mo-
kiert, weil dies allzu ahistorisch und die Vergangenheit idealisierend da-
herkommt, und aus dieser Figur der Identifikation ihre Kritik an Lif-
schitz ableitet, iibersieht sie die Bruchstelle: Denn die »gesellschaftliche
Produktion« im Kapitalismus, jenem »Gesellschaftszustand, worin der
Zusammenhang der gesellschaftlichen Arbeit sich als Privataustausch
der individuellen Arbeitsprodukte geltend macht« (MEW Band 32:
552f.), findet nicht bewusst statt — das ist die Pointe. Deshalb kann der
Kapitalismus, tritt er aus seiner biirgerlich-revolutiondren Phase heraus,
einer Phase, die Selbstaufklarung zwingend notwendig gemacht hat und
die mit Hegel, Ricardo und Balzac geistig abgeschlossen ist, deshalb
kann also der Kapitalismus nur kunstfeindlich sein.

»In der kapitalistischen Gesellschaft herrscht, mit den Worten Hegels gespro-
chen, das »MaBlose als Mall<. Die maBlose Tendenz zur Akkumulation des
Kapitals ist die moderne >Chrematistik« im Gegensatz zur antiken >Okono-
mie<. MaBlos und in sich selbst unproportioniert, ungleichméfig ist die Basis
kapitalistischen Fortschrittes, ndmlich die yProduktion um der Produktion wil-
len<: Diese widerspruchsvolle Form der Entwicklung der Produktivkréfte ver-
hélt sich absolut feindlich gegeniiber gewissen Gebieten geistiger Tétigkeit,
wie zum Beispiel der Kunst« (Lifschitz 1967: 133f.).

Man kann seine Kritik fiir ein fragwiirdiges anthropologisches Konzept
halten — aber seine Identifikation von »bewulBter Arbeit« und »gesell-
schaftlicher Produktion« geht tatséchlich von einem genuin kommunisti-
schen Standpunkt aus. Zur Erinnerung:

»In einer hoheren Phase der kommunistischen Gesellschaft, nachdem die
knechtende Unterordnung der Individuen unter die Teilung der Arbeit, damit

7 Das von Lifschitz angefiihrte Zitat ist aus dem »Mainfest der kommunisti-
schen Partei«, MEW 4, S. 476. Im Original heif3t es nicht »das arbeitende
Individuume, sondern »das titige«.

208

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

auch der Gegensatz geistiger und korperlicher Arbeit verschwunden ist; nach-
dem die Arbeit nicht nur Mittel zum Leben, sondern selbst das erste Lebens-
bediirfnis geworden; nachdem mit der allseitigen Entwicklung der Individuen
auch ihre Produktivkrifte gewachsen und alle Springquellen des genossen-
schaftlichen Reichtums voller flieBen — erst dann kann der enge biirgerliche
Rechtshorizont ganz iiberschritten werden und die Gesellschaft auf ihre Fahne
schreiben: Jeder nach seinen Féhigkeiten, jedem nach seinen Bediirfnissen!«
(MEW Band 19: 21).8

Lifschitz schreitet mit atemberaubenden Schritten durch die Gesell-
schaftsgeschichte. Seine Untersuchungen sind auf einem hohen abstrakt-
theoretischen Niveau angesiedelt, dennoch zieht er immer wieder histo-
rische Beispiele heran. Besser gesagt: Diese Beispiele sind der eigentli-
che Kern, die Sachverhalte, die er darstellen will. Historische Genese
und kritische Abstraktion purzeln durcheinander. Das verleiht seinen
Analysen etwas Unfertiges. Zu starr stehen (sich) in seiner Kritik kunst-
freundliche und kunstfeindliche Epochen gegeniiber — als ob es real je-
mals diesen starren Schematismus gegeben hitte; als ob es sich eine dia-
lektische Methode leisten konnte, mit so fixen Setzungen zu operieren.
Als Historiker und Marx-Rekonstrukteur ist Lifschitz gescheitert — al-
lerdings ist die Frage, ob er sich jemals so verstanden hat oder ob er
nicht doch nur (und das sehr bewusst) iiber seine Epoche geschrieben
hat.

IX

Lifschitz sagt sich von seinen Lehren los (»Wenn Lifschitz die Riick-
kehr zur Klassik ausruft, hat er die wichtigste Lektion seiner Lehrer ge-
lernt — die Lehrer miissen verdammt werden«, Gutov) und geht — seinem
Schlachtruf »Relativismus ist die Dialektik der Dummen« folgend —
dorthin, wo man die Dialektik studiert: an das Moskauer Marx-Engels-
Institut. Hier hat er Ende der 20er Jahre die Moglichkeit, sich in die
Schriften seiner Klassiker zu versenken, eine Aufgabe, die er sogleich in
Angriff nimmt. 1932 erscheint in der grolen sowjetischen Literatur-
Enzyklopédie sein Artikel tiber Karl Marx, den er in den nichsten 30
Jahren immer wieder {iberarbeiten wird (er nimmt dabei an Umfang und
Tiefe zu, ohne jemals den Weg der strengen Rekonstruktion zu verlas-
sen). Seine gesammelten Aufsdtze tiber Kunst erscheinen 1935. 1938

8 Lifschitz: »In der kommunistischen Gesellschaft fallen jene »ewigen Rit-
sel¢, die mit dem Gegensatz zwischen hochbegabten Personlichkeiten und
der Masse verbunden sind, vollkommen weg« (Lifschitz 1967: 148).

209

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

gibt er den Sammelband »Lenin tiber Kunst und Kultur« heraus. Er be-
treut die Veroffentlichung von Eckermanns »Gespriache mit Goethe«.

Gleichzeitig wird er unversehens in den Sog des stalinistischen Ter-
rors gerissen. Die Aufbereitung und Herausgabe der Werke von Marx,
Engels und Lenin ist ein unmittelbar politischer Akt, denn wer die Texte
kontrolliert, bestimmt auch iiber die Linie der Partei. Das Institut wird
gesdubert, Lifschitz selbst der »rechten Abweichung« bezichtigt, ein ge-
fahrliches Urteil, aber — 1929 — noch kein tddliches. Lifschitz ist zu
jung, um als origindrer Anhinger Trotzkis (dem »linken Abweichler«)
oder Bucharins (dem »rechten Abweichler«) durchzugehen. Weil er
nicht zur alten Garde gehort, die Stalin wenige Jahre spéter auch phy-
sisch vernichten wird, steht er nicht im Zentrum des Furors. Ab 1932
tibernimmt er Forschungs- und Lehrtétigkeiten an der Kommunistischen
Akademie.

X
Gudrun Klatt macht eine Entdeckung:

»Das Vorwort von 1938 zur sowjetischen Ausgabe »Marx und Engels iiber
Kunst und Literatur< ist — bis auf die Kiirzung eines kleinen Absatzes — iden-
tisch mit dem Vorwort zur deutschen Ausgabe der Dokumentation [...] — Der
Frage, warum Lifschitz im Vorwort von 1938 auf den politischen Kontext der
Auseinandersetzung mit spétbiirgerlicher und imperialistischer Ideologie ver-
zichtete und statt dessen die innersowjetischen Diskussionen um die »Vulgér-
soziologie« akzentuierte, soll in unserem Zusammenhang nicht weiter nachge-
gangen werden. Daf3 die Neuakzentuierung mit dem Umfeld der seit Mitte der
dreiffiger Jahre gefiihrten Formalismus-Debatten in Beziehung steht, scheint
jedoch uniibersehbar« (Klatt 1984: 219).

Klatt schreibt dies in einer FuBnote. Ist das Sklavensprache oder Igno-
ranz? Halten wir fest: 1. Lifschitz stellt 1933 (Erstveroffentlichung der
Anthologie) das Werk in den Kontext des weltweiten Kampfes gegen
»spétbiirgerliche und imperialistische« vulgo: faschistische Ideologie. 2.
1938 — zwei Jahre nach Beginn des groen Terrors — fehlt dieser Bezug,
die Perspektive wird nach innen, auf das eigene Lager gerichtet. Es geht
nun um den anti-soziologistischen Kampf, gegen die Ideologien, die im
Namen der Soziologie alle gesellschaftlichen Positionen und Uberliefe-
rungen dem jeweiligen Klassenstandpunkt unterordnen (»Relativismus
ist die Dialektik der Dummen«). Vordergriindig kann man das als Knie-
fall vor dem stalinistischen Terror deuten (Klatt weist ganz vorsichtig

210

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

auf die Formalismus-Debatte hin, in der ja der konservative Lukacs, der
gebrochene Begriinder des »westlichen Marxismus«, gegen den linksra-
dikalen Tretjakow-Schiiler Brecht antritt) oder aber als Absage an den
Machtapparat, der alles Gesellschaftliche als eine untergeordnete Grof3e
auffasst, also vulgérsoziologisch par exellence agiert.

Die Frage, der Gudrun Klatt nicht nachgeht (bewusst nicht nachge-
hen will?, 1985 in der DDR nicht nachgehen konnte?), ist in Wirklich-
keit die, wie mitten im stalinistischen Terror dieser zu kritisieren ist. Lif-
schitz mag — gepanzert durch die intime Kenntnis der Texte von Marx,
Engels und Lenin — immun gegen den Denunziationswillen des Staates
gewesen sein.

Der Staat aber entscheidet souverin, wie er — Kniefall hin, subversi-
ve List her — mit Lifschitz zu verfahren gedenkt. Ab 1940 hat er keine
Maoglichkeit mehr zu publizieren, seine Biicher und Anthologien werden
aus den Bibliotheken verbannt. Im Krieg muss er an die Front.

Er kommt vergleichsweise komfortabel durch die S&uberungen. Er
iiberlebt den Krieg, iiberlebt auch den Nachkriegsstalinismus (der in den
antisemitischen Kampagnen etwa gegen das antifaschistische jiidische
Komitee noch mal seine wahnhafte Brutalitit unter Beweis stellt). Aber
als Wissenschaftler ist er inexistent: »Nach der Riickkehr vom Militér-
dienst fiihlte ich mich vollkommen vergessen, am Boden, und tiber mir
war ein ganzer Ozean recht trilben Wassers« (zit. n. Gutov 2004).

Xl

Lifschitz malt. Er publiziert nichts. 1954 ver6ffentlicht er in der Zeit-
schrift »Noyj Mir« eine satirische Abrechnung mit der stalinistisch ge-
prigten Intelligenz. Lifschitz wird daraufthin gebrandmarkt und wenig
spéter aus der Partei ausgeschlossen. Zu diesem Zeitpunkt kein Todesur-
teil mehr. Wieder schweigt er fiir zehn Jahre. (Womit hat er seinen Le-
bensunterhalt bestritten? In der Kurzbiographie, die 1967 sein deutscher
Verlag wiedergibt, steht lapidar: »Zur Zeit wirkt er an dem Institut fiir
Philosophie bei der Akademie der Wissenschaften in Moskau« [Lif-
schitz 1967: 175]).

Und wieder gibt es einen Skandal, als er sich 1966 zur Wort meldet.
Er veroffentlicht das Manifest Warum ich kein Modernist bin (Lifschitz
1971: 144-157). Die, die ihn kennen und wissen, dass er an den Wchute-
mas studiert hatte und mit Miihe und Not durch den Stalinismus kam,
und noch wihrend der Tauwetter-Periode mundtot gemacht wurde, sind
schockiert. Die, die sich in den 60er Jahren fiir jene — westliche, moder-
ne — Kunst zu interessieren beginnen, die im Stalinismus als formalis-

21

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

tisch gebrandmarkt wurde, sehen in Lifschitz den letzten Stalinisten.
Lifschitz ist abermals im Abseits. Denn auch die Biirokratie »braucht«
ihn nicht. Das Regime, das nicht mehr paranoid-repressiv, sondern blof
noch biirokratisch-grausam ist, verfolgt nicht mehr wie Stalin ein gesell-
schaftliches GroBprojekt, das tatsdchlich hervorragende Ideologen zu
seiner Propagierung benétigte. Es verwaltet die Macht, setzt internatio-
nal auf friedliche Koexistenz und national auf Korruption und konsumis-
tisch-sozialstaatliche »Geschenke« fiir die Massen. Vom Weltklassen-
kampf ist man Lichtjahre entfernt. Einer wie Lifschitz, der in seiner At-
tacke auf die westliche Kunst tatséchlich noch die grole Linie verfolgt,
stort da eher. Erst 1973 wird er zum Doktor ernannt.

X1l
Eine Bemerkung aus den 60er Jahren:

»Eine wirkliche Aussicht fiir die Erneuerung der Kunst erdffnete die sozialisti-
sche Revolution in Russland. Der russische revolutionédre Arbeiter nahm das
Kristallgewdlbe der Kultur auf seine Schultern und hielt es aufrecht in der
schrecklichen Stunde, als die europdischen Weisen jede Hoffnung fiir verloren
erklarten. Mitten in Chaos und Zerstorung war das eine echte Heldentat. Der
revolutiondre Gedanke ging an der alten Falle vorbei. Die Idee des heiligen
Vandalismus, eine ultralinke Phantasie des linken Spieflers, fiir den die Revo-
lution ein mystischer Weltuntergang war, wurde abgeworfen« (Lifschitz 1967:
10).

Der revolutiondre Gedanke ging nicht an der alten Falle vorbei. Die
Feststellung, die eine Verdringung ist, macht Sinn nur als Appell.

X

Lifschitz gilt als reaktiongirster Autor der Breschnew-Ara. Gutov zitiert
zwei Sitze von Lifschitz, der erste ist auf Voltaire, der zweite auf sich
selbst gemiinzt:

»Man muss unerschiitterlich an sich glauben, um sich fiir die Ver-
achtung dessen zu entscheiden, was Du scheinst«. Und: »Mein Leben
lang habe ich nichts anderes gemacht, als ins Wirtshaus zu gehen, um
Abstinenz zu predigen« (Gutov 2004).

Am 20.9.1983 stirbt Lifschitz 78-jdhrig in Moskau, kurz vor seinem
Tod hat er abermals den Anlauf genommen, die Gedanken, die ihn seit

212

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

sechzig Jahren umtreiben, zu systematisieren. Der wievielte Versuch
war das? Wenn sich die Welt schon nicht verniinftig ordnen lésst, so
doch wenigstens das eigene Archiv. Der wissenschaftliche Nachlass Lif-
schitz’ ist bis heute nicht verdffentlicht.

XIv

Ausgerechnet in Brecht findet er einen Biindnis-Partner. Es ist der spite
Brecht. In der DDR tobt in den frithen 50er Jahren eine Formalismus-
Debatte. Aber die »Formalisten«, allen voran Brecht und seine Kompo-
nisten-Freunde Hanns Eisler und Paul Dessau, lassen sich nicht in die
Ecke der »Zersetzer« und »Kunstfeinde« driangen (vgl. Bunge 1991, Lu-
cchesi 1993). Brecht, und nicht die Apparatschiks, bringt die Kritik des
Formalismus auf den Begriff:

»Die scharfe Kritik des Formalismus ist bei uns allerdings entstanden ange-
sichts neuer Formen in den Kiinsten, welche nichts Neues brachten als eben
formal Neues. Beispielsweise: das Psychische wurde weiterhin als Motor des
Weltgeschehens betrachtet, da blieb alles beim Alten, aber die Psychologie
wurde gedndert, indem Psychoanalyse oder Behaviorismus eingefiihrt wurde,
das war das Neue. Zugrunde lag diesem ProzeB die Unruhe, die in die depra-
vierte biirgerliche Kultur gekommen war — die erschopfte Stute Psychologie
wurde zu neuen Kapriolen und Rennleistungen gepeitscht. In der Malerei wur-
den die Apfel zu einem Farb- und Formproblem. Zugrunde lag eine neue Un-
geduld mit der Natur, welche andernorts, in der Biologie, zur Schaffung neuer
Obstsorten fiihrte. Ein amerikanischer Presbyterianer benutzte gewisse Neue-
rungen der Schauspieltechnik, welche zur revolutiondren Darstellung sozialer
Probleme ausgearbeitet worden war, zu einer beschaulichen Apotheose einer
neuenglischen Gemeinde. Zu gleicher Zeit fiihrten seine Briider auf der Kanzel
den Film und den Jazz in den seine Zugkraft verlierenden Gottesdienst ein.
Die sogenannten Existenzialisten entdeckten, dafl die Existenz des biirgerli-
chen Menschen etwas fragwiirdig geworden ist und da eine Entscheidungs-
schlacht geschlagen werden muf3 (was auch Churchill fiihlt), aber um diesem
neuen und interessanten Gedanken die Schirfe zu nehmen, sprachen sie nur
von der Existenz des »Menschen«, ohne das Adjektiv »biirgerlich« zu bemii-
hen, und so blieb es beim alten Trick in neuem Gewand, und man empfahl den
Pessimismus als neues Genussmittel. Kurz, allenthalben wurde das Alte durch
formale Neuerungen wieder schmackhaft gemacht, die abgewetzte alte Hose
wurde gewendet, sie wurde dadurch nicht wérmer, sah aber hiibscher (und
wirmer) aus« (Brecht 1988ff, Bd. 23: 145f.).

213

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

XV

Lifschitz ist keine ungebrochene Figur — trotz seiner ungebrochenen
Haltung den Zeitldufen gegeniiber. Je reiner die Theorie, die er aus dem
Schutt der Fehldeutungen herausoperieren will, je strenger die Exegese,
die er betreibt, je getreuer das philologische Verfahren, desto wider-
spriichlicher die Gestalt. Lifschitz ist ein Kind seiner Zeit, er hat die
Grofimauligkeit der Avantgarde, der »Modernisten«, richtet sie aber ge-
gen die Avantgarde. Er ist ein ergebener Schiiler Marxens, der sich des-
sen Werk mit Haut und Haaren verschreibt und doch in seiner ahistori-
schen Methode von ihm abweicht. Ein »Stalinist«, der, im Stalinismus
lebend, den Stalinismus bekdmpft. Ein, geht man von der Starrheit sei-
ner Kategorien aus, Anti-Dialektiker, der dennoch dialektisch denkt und
wirkt. Aus einer extrem zugespitzten historischen Situation heraus for-
muliert er ein universales Projekt.

Der Partikularismus seiner Zeit spielt sich als Universalismus auf —
und Lifschitz antwortet mit einem durch und durch humanistisch moti-
vierten Sprung aus der Geschichte. Er ist der Biirokrat der schonen Kiin-
ste und dennoch ihr groBBer Liebhaber und als solcher ihr addquater In-
terpret. Aus seinem Wirken lédsst sich keine exemplarische Haltung ab-
leiten, obwohl Lifschitz eine solche verkorpert. Lifschitz lesen heif3t,
den Zeitlaufen zu widerstehen, heifit, Geschichte zu begreifen. Seine Ge-
schichte, nicht die Universalgeschichte des Kapitalismus.

Aber seine Arbeit stellt keine Theorie mittlerer Reichweite dar, wie
sie schon-sauber in den universitdiren Lehrbetrieb passt, sondern das
Prinzip der Subversion’ — und die gibt es nur in historischer Form.

Literatur
Von Michail Lifschitz

Michail Lifschitz (Hg.) (1953): Karl Marx, Friedrich Engels: Uber
Kunst und Literatur. Eine Sammlung aus ihren Schriften, Berlin
(DDR): Henschel.

Michail Lifschitz (1967): Karl Marx und die Asthetik. 2. verb. Auflage,
Dresden: Verlag der Kunst.

Michail Lifschitz (1971): Krise des Hésslichen. Vom Kubismus zur
Pop-Art, Dresden: Verlag der Kunst.

9  Zum Prinzip der Subversion siehe vor allem Agnoli 1999.

214

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Michail Lifschitz (1986): »Der Geist und seine Wirklichkeit«. In: De-
zennium 3, Verlagsalmanach zum dreifligjahrigen Bestehen des Ver-
lags der Kunst, Dresden: Verlag der Kunst.

Michail Lifschitz (1986): »Statt einer Einfithrung in die Asthetik Lunat-
scharskis«. In: Anatoli Lunatscharski: Philosophie, Kunst, Literatur.
Ausgewihlte Schriften 1904-1933, Dresden: Verlag der Kunst.

Michail Lifschitz (1988): Die dreiliger Jahre. Ausgewéhlte Schriften,
Dresden: Verlag der Kunst."

Sonstige
Agnoli, Johannes (1999): Subversive Theorie: »Die Sache selbst« und

ithre Geschichte. Eine Berliner Vorlesung. 2., verb. Auflage, Frei-
burg/Br.: Ca-Ira.

10 In Die Dreifliger Jahre findet sich eine Fassung von Karl Marx und die
Asthetik. Die Sache ist einigermafen ritselhaft: Denn diese Fassung ist in
mehrfacher Hinsicht nicht identisch mit der Einzelausgabe von 1967 (die
auf einer Ausgabe von 1960 fuft)! 1. Das Vorwort zur deutschen Ausgabe
(1959 geschrieben) wurde neu tibersetzt. Die Unterschiede sind nicht gra-
vierend. Nehmen wir das Zitat Lifschitz 1967: 175. In der Neuiibersetzung
ist »wirkliche Aussicht« durch »reale« ersetzt, ansonsten ist die Passage
identisch. Das liefe sich an anderen Beispielen fortfithren. Ganz offen-
sichtlich ging es dem Verlag bei der Neuiibersetzung des Vorwortes um,
tja, Modernisierung. 2. In der 1986er Ausgabe wurde das Originalvorwort
(bis dato nur auf Russisch vorliegend) von 1933 aufgenommen. Es befin-
det sich nicht in der Ausgabe von 1967 resp. 1960. Dort findet sich auch
kein Hinweis, dass es ein Originalvorwort gegeben hat. 3. Der Haupttext
selbst ist vollig verschieden. Er ist in der 1986er Ausgabe — bei gleichem
Satzbild — um tiber achtzig Seiten angewachsen und weist eine andere Ka-
pitelstruktur auf. Wer die beiden Ausgaben vergleicht, entdeckt keine in-
haltliche Revision: Vielmehr ist der deutsche Text von 1960/67, der das
russische Original iibertrdgt, in dem Text der spiteren Ausgabe aufgegan-
gen, ja regelrecht eingearbeitet worden.

Die dreifiger Jahre enthilt keinen redaktionellen Kommentar zu Auswahl
und (Neu-)Ubersetzung. Im Vorwort, das Lifschitz noch im September
1983 verfasst hat, wenige Tage vor seinem Tod, ldsst er sich nicht iiber
philologische Fragen aus. Einen Hinweis aber gibt es: Karl Marx und die
Asthetik wird mit »(1967)« ausgewiesen. Das legt nahe, dass Lifschitz den
Text 1967 erweitert und neu komponiert hat.

Zu einem ins Obskure abgedréngten Denker gehort wohl auch eine obsku-
re Veroffentlichungspolitik.

Der vorliegende Essay bezieht sich auf die deutsche Ausgabe von 1967
(und somit, um es noch mal klar zu machen, auf den russischen Text von
1933): Es ist die gdngige Ausgabe; sie hat in der DDR Beachtung gefun-
den; mit ihr wurde sich (im Laufe der Jahre immer weniger) auseinander-
gesetzt. Die dreifSiger Jahre erschien zu einem Zeitpunkt, als das Interesse
fiir sowjetische Marxisten bereits auf dem Nullpunkt war.

215

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

Brecht, Bertolt (1988ff.): GroBe kommentierte Berliner und Frankfurter
Ausgabe, hg. von Werner Hecht, Frankfurt/M./Berlin: Suhrkamp/
Aufbau.

Bunge, Hans (Hg.) (1991): Die Debatte um Hanns Eislers »Johann Faus-
tus«. Eine Dokumentation, Berlin: Basisdruck.

Castoriadis, Cornelius (2006): Autonomie oder Barbarei. Ausgewihlte
Schriften Band 1, Lich/Hessen: Edition AV.

Gutov, Dmitrij (2004): Das Lifschitz Institut. Video. http://www.gu-
tov.ru/video/lifshitz_inst eng.htm [nur Text, kein Film].

Gutov, Dmitrij (2005): »Die marxistisch-leninistische Asthetik in der
postkommunistischen Epoche. Michael Lifsic«. In: Boris Groys/An-
ne von der Heiden/Peter Weibel (Hg.): Zuriick aus der Zukunft. Ost-
europdische Kulturen im Zeitalter des Postkommunismus, Frank-
furt/M: Suhrkamp, S. 709-737.

Gutov, Dmitrij (2006): »Die Lehre von Marx ist allméchtig, weil sie
wahr ist«. Interview mit David Riff, Springerin XI (4)/XII (1), Wien
2005/2006, S. 22-26. http://www.gutov.ru/texti/doctrine%20 marx/
Marx’s%20Doctrine%20-%20Deutsch.htm.

Klatt, Gudrun (1984): Vom Umgang mit der Moderne. Asthetische Kon-
zepte der dreifiger Jahre. Lifschitz, Lukéacs, Lunatscharski, Bloch,
Benjamin, Berlin (DDR): Akademie.

Lucchesi, Joachim (Hg.) (1993): Das Verhor in der Oper. Die Debatte
um Brecht/Dessaus »Lukullus« 1951, Berlin: Basisdruck.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1956-1971): Werke (MEW), Berlin
(DDR): Dietz.

216

htps://dol.org/0.14361/9783839407875-010 - am 14.02.2026, 23:24:10. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.14361/9783839407875-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

