Die tscherkessische Diaspora in Anatolien:
Ethnokulturelle und politische Eigenschaften

Ayhan Kaya

In dieser Arbeit werde ich untersuchen, welchen Prozessen der Identititsbildung
Tscherkessen fern von ihrem Ursprungsland in der tiirkischen Diaspora und un-
ter dem Einfluss der dortigen zeitlichen, raumlichen, politischen und gesell-
schaftlichen Umstinde unterworfen sind. Weiter interessiert mich, welche ge-
meinsamen kulturellen Muster sie im Verlauf dieser Prozesse hervorbringen, ob-
wohl sie in ganz verschiedenen geographischen Riumen leben.

Untersuchungen zu den Themen Diaspora, kulturelle Anthropologie, Ethnizi-
tit und Identitit kommen hiufig zu dem Schluss, dass eine direkte Korrelation
besteht zwischen nationalen, ethnischen, kulturellen, diasporischen! und indivi-
duellen Identititen einerseits und dem sozialen, politischen, rechtlichen und kul-
turellen Umfeld, in dem Menschen leben, sowie der Beschaffenheit der sozialen
Gruppen, mit denen sie in einem gegenseitigen Austausch stehen, andererseits.
Identititen, so ldsst sich daraus schlieflen, entstehen in einem dialogischen und
dialektischen Prozess.

Nihert man sich dieser Frage nun aus der Sicht von Menschen, die in der Di-
aspora leben, wird deutlich, dass diese so, wie sie in ganz verschiedenen geogra-
phischen Regionen verstreut leben, auch stark voneinander abweichende Diaspo-
ra-Identititen ausbilden. Diese Identititen lassen sich heute zwei Achsen entlang
definieren: einer universellen und einer partiellen Achse (Safran 1991; Clifford
1994; Gilroy 1994; Kaya 2000). Auf der universellen Achse liegen die Verbin-
dungen, die gegenseitigen Einfliisse und Beziehungen zwischen dem Heimatland
und der Diaspora, die mit der Globalisierung auch materielle Realitit angenom-
men haben. Diese Achse kann man auch als die tibernationale oder transnationa-
le Achse bezeichnen. Die partielle Achse hingegen ist kein Bereich, der von
selbst, spontan Gestalt annimmt. Hier entstehen vielmehr Entwiirfe zur Gegen-
wehr gegen die ausschliefenden, jede demokratische Beteiligung verhindernden
Bedingungen, welche die Mehrheitsbevolkerung und das herrschende politische
und rechtliche System schaffen. Die partielle Achse ist der Ort, an dem die au-
thentische Kultur, die Tradition, das Gewohnheitsrecht und die Geschichte auf
den Plan treten. Nehmen wir beispielsweise an, dass bei einer bestimmten Grup-
pe die partielle Achse im Verhiltnis zur universellen Achse stirker hervortritt, so
ist zu erwarten, dass die Mitglieder dieser Gruppe sich im Aufnahmeland immer

1 Im Original diasporik. Um eine genaue Ubersetzung zu gewihrleisten, haben wir in Uber-

einkunft mit dem Autor den Terminus als Adjektiv auch im Deutschen ibernommen (die

Ubers.).

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 AYHAN KAYA

noch als Giste betrachten und die Hoffnung noch nicht aufgegeben haben, der-
einst in die Heimat zuriickzukehren.

In den Sommermonaten der Jahre 2001 und 2002 habe ich, vor allem auf der
Strecke zwischen Samsun und Reyhanli, eine sozialanthropologische Feldfor-
schung durchgefiihrt; gegen Ende des Jahres 2002 folgte eine auf die ganze Tiir-
kei ausgeweitete strukturierte soziologische Befragung mit sechshundert Proban-
den. Die Daten aus diesen Untersuchungen werde ich in der vorliegenden Arbeit
teilweise verwenden. Darauf gestiitzt werde ich die gemeinsamen kulturellen Ri-
tuale herausarbeiten, die, auf der erwihnten partiellen Achse, bei tscherkessi-
schen Bevolkerungsgruppen zu beobachten sind, welche in ganz verschiedenen
Gegenden der Tiirkei weit voneinander entfernt leben. Solche Rituale kénnen
sowohl als Ausdruck des Reichtums der tiirkischen Kultur gelesen werden oder
aber als ein Weg zu eigener kultureller Kreativitit von Menschen, die sich selbst
in diesem Land immer noch als Giste fiihlen.

Im ersten Teil der Arbeit werde ich den Migrationsprozess der Tscherkessen
aus dem Nordkaukasus nach Anatolien nachzeichnen, im nachfolgenden Teil
dann die FEindriicke aus der Feldforschung wiedergeben. Im letzten Teil werde ich
etwas zu den Strategien der politischen Beteiligung sagen, welche die Tscherkes-
sen innerhalb der historischen, politischen und sozialen Bedingungen ihres Um-
feldes entwickelt haben. Indem sie die Quellen und Kanile nutzten, die ihnen
aus der Globalisierung erwachsen sind, gelang es ihnen nach und nach, gleichzei-
tig sowohl im Heimatland als auch in der Diaspora anwesend zu sein.

Bevor ich jedoch auf bestimmte Eigenschaften der tscherkessischen Diaspora-
Identititen eingehe, mochte ich ihren Migrationsprozess kurz zusammenfassen.

Kurze Geschichte der Migration nach Anatolien
und die tscherkessische Identitit

Zur Etymologie des Wortes Tscherkessen bestehen heute zahlreiche unterschied-
liche Auffassungen. Da es nicht zur Fragestellung dieser Arbeit gehort, sie alle
hier aufzuzihlen, beschrinke ich mich auf die zwei wahrscheinlichsten unter ih-
nen. Eine dieser Auffassungen geht davon aus, dass das Wort Cerkes, Tscherkes-
sen, aus dem altgriechischen Kercetai entlehnt, in der Form kerket zur Bezeich-
nung der Volker der nordwestlichen Schwarzmeerkiiste verwendet und durch
Lautwandel zum heutigen Cerkes geworden ist. Eine andere Auffassung hingegen
nimmt nicht Altgriechisch, sondern Tatarisch als Ursprung des Wortes an. Die
urspriinglich nomadischen Tataren haben sich seit dem dreizehnten Jahrhundert
auf der Krim niedergelassen. Offensichtlich begannen sie zu dem Zeitpunkt, die
im Nordkaukasus lebenden sesshaften, als Zihler bekannten Volker als Jarkaz zu
bezeichnen. Im Tatarischen bedeutet jar bzw. ¢er Erde, kaz oder kes schaben,
schneiden, umgraben oder bearbeiten. Es wirkt plausibel, dass sich das Wort Jar-
kaz mit der Bedeutung ,Landarbeiter” mit der Zeit zu ¢erkez oder gerkes weiter-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 189

entwickelt haben konnte (Avagyan 2004). Von wesentlicher Bedeutung ist dann
die Tatsache, dass vom 17. Jahrhundert an mit dem Begriff cerkes alle Volker des
Nordkaukasus bezeichnet wurden: die Adige und die Kabartey, die Karatschay-
Tarken und die Balkar-Turken, die Abchasen, Tschetschenen, Dagestaner und
Avaren sowie ein Teil der Siidukrainer und Kasachen.

Die Grenzen des Gebietes, innerhalb dessen die Osmanen die Oberherrschaft
uber die Tscherkessen hatten, verengten sich mit den osmanisch-russischen Krie-
gen von 1787 und 1828/29 zusehends. Die Flucht der Muslime vor der russi-
schen Expansion seit dem Jahr 1787 hatte mit der Vertreibung der Krimtiirken
begonnen und dauerte durch das gesamte 19. Jh. an. Zielregionen waren Anato-
lien, der Balkan und der Nahen Osten. Zuerst verlieflen die Krimtataren, sodann
die Nogay ihre Heimat; spiter taten es ihnen die Adige, Kabartey, Tschetschenen
und Abchasen gleich. In groflerem Umfang seit den 1850er Jahren und bis zur
Russischen Revolution 1917 kamen die Tscherkessen in Wellen sowohl auf dem
Land- als auch auf dem Seeweg in osmanisches Gebiet. Die Hohe Pforte siedelte
sie in Anatolien, auf dem Balkan sowie innerhalb der heutigen Grenzen Syriens,
Jordaniens und Israels an. Nach dem Krimkrieg kamen die Tscherkessen vor al-
lem in der Folge des osmanisch-russischen Krieges von 1877/78 (Gokge 1979;
Karpat 1985); in Booten, auf Wagen und zu Fufd fliichteten sie auf osmanisches
Territorium. Das Zentrum des Kalifats, Istanbul, war zu der Zeit von symboli-
scher Bedeutung. Angesichts moglicher weiterer Kriege war der Osmanische
Staat, dessen Gebiet mit den zunehmenden nationalistischen Stomungen rapide
schrumpfte, aber auch dringend auf junge muslimische Krifte angewiesen. So
gewann er einerseits kriegstaugliche Soldaten, hoffte andererseits, die zentrifuga-
len Krifte auf dem Balkan, in Zentralanatolien und im Mittleren Osten mit den
Tscherkessen als ausgleichender Kraft zu bindigen (Karpat 1985; Diindar 2001;
Kaya 2005).

Die Zahl der Tscherkessen, die durch die russische Expansion aus ihrer Heimat
vertrieben wurden und ins Osmanische Reich gelangten und die ihre Migration
selber als Verbannung bezeichnen, wird auf iiber eine Million geschitzt. Akade-
mische Arbeiten auf der Grundlage russischer Daten reden von 500 000 bis einer
Million Vertriebener (Avagyan 2004: 56). Auf tiirkische Quellen gestiitzte Unter-
suchungen hingegen gehen allgemein von einer bis zwei Millionen aus (Berkok
1958; Gokge 1979; Karpat 1985; Aydemir 1988; Saydam 1997; Diindar 2001).
Zusitzlich ist zu berticksichtigen, dass auf der strapaziésen Wanderung zahlreiche
Menschen ums Leben kamen, ein grofer Teil davon aus Uberanstrengung sowie
durch Krankheiten wie Typhus oder Pocken. Belegt ist der Tod von Zehntausen-
den von Menschen in den damaligen Hifen von Trabzon und Samsun durch ei-
ne Epidemie (Karpat 1985; Avagyan 2004). Man geht davon aus, dass 25% der
Fluchtlinge auf der Flucht starben (Karpat 1985; Avagyan 2004: 58). Die Zahl der
Ende des 19. Jh. im Nordkaukasus verbliebenen, nicht ausgewanderten Tscher-
kessen hingegen liegt zwischen 150 000 und 200 000 (Jaimoukha 2001: 69).

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 AYHAN KAYA

Die zum Auswandern gezwungenen Tscherkessen zeigen alle Eigenschaften
einer klassischen Diaspora. Zu den bezeichnendsten darunter gehoren die Sehn-
sucht nach der Heimat und ein nicht abnehmender Wunsch, dorthin zuriickzu-
kehren. Nach ihrer Ankunft in Anatolien befreite die Regierung in Istanbul die
Tscherkessen fir eine Dauer von zehn Jahren von Militirdienst und Steuern. Fur
den Hausbau wurden ihnen die notwendigen Mittel zur Verfugung gestellt; zu-
dem erhielt jede Familie ein Paar Ochsen. Bekannt ist auch, dass Tscherkessen in
von Armeniern, Griechen und anderen Christen bewohnten Dorfern angesiedelt
wurden (Avagyan 2004). Nach ihrer Ankunft in Anatolien hatten sich die Tscher-
kessen einer verbindlichen Siedlungspolitik zu unterziehen. Besonders von den
1860er Jahren an, als sie in grofer Zahl zuwanderten, wurden ihnen Niederlas-
sungen in Gebieten zugewiesen, deren Bewohner zentrifugale Tendenzen zeig-
ten. Der Balkan mit dem balkanischen, der Nahe Osten mit dem arabischen Na-
tionalismus, Anatolien mit dem armenischen und dem griechischen Nationalis-
mus waren Regionen, in denen die Tscherkessen bevorzugt angesiedelt wurden.
In Anatolien hatten sie sich auf dem Landstreifen von Samsun im Norden tiber
Corum, Tokat, Amasya, Ankara, Kayseri und Kahramanmaras bis zu Hatay-
Reyhanli im Stiiden und zudem an mehreren Orten wie Adapazari, Izmit, Biga,
Balikesir, Canakkale und Bursa in Westanatolien sowie in bestimmten Gegenden
Stidanatoliens niederzulassen. Diese in groflen Stromen zuwandernden Migran-
ten beeinflussten in der Folge die Entwicklungen im Osmanischen Reich in meh-
reren Bereichen. Einmal nahm die muslimische Bevolkerung zahlenmiflig zu,
dann islamisierten sich die christlichen Provinzen. Das Heer gewann an Stirke
dank den kidmpferischen Eigenschaften junger Tscherkessen; nationalistisch-
separatistische Tendenzen der nichtmuslimischen Bevolkerung wurden im
Gleichgewicht gehalten. Zudem gewann panislamisches Gedankengut wesentlich
an Verbreitung. Insbesondere gegen Kurden, Drusen, Turkmenen und Beduinen
benutzte der Osmanische Staat die Tscherkessen als ausgleichende Kraft.

Auf der anderen Seite beschloss man, gemifl einem Abkommen zwischen der
Hohen Pforte und dem Russischen Reich von vor dem russisch-osmanischen
Krieg von 1877/78, in den osmanisch-russischen Grenzgebieten sowie in den vor-
wiegend von Armeniern bevolkerten Gebieten keine Tscherkessen anzusiedeln.
Allerdings sind spiter die in der Folge des osmanisch-russischen Krieges aus dem
Balkan vertriebenen Tscherkessen dennoch in den dicht von Armeniern bevolker-
ten zentral- und ostanatolischen Provinzen angesiedelt worden. Zur heutigen Zahl
der Tscherkessen gibt es verschiedene Schitzungen; sie reichen von einer Million
bis zu sieben Millionen. Sichere Angaben liegen jedoch nicht vor. Dennoch kon-
nen wir, wenn wir von der Feststellung Peter Andrews (1992) aus dem Jahr 1970
ausgehen, nach der es 900 tscherkessische Dorfer gibt, und wenn wir zudem die
niedrige Geburtenrate beriicksichtigen, ohne zu tbertreiben, so glaube ich, von
zwei bis zweieinhalb Millionen Tscherkessen ausgehen. Wenn wir zu dieser Zahl
die heute noch im Nordkaukasus lebenden Tscherkessen von rund einer Million

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 191

dazurechnen, so kommen wir auf eine Bevolkerung einer nicht zu vernachlisi-
genden Grofle. Zudem leben heute in Jordanien 60 000 mehrheitlich Sapsig und
Kabartey, in Syrien 40 000 mehrheitlich Abzeh, Kabartey und Abchasen und in
Israel etwa 3 000 vorwiegend Sapsig und Abchasen; diese Zahlen sind allerdings
nicht garantiert (Jaimoukha 2001).

Es gibt drei Zonen, in denen sich die Tscherkessen zu Beginn besonders zahl-
reich niederlieflen: in Rumelien, auf der Linie Samsun-Reyhanli und auf der Li-
nie Syrien-Jordanien. Zuerst siedelten sie im auch den Krimtataren und den No-
gay-Turken zugewiesenen Rumelien. In jenem Gebiet, in dem die Russen jahre-
lang panslawistische Propaganda betrieben hatten, sollten die Tscherkessen nun
als Gegenkraft panislamische Ideen vertreten. Sie wurden in den Gegenden von
Constanza, Varna, Sofia, Pristina, Kosova und Plevne angesiedelt. Nach dem
93er Krieg mit Russland hingegen wies man ihnen die siidliche Marmararegion
und die Golanhohen zu. In Rumelien verbliebene 80 Tscherkessen wurden im
Jahr 2000 mit der Unterstiitzung der russischen Regierung in die Republik Adi-
gey umgesiedelt. Auch auf dem Balkan gibt es bis heute Tscherkessen, allerdings
in sehr geringer Zahl.

Das Traumland hinter dem Berg Kaf wird Wirklichkeit

Im Juni des Jahres 1998 unternahm Prinz Ali Ben-El Hiseyin von Jordanien,
dessen Sympathien fiir die tscherkessische Kultur bekannt sind, mit etwa zehn
Sicherheitsbeamten der koniglichen Familie zusammen eine historische Reise mit
Ausgangspunkt in der jordanischen Hauptstadt Amman. Sie begann in Richtung
des Traumlandes hinter dem Berg Kaf und fiihrte tiber Syrien, Reyhanli, die
Ebene von Goksun, Pinarbagi, Ankara und Samsun. Der Mirchenprinz und sei-
ne Minner gelangten hoch zu Ross durch die dicht von Tscherkessen bewohnten
Gegenden bis zum Hafen von Samsun. Die Reiter, die tscherkessische Kostiime
trugen, wurden wie die von hinter dem Berg Kaf kommenden Mythenhelden
tberall in den Stidten und Dérfern von der tscherkessischen Diaspora mit Freu-
den begriifit. Spiter gelangten sie per Schiff iibers Schwarze Meer in die Hafen-
stadt Sotschi im Nordkaukasus. Auf beiden Seiten des Schwarzen Meeres emp-
fing man sie einerseits mit verwunderten Blicken und andererseits mit grofler Be-
geisterung. Altere Leute, die ihren Augen nicht trauten, wollten die Reiter beriih-
ren, wie um sich zu vergewissern, dass sie nicht triumten. Plotzlich waren ihre
Verwandten aus den ,,arabischen Provinzen®, von denen sie blof} ab und zu recht
Unsicheres horten, Wirklichkeit geworden (Kaya 2005).

Diese historische Reise fand auch in den Film von §ehbal Senyurt Eingang.
Die berithmte kanadische Popsingerin Loreena McKennitt, die zu dem Video-
film die Musik beisteuerte, war nach Nachforschungen zur Uberzeugung gelangt,
dass die Kelten kaukasischer Abstammung seien. Spiter wurde der Film in eigens
organisierten Veranstaltungen in beinahe allen Vereinen und Stiftungen von tiir-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 AYHAN KAYA

kischen Tscherkessen einem breiten Publikum zuginglich gemacht. Diese Reise
und das grofle Medieninteresse, das sie fand, spielen mit Sicherheit eine zentrale
Rolle in der seit einiger Zeit starken Prisenz der Tscherkessen in der tiirkischen
Offentlichkeit. Vor nicht langer Zeit hat auch der Sender CNN Tiirk den Film
gezeigt. Die visuellen Massenmedien oder, anders gesagt, der elektronische Kapi-
talismus, insbesondere das Fernsehen, haben dazu beigetragen, dass Menschen
aus ganz verschiedenen Regionen durch ein traumartiges Erlebnis wie in diesem
Beispiel zu einer Art Gemeinschaft der Gefuhle (community of sentiments) zusam-
mengewachsen sind (Appadurai 1997). Mit dieser und dhnlichen Veranstaltungen
haben die Tscherkessen sich ihrer tscherkessischen Identitit buchstiblich von
Neuem und mit Stolz vergewissert.

Die tscherkessische Diaspora in der Tiirkei

Was nun meine eigene Reise anbelangt, so beginnt sie im Hafen von Samsun, wo
Prinz Ali mit seinem weiflen Pferd die Segel in Richtung Nordkaukasus setzte.
Samsun ist zudem, was wesentlich bedeutender ist, einer der ersten osmanischen
Hifen, welchen die Tscherkessen vor rund hundertfiinfzig Jahren auf ihrer See-
reise in die Verbannung ansteuerten. An einem bedeckten Schwarzmeer-Morgen
mit zornigem Wellengang komme ich hier an. Samsun empfingt mich an einem
so melancholischen Tag, als ob es mich erinnern wollte an die Geschichten der
Menschen, die auf dem Weg in die Verbannung im Meer ertranken, an die, wel-
che, kaum an Land gegangen, an Malaria und anderen Epidemien starben, aber
auch an die ,Istanbulako-Lieder, psishxo yicijj in der Sprache der Adigey, die auf
der Reise voller Hoffnung in Richtung Istanbul entstanden, oder an die Ge-
schichten, die ich gelesen und gehort habe, Geschichten von Menschen, die in
den Jahren der Verbannung auseinandergerissen und verstreut wurden tiber den
Balkan, an zahlreiche Orte Anatoliens und in so weit entfernte Gegenden wie
Syrien, Jordanien und Iran. Wihrend und nach den 1860er Jahren sind Neuan-
kommlinge von Samsun aus vor allem tber zwei Regionen nach Anatolien ge-
langt: iiber die Ebene von Carsamba sowie iiber Karli Kéyii und die Gegend von
Alagam an der Strafle nach Sinop. Karli Koyt hat Bertthmtheit erlangt unter den
turkischen Tscherkessen als rein tscherkessisches Dorf. Berithmt ist auch das in
den ersten Jahren der Verbannung bei Carsamba gegriindete Dorf Kizilot mit
seinen Platanen, in der Gegend Kavlan genannt, die einen Umfang von 35
Schritten haben sollen. Der Uberlieferung nach haben die ersten nach Samsun
gelangten Tscherkessen diese Biume gepflanzt. Wie ihren Augapfel sollen sie sie
gehtitet und gepflegt haben; zu ihrer Kultur gehort ja auch ein Baumkult. Der
Griindungssage des Dorfes gemif3 glaubte das eingesessene tiirkische Volk, dass
Orte, an denen Platanen oder digbudak nicht gedeihen, unfruchtbar seien. Die
neu ankommenden Tscherkessen begannen indessen, die Felder zu siubern, die
voll von kizilot, einem als rotes Kraut bezeichneten Unkraut standen und als un-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 193

fruchtbar galten. Danach setzten sie Platanen, und von dem Zeitpunkt an hief§
der Ort dieser fruchtbaren Felder Kizilot. Die Leute von Kizilot betreiben inten-
siven Haselnussanbau wie ein anderes nahe gelegenes Tscherkessendorf auch. In
den Sommermonaten kommen Hunderte kurdischstimmiger Menschen aus
Stuidostanatolien zum Pfliicken der Haselniisse. Ein nicht abbrechender Konvoi
von Traktoren fiihrt sie heran, und die Ebene von Carsamba {iberzieht sich mit
den Zelten dieser kurdischen Wanderarbeiter.

In Kizilot beherbergen mich der Vater und der Onkel von Mete, einem der
Jungen des Dorfes. Sie erzihlen mir viel tiber das tscherkessische Leben. Insbe-
sondere zwei Themen will ich nicht iibergehen: Die Gastfreundschaft und den
Respekt, die beiden wichtigsten Prinzipien der tscherkessischen Kultur. Die Auf-
merksamkeit fiir den Gast, der ins Haus kommt, ist von besonderer Art. Wie
wenn dadurch das Gemeinschaftliche geheiligt wiirde, zollt man Grof8 und Klein
Respekt. Es heifdt, dass Fremde, die in einem tscherkessischen Haushalt zu Gast
sind, drei Tage lang bedient werden, ohne dass man sie nach dem Grund ihres
Kommens frage. In den Dorfhiusern befindet sich das Gistezimmer gleich im er-
sten Raum nach dem Hof, wo der Gast sich wohlfithlen kann. Wer Gisten nicht
gentigend Aufmerksamkeit entgegenbringt, hat mit gesellschaftlichen Aus-
schlussmechanismen zu rechnen. Der Grundsatz der Gastfreundschaft ist auch
eine der Voraussetzungen fiir die Ausbildung des sozialen Zugehorigkeitsgefiih-
les. So wie zwischen den einzelnen Individuen funktioniert der Respekt aber
auch auf der Ebene der Gestaltung des sozialen Lebens. Jedoch meint Respekt
nicht blof} eine Form des Gehorsams der Kleinen den Groflen gegeniiber oder
ein ideologisches Instrument in den Hinden der ilteren Generation zur Kontrol-
le der Jiingeren. Er bezeichnet gleichzeitig eine Haltung, welche auch die Alteren
den Jungeren gegentiiber einzunehmen haben. Zum Beispiel ist jedes Mitglied ei-
ner Gruppe verpflichtet, im Sinne einer Ehrbezeugung aufzustehen und zu gri-
Ben, wenn irgendein Individuum, ob grofl oder klein, zu dieser Gruppe dazu-
stoflt. In Kizilot ist der Grundsatz des Respekts so weit entwickelt worden, dass
frither sogar das Durchqueren des Dorfes zu Pferd als Respektlosigkeit galt. Wer
geritten kam, stieg am Dorfeingang sofort ab und ging in respektvoller Haltung
bis zum Dorfausgang vor dem Pferd her.

Nicht gastfreundlich zu sein, respektlos und den Gebriuchen zuwider zu han-
deln gilt als Verstof3 gegen das khabze genannte Gewohnbheitsrecht. Solches Ver-
halten ist haynape, Schande. Haynape ist ein tiberaus oft anzutreffender Begriff in
der Gestaltung des sozialen Lebens. Respektlosigkeit den Groflen (thamate) oder
den Kleinen gegeniiber, fehlerhaftes Verhalten den Gisten gegentiber, der Ver-
such, Giste in irgendeine Arbeit einzuspannen und zahlreiche weitere Verhal-
tensformen sind haynape. Khabze ist mit dem in der indischen Kultur dharma ge-
nannten Gewohnheitsrecht zu vergleichen; man kann es mit den Worten des
88jihrigen Mahir aus Karabogaz, einem Kabartey-Dorf in der Provinz Pinarbag
bei Kayseri ausdriicken und erfihrt dabei auch einiges iiber die grundlegenden

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 AYHAN KAYA

Eigenschaften der aus der Heimat mitgebrachten Kultur. Wie viele andere Kabar-
tey in der Region von Kayseri bezeichnet Mahir den Kaukasus als Vaterland, als
Heimat des Vaters, Anatolien hingegen als seine eigene Heimat. Um den Begriff
khabze zu erliutern, zihlt er folgende Grundsitze auf:

- Wer im Krieg das Schwert, auf der Kanzel in der Moschee die Rede fiihrt, ist unser
Anfiihrer.

- Die Gemeinschaft bedarf jederzeit einer edlen Kraft.

- Wer mutig ist, ist edel.

- Fur edle Menschen sind Vermégen und Zierat haynape, Schande.

- Stolz ist kein Zeichen von Adel.

- Adel bedeutet Reichtum.

- Die Quelle des Adels sind Intelligenz, Schamgefiihl und Bescheidenheit.

- Adel ist nicht angeboren, er nihrt sich aus Dienst und Tugend.

- Sitten, Briuche sind zu jeder Zeit das Passende.

- Seid nicht heuchlerisch.

— Zuerst kommen die Mutter und der Vater, dann der Reihe nach die Familie, das
Dorf, der Stamm, das Volk und die Welt.

—  Heirat mit Verwandten ist nicht erlaubt.

In den Gegenden von Carsamba und Samsun sind die Tscherkessen stark im is-
lamischen Glauben engagiert. Dieses Engagement geht so weit, dass gewisse
tscherkessische Briuche vom Verschwinden bedroht sind. Das Dorf Epgeli bei
Carsamba ist ein Beispiel daftir. Die Mehrheit seiner Bevolkerung sind Abzek.
Mit der Begrindung, sie widersprechen islamischen Grundsitzen, sind die
tscherkessischen Volkstinze dort buchstiblich verboten worden. Dabei spielten
vor allem die Alten des Dorfes eine bestimmende Rolle. Aber dem Einfluss der
neuen aktiven Bewegung innerhalb der tscherkessischen Kultur und Identitit der
letzten paar Jahre konnten sich die Jungen des Dorfes nicht entziehen. Wann
immer sie Zeit finden, gehen sie in den Tscherkessenverein im Zentrum von
Carsamba, lernen dort, dem Verbot der Eltern zum Trotz, tscherkessische Tinze
und versuchen so, ihre Kultur am Leben zu erhalten. Epgeli ist nur einer der Or-
te, an denen Verbote ausgesprochen wurden und die Religion die tscherkessi-
schen Traditionen unter Druck setzte. Dennoch heifit dies nicht, dass die Situati-
on an allen Orten dieselbe sei. Wihrend es bis vor kurzer Zeit in Epgeli als Stn-
de galt, die tscherkessischen Tdnze aufzufithren, durften entsprechende Verbote
in Uzunyayla, wo die Traditionen sozusagen wie am ersten Tag der Verbannung
bewahrt worden sind, nicht einmal hinter der vorgehaltenen Hand erwihnt wer-
den. Desgleichen hort man heute in einigen tscherkessischen Dorfern im Um-
kreis von Corum bei Hochzeiten Trommel- und Klarinettenklinge, wihrend dies
in Uzunyayla oder Adapazari undenkbar ist.

Vergessen wir aber nicht, dass Bewahren oder Vergessen oder aber blofie Nach-
ahmung von Kultur und ethnischen Identititen direkt von der Qualitit der
Gruppen abhingen, unter deren Einfluss man im tdglichen Leben steht. Die
Tscherkessen hatten nun keine andere Wahl, als mit den ganz verschiedenen eth-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 195

nischen Gruppen, die sie in ihren Niederlassungsregionen vorfanden, zusam-
menzuleben und mit ihnen Beziehungen aufzubauen. In gewissen Gegenden wa-
ren es sunnitische Tirken, andernorts Aleviten, Kurden, Armenier, griechische
Orthodoxe, Riickwanderer aus ehemals osmanischen Gebieten, Turkmenen, Tata-
ren oder Georgier, unter deren Einfluss sie gerieten. In Anatolien lebten seit
Jahrhunderten zahlreiche Stimme, Nomadenstimme, Sippen und viele weitere
gegen auflen verschlossene Gruppen in betrichtlicher Distanz zueinander. Da sie
untereinander keinen Handel trieben, gediehen auch ihre Beziehung nicht. Je-
doch bilden Gruppen, die untereinander keine auf gegenseitigem Nutzen basie-
rende Beziehungen unterhalten, einen geeigneten Boden fiir gegenseitige Vorur-
teile. So sind in Anatolien hier und dort ungerechtfertigte Vorurteile auch gegen
die Tscherkessen entstanden. Deren auf Gleichberechtigung griindender Umgang
mit der Geschlechterfrage etwa wurde oft als anstoliges Verhalten interpretiert
und fuhrte zu Ausschlussmechanismen.

Nihern wir uns der Frage nun aus anthropologischer Sicht. Ethnische, religiose
und kulturelle Identititen einer Gruppe werden auch durch die Festlegungen, In-
terpretationen und auf Vorurteile gestiitzten Behauptungen der ,anderen® Perso-
nen und Gruppen ausgeformt, unter deren Einfluss die erwihnte Gruppe gerit.
Deshalb ziehen es sowohl Gruppen als auch Individuen vor, sich an den Lebenstil
der Mehrheit, unter deren Einfluss sie stehen, anzupassen, und sei es zum Schein;
eine derart rationale Haltung erlaubt ihnen, ihre Existenz weiterzufithren.

Auch wenn Assimiliation im privaten Familienleben kaum zu beobachten ist,
sticht sie doch im 6ffentlichen Raum ins Auge. So gibt es zwischen den einzel-
nen tscherkessichen Volksgruppen, wie ich weiter oben bereits ausgefiithrt habe,
grofle Unterschiede in der Haltung dem Islam gegeniiber sowie hinsichtlich der
Pflege der tscherkessischen Kultur. Die Sapsig zum Beispiel gingen in einigen
Dorfern in der Gegend von Carsamba bei Samsun mit den dortigen sunnitischen
Turken gezwungenermaflen enge Beziehungen ein, wihrend etwa die Kabartey in
Uzunyayla bei Kayseri iiber die Mehrheit der dortigen Bevolkerung verfugen.
Die Tirken bezeichnen die Abchasen als Diebe, die Tscherkessen als unfihig
zum Zusammenleben, streitsiichtig, tendenziell kriminell, zur Illegalitit und zu
mafiosen Geschiften neigend. Auf dem Land fihrte dies dazu, dass die mit sol-
cherlei Vorurteilen konfrontierten Tscherkessen die Tiirken weder zu ihren
Hochzeiten noch zu ihren Beerdigungen einladen mochten. Auch im heutigen
Anatolien besteht diese unterkithlte Haltung weiter. Die Tscherkessen ihrerseits
haben gebietsweise auch die Tirken mit Vorurteilen bedacht. So bezeichnen sie
diese untereinander mit dem Wort #epagh, was soviel heifit wie kurzbeinig, unter-
setzt, schwichlich. Wenn die Tscherkessen das Wort ,Tirke, turkisch® gebrau-
chen, so ist es ebenfalls problematisch und vorurteilsbeladen: Es dient zur Be-
zeichnung fast aller Nichttscherkessen, also Sunniten, Aleviten, Pomaken, Bal-
kanriickwanderer, turkmenische Nomaden und sogar manchmal Kurden.

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 AYHAN KAYA

Fakiahmet, ein Dorf bei Mecitozii in der Nihe von Corum, sticht mit seiner
grinen Umgebung, seinen mit hohen Eichen bestandenen Waldzonen und sei-
ner regelmifligen Bebauungsstruktur sofort ins Auge. Es ist ein Sapsig-Dorf, zwi-
schen den Bergen und nahe der tiirkischen Dorfer gelegen. Im Zentrum des Or-
tes steht eine gepflegte, kiirzlich renovierte Moschee mit einem nicht besonders
hohen Minarett. Thr Baujahr 1877 fillt sozusagen mit dem Jahr der tscherkessi-
schen Niederlassung zusammen. Gegen Abend geht der achtzigjahrige Kemal mit
schnellen Schritten von seinem Haus zum Stall, um nach den Tieren zu sehen.
Sobald er sieht, dass wir mit seinem Sohn und seinen Enkeln plaudern, lenkt er
seine Schritte in unsere Richtung und mochte verstehen, worliber wir uns unter-
halten. Da er nun hort, dass es um Tscherkessen, ihre Verbannung und die Sied-
lung in Anatolien geht, mischt er sich ins Gesprich und erzihlt, was er von den
Vorfahren iber die Verbannung weiff. Ich frage ihn, warum Fakiahmet so griin
geblieben sei, wihrend in den umliegenden Dorfer keine Biaume mehr stehen.
Die Antwort ist bemerkenswert: Kemal erzihlt vom Baumkult der Tscherkessen
und ihrer Liebe zu Pflanzen und Bidumen. Er betont die unersittliche Gier der
Menschen in den umliegenden Dorfern und ihre Gleichgiiltigkeit der Natur ge-
gentiber. Die Rodung fiir den landwirtschaftlichen Anbau und das Schlagen von
Brennholz haben deren Wilder zerstort. Damit nicht genug, sie schielten auch
auf die Wilder der tscherkessischen Dorfer, was bald in Grundstiicksstreitigkeiten
ausartete. Aufgeregt erzihlt Kemal, wie er bei diesen Handgemengen die be-
nachbarten Bauern in die Flucht schlug.

Die Wirkung der Vorurteile

Wihrend Vorurteile bei der Wahrung der ethnischen und kulturellen Grenzen
zwischen Tscherkessen und Nichttscherkessen eine wichtige Rolle spielen, darf
andererseits nicht unerwihnt bleiben, dass auch innerhalb der tscherkessischen
Gemeinde Vorurteile bestehen. Das Abchasendorf Agcalan im Bezirk Vezirkopri
bei Samsun liegt in einer unberiithrten, von hohen Bergen eingeschlossen Ge-
gend. Die Abwanderung der Bevolkerung in die Stidte hat die Zahl der Jungen
drastisch reduziert. An einem Juliabend bei Sonnenuntergang sitzen einige von
ithnen plaudernd im fembelhane genannten Haus im Zentrum des Dorfes. Ich be-
teilige mich an dem teils abchasisch, teils tiirkisch gefithrten Gesprich. Die mei-
sten der Anwesenden sprachen bis zum Eintritt in die Grundschule kein Tir-
kisch, erfahre ich. Spiter stellen mich die Jungen, die ihre Muttersprache iibri-
gens ausgezeichnet beherrschen, den fahamate, den Alten des Dorfes vor. Wir
folgen dem Gesprich zweier kriftig gebauter alter Minner. Sie erzihlen voller
Witz und Ironie, dass die Abchasen zwar Diebe, andererseits aber die toleranteste
Gruppe in Glaubensfragen, die Ubih die besten Redner, die Abzeh die Fromm-
sten, die Sapsig die Ungebildetsten und Ungehobeltsten und die Kabartey
schliefflich die am stirksten mit ihrer Kultur Verbundenen unter den Tscherkes-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 197

sen seien. Thre Erzihlung, die sie reichlich mit Beispielen spicken, wird immer
wieder von schallendem Gelichter unterbrochen. Danach erzihlen die beiden
salten Jugendlichen® die Geschichte des gleich neben dem Dorf vorbeifliefenden
Baches Mecidiye, wiederum von Gelichter begleitet. Nach ihrer Vertreibung aus
der Heimat, gegen Ende des 19. Jahrhunderts, kam eine Gruppe von Abchasen
auf der Suche nach einem geeigneten Siedlungsplatz in diese fruchtbare Gegend.
Hier fiihlten sie sich an ihre Heimat erinnert; zudem dachten sie, dass sie in die-
ser gebirgigen Gegend niemand storen wiirde. So liefen sie sich in dem Dorf
gleich neben dem Bach nieder. Allerdings dachten sie nicht daran, ihre alten Ge-
wohnheiten aufzugeben, und begannen kurz darauf, aus den umliegenden Dor-
fern Pferde, Ochsen, Kithe und weitere Tiere zu stehlen. Die benachbarten Bau-
ern hatten keine Miihe, die Diebe ihrer Tiere ausfindig zu machen. Die Abcha-
sen nun verlangten von den Bauern, die ihre Tiere wiederhaben wollten, eine be-
stimmte Geldsumme in Mecidiye, der Wihrung der Zeit. Der Ubergabeort von
Diebesgut und Geldsumme lag gleich neben dem Bach. Nach dieser vergniigli-
chen Erzdhlung iiber den Ursprung des Namens Mecidiye begleiten mich die
freundlichen und herzlichen thamate noch bis in die Nihe von Mecitozii.

Nach diesen angenehmen Erlebnissen versuche ich, meine Eindriicke zu ord-
nen: die geistreichen Berichte der Alten, meine Lektiiren, meine eigenen For-
schungsergebnisse und das, was ich im Nordkaukasus gesehen habe. Aus anthro-
pologischer Sicht kommt Vorurteilen grofle Bedeutung zu. Sie stiitzen sich auf
materielle Gegebenheiten, und diese Gegebenheiten sind wiederum prigend bei
der Grenzziehung zwischen den ethnischen Gruppen innerhalb der Gemein-
schaft. So trieben etwa die Ubih, die der Kiiste entlang siedelten, seit Jahrhunder-
ten mit Griechen, Juden, Turken und Russen Handel und nehmen daher eine
weltoffene Haltung ein. Die Abzeh, ebenfalls ein Kistenvolk und mit den Os-
manen in engem Austausch stehend, hatten sich die religiésen Vorschriften be-
sonders konsequent zu eigen gemacht. Die Sapsig wiederum lebten im Hinter-
land der Kiiste in den bergigen Gegenden und sind daher ein von den anderen
Gruppen getrenntes, eher verschlossenes Volk. Die Abchasen, auf fruchtbarem
Boden lebend, storen sich nicht sonderlich an religiésen Unterschieden; bei ih-
nen trifft man oft Muslime und Christen in ein und derselben Familie. Schlie3-
lich liegt der Grund daftr, dass die Kabartey die tscherkessische Kultur in der
Turkei unverindert bewahrt haben, moglicherweise darin, dass sie nach den
Kriegen im Nordkaukasus geschlossen nach Uzunyayla emigriert sind und zu-
dem dort die Bevolkerungsmehrheit bilden. All diese Unterschiede, die die
Tscherkessen aus der Heimat mitgefithrt haben, werden noch gestiitzt durch ei-
nen weiteren Faktor. Die Kustenvolker der Ubih, Abzeh und Sapsig lebten au-
Berhalb der sozialen Struktur feudaler Furstentimer und hatten nahe Kontakte
zur Auflenwelt, wihrend diejenigen Gruppen, die der Strukter feudaler Fusten-
tiimer gemaf$ organisiert waren, eine gegen innen gerichtete, verschlossene sozia-
le Ordnung ausbildeten.

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 AYHAN KAYA

GeniefSe den Augenblick

Auf meiner langen Reise von Samsun im Norden iiber Eskisehir, Dizce,
Adapazari und gewisse Stadtviertel Istanbuls bis nach Reyhanli im Siiden habe
ich, wo auch immer ich aufgenommen wurde, Hochzeiten, Feste und soziale Ver-
gniigungen miterlebt. Die Tscherkessen mit ihrer Gabe, den Augenblick zu genie-
Ben, haben es zum Prinzip erhoben, die Annehmlichkeiten dieser Welt auszuko-
sten. Tatsdchlich ist die Schwiche fiir Genuss und Zerstreuung ein weiteres be-
zeichnendes tscherkessisches Merkmal. Dass Feste, Vergniigungen und Rituale wie
zekes und semerkho? im Offentlichen Raum wieder und wieder ausgefiihrt werden,
ist ein Ausdruck fiir diese Haltung. Die Tscherkessen glauben allerdings, dass sie
dieser Schwiche wegen nicht zu materiellem Reichtum gelangt sind; zudem neh-
men sie an, dass sie Gefahr laufen, sich dieser zunehmend kapitalistischen Welt
nicht mehr anpassen zu konnen. Insbesondere die stiadtischen Tscherkessen halten
ihre Vergniigungssucht fiir eine Krankheit, von der sie geheilt werden miissen.
Aber vielleicht kann man das auch genau umgekehrt interpretieren.

Der Grund fur diese Neigung zum Genuss liegt im Potlasch (Mauss 1990) ge-
nannten, jahrhundertealten antikapitalistischen Produktionsverstindnis des
tscherkessischen Volkes. Anders als viele Landwirtschaft treibende Gesellschaften
haben die Tscherkessen sich gegen die auf Produktion gestiitzte kapitalistische
Wirtschaftsform entschieden, welche sich auch den protestantischen Geist zu ei-
gen gemacht hat, und ziehen dieser den ethischeren und hedonistischeren Pot-
latsch vor. Sind im kapitalistischen Produktionsverstindnis Arbeit, Vermogensan-
lage, Sparsamkeit und der Verkauf von Waren und Dienstleistungen bestim-
mend, so gelten im Potlatsch Gastfreundschaft, das Uberreichen von Geschenken
und der Konsum als zentrale Werte. Sind im Kapitalismus Geld und materieller
Reichtum die Quelle von Macht, so ist im Potlatsch deren legitime Quelle das
Geschenk, und was ein Frst, Clanfithrer oder Grundherr von seinen Untergebe-
nen als Gegenleistung fir die ihnen gewihrten Geschenke, Festessen oder Be-
lohnungen erhilt, ist Loyalitit und die Anerkennung seiner Macht. Deshalb ist
Reichtum nur im Rahmen der Ausgaben, der verteilten Geschenke und der er-
wiesenen Gastfreundschaft moglich. Obwohl die tscherkessische Gesellschaft pa-
triarchal strukturiert ist, erweist sie dem Verbrauch, nicht der Produktion, der
Lust, nicht dem Stress, dem Vergniigen, nicht der Arbeit die Ehre. Kurz, den so-
zialen Status bestimmen die Ausgaben, nicht der Gewinn.

Meine im Norden begonnene Reise geht weiter. Die Dorfer in der Umgebung
von Samsun, Corum, Tokat und Amasya liegen schon hinter mir; ich bewege
mich in Richtung Kayseri, Sivas und Uzunyayla, zu dem auch ein Teil von Marag
gehort. Heute prisentiert sich Uzunyayla nicht besonders griin und bewaldet.
Aber in den Erzidhlungen aus den ersten Jahren der Verbannung ist vom Erstau-

2 Fiir weitere Einzelheiten zu Ritualen wie zekes und semerkho siche Ertem (2000).

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 199

nen der Tscherkessen beim Anblick der saftigen Wiesen und der ausgedehnten
Wilder die Rede. Seit ihrer Ankunft und bis heute gilt ihnen Uzunyayla als neue
Heimat. Oft war das Siedeln in Anatolien jedoch mit Schwierigkeiten verbunden,
und die Tscherkessen erlebten manche Widerwirtigkeiten. In Carsamba hatten sie
zwar keine Probleme damit, die Felder vom kizilot zu befreien und fur den Anbau
zuzurichten, an anderen Orten hingegen ging es nicht so leicht. Zum Beispiel war
den Tscherkessen von Sultan Aziz, dem Sohn der tscherkessischen Pertevniyal, das
Dorf Pinarbasi bei Kayseri, mit damaligem Namen Aziziye, zugewiesen worden.
Bald kam es jedoch mit den dort seit langem ansissigen Avsar-Turkmenen zu be-
waffneten Auseinandersetzungen. Diese Streitigkeiten eskalierten dermaflen, dass
sich die Regierung in Istanbul gezwungen sah, die Siedlungsbereiche beider
Gruppen durch genaue Grenzziehungen zu regeln. Uzunyayla ist einer der Orte,
an denen sich die tscherkessischen Traditionen ohne grofle Verinderungen hiel-
ten. Hier liefen sich die Kabartey in den 1860er Jahren als Gruppe nieder, und
hier leben sie bis heute gemeinsam. Daher ist hier das aus den Gegenden von
Kayseri, Sivas und Maras bekannte Problem des Substanzverlustes tscherkessischer
Kultur, also der sinkende Einfluss der khabze, der Verzicht auf traditionelle Hoch-
zeiten und Bestattungsfeiern, das Verschwinden der Volksrite und der Verlust der
Sprache kaum anzutreffen. Die tscherkessische Identitit hat sich hier nicht assimi-
lieren lassen und ist seit Jahren untibersehbar prisent. Es kommt sogar so weit,
dass gewisse Brauche, die gerade noch am Leben sind, von neuem aktiviert wer-
den. Uzunyayla war sowohl zur Zeit der Osmanen als auch der Republik Pferde-
lieferant der berittenen Truppen des Heeres. Erst in den letzten Jahren begann
dieser Brauch in Vergessenheit zu geraten. Aber vor wenigen Jahren setzten sich
Angehorige der Erciyes-Universitit in Kayseri mit entsprechend interessierten
Stellen im Nordkaukasus in Verbindung; sie planen, die Aufzucht tscherkessischer
Pferde in der Region wieder aufzunehmen.

Mein Weg fithrt spiter an Orte wie Goksun, Marag, Hatay und Reyhanli. An
jedem Etappenziel erwarten mich neue Schitze, Freundschaften und Reichtiimer.
Die Weiler Mahmutbey, Mehmetbey und Tahirbey bei Goksun sind die duflersten
sidlichen Ableger Uzunyaylas, drei unauffillige Abzek-Dorfer. Der Abwanderung
wegen liegen die fruchtbaren Felder brach. Die Autos auf der Strafle zwischen
Kayseri und Maras storen die Stille Uber der Ebene, das Plitschern des Baches er-
zdhlt den verbliebenen Alten Geschichten vom einst lebhaften Betrieb in den
Dorfern. Ein paar Passanten auf dem Weg in die Forellenrestaurants unter freiem
Himmel, eine Spezialitit der Gegend, hinterlassen die Spuren ihrer Gerdusche
tber den Feldern.

Hatay ist die erste bekannte Stadt der Geschichte. Errichtet am Weg zwischen
den fruchtbaren Feldern Anatoliens, der Wiege der Zivilisation, und Babel.
Kaum haben wir den engen, anstrengenden Pass bei Belen iiberwunden, offnet
sich die endlose Amik-Ebene vor uns, fruchtbares Land, das sich bis nach
Reyhanli erstreckt. Ein Teil der Tscherkessen von Reyhanli ist verwandt mit de-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 AYHAN KAYA

nen in Syrien, Jordanien und Israel. Ein grofler Teil der Tscherkessen von
Reyhanl: ist nach dem sogenannten 93er Krieg von 1877 mit Russland von der
osmanischen Verwaltung hierher angesiedelt worden. Allerdings fihlen sie sich
im Vergleich zu ihren an anderen Orten der Tiirkei niedergelassenen Verwandten
recht allein gelassen, denn sie haben weder mit ihren syrischen Verwandten wirk-
lichen Kontakt, noch, der groflen Entfernung wegen, mit denen von Goksun und
Uzunyayla. Deswegen wandem sie in grofler Zahl aus der Region in andere Stid-
te ab. Zudem ist ein wesentlicher Teil der Tscherkessen von Reyhanli doniisci,
Riickkehrer, also Personen, die definitiv in die Heimat zuriickkehren méchten. Es
heifit in der Gegend, dass bis zum heutigen Tag 25 Personen zuriickgewandert
seien. Diese Zahl ist im Vergleich zu anderen Regionen hoch. Die in den 1930er
und 1940er Jahren zur Zeit des CHP-Einparteienregimes vor allem gegen die
arabischstimmige Bevolkerung gefithrte Kampagne ,,Sprich Turkisch, Biirger” hat
die Einwohner von Reyhanli negativ beeinflusst. Obwohl auch die Tscherkessen
in ihren Bemiithungen, die Muttersprache zu bewahren, diesen Druck zu spiiren
bekamen, haben sie sich mit Erfolg gegen die Assimilation an die arabische
Mehrheitskultur gewehrt.

Meine Reise endet am Stacheldraht an der syrischen Grenze. Zwar habe ich
Orte wie Diizce, Adapazan, Balikesir, Canakkale und Istanbul mit keinem Wort
erwihnt. In dieser Arbeit bin ich lediglich dem Wasser gefolgt, das von Samsun
aus nach Siiden flieft und bis nach Reyhanli gelangt, und berichtete von meinen
Beobachtungen tiber das Leben der Tscherkessen, die auf dem Grenzstreifen zwi-
schen dem Osten und dem Westen der Tiirkei leben. Das war aber nur ein Teil
meiner Reise durch die tscherkessische Welt. Was ich auf dem Weg gehort, gese-
hen und erlebt habe, hat meiner eigenen Sinnwelt neuen Sinn beigeftigt. Die
Kinder und Enkel der Menschen, die von hinter dem Berg Kaf gekommen sind,
haben mir gezeigt, dass es auf dieser Welt immer noch Reichtiimer der anderen
Art gibt. Respekt, Gastfreundschaft und die Gabe, sich an den weltlichen Dingen
zu freuen, die ithnen das Leben schenkt, nehmen im tscherkessischen Bedeu-
tungsuniversum einen wichtigen Platz ein.

Ein anderes Element, das in dieses Universum zu der Zeit eingegangen ist, als
die Tscherkessen bereits in Anatolien lebten, sind die Strategien der politischen
Partizipation, die sie in sich wandelnden politischen Umgebungen entwickelt
haben. Die Spuren dieser Strategien konnen im kollektiven Gedichtnis der
Tscherkessen verfolgt werden.

Die tscherkessische Diaspora und thre Strategien
der politischen Partizipation: Institutionelle Lenkung

Wie weiter oben bereits angesprochen wurde, versuchen die Tscherkessen seit der
Vertreibung aus ihrer Heimat und fern von ihr, sich in der Diaspora eigene, neue
Heimatorte zu schaffen. Zahlreiche Faktoren haben dies, wenn auch weitgehend

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 201

auf symbolischer Ebene, ermoglicht. Dazu gehoren der Versuch, Orte zu finden,
die der zuriickgelassenen Heimat gleichen, sowie bis heute nicht aufgegebene
Traditionen: das Spiel der Akkordeon-Volksmusik; die Tanze zu Rhythmen, die
mit der Hand auf Holzbretter geschlagen werden; die zekes genannten nichtelan-
gen Gespriche unter Jugendlichen; der auch heute noch gepflegte Gesang der
Istanbulako, der wihrend der Vertreibung gesungenen Klagelieder; die gemeinsa-
men gesellschaftlichen Aktivititen von Minnern und Frauen; das Fehlen ge-
trennter Lebensbereiche von Minnern und Frauen;® die kaukasische Einrichtung
der thamate, was soviel wie idltere Menschen heifit, welche besondere Ehre Betag-
ten gegeniiber verlangt und ihnen die Leitung des Volksrates iibertrigt; weiter die
Bedeutung der Hygiene; die Trennung von offentlichem und privatem Raum
gemifd westlichem Verstindnis; die Institutionen des zwischenmenschlichen Re-
spekts sowie der sozialen Schande (haynape); und vielleicht das Wichtigste, die
Gastfreundschaft.

Ins soziale Leben der Turkei fand die tscherkessische Diaspora vor allem mit
den anziehenden Tscherkessinnen Eingang, die zur osmanischen Zeit in den Pa-
last gesandt wurden; zur Zeit des nationalen Befreiungskampfes dann mit dem
Anzavur-Aufstand in Biga und dem zur Zerschlagung dieses Aufstandes ausge-
sandten Ethem Bey, Vertreter der nationalen Befreiungsarmee. In den letzten
Jahren kamen Tscherkessen im Zusammenhang mit den Ereignissen in Abchasi-
en und Tschetschenien wiederholt auf die Tagesordnung. In neuester Zeit ldsst
sich indessen beobachten, dass vor allem in den Stidten die Diaspora in einen
neuen Prozess der Identititsbildung eingetreten ist. Heute, wo die Traditionen
neu belebt werden, wo die Zahl der Riickkehrer steigt, zunehmend ethnische
Vereine und Institutionen gegriindet werden, Sprachkurse organisiert, mehr und
mehr touristische Reisen in die Heimat angeboten werden und das Handelsvo-
lumen mit dem Kaukasus wichst, bilden sich die Identititen der Diaspora auf
einer anderen Ebene heraus, und es sind andere Faktoren, die den Entwurf dieser
sich ausbildenden Identititen beeinflussen. Dazu gehoren die nach der Auflo-
sung der Sowjetunion intensivierten politischen, wirtschaftlichen und kulturellen
Beziehungen zwischen dem Nordkaukasus und der Tiirkei, die politischen und
gesellschaftlichen Spannungen der letzten Jahre in Abchasien und Tschetscheni-
en, die in zahlreichen Weltgegenden aufgekommenen politisch-ethnischen Initia-
tiven und der zunehmend an Bedeutung gewinnende kulturalistische Diskurs,
zum Beispiel die privilegierte Behandlung von ethnischen und kulturellen Un-
terschieden. Weitere Faktoren sind die Aufforderung der EU an die Tiirkei mit
dem Beginn der konkreten Beitrittsverhandlungen, im Rahmen der Kopenhage-
ner Kriterien den ,ethnischen Minderheiten auf der Grundlage kultureller Diver-
sitat” Privilegien zuzuerkennen, sowie die Hinfithrung zu einer mehrstimmigen

3 Weitere Einzelheiten zur ka¢-gi¢ genannten Trennung der minnlichen von den weiblichen

Lebensbereichen siehe Ertem (2000).

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 AYHAN KAYA

Turkei im Rahmen des Demokratisierungsprozesses. Alle diese Faktoren forder-
ten die ethnisch-kulturelle Institutionalisierung innerhalb der tscherkessischen
Gemeinschaft und die Kontakte mit der Heimat.

Speziell zur Zeit der ideologischen Frontenbildung im Kalten Krieg waren die
Beziehungen zwischen der tscherkessischen Diaspora in der Turkei und dem
Nordkaukasus stark eingeschrinkt. Die antisowjetische Propaganda, in der Tirkei
weit verbreitet, bildete auch fiir die tscherkessische Diaspora einen stark antiso-
wjetischen Nihrboden. Zu dieser Zeit der eingegrenzten Kontakt- und Verkehrs-
moglichkeiten erreichten die Diaspora-Tscherkessen aus der Heimat bloff die von
sowjetischen Sendern aus dem Kaukasus in tscherkessischer Sprache ausgestrahl-
ten Nachrichten. Mit dem Beginn der Auflésung der Sowjetunion in den 1990er
Jahren verstirkten sich die Verbindungen des Nordkaukasus’ mit der Auflenwelt.
Heute gibt es nicht nur regelmiflige Fihrverbindungen zwischen den Hifen von
Trabzon und Samsun und den Hifen von Sotschi und Sochumi, sondern auch
regelmifige Flugverbindungen von Istanbul nach Maykop und Krasnodar. Diese
zunehmend intensiveren Bindungen zwischen Diaspora und Ursprungsland be-
schrinken sich aber nicht auf Kommunikation und Verkehr. Wie weiter oben er-
wihnt, sind sie auch in Bereichen wie Kultur, Erziehung und Handel festzustel-
len. Heute prisentieren sich Faktoren wie Zeit und Raum der in der Tirkei le-
benden tscherkessischen Diaspora anders als zur Zeit des Kalten Krieges. Der
Nordkaukasus ist nun nicht mehr wie bis noch vor Kurzem das Land, von dem
man sich im Zuge ideologischer Positionierungen abgrenzte und das nur als das
zuriickgelassene, ertriumte Vaterland Gestalt hatte; im Gegenteil ist es nun eine
reale Landschaft, in der man die einst zuriickgelassenen nahen Verwandten such-
te und wiederfand, ihnen von Zeit zu Zeit sogar Besuche abstattet, und mit der
man auch wirtschaftliche und kulturelle Bande kntipft.

Auf dem strukturellen und konjunkturellen Hintergrund, den ich hier in gro-
ben Ziigen skizziert habe, méchte ich mich nun kurz den alternativen partizipa-
tiven Strategien zuwenden, welche die Tscherkessen vor allem seit dem Beginn
der 1970er Jahre in dem Maf3 entwickelt haben, wie es thnen die tiirkischen insti-
tutionellen Vorgaben gestatteten. Ich stiitze mich bei dieser Darstellung auf die
Theorie der institutionellen Lenkung des englischen Forschers Patrick R. Ireland.
Bei der Untersuchung der politischen Partizipationsstrategien von Migranten im
Exil kommt nach Ireland der rechtlichen und politischen Struktur des Aufnah-
melandes eine besondere Bedeutung zu. Er stellte fest, dass manche Migranten-
gruppen als Folge des gegen sie gerichteten systematischen institutionellen Des-
interesses, ja der Ausschlussmechanismen des Aufnahmelandes, kein Interesse an
einer politischen Beteiligung haben (Ireland 1994 und 2000). Um die Partizipati-
onsstrategien von Migranten zu verstehen, so Ireland, muss man weitergehen als
die bis heute oft angewendeten, von den Begriffen Klasse und Ethnizitit ausge-
henden Theorien. Als Alternative dazu schligt er die Herangehensweise der von
thm so genannten Theorie der institutionellen Lenkung (institutional channeling

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 203

theory) vor. Dieser Theorie entsprechend zeigen ethnische Minderheiten die Ten-
denz, bei der Entwicklung politischer Patizipationsstrategien, sozusagen als Ant-
wort auf die Beschaffenheit der umliegenden Struktur, die Ethnizitit als primares
Instrument einzusetzen. Hinter dieser Tendenz verbergen sich in erster Linie die
den Minderheiten gegeniiber angewandten rechtlichen und politischen Bestim-
mungen durch die ,Gastgeber”. Wenn beispielsweise die von der zentralen politi-
schen Macht angewendete Ideologie der Plurikulturalitit die vorherrschende
Meinung ist, so werden die ethnischen Gruppen mit grofler Wahrscheinlichkeit
den Weg der Institutionalisierung unter Berufung auf einen ethnischen und kul-
turellen Diskurs einschlagen. Um von den Mitteln profitieren zu kdnnen, welche
die Regierung fiir sie im Rahmen plurikultureller Projekte bereitstellt, gehen sie
mit dieser Regierung eine klientelistische Beziehung ein. Bezieht man diese theo-
retischen Vorgaben nun auf die tscherkessische Gemeinde in der Tirkei, so wird
deutlich, warum diese bis heute prioritir eine ethnische Institutionalisierung ein-
setzt. Der erwihnten Theorie gemif§ scheint es unvermeidlich, dass sie in einem
rechtlichen System, welches ethnische Minderheiten von einer politischen Betei-
ligung fernhilt und sie ausschliefit, eine ethnische Institutionalisierung gegen in-
nen anstreben. Diese Herangehensweise erlaubt uns auch festzustellen, dass Di-
aspora-Tscherkessen in unterschiedlichen Lindern zu unterschiedlichen politi-
schen Partizipationsstrategien tendieren. So organisieren sie sich in Jordanien, wo
Stammesstrukturen die politische Ordnung bestimmen, ebenfalls stammesmifig,
wie aus den Arbeiten des Anthropologen Seteney Shami hervorgeht. Der 1980
gegriindete tscherkessisch-tschetschenische Stammesrat ist wie andere Stammesra-
te von der Regierung anerkannt worden und erhielt das Recht zugesprochen, bei
der Verteilung der Ressourcen des Landes seine Mitglieder angemessen zu vertre-
ten (Shami 1998).

In der Turkei hingegen, wo sich seit den ersten Jahren der Umsetzung des Na-
tionalstaat-Projektes auch der Diskurs eines formellen Mehrheitsnationalismus
verbreitete, zogen es die Tscherkessen vor, sich fiir dieses nationale Homogenisie-
rungsprojekt ebenfalls zu engagieren, um ihre Existenz nicht zu gefihrden. Da-
her achteten sie sorgfiltig darauf, im offentlichen Raum ihre ethnische Identitit
nicht zur Schau zu stellen. Spiter, mit dem Wandel der politischen Struktur wih-
rend der ideologischen Polarisierung der 1970er Jahre, haben sie sich ebenfalls
engagiert, und zwar auf der Achse der Revolutiondre und der Riickkehrer. In bei-
den Lagern waren die Linken in der Mehrheit. Die Revolutionire fithrten den
Diskurs einer Anerkennung der Rechte des tscherkessischen Volkes in einer fode-
rativen Struktur, welche nach einer sozialistischen Revolution in der Tirkei sel-
ber entstehen wiirde. Demgegeniiber betonten die Riickkehrer, dass ihre Verant-
wortung vorrangig in der Heimat, also im Kaukasus liege, und vertraten die For-
derung nach einer Riickkehr. Obwohl sich auch die Riickkehrer als der Linken
zugehorig bezeichneten, kann man sie doch der Richtung der tscherkessischen
Nationalisten zuordnen; nach 1989 verwirklichte eine Gruppe tatsichlich die

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 AYHAN KAYA

Riickkehr in die Heimat. Mit dem Putsch von 1980 senkte sich vorerst Stille éiber
die tscherkessischen Organisationen. Spiter in den 1980er Jahren, die unter dem
Einfluss der Verfassung von 1982 mit ihrem metaphysischen und theologischen
Grundton und der Herausbildung des Begriffs der tirkisch-islamischen Synthese
standen, fuhren die Tscherkessen fort, sich in zwei unterschiedlichen Richtungen
zu organisieren. Eine dieser Richtungen vertraten diejenigen, die in Uberein-
stimmung mit der herrschenden Ideologie eine Identitit der ,tiirkischen Tscher-
kessen“ postulierten und der turkisch-islamischen Synthese nahestanden. Ande-
rerseits traten Gruppen auf, welche gegen diesen tiirkischen Nationalismus ihr
Tscherkessentum ins Feld fiithrten. Beide Lager erlebten in den 1990er Jahren zu-
sdtzlich sowohl eine Popularisierung als auch eine Intensivierung ihrer Aktivit-
ten in der Form von Vereinen und Stiftungen. Auf der anderen Seite begann die
tscherkessische Diaspora mit der Verbreitung der ethnischen Politik in den
1990er Jahren eine Partizipationsstrategie auf der Grundlage eines Minderheiten-
diskurses zu entwickeln. Man kann annehmen, dass dieser Minderheitendiskurs
innerhalb der Diaspora zu Beginn der 2000er Jahre unter dem Einfluss der globa-
lisierenden ethnischen Politik der Zeit einem raschen Verinderungsprozess un-
terworfen wurde (Kaya 2004). Insbesondere in den letzten paar Jahren zeigte
sich, dass ethnische Gruppen innerhalb der Europiischen Union gern die supra-
nationalen Mechanismen in Anspruch nehmen, welche ihnen die EU zur Verfu-
gung stellt, um sich vor der oft erdriickenden Hegemonie der Nationalstaaten zu
schiitzen. Neben authochtonen Volkern wie Basken, Korsen und Katalanen zei-
gen nun auch die Tscherkessen in der Tiirkei diese Tendenz. In der gemeinsamen
Beitrittserklirung, die im Hinblick auf die turkische EU-Vollmitgliedschaft paral-
lel zu den tiirkischen Anstrengungen der letzten Zeit publiziert wurde, vermeidet
die EU-Kommission die Verwendung des Begriffs Minderheiten sorgfiltig. Dies
wird verstindlich, wenn man einen Blick auf die strukturellen Probleme inner-
halb der Union selber wirft, hingt aber auch vom strukturellen und konjunktu-
rellen Zustand der Tirkei ab. Bis vor Kurzem verwendeten die europiischen
Lindern den Terminus Minderheiten ohne Scheu; weder aus ihrer eigenen noch
aus der Sicht der Aulenwelt schien dies problematisch. Angesichts des Risikos,
die Harmonie in der Union zu gefihrden, haben sie jedoch angefangen, statt von
sMinderheiten® mit dem aus ihrer Sicht flexibleren Begriff von ,kulturellem Plu-
ralismus® zu sprechen. Dieser diskursiven Wende schlieffen sich nun auch kultu-
relle Gruppierungen teilweise an und wenden sich vom Begriff Minderheiten ab;
dies dann, wenn sie auf einer supranationalen Ebene um ihre Rechte kimpfen.
Die tscherkessischen Vereine und Stiftungen in der Turkei bewegen sich in die
gleiche Richtung. So zeigen etwa Gruppen wie die Demokratische Tscherkessi-
sche Plattform (Demokratik Cerkez Platformu) oder der Verein Kaf (Kaf-Der) diese
Tendenz, wie ich gleich noch genauer ausfithren werde

Mit der Annidherung an die EU vertieft sich der Demokratisierungsprozess,
und zwar sowohl durch innere als auch duflere Faktoren. Mafigeblich greift er

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 205

auch ein in die Neudefinition der Beziehungen zwischen den ethnischen, kultu-
rellen und religiosen Minderheiten und dem Staat. Nahezu seit den Griindungs-
jahren der Republik sieht der Staat alle Arten von Forderungen der Minderheiten
als eine Bedrohung der nationalen Sicherheit. Staatliche Institutionen sind aber
neuerdings bereit, solche Forderungen als Wunsch nach Festigung von Gleichheit
und Gerechtigkeit zu interpretieren, wie dies auch in den Harmonisierungspake-
ten suggeriert wird. Diese neue Haltung kommt zeitgleich mit der Zulassung von
Presse- und anderen Medienerzeugnissen in den nichttiirkischen Muttersprachen
des Landes sowie qualitativen rechtlichen Verbesserungen fiir die Minderheiten-
stiftungen zur Anwendung. Es macht Sinn, alle diese Neuerungen als Ausdruck
der Fortschritte im tiirkischen Demokratisierungsprozess zu lesen. Mit den trans-
nationalen politischen, sozialen, kulturellen und wirtschaftlichen Beziehungen,
uber welche die tscherkessische Diaspora heute verfligt, ist sie in gewissem Maf3
zu einer Art Briicke zwischen dem Nordkaukasus (der Russischen Foderation),
Jordanien, Israel und Syrien einerseits und der Tirkei andererseits geworden. Mit
den NGOs, die sie im Inland gegriindet hat, versucht sie zudem, auf die Innen-
und die Auflenpolitik des Landes zu ihrem eigenen Vorteil Einfluss zu nehmen.
Besonders in den Stidten haben solche Organisationsformen in den letzten Jah-
ren zugenommen; sie gaben auch Anstof§ zu wichtigen sozialen, politischen und
kulturellen Verinderungen innerhalb der tscherkessischen Diaspora. Mit ihren
Buch- und Zeitschriftenpublikationen, mit ihren umfassenden Webseiten, mit
kulturellen Veranstaltungen, Vortrigen, Ausstellungen, Ausfligen und Festen
funktionieren sie einerseits wie die von Diane Crane (1972) unsichtbare College
(tnvisible college) genannten informellen Bildungsinstitutionen, andererseits ma-
chen sie es moglich, dass die von Appadurai (1997) mit Bezug auf Max Weber
Gemeinschaft der Gefithle (community of sentiments) genannten Gruppen entste-
hen kdnnen. Massenmedien wie Videofilme, Fernsehen, Zeitschriften und Inter-
net waren am Prozess der Verbreitung tscherkessischer Diaspora-Identitit in den
letzten Jahren in der Tirkei stark beteiligt (Kaya 2004, 2005).

Schluss

Der Zweck dieser Arbeit war es, gemeinsame Elemente bei der Herausbildung ei-
ner Diaspora-Identitit der in der Turkei lebenden Tscherkessen herauszustellen;
daran zu erinnern, dass die in der Diaspora entstandenen ethnokulturellen und
religidsen Identititen sich nicht mit den aus der Heimat mitgebrachten und un-
verdndert weitergetragenen, an die Wurzeln gebundenen Traditionen decken; im
Gegenteil zu behaupten, dass diese Identititen an Ort, Zeit, Umweltbedingungen
und Typen sozialer Beeinflussung gebundene und in dieser Eigenschaft realisierte
Entwiirfe sind. Der Grund dafir, dass an die Wurzeln gebundene Formen iiber-
haupt zu Tage treten, liegt nicht wie behauptet daran, dass die Gruppen der Dias-
pora konservativ, traditions- und herkunftsbetont sind. Vielmehr sind diese wur-

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 AYHAN KAYA

zelgebundenen Institutionen als Symptome zu verstehen und als Resultate einer
ganzen Reihe von unterschiedlichen Prozessen. Introvertierte Organisationsfor-
men liegen im Wesen der tscherkessischen Diaspora in der Tiirkei, wie sie bei-
spielsweise auch im Wesen der tiirkischen Diaspora in Deutschland liegen. Man
kann sie als Reaktion in Form politischer Opposition oder auch als Uberlebens-
kampf einer sich ausgeschlossen fithlenden Gruppe definieren: ausgeschlossen
von der herrschenden Mehrheitsgesellschaft, der politischen Struktur, der 6kono-
mischen Prozesse, der rechtlichen Struktur und der kulturellen Diskurse. Deshalb
dirfen die Institutionen der Diaspora nicht nur als auf ihre eigenen Bereiche be-
grenzte kulturelle und ethnische Bildungen verstanden werden, sondern im Ge-
genteil als ausgesprochen politische Bildungen, ja als Formen der Opposition. In
dem Maf, in dem sie uiber solche Institutionen verfiigen, widerlegen sowohl die
konservativen als auch die modernen Diaspora-Gruppen die aufklirerische These,
wonach Kultur dem privaten, Politik aber dem 6ffentlichen Bereich angehort. Mit
anderen Worten zeigen uns die Gruppen der Diaspora, wie Kultur als ein in ho-
hem Maf politisches Instrument im Prozess der Eroberung des offentlichen
Raumes eingesetzt werden kann. Wie weiter oben bereits angesprochen, organisie-
ren sich die aktuellen Identititen der Diaspora, seien sie traditionell, seien sie
modern, einer universellen und einer partiellen Achse entlang. Unter Zuhilfe-
nahme der Instrumente der Globalisierung riicken die Mitglieder der Diaspora
zusammen. Einerseits kommen sie so der Heimat und den anderen Gruppen der
Diaspora niher, andererseits werden sie damit auch zu Subjekten der Globalisie-
rung. So iiberhdhen sie ihre universelle Dimension; je starrer die strukturellen
Ausschlussmechanismen der politischen, sozialen, konomischen und rechtlichen
Formationen wirken, innerhalb derer sich diese Gruppen bewegen, desto stirker
tendieren sie dazu, ihre kulturellen, ethnischen und diasporischen Identititen
nach ihren Wurzeln auszurichten und sie zu tiberhohen. Dass solche sich ausge-
schlossen fithlende Gruppen hiufig einen kulturellen und ethnischen Diskurs
pflegen und diesen idealisieren, ist damit zu erkliren, dass ihnen der Zugang zu
legalen politischen Organisationsformen wie Parlamente, politische Parteien und
gewerkschaftliche Organisationen verwehrt ist. Die Mehrheitsgesellschaft und die
politische Struktur bestimmen letztlich die Stirke zentrifugaler Krifte kultureller
oder ethnischer Art innerhalb eines Nationalstaates; mit Ausschlussmechanismen
diesen Gruppen gegeniiber bereiten sie selber den Boden dafir vor. Wenn nun
ein Nationalstaat mit auftretenden Schwierigkeiten nicht zu Rande kommt,
spricht man von einer Legitimationskrise. Um nicht in eine solche Krise zu gera-
ten, muss der Staat unter Zuhilfenahme gewisser ideologischer Instrumente Wege
suchen, wie Institutionen, die zu einer zentrifugalen Kraft zu werden drohen,
dem politischen Zentrum zuriickzugewinnen seien. Dies kann selbstverstindlich
nicht mit Druckmafinahmen geschehen, sondern mit einem demokratischen, auf
den Willen der Bevolkerung gestiitzten Instrumentarium.

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 207

Die tscherkessische Diaspora ist ein Beispiel fiir eine unter Zwang aus der
Heimat vertriebene, vorkapitalistische, traditionelle Diaspora. Jedoch haben die
Prozesse der Globalisierung Gesellschaften schnell in ihren Einflussbereich gezo-
gen und sowohl die Kommunikations- und Verkehrsmittel als auch die Paradig-
men von Zeit und Raum ginzlich verindert; dadurch es ist moglich geworden,
yhier” (zum Beispiel in der Diaspora) physisch anwesend zu sein und gleichzeitig
»dort® (zum Beispiel in der Heimat) symbolisch zu leben oder mit dem ,Dort®
ein Netz schneller Verbindungen zu kntpfen. Mit anderen Worten ist es mit
dem Auftreten transnationaler Bereiche plotzlich moglich, auf beiden Ufern des
Flusses zur gleichen Zeit anwesend zu sein. Diese transnationale Realitit begann
die politischen Partizipationsstrategien der tiirkisch-tscherkessischen Diaspora
weitgehend zu formatieren. Daraus lisst sich folgern, dass die Tscherkessen im
Lauf der Geschichte, wie sich dies auch an Beispielen von anderen Diaspora-
gruppen zeigen lisst (Kaya, 2000), in dem Land, in dem sie leben, sei dies nun
die Turkei, Syrien, Jordanien oder Israel, in dem Maf! politische Partizipations-
strategien entwickelt haben, wie sie von der herrschenden politischen und recht-
lichen Struktur beeinflusst wurden. Dementsprechend kénnen diese politischen
Partizipationsstrategien revolutionir sein, sie konnen sich auch an der Riickkehr
in die Heimat ortientieren, sie konnen sich nach der turkisch-islamischen Syn-
these ausrichten, sich aus der Ideologie der Minderheiten speisen, die Diaspora
betonen oder aber die Nihe der Verfechter des Europabeitrittes suchen. Mit an-
deren Worten stehen die politischen Partizipationsstrategien in engem Zusam-
menhang mit der herrschenden Ideologie einer Epoche.

Dank

Mein Dank gilt der Tirkischen Akademie der Wissenschaften (Ziirkiye Bilimler
Akademisi TUBA) fiir den Beitrag, den sie an meine Untersuchung geleistet hat.
Ebenso danke ich den leitenden Mitgliedern der Demokratischen tscherkessi-
schen Plattform (Demokratik Cerkez Platformu) und des Vereins Kaf (Kaf-Der) fur
ithre unermidliche Unterstitzung wihrend meiner Forschungsarbeit tiber die
tscherkessische Diaspora.

(Aus dem Tiirkischen von Hanna Rutishauser)

Bibliographie

Andrews, P. A. 1992. Tiirkiye’de Etnik Gruplar. Istanbul: Ant Tumzamanlar
Yayincilik.

Appadurai, A. 1997. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Min-
nesota: University of Minnesota Press.

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 AYHAN KAYA

Avagyan, A. 2004. Osmanls Imparatorlugu ve Kemalist Tiirkiye'nin Devlet-Iktidar Sis-
teminde Cerkesler. Istanbul: Belge.

Aydemir, 1. 1988. Kuzey Kafkasyalilarin Gog Taribi. Ankara.

Berkok, 1. 1958. Taribte Kafkasya. Istanbul: Istanbul Matbaast.

Clifford, J. 1994. Diasporas. Cultural Anthropology (9/3): 302-38.

Crane, D. 1972. Invisible Colleges. Chicago: University of Chicago Press.

Diindar, F. 2001. [ttibat Terakki’nin Miislimanlar: Iskan Politikasi. Istanbul: Ilet-
isim.

Ertem, G. 2000. Dancing to Modernity: Cultural Politics of Cherkess Nationhood in the
Heartland of Turkey. Austin: The University of Texas at Austin (unverdf-
fentlichte Doktorarbeit).

Gilroy, P. 1994. Diaspora. Paragraph (17/3): 207-11.

Gokge, C. 1979. Kafkasya ve Osmanh Imparatorlugu’nun Kafkasya Siyaseti. Istanbul:
Samil Vakfi Yayinlari.

Ireland, P. R. 1994. The Policy Challenge of Ethnic Diversity: Immigrant Politics in
France and Switzerland. Cambridge: Harvard University Press.

Ireland, P. R. 2000. Reaping What they Sow: Institutions and Immigrant Political
Participation in Western Europe. In R. Koopmans und P. Statham (Hg.) Chal-
lenging Immigration and Ethnic Relations Politics. Oxford: Oxford University
Press: 233-282.

Jaimoukha, A. 2001. The Circassians. Surrey: Curzon Press.

Karpat, K. 1985. Ottoman Population 1830-1914: Demographic and Social Character-
istics. Madison: The University of Wisconsin Press.

Kaya, A. 2000. Berlin’deki Kiiciik Istanbul: Diasporada Kimligin Olusumu. Istanbul:
Biike.

Kaya, A. 2004. Political Participation Strategies of the Circassian Diaspora in
Turkey. Mediterranean Politics (9/2): 221-239.

Kaya, A. 2005. Cultural Reification in Circassian Diaspora: Stereotypes, Preju-
dices and Ethnic Relations. Journal of Ethnic and Migration Studies (31/1): 129-
149.

Mauss, M. 1990. The Gifi: The Form and Reason for Exchange in Archaic Societies.
London: Norton.

Safran, W. 1991. Diasporas in Modern Societies: Myths of Homeland and Re-
turn, Diaspora (1/1): 83-99.

Saydam, A. 1997. Kirim ve Kafkas Gigleri 1856-1876. Ankara: Turk Tarih Kurumu.

Shami, S. 1998. Circassian Encounters: The Self as Other and the Production of
the Homeland in the North Caucasus. Development and Change (29/4): 617-46.

https://dol.ora/10.5771/8783956508857-187 - am 22.01.2026, 06:41:1;



https://doi.org/10.5771/9783956506857-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

