Hegel und der Sozialismus

Eine dritte Stromung des politischen Hegelianismus

Axel Honneth

Abstract: In dem Beitrag wird die These vertreten, dass die traditionelle Vorstellung einer Auf-
spaltung der Hegelschen Schiilerschaft in zwei entgegengesetzte Fraktionen, einer konservativ
orientierten und einer revolutionér gesinnten, falsch und irrefithrend ist; eine solche Zweiteilung
verschleiert, dass es neben diesen beiden Strémungen auch eine mittlere, ebenso wirkmiéchtige
Traditionslinie gegeben hat, in der das politische Denken Hegels in Richtung eines nicht revolu-
tionar, sondern reformistisch verstandenen Sozialismus fortentwickelt wurde. Die These einer
sozialistischen Tradierung Hegels wird an den drei Stationen des politischen Denkens von Eduard
Gans, der politischen Philosophie des britischen Idealismus und der Soziologie von Emile Durk-
heim umrissen.

Keywords: Hegel, Frithsozialismus, Korporationen, Markt, Durkheim, Eduard Gans, britischer
Idealismus

Das intellektuelle Fortwirken der politischen Philosophie Hegels im 19.
Jahrhundert wird gewdhnlicherweise so beschrieben, dass sich seine An-
hinger und Schiiler in zwei Gruppen mit hochst entgegengesetzten politi-
schen Gesinnungen und Zielen aufgespaltet haben: Die hegelsche Rechte,
so lautet dieses herkommliche Erzdhlmuster, setzte dessen politisches Den-
ken im restaurativen Sinn einer Beschworung von staatlicher Autoritat und
notwendiger Traditionsbindung fort, die hegelsche Linke hingegen nahm
seine dialektische Methode zur Vorlage, um die Notwendigkeit einer revo-
lutiondren Umwélzung der bestehenden Verhiltnisse zu demonstrieren.!
Beide Parteien, die Anhdnger von Karl Rosenkranz und Johann Eduard
Erdmann auf der einen, die Gruppe um Bruno Bauer und Karl Marx
auf der anderen Seite, waren dieser Darstellung zufolge in der Lage, im
Werk von Hegel gentigend Anhaltspunkte zu finden, um ihre jeweiligen
Absichten mit Verweis auf das geschriebene Wort rechtfertigen zu konnen:
Hegel schien einerseits in seiner Rechtsphilosophie einem starken, autorité-
ren Staat das Wort geredet zu haben und hatte doch auch gleichzeitig in

1 Vgl. etwa: Liibbe (1963); Lowith (1978). Die heute {ibliche Unterscheidung zwischen
revolutiondr gesinnten Junghegelianern und konservativ gestimmten Althegelianern
geht, wie Lowith berichtet, auf den Philosophen und evangelischen Theologen David
Friedrich Strauf3 zuriick, der sie schon 1837 verwendet hat (vgl. ebd., 65).

171

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

seiner Dialektik den Gedanken einer erforderlichen Uberwindung aller
in sich zerrissenen, nicht-versdhnten Verhéltnisse nahegelegt. Dieses Bild
einer Aufspaltung der hegelschen Schiilerschaft in zwei entgegengesetzte
Fraktionen, einer konservativ orientierten und einer revolutionér gesinn-
ten, ist nach meiner Auffassung falsch und irrefithrend; es gibt nicht zu
erkennen, dass es neben diesen beiden Stromungen auch eine mittlere,
ebenso wirkmachtige Traditionslinie gegeben hat, in der das politische
Denken Hegels in Richtung eines nicht revolutionér, sondern reformistisch
verstandenen Sozialismus fortentwickelt wurde.

Im Folgenden will ich versuchen, die Behauptung einer solchen dritten,
mittleren Schule der Beerbung des politisch-philosophischen Vermiachtnis-
ses Hegels unter Beweis zu stellen. Dabei begegnet einem allerdings sofort
eine Schwierigkeit, die sich bei den beiden anderen, herkémmlicherweise
unterschiedenen Gruppierungen nicht im gleichen Mafle ergibt. Wihrend
sich diese ndmlich im engen Kontakt miteinander und daher gewisserma-
Ben in kooperativer Manier darangemacht haben, das aus ihrer Sicht Be-
wahrenswerte an Hegels politischer Philosophie in die Gegenwart und Zu-
kunft hiniiberzuretten, gilt dies fiir die dritte Stromung gerade nicht, weil
deren Vertreter weder genauere Kenntnis voneinander besaflen noch auch
nur dhnliche Hintergrundannahmen teilten; es handelt sich daher nicht
im eigentlichen Sinne des Wortes um eine Schule von Gleichgesinnten
oder eine theoretisch geeinte Gruppe, sondern eher um ein weitverzweigtes
Netzwerk von an unterschiedlichen Orten titigen Sozialwissenschaftlern
und Philosophen, bei denen sich erst im Riickblick aus einem Abstand
von inzwischen mehr als einhundert Jahren feststellen ldsst, dass sie ge-
meinsam das Ansinnen teilten, der hegelschen Rechten und Linken die
Alternative eines liberaldemokratischen Sozialismus entgegenzusetzen. Das
heif3t umgekehrt freilich auch, dass der Einfluss Hegels auf das politisch-
philosophische Denken im 19. Jahrhundert heute nur dann angemessen
zu untersuchen ist, wenn man eine Perspektive wihlt, die weit genug ist,
um auch in zundchst disparat erscheinenden Theorieansdtzen noch das
Strickmuster ein und derselben Ankniipfung an dessen Ideen und Konzep-
te zu entdecken; wir kdnnen nur wissen, was an zukiinftigen Entwicklungs-
moglichkeiten in der hegelschen Rechtsphilosophie steckte, wenn wir uns
vor Augen fithren, dass deren Uberlegungen und Anregungen auch von
Denkern weiterentwickelt wurden, die zunéchst einmal nur wenig theoreti-
sche Gemeinsambkeiten iiber den blofien Riickbezug auf die Schriften des
deutschen Idealisten hinaus teilten. Hat man eine solche Erweiterung des
Blickwinkels aber erst einmal vorgenommen, so ist es nicht allzu schwer, in

172

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

den Bemiihungen verschiedener, an diversen Orten operierender Autoren
das gemeinsame Ansinnen zu erkennen, das hegelsche Vermichtnis fiir das
Projekt eines reformistisch verstandenen Sozialismus fruchtbar zu machen.

Ich will meinen Versuch, eine solche neue Sicht auf das politisch-philo-
sophische Erbe Hegels zu werfen, mit einem Autor beginnen, der Hegel
noch sehr nahestand und gleichwohl weder dem konservativen noch dem
revolutiondren Fliigel seiner Schiilerschaft angehorte, sondern ganz eigene
Wege in der Beerbung seines Lehrers einschlug, ndmlich den Rechtsphilo-
sophen Eduard Gans (I). Nachdem ich an dessen Arbeiten kurz dargelegt
habe, inwiefern sie Hegels politische Philosophie mit Bestrebungen des
franzésischen Frithsozialismus in Verbindung zu bringen versuchten, will
ich im néchsten Schritt meines Beitrags die politische Philosophie der briti-
schen Idealisten streifen; auch in den Schriften von Autoren wie Bernard
Bosanquet, Thomas Hill Green und Francis Herbert Bradley finden sich
Bestrebungen, so soll gezeigt werden, das politische Erbe Hegels in Rich-
tung eines liberaldemokratischen Sozialismus weiterzuentwickeln (II). Die
letzte Station, die ich aufsuchen werde, um meine Behauptung einer dritten
Traditionslinie in der Beerbung der politischen Philosophie Hegels zu stiit-
zen, wird das Werk des franzosischen Soziologen Emile Durkheim bilden;
auch wenn sich dessen reife Gesellschaftstheorie nur sehr indirekt hegel-
schen Einfliissen verdankt, kann sie doch als ein zentrales Glied in der Ket-
te der Bemithungen gelten, ein dem Sozialismus nahestehendes Programm
auf der Grundlage des Gesellschaftsmodells des deutschen Philosophen zu
umreiflen (III). Wie sich zeigen wird, sind es ganz verschiedene Elemente
in der hegelschen Sozial- und Rechtsphilosophie, an die bei den jeweiligen
Autoren angekniipft wurde, um die eigenen sozialdemokratischen oder
sozialistischen Ideen zu begriinden; erst in der systematisierenden Zusam-
menschau aller dieser drei Ansatze wird sich daher offenbaren, worin die
Grundannahmen und Eckpunkte einer sozialistischen Weiterentwicklung
der politischen Philosophie Hegels bestehen (IV).

Es gab in den Jahrzehnten nach dem Tod Hegels nicht wenige unter seinen
Anhidngern in Deutschland, die mit der sich abzeichnenden Aufspaltung
seiner Schule in einen reaktiondren und einen revolutionédren Fliigel nicht
gliicklich waren; in diesen Kreisen sah man als das politische Vermachtnis
Hegels weder die Empfehlung zur Anpassung an den preuflischen Staat

173

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

an noch das dialektische Programm, den sozialen Wandel generell nach
dem Muster einer revolutioniren Uberwindung der sozial gegebenen Ver-
hdltnisse zu denken; stattdessen setzte man hier, an vorderster Stelle bei
Lorenz von Stein, auf eine allméhliche Verwirklichung der Rechte aller
Biirger auf soziale Teilhabe durch die schrittweise Etablierung eines rudi-
mentdren Sozialstaates.? Fiir Eduard Gans, dem direkten Schiiler Hegels
und Herausgeber der bis heute maf3geblichen Ausgabe seiner Rechtsphilo-
sophie, war diese am hegelschen Rechtsbegriff geschulte Losung der gesell-
schaftlichen Herausforderungen aber nicht weitreichend genug; er betrach-
tete als das Schliisselproblem seiner Zeit namlich nicht die mangelnde
Verwirklichung der Grundrechte im politischen Raum, sondern die ihrem
normativen Versprechen diametral entgegenstehende Lage der arbeitenden
Klassen im 6konomischen Raum, die von Armut, Verelendung und Recht-
losigkeit gepriagt war — womit er das Schicksal des von seinem Lehrer
nur stiefmiitterlich behandelten ,,Pébels” in das Zentrum seines politischen
Denkens riickte und schon in den 1830er-Jahren hellsichtig vorwegnahm,
was alsbald von den herrschenden Eliten mit Angst und Sorge als ,,soziale
Frage“ verhandelt werden sollte.> Von Haus aus Rechtswissenschaftler und
der Gesinnung nach iiberzeugter Européer, begann Eduard Gans noch zu
Lebzeiten Hegels nach der Mdglichkeit von wirtschaftlichen Institutionen
Ausschau zu halten, mit deren Hilfe die immer gréfler werdende Spaltung
der Gesellschaft in eine kleine Klasse von Produktionsmitteleigentiimern
und eine wachsende Klasse von besitzlosen Lohnabhingigen innerhalb
der dkonomischen Sphire selbst iiberwunden werden konnte; es war im
Kontext dieser Suchbewegungen, dass sein Blick auf das von ihm geliebte
und mehrfach besuchte Paris fiel, wo sich gerade mit den Saint-Simonisten
eine soziale Bewegung herausgebildet hatte, die — wie er selbst — darauf
dringte, das kapitalistische System des Marktes in eine dem allgemeinen
Wohl zugutekommende, stirker vergesellschaftete Wirtschaftsordnung zu
tberfiithren. Nicht alles, was die Anhénger Saint-Simons an entsprechenden
Reformen vorschlugen, stief§ auf die Zustimmung von Gans; aber das weni-
ge, was er sich von deren Programm zu eigen machte, reichte aus, um ihn
zum ersten und wohl bislang einzigen Représentanten einer Vermittlung
zwischen Hegels politischer Philosophie und dem Gedankengut des fran-

2 Vgl. Bockenforde (1991); Waszek (2018).
3 Waszek (1987).

174

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

z6sischen Frithsozialismus zu machen.* Um zu verstehen, worum es ihm
bei dieser wechselseitigen Anndherung ging, ist es allerdings erforderlich,
zuvor einen kurzen Blick auf das Kapitel {iber die ,biirgerliche Gesellschaft*
in der Rechtsphilosophie zu werfen, in dem Hegel versucht hatte, die Markt-
wirtschaft als ein mittleres Glied in dem ethischen, der Realisierung von
sozialer Freiheit dienenden Institutionsgefiige moderner Gesellschaften zu
denken.

In diesem berithmten Kapitel, das insgesamt nicht sehr umfangreich ist,
macht sich Hegel an den schwierigen Versuch, von der im Entstehen be-
griffenen Marktwirtschaft zu zeigen, dass sie trotz ihrer vielen disruptiven
Krafte durchaus als ein allen Biirgerinnen und Biirgern zugutekommendes
Organ in der institutionalisierten Sittlichkeit moderner Gesellschaften be-
griffen werden sollte. Dabei verfangt er sich allerdings insofern in gewis-
sen Schwierigkeiten, als er zundchst den Anschein erweckt, der Markt sei
ohne jede weitere Vorkehrung zu einer gemeinschaftsforderlichen Koordi-
nierung der privaten Interessen aller Beteiligten in der Lage,® um spater
in demselben Kapitel dann aber auf die Notwenigkeit von zusitzlichen
Institutionen wie die polizeiliche Gewerbeaufsicht und die Korporationen
zu verweisen, ohne die eine solche Vergemeinschaftung des privategoisti-
schen Handelns nicht méglich sei; zudem gesteht Hegel in der Mitte seiner
Bemithungen, philosophisch eine sittliche Ordnung in das Marktgeschehen
zu bringen, selbst ganz unverbliimt ein, dass er fiir das chronische Problem
der Uberproduktion und der damit regelmifig entstehenden Armut und
Verelendung keine rechte Losung wisse, mit Ausnahme der Empfehlung,
in den Kolonien zusdtzliche Absatzmirkte zu schaffen.® Nimmt man all
diese Widerspriichlichkeiten und Notlosungen zusammen, so ist es nicht
weiter erstaunlich, dass sich inzwischen drei ziemlich weit auseinanderlie-
gende Sichtweisen auf dieses Kapitel der Rechtsphilosophie herausgebildet
haben: Entweder werden Hegels Ausfithrungen zur Marktwirtschaft als
eine Bekundung seiner abschlieffenden Einsicht verstanden, dass die mo-
derne Sittlichkeit keine organische Totalitat bilden konne, weil die privat-
kapitalistische Wirtschaft darin immer ein Fremdkorper bleiben wiirde;
oder, zweitens, man interpretiert dieses Kapitel als das Resultat des geschei-

4 Vgl. Schmidt am Busch et al. (2007); darin vor allem die Einfithrung von Norbert
Waszek (ebd., 13-35).

5 Vgl. Heisenberg (2018).

6 Zu den vielen Unstimmigkeiten in Hegels Charakterisierung der von ihm ,biirgerliche
Gesellschaft” genannten Marktwirtschaft vgl. Honneth (2022); Teichgraeber (1977).

175

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

terten Versuchs Hegels, mithilfe einiger konzeptueller Mandver und unter
Inkaufnahme offensichtlicher Ungereimtheiten, die Méglichkeit einer sittli-
chen Einhegung des Marktes zu demonstrieren; oder aber, drittens, man
begreift die Ausfithrungen Hegels in diesem Kapitel resolut als ein Sammel-
becken von hochst instruktiven Anregungen, die allerdings erst noch der
Weiterentwicklung bediirften, um tatsachlich das tragfdhige Geriist fiir eine
sittlich eingehegte, allseits individuelle Freiheit ermdglichende Wirtschafts-
form abgeben zu konnen.” Eduard Gans, obwohl Hegel sehr nahestehend
und von der dauerhaften Bedeutung seines Werks tief iiberzeugt, gehorte
schon frith zu der letzten dieser drei Gruppierungen; er war der Uberzeu-
gung, dass seinem Lehrer das Programm einer Versittlichung der dkono-
mischen Sphire nicht wirklich gelungen sei, weil es fiir die sich damals
bereits deutlich abzeichnende Armut und Verelendung der arbeitenden
Bevolkerung keine angemessene Losung bereitzustellen vermochte.

Schon in seiner ,Vorrede“ zu der von ihm edierten Ausgabe der Rechts-
philosophie Hegels heifit es nach einer Erlduterung sowohl der Absicht der
Vorlesungen seiner Lehrers als auch der eigenen Editionsrichtlinien ganz
am Ende bei Gans, dass die Weiterentwicklung der sozialen Wirklichkeit
alsbald auch eine Revision der darin formulierten Ideen aus ,denselben
Grundprinzipien® verlangen wiirde; gemeint war mit den sich wandelnden
Umstidnden zweifellos die wachsende Bedeutung der ,sozialen Frage® -
mit dem Verweis darauf, dass diese aus ,denselben Grundprinzipien neu
gelost werden miisse, bezog sich Gans sicherlich auf Hegels Absicht, auch
die 6konomische Sphire als ein sittliches System des sozialen Miteinanders
und der kommunikativen Freiheit begreifen zu wollen. Bei seinem Versuch,
Losungen dafiir zu finden, wie bei Beibehaltung dieses hegelschen Prinzips
eine andere, nicht mehr auf krasse Ungleichheit und privatkapitalistische
Willkiir beruhende Wirtschaftsordnung zu denken sei, mobilisiert Gans
nun einige der wesentlichen Ideen der Saint-Simonisten. In seinen per-
sonlichen Lebenserinnerungen, in denen er ausfiihrlich iiber seine vielen
Begegnungen und Gesprache mit fithrenden Intellektuellen seiner Zeit
berichtet, listet er zunichst auf, was ihn von den glithenden Anhéngern
des franzdsischen Sozialtheoretikers trennt. Auferst kritisch steht er deren
Vorsatz gegeniiber, die Wirtschaft dadurch zukiinftig génzlich im Staat
aufgehen zu lassen, dass anstelle des Marktes eine mit religiosen Weihen
versehene Planungszentrale die Aufgabe zu tibernehmen hitte, die 6ko-

7 Einen derartigen Versuch unternimmt Kuch (2023).
8 Gans (1991), 132f.

176

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

nomischen Aktivititen aller Einzelnen harmonisch aufeinander abzustim-
men; getreu den Grundsitzen seines Lehrers folgend, gibt er gegen diese
wirtschaftspolitische Absicht zu bedenken, dass mit ihr der individuellen
Person wieder die Freiheit genommen wiirde, die doch gerade die grofle
Errungenschaft der Moderne gegeniiber dem ,Altertum™ gebildet habe;
ja, Gans geht sogar noch einen Schritt weiter und behauptet, dass gerade
in der Moglichkeit des ,,Gliick(s) oder Ungliick(s), Erfolg(s) oder Missge-
schick(s) die die Konkurrenz auf dem Markt bote, die einzig verbleibende
Chance fiir die Mitglieder moderner Gesellschaften bestiinde, im Kontrast
von Scheitern und Gelingen so etwas wie die ,Poesie“ des Lebens zu erfah-
ren.!” Aber schon im néchsten Absatz seiner Auseinandersetzung mit den
Saint-Simonisten heiflt es dann gegen Hegel gerichtet, diese Konkurrenz
diirfe auf keinen Fall so weit entfesselt werden, dass ,dem Dienst eines
Einzigen', also dem kapitalistischen Unternehmer, die ,Gesundheit, der
»Lebensgenuss“ und die gesamte Existenz einer ganzen Klasse ,zum Opfer
gebracht® wiirde;" und in noch vehementeren Ténen fragt Gans direkt im
anschlieflenden Satz rhetorisch, ob es ,nicht Sklaverei“ genannt werden
miisse, ,wenn man den Menschen wie ein Tier exploitiert, auch selbst,
wenn er frei wére sonst von Hunger zu sterben?“!? Bei dem Versuch, die
schwierige Frage zu beantworten, wie denn dann beides zu vereinigen sei,
einerseits marktvermittelte Konkurrenz und andererseits Beseitigung von
Skonomischer Ausbeutung und Willkiirherrschaft durch die Unternehmer,
stiitzt Gans sich nun auf einen anderen wirtschaftspolitischen Strang aus
der Gedankenwelt der Saint-Simonisten; in Umkehr der Richtung seiner
bisherigen Argumentation lobt er deren Vertreter jetzt dafiir, dass sie mit
der Wiederbelebung des alten Zunftgedankens das einzige zeitgemafe Mit-
tel ersonnen hétten, welches die arbeitende Bevilkerung befahigen konnte,
der Macht des Kapitals gleichgestellt gegeniiberzustehen. Ich zitiere die
Stelle, an der Gans diesen Schulterschluss mit den Friithsozialisten in seinen
Betrachtungen zum Ausdruck bringt, hier ein wenig ausfiithrlicher, weil
daran gut erkennbar wird, wie er mit Hegel weit tiber Hegel hinauszugehen
versucht:

Das Mittelalter mit seinen Ziinften hatte eine organische Einrichtung fiir
die Arbeit. Die Zunfte sind zerstort, und konnen nie wieder errichtet

9 Gans (1836), 99 (die Schreibweise von Gans habe ich heutigen Richtlinien angepasst).
10 Ebd.
11 Ebd., 100.
12 Ebd.

177

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

werden. Aber sollte jetzt die freigelassene Arbeit aus der Corporation
in die Despotie, aus der Herrschaft der Meister in die Herrschaft des
Fabrikherrn verfallen? Gibt es kein Mittel dagegen? Allerdings. Es ist die
freie Corporation, es ist die Vergesellschaftung.®

Zwar bleibt hier ein wenig vage, was Gans mit seinem Verweis auf die
notwendige ,Vergesellschaftung® des Marktes genauer meint, aber aus dem
Kontext geht hervor, dass damit wesentlich mehr bezweckt wird als das,
was Hegel mit seinen Ausfithrungen zu den Korporationen intendiert hat-
te. Fiir diesen hatten solche Korporationen vor allem den kompensatori-
schen Zweck, die Arbeitenden in gewerbsmaflig ausdifferenzierte Organisa-
tionen zu integrieren, die unter ihnen ein Bewusstsein der arbeitsteiligen
Rolle ihrer Titigkeiten wachhalten und in Notféllen wie Arbeitslosigkeit
und Krankheit fiir die Absicherung des Lebensnotwendigen autkommen
sollten.”* Ganz anders und wesentlich radikaler bei Gans, der mit den
Korporationen oder ,Assoziationen, wie er auch gerne sagt, die Vorstel-
lung verkniipft, den Arbeitenden durch ihre Integration in Berufsgruppen
eine Handlungsmacht zu verschaffen, die sie bei der Aushandlung von
Tarifvertrigen oder Arbeitszeiten iiber ebenso viel Stimmrecht und Ent-
scheidungsgewalt verfiigen lasst wie ihren jeweiligen Arbeitgeber. Wollte
man den Unterschied zwischen Hegel und seinem Schiiler beziiglich der
Aufgabe der Korporationen auf einen Punkt bringen, so kénnte man unter
Verwendung heutiger Begriffe sagen, dass Hegel dabei eher an Not- oder
Solidargemeinschaften, Eduard Gans hingegen viel stirker an kimpferische
Gewerkschaften denkt. Ob dieser noch einen Schritt weiter gehen wollte
und den Korporationen (dhnlich wie Genossenschaften) auch das Eigen-
tum an den Produktionsmitteln zu tiberantworten gedachte, ldsst sich an
seinen sparsamen Auskiinften nicht eindeutig entscheiden; hitte er auch
eine solche Mafinahme noch ins Auge gefasst, so konnte man sein Pro-
gramm mit aller Vorsicht als den frithen Entwurf eines marktsozialistischen
Wirtschaftssystems bezeichnen. Aber so weit miissen wir gar nicht gehen,
um feststellen zu konnen, dass sich mit Gans ein direkter Schiiler Hegels
darangemacht hat, dessen teils widerspriichliche, teils unfertige Ausfithrun-
gen zur sittlichen Wiedereinbettung des Marktes in Richtung von entweder
sozialdemokratischen oder liberalsozialistischen Leitvorstellungen weiter-

13 Ebd., 100f.

14 Vgl. Hegel (1970), §§ 250-256. Vgl. dazu Honneth (2023), 36. Zu Hegels Konzeption
der ,Korporationen® vgl. auch den sehr ergiebigen Sammelband Ellmers/Herrmann
(2017).

178

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

zuentwickeln. Um dem ethischen Ziel Hegels gerecht zu werden, auch die
Wirtschaft noch als eine Stitte der Verwirklichung von sozialer Freiheit
denken zu konnen, bedarf es Gans zufolge aufgrund der faktischen Macht-
losigkeit der Arbeiterklasse mehr als blof$ des Hinweises auf eine marktre-
gulierende Gewerbepolizei und auf das Erfordernis berufsspezifischer Soli-
dargemeinschaften; nach seiner Uberzeugung wiirde eine tatsichliche ,Ver-
gesellschaftung® des Marktes erst durch die gleichberechtigte Mitwirkung
der Arbeitenden an den 6konomischen Entscheidungsprozessen fiir eine
solche sittliche Einbettung der Wirtschaft in die Gesellschaft Sorge tragen.
Wir konnen mithin festhalten, dass Eduard Gans der Uberzeugung war, das
philosophisch-politische Erbe Hegels liefSe sich nur dann angemessen fiir
die Gegenwart fruchtbar machen, wenn der Arbeiterklasse innerhalb des
kapitalistischen Marktes ein moglichst weitgehendes Mitbestimmungsrecht
eingerdumt wiirde.

1L

Von Deutschland weg will ich nun den Blick auf einen anderen intellektuel-
len Schauplatz wenden, an dem die politischen Ideen Hegels in Richtung
eines reformerischen Sozialismus weiterentwickelt wurden; an diesem Ort,
dem England des ausgehenden 19. Jahrhunderts und Beginn des 20. Jahr-
hunderts, war es allerdings nicht das Unfertige und Halbgare seiner wirt-
schaftstheoretischen Vorstellungen, sondern sein philosophisches Konzept
der sozialen Freiheit, das einige Autoren zur politischen Radikalisierung
seines Verméchtnisses angehalten hat. Die Vertreter der philosophischen
Schule, die ich dabei vor Augen habe, wurden schon zu Lebzeiten von
Thren Zeitgenossen als ,britische Idealisten bezeichnet; ihnen gehorten
in der ersten Generation an vorderster Stelle Thomas Hill Green, Francis
Herbert Bradley und Bernard Bosanquet an, in der zweiten Generation
folgten diesen unter anderen John Henry Muirhead und John M. Ellis
McTaggart.> Thren Ausgang nahm diese Schule von einer Kritik des im
englischen Denken lange Zeit vorherrschenden Empirismus, dem man un-
ter Riickgriff auf Kant und Hegel vorwarf, die menschliche Vernunft in eine
kausale Abhdngigkeit von der natiirlichen Wirklichkeit versetzt zu haben;
dementsprechend begann man hier mit unterschiedlichen Zielsetzungen
damit, grundlegend zu umreifien, inwiefern es gerechtfertigt sei, von einem

15 Zusammenfassend: Mander (2011); Boucher/Vincent (2012); Robbins (2019).

179

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

konstitutiven Primat der Vernunft in der Gesamtheit unserer Beziehungen
zur Welt auszugehen.

Auf dem Feld der politischen Ethik und Sozialphilosophie, zu dem fast
alle Mitglieder der britischen Idealisten substanzielle Beitrdge lieferten,'®
musste dieser Vorsatz bedeuten, den Nachweis anzutreten, dass unser Han-
deln unter normalen Bedingungen von dem Willen geleitet wird, ein ideales
Ich zu realisieren, das den vernunftgemaflen Prinzipen des allgemeinen
Wohlergehens (common good) gehorcht. An dieser Stelle nun schloss man
sich in der Mehrzahl insofern nicht Kant, sondern Hegel an, als man davon
ausging, solche moralischen Ideale der individuellen Selbstverwirklichung
seien nicht aus der Perspektive eines isolierten Subjekts zu gewinnen, son-
dern nur aus den sittlichen Gehalten einer bereits verniinftig gewordenen
Wirklichkeit: Wonach der Einzelne gewéhnlich strebt, was er idealerwei-
se im Leben zu erreichen versucht, lisst sich nach dieser Uberzeugung
aus den institutionellen Vorgaben einer gegebenen Gesellschaft unter der
Bedingung ablesen, dass diese ihrerseits den Standards einer sich geschicht-
lich entfaltenden Vernunft entspricht.”” Bis hierhin klingt all dies noch so
stark nach einer buchstabengetreuen Wiedergabe von Hegels Rechtsphilo-
sophie, dass man sich zurecht fragen kann, woher denn in den politisch
interessierten Kreisen des britischen Hegelianismus der Impuls zu einer
Radikalisierung seines Anliegens gekommen sein mag; zu behaupten, dass
die Maf3stabe fiir ein ethisch angemessenes Verhalten der jeweiligen sozia-
len Wirklichkeit entnommen werden miussten, sofern diese als hinreichend
vernunftgemifd gelten und dementsprechend als dem Allgemeinwohl dien-
lich gelten konne, war nicht gerade neu, sondern ein allgemein geteilter
Grundsatz aller Hegelianer der damaligen Zeit. Der Grund, mit Hegel
tber Hegel hinauszugehen und seine Rechtsphilosophie in Richtung eines
sozialistischen Reformismus zu radikalisieren, ergab sich fiir die britischen
Idealisten daher nicht einfach aus diesen vernunftidealistischen Pramissen;
er verdankte sich vielmehr erst der Finsicht, dass der Gesellschaft oder
dem Staat wesentlich mehr Aufgaben aufgebiirdet werden miissten, als
bei Hegel vorgesehen, wenn tatsdchlich in der Gegenwart all die sozialen
Voraussetzungen bereitgestellt werden sollten, die fiir die ethische Selbst-
verwirklichung des Einzelnen erforderlich wiren. Um zu verstehen, worin
diese Differenzen zu Hegel genau bestanden, bedarf es kurz einer Vergewis-

16 Vgl. Boucher/Vincent (2000).

17 Vgl. Bradley (1988), Essay V (,,My Station and Its Duties); Bosanquet (1897); Bosan-
quet (1930), Kap. VII; Green (2004), Buch III. Vgl. hierzu auch die exzellente Einlei-
tung von David O. Brink (ebd., XIII-CX).

180

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

serung iiber dessen Konzept der institutionellen Bedingungen individueller
Freiheit.

Hegel hatte bekanntlich die Voraussetzungen fiir die Verwirklichung
individueller Freiheit so umfangreich gefasst wie kaum ein anderer Denker
vor ihm; er wollte darunter nicht nur (wie John Locke) die egalitire Verfii-
gung iiber liberale Grundrechte verstehen, auch nicht nur (wie Rousseau
oder Kant) das universelle Recht zur individuellen Selbstbestimmung, son-
dern dber all das hinaus vor allem das positive Vermogen zur Teilnahme an
den grundlegenden Institutionen der Gesellschaft; diese letzte, institutio-
nelle Bedingung individueller Freiheit schien ihm unverzichtbar, weil nur
durch sie sicherzustellen wire, dass jeder Einzelne seine Personlichkeit in
den gesellschaftlich institutionalisierten Praktiken bei Anerkennung durch
die jeweils anderen Beteiligten wiirde verwirklichen kénnen.”® Insofern
machte Hegel in seiner politischen Ethik die individuelle Selbstbestimmung
von der Voraussetzung abhéngig, in gesellschaftliche Institutionen einbezo-
gen und tdtig zu sein, die rational genug waren, um sie als Orte einer
kommunikativen Befriedigung der eigenen Ziele und Wiinsche erfahren
zu konnen. Mit dieser institutionalistischen Wende ist Hegel zum Begriin-
der einer Tradition geworden, in der soziale Gerechtigkeit mafigeblich
nicht von einem Biindel personlicher Rechte, sondern von den faktischen
Chancen her gedacht wird, gleichberechtigt am institutionell geregelten
Zusammenleben gestalterisch und ohne Zwang mitzuwirken. Allerdings
hatte Hegel nun das, was in der Gegenwart an rechtlichen und institutio-
nellen Voraussetzungen tatséchlich gegeben sein miisste, um in derartiger
Weise zur Selbstbestimmung beféhigt zu sein, recht unzureichend und vage
gefasst; er begniigte sich mit dem Verweis darauf, dass dazu die Mitglied-
schaft in einer auf Liebe und Sorge gegriindete Familie, die Teilhabe am
staatlich regulierten Marktgeschehen und schliefSlich die Zugehorigkeit zu
einer politisch mitgestaltenden Biirgerschaft erforderlich seien. Keinerlei
Erwéahnung findet bei Hegel in diesem Zusammenhang die Frage, ob nicht
vielleicht armeselige Lebensumstinde, niederdriickende, stark abhangige
Arbeitsverhiltnisse oder eine mangelnde Schulbildung nicht nur das aktive
Mitwirken an diesen freiheitsverbiirgenden Institutionen erschweren, son-
dern den Zugang zu ihnen génzlich verunmdoglichen konnte; das Problem,
an den etablierten Sphiren der intersubjektiven Realisierung von individu-
eller Freiheit tiberhaupt nicht teilnehmen zu konnen, weil es einem an

18 Vgl. die vorziigliche Rekonstruktion dieser Konzeption sozialer Freiheit in Neuhouser
(2000), v. a. Kap. 5.

181

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

den dafiir erforderlichen Grundqualifikationen fehlte, taucht bei ihm nur
am marginalen Beispiel des ,Pobels® auf, wird aber nirgends mit Blick
auf die grofle Masse der arbeitenden Bevélkerung diskutiert. An keiner
Stelle kommen diese soziologische Idealisierungen Hegels, sein Absehen
von der Lage der unteren Sozialschichten, stirker zum Tragen als dort,
wo er mit grofler Selbstverstindlichkeit die Frauen von aller Tatigkeit au-
Berhalb des Haushalts und der Familie ausgeschlossen wissen mochte; in
grober Verkennung der sozialen Realitdt grofler Bevolkerungsgruppen, in
denen die Erwerbstitigkeit von Frauen zum Alltag gehorte, glaubt er, deren
natiirliche Befdhigungen wiirden ihnen die Freiheit sozialer Selbstverwirk-
lichung nur in der Liebe zum eigenen Mann und in der erzieherischen
Betreuung und Aufzucht der gemeinsamen Kinder erlauben.” Es sind diese
offensichtlichen Defizite der Rechtsphilosophie Hegels, an denen sich die
britischen Idealisten in der Epoche des Viktorianismus zu reiben begannen;
man stimmte zwar auf breiter Linie mit dessen grundlegender Pramisse
Uberein, dass Freiheit als das positive Vermogen gefasst werden miisse,
durch aktive Teilnahme an den zentralen Sphiren des sozialen Lebens zur
verniinftigen Selbstverwirklichung zu gelangen, ging aber davon aus, dass
dazu wesentlich mehr an sozialer Gleichstellung und Beseitigung 6konomi-
scher Benachteiligungen erforderlich sei, als jener sich in seiner politischen
Ethik vorgestellt hatte.

Der Ausgangspunkt fiir diese soziale Uberschreitung des hegelschen
Vorstellungshorizontes bestand in der besonderen Weise, in der die briti-
schen Idealisten dessen Konzept der institutionellen Bedingungen indivi-
dueller Freiheit aufnahmen; sie lief auf die These hinaus, dass vernunft-
gemafle Selbstverwirklichung von jedem Gesellschaftsmitglied verlange,
die rudimentdren Pflichten zu erfiillen, die einem die jeweilige Rolle in
der sozialen Kooperation auferlegte.?’ Gleichzeitig aber war man ebenfalls
der Uberzeugung, dass eine solche Mitwirkung an der gesellschaftlichen
Zusammenarbeit nur dann gerechtfertigterweise zu erwarten wiére, wenn
die jeweils notwendigen Aufgaben relativ gleichmaflig verteilt, allgemein
zugdnglich und mit ungefahr dem gleichen Aufwand zu erledigen wiren.
Sobald diese sozialen Voraussetzungen aber erfiillt wéren, sobald also die
soziale Kooperation fair und gerecht genug organisiert wire, durfte daraus
nach Meinung aller britischen Idealisten im Sinne Hegels auf ein orga-
nisches Zusammenspiel zwischen individueller Selbstverwirklichung und

19 Vgl. Hegel (1970), §§ 165-168.
20 Vgl. EN17.

182

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

allgemeinem Wohlergehen geschlossen werden: Jeder wiirde aus eigenem
verniinftigen Antrieb genau das tun, was in der Erganzung mit dem ebenso
freiwilligen und verniinftigen Tun aller anderen dem Wohl der gesamtem
Gesellschaft dienlich wiére. Im Unterschied zu Hegel aber glaubte man nun
gerade nicht, dass unter den gegebenen Bedingungen des gesellschaftlichen
Daseins die Voraussetzungen fiir eine solche faire und gerechte Organisati-
on der sozialen Kooperation bereits erfiillt waren; dazu fehlte es aufgrund
des unkontrollierten Marktes, der ungleichen Vermdgensverteilung und des
hierarchisch gegliederten Bildungssystems an so vielem, dass man ihrer
Ansicht nach schlechterdings nicht erwarten konnte, dass die Gesellschafts-
mitglieder ihr Lebensgliick ausgerechnet in der Erfiillung der ihnen sozial
auferlegten Pflichten suchen wiirden. Was mithin die britischen Idalisten
fir unbedingt erforderlich hielten, waren eine Reihe von sozialen Refor-
men, durch welche die Voraussetzungen tiberhaupt erst geschaffen wiirden,
unter denen die Biirgerinnen und Biirger ihre eigene Selbstverwirklichung
tatsdchlich als Beitrag zum allgemeinen Wohlergehen verstehen kdnnten.
Worin die dazu erforderlichen Mafinahmen im Einzelnen bestehen sollten,
variierte bei den Vertretern des britischen Idealismus natiirlich je nach per-
sonlichem Temperament und politischer Gesinnung; so neigte etwa Green
dazu, allein dem Staat die Aufgabe der Durchsetzung gerechterer Koopera-
tionsbeziehungen aufzubiirden, wahrend Bosanquet von einem derartigen
Etatismus wenig hielt und stattdessen im Sinne eines moralischen Refor-
mismus stirker auf die verniinftige Einsicht des Einzelnen vertraute, sich
aus egalitdrem Elan fiir die Belange des Gemeinwohl zu engagieren.?!

Fast alle Mitglieder des Kreises pladierten jedoch ganz im Sinne des
geteilten ,moralischen Sozialismus® an erster Stelle dafiir,?? das 6ffentliche
Bildungssystem so stark zu vereinheitlichen und so durchlissig zu gestalten,
dass jedem Gesellschaftsmitglied die faktische Chance zur Ergreifung eines
Berufs eréffnet wiirde, der den eigenen Talenten und Selbstanspriichen
entspriche. An zweiter Stelle stand haufig die Sorge um den Zustand der
gesellschaftlichen Arbeitsverhiltnisse; nicht wenige Vertreter des britischen
Idealismus vermuteten, dass diese aufgrund der kapitalistischen Produkti-
onsbedingungen individuell zu belastend, zu schlecht entlohnt und intel-

21 Vgl. Collini (1976).

22 So betitelte Bosanquet die gemeinsame Absicht der britischen Idealisten: Bosanquet
(1890). Dass der britische Idealismus deutlich sozialistisches Gedankengut enthielt,
haben vor allem seine etwas jiingeren Anhédnger herausgearbeitet: Vgl. Caird (1997);
Jones (1997).

183

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

lektuell zu anregungsarm seien, um allen Beschiftigten tatsdchlich eine
faire Chance zur Wahrnehmung ihrer politischen Partizipationsrechte zu
geben.?? Einen dritten Schwerpunkt des politischen Engagements vieler
Mitglieder des Kreises bildete schliefSlich das englische Wahlrecht; dieses
wurde schon deswegen als nicht gerecht und geradezu riickschrittlich an-
gesehen, weil es den Frauen weiterhin den Zugang zu den o6ffentlichen
Wahlen vorenthielt, sie damit in einer entscheidenden Hinsicht von der
Teilnahme am gesellschaftlichen Leben ausschloss und sie stattdessen in
die privaten Rdume von Kiiche und Kinderzimmer verbannte. Fasst man
alle diese Reformabsichten der britischen Idealisten zusammen, so kann
es nicht uberraschen, dass sie heute im Ruckblick von vielen Historikern
als intellektuelle Impulse fiir die Grindung der Labour-Party im Jahr
1900 angesehen werden; neben politischen Anregungen von Seiten der
Fabian-Society, so wird vielerorts behauptet, seien es vor allem die Ideen
von Green, Bradley und Bosanquet gewesen, die in das erste, stark auf
die Begrenzung des kapitalistischen Privateigentums abzielende Programm
dieser Organisation der Arbeiterbewegung eingeflossen seien. Wiirde das
stimmen, so wiére dies ein weiterer Beleg dafiir, dass sozialistisches Ge-
dankengut auch aus dem Geist der hegelschen politischen Philosophie
zu gewinnen war — und nicht nur, wie herkdmmlich angenommen, aus
dem Geist der philosophischen Werke entweder von Marx oder von Kant.
Es war der gerechtigkeitstheoretische Institutionalismus Hegels, der die
Anhinger des britischen Idealismus zu einer solchen Radikalisierung seiner
politischen Philosophie befihigte; nach ihrer Uberzeugung musste das ge-
gebene Gesellschafssystem weit {iber Hegels Vorstellungen hinaus staatlich
gemafiregelt und sozial begradigt werden, wenn es all seinen Mitgliedern
tatsdchlich eine faire Chance bieten konnen sollte, sich in der Vielzahl ihrer
institutionellen Verpflichtungen zwanglos und ohne Noéte zu verwirklichen.

III.

Der Ubergang zur nichsten und letzten Station meines Uberblicks, der
Sozialtheorie von Emile Durkheim, fallt insofern nicht allzu schwer, als
einige britische Idealisten sich gelegentlich auch ausdriicklich auf dessen
Werk bezogen haben; man stand zwar nicht in intellektuellem Austausch
miteinander, beobachtete sich aber wechselseitig aufmerksam, weil man

23 Vgl. Boucher/Vincent (2012), 76-101.

184

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

den Eindruck hatte, an eng benachbarten Projekten auf dem Feld einer
ethisch grundierten Gesellschaftstheorie zu arbeiten.?* Emile Durkheim,
der zundchst in Bordeaux, dann in Paris als Professor wirkte, galt in den
Augen seiner Zeitgenossen zwar als ein Soziologie, der sich in seinem Werk
vor allem von der Philosophie Kants inspirieren lief3; nach einer bis heute
weit verbreiteten Auffassung sei er zeitlebens mafigeblich damit befasst
gewesen, die zentralen Kategorien der Erkenntnis- und Moraltheorie von
Kant ihres transzendentalen Charakters zu entkleiden und stattdessen als
Produkte des kollektiven Geistes sozialer Gemeinschaften verstandlich zu
machen. Inzwischen aber hat sich mehr und mehr die Vorstellung durchge-
setzt, es sei nicht Kant, sondern Hegel gewesen, von dem sich Durkheim in
der Entwicklung seiner Sozialtheorie vor allem habe beeinflussen lassen.?®
Allerdings hatte er keine Schrift des deutschen Idealisten je im Original
gelesen; all sein Wissen iiber dessen Werk bezog er offensichtlich aus einer
der ersten englischen Interpretationen Hegels, die auch fiir die Entstehung
des britischen Idealismus von allergréfiter Bedeutung gewesen sein soll.26
Wie einflussreich aber auch immer die Sozialphilosophie Hegels fiir
den franzdsischen Soziologen tatsdchlich gewesen sein mag, seine Gesell-
schaftstheorie atmet in all ihren zentralen Teilen durch und durch den
Geist und die Gesinnung des deutschen Idealisten. Das beginnt damit,
dass auch Durkheim Gesellschaften nach dem Muster lebendiger Organis-
men zu begreifen versucht, in denen die einzelnen Organe ihre Bedeutung
nur durch ihre Funktion fiir die Aufrechterhaltung des Ganzen erlangen;
insofern vertreten beide Denker sozialontologisch einen Holismus, der
besagt, dass Gesellschaften nicht hinreichend aus dem Zusammenwirken
ihrer einzelnen Mitglieder erklirt werden konnen, sondern umgekehrt als
eigenstandige Entititen aufgefasst werden miissen, die eine formierende,
zweckbestimmende Macht jenen gegeniiber besitzen.?” Ein zweite Gemein-
samkeit zwischen Hegel und Durkheim ergibt sich aus ihrer Antwort auf
die Frage, woher denn im besonderen Falle von Gesellschaften die Macht
kommen soll, die der lebendige Organismus auf seine individuellen Glie-
der derart ausiiben konnen soll, dass sie seiner allgemeinen Zweckbestim-

24 Vgl. etwa Bosanquet (1890). Zur Verwandtschaft des britischen Idealismus mit der
Soziologie Durkheims vgl. auch Collini (1978).

25 Vgl. Honneth (2021).

26 Vgl. Stirling (1865). (Den Hinweis auf dieses legendare Buch verdanke ich Steven
Lukes).

27 Neben dem bereits in FN 25 genannten Aufsatz des Autors vgl. auch Neuhouser
(2023), v. a. Kap. 8-10.

185

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

mung gewdhnlich Folge leisten; beide teilen die Uberzeugung, dass diese
Macht der sozialen Integration aus einer Moral stammt, die von allen
Gesellschaftsmitgliedern in Form von sittlichen Gewohnheiten oder in
der Gestalt eines ,kollektiven Bewusstseins® geteilt wird. Eine dritte grof3e
Gemeinsambkeit zeichnet sich zwischen Hegel und Durkheim schlief3lich
dort ab, wo es um die Frage geht, welche Gestalt die Sittlichkeit oder
Kollektivmoral in modernen Gesellschaften angenommen hat; beide be-
haupten, dass im Laufe der soziokulturellen Entwicklung aufgrund einer
Steigerung der Arbeitsteilung und der Freiheitsanspriiche eine funktionale
Differenzierung von Gesellschaften in die drei Aufgabenfelder der familia-
len Sozialisation, der wirtschaftlichen Reproduktion und der politischen
Steuerung erforderlich geworden ist, die jeweils auf unterschiedliche Weise
normativ geregelt werden miissen. Die Sittlichkeit, welche den lebendigen
Organismus moderner Gesellschaften zusammenhalt, zerfallt daher fiir
Hegel wie fiir Durkheim in die Zweige der Familie, der Wirtschaft und der
Politik, deren normative Integration jeweils durch gesonderte moralische
Regeln gesichert werden muss und die zum Zwecke ihres harmonischen
Zusammenspiels der ordnenden Funktion des Staates bediirfen.

Angesichts dieser vielen Gemeinsamkeiten, die noch viel tiefer reichen,
als zuvor kurz angerissen wurde, stellt sich wieder dieselbe Frage, die mich
schon bei den britischen Idealisten beschiftigt hatte: Wenn Durkheim in
seinen Vorlesungen zur Physik der Sitten und des Rechts der hegelschen
Rechtsphilosophie sowohl architektonisch als auch inhaltlich so weit folgt,
dass von einer grofien geistigen Verwandtschaft gesprochen werden kann,
was hat ihn dann veranlasst, doch iiber deren Vorstellungshorizont hinaus-
zugehen und ein am Ende gut und gerne ,sozialistisch® zu nennendes
Gesellschafssystem ins Auge zu fassen? Es sind zwei Griinde, die sich
dafiir anfiihren lassen und die wir beide hier nicht zum ersten Male ho-
ren. Einerseits stimmt Durkheim mit der von Eduard Gans vorgetragenen
Kritik insofern iiberein, als auch er das kapitalistische Wirtschaftssystem
aufgrund der Machtungleichheit zwischen Kapital und Arbeit fiir viel zu
disruptiv halt, als dass es durch die notdiirftig hinzugedachten Institutionen
einer polizeilichen Gewerbeaufsicht und der Korporationen noch sittlich
integriert werden konnte; wie sein Vorganger sieht er daher fiir das Sub-
system des 6konomischen Marktes eine viel starkere Vergesellschaftung vor,
die er dadurch herbeifithren wollte, dass durch massive Vermdgens- und
Erbschaftssteuern einerseits und durch die Einrichtung von vermittelnden
Berufsgruppen andererseits den Beschiftigten eine gleichberechtigte Mit-

186

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

wirkung an der Gestaltung der Arbeitsbedingungen und der Festlegung der
Produktionsziele erméglicht werden sollte.® Auch im Hinblick auf diesen
Mafinahmenkatalog Durkheims stellt sich wieder die Frage, wie weit er
mit ihm eigentlich tiber den kapitalistischen Markt hinausgehen wollte; ein
marktsozialistisches System mit wirtschaftlich konkurrierenden Produkti-
onsgenossenschaften sah er wohl nicht vor, da er trotz seiner sozialistischen
Gesinnungen in das private Eigentumsrecht nicht eingreifen wollte,?” am
ehesten wire es daher wohl gerechtfertigt, ihn fiir den Verfechter einer
moglichst tiefgreifenden Mitbestimmung zu halten — wie sie heute etwa von
Elizabeth Anderson mit iiberzeugenden Argumenten politisch eingeklagt
wird.?0

Der zweite Grund fiir Durkheim, das hegelsche Gesellschaftssystem in
Richtung eines liberalsozialistischen Modells zu tiberschreiten, ergab sich
aus den Bedenken, die uns schon bei den britischen Idealisten begegnet
waren: Er sah nicht nur das Wirtschaftssystem, das Hegel in seinem Kapitel
tber die ,biirgerliche Gesellschaft portraitiert hatte, fiir veraltet an, son-
dern hielt auch dessen Charakterisierung des Staates fiir untauglich, den
politisch-moralischen Anspriichen der Zeit gerecht zu werden. Anders als
es sich Hegel im letzten Teil seiner Rechtsphilosophie vorstellen wollte, wo
er die Grundlagen einer konstitutionellen Monarchie unter weitgehender
Absehung von allen Einwirkungsmdoglichkeiten der Biirger skizziert hatte,
begriff Durkheim den modernen Staat in Ubereinstimmung mit dem von
ihm vorausgesetzten Organizismus als ein ,intellektuelles Organ‘3' durch
das der demokratisch ausgehandelte Wille des Volkes klug und pragmatisch
angemessen umgesetzt werden sollte; damit die Regierung diese nur die-
nende Funktion aber in der erforderlichen Weise erfiillen konnte, war sie
nach seiner Uberzeugung darauf angewiesen, dass sich alle Biirgerinnen
und Biirger frei und ungezwungen an der Generierung von Informationen
und Kenntnissen beteiligten, mit deren Hilfe die gesellschaftlichen Proble-
me moglichst vollstindig ausgeleuchtet werden konnten. Ganz anders als
Hegel wollte Durkheim daher die Regierungstatigkeit an eine demokrati-
sche Meinungs- und Willensbildung zuriickgebunden wissen, der primar

28 Vgl. Durkheim (1988), 421-465 (drittes Buch); Durkheim (1999), 9-63.

29 Vgl. Durkheim (2011). Mit dem Hinweis auf dieses Buch schlage ich auch noch
einmal eine Briicke zum Kapitel iiber Eduard Gans, weil deutlich wird, dass beide
Denker ihre eigene Konzeption eines liberalen Sozialismus der intensiven Auseinan-
dersetzung mit dem Frithsozialismus Saint-Simons verdanken.

30 Vgl. Anderson (2019).

31 Honneth (2011), 567.

187

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

die epistemische Funktion zukommen sollte, die sozialen Né6te und Sorgen
der Bevolkerung offentlich sichtbar zu machen; je mehr Gesellschaftsmit-
glieder in die Lage versetzt wiirden, ihre Bedridngnisse in diesem Erfah-
rungsaustausch laut und deutlich zu artikulieren, desto intelligenter und
angemessener diirften nach seiner Meinung die Losungen sein, mit denen
der Staat gesellschaftlich dringende Probleme zu beheben versuchte. In
{iberraschender Ubereinstimmung mit John Dewey, dem amerikanischen
Pragmatisten, schlagt Durkheim mithin vor, Hegels konstitutionelle Mon-
archie durch ein politisches System zu ersetzen, in dem der Staat nur
noch die Aufgabe haben sollte, die Ergebnisse einer radikal entgrenzten
Meinungs- und Willensbildung innerhalb des Volkes in rechtlich bindende
Entscheidungen umzusetzen; nichts blieb bei dieser Losung mehr vom
Autoritarismus der Staatskonstruktion in der Rechtsphilosophie, nichts erin-
nerte mehr an Hegels Liebdugeln mit der Figur des weisen Monarchen, weil
alle politische Macht in die Befugnisse einer demokratischen Offentlichkeit
gelegt worden war.

Warum Durkheim trotz all dieser von mir ,sozialistisch“ genannten Ab-
weichungen von Hegels Rechtsphilosophie gleichwohl ein Hegelianer blieb,
lasst sich leicht daran klarmachen, dass er seine siamtlichen Umbauten
und Transformationen unter stillschweigender Berufung auf die leitenden
Prinzipien genau dieser Schrift durchgefithrt hat: Innerhalb der Markt-
wirtschaft wollte er die Mitbestimmungsrechte der Beschiftigen entschie-
den gestarkt wissen, weil nur das dem hegelschen Grundsatz der Verwirk-
lichung individueller Freiheit durch institutionelle Teilnahme Geniige tun
wiirde, im politischen System wollte er die Macht nahezu vollstindig der
demokratischen Offentlichkeit iiberantworten, weil nur dadurch gemaf3 der
Pramisse Hegels alle Biirgerinnen und Biirger gleichberechtigt an der poli-
tischen Entscheidungsfindung teilhaben kénnten. Jedes Mal nimmt Durk-
heim seine Korrekturen am hegelschen System einzig vor, weil er glaubt,
durch sie der Idee einer organischen Sittlichkeit moderner Gesellschaften
besser Rechnung tragen zu konnen. Die Frage aber, ob er damit gleich zum
Mitglied einer ganzen ,Schule® des liberalsozialistischen Hegelianismus
geworden ist, wie ich zu Beginn meines Beitrags behauptet habe, ldsst sich
nur dann beantworten, wenn wir zum Schluss noch einmal einen kurzen
Blick zuriick auf die beiden anderen Stationen meines Uberblicks werfen:
Gibt es einen gemeinsamen Schliissel fiir all die von mir in Augenschein
genommenen Revisionen am System der Rechtsphilosophie Hegels, der es
rechtfertigen konnte, neben dem Rechts- und dem Linkshegelianismus

188

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

von einer dritten Schule der Beerbung seines politisch-philosophischen
Vermichtnisses zu sprechen?

Iv.

Gleich zu Beginn meines Beitrags hatte ich die These vertreten, dass es
kurzsichtig sei, von nur zwei Schulen der Weiterfithrung der politischen
Philosophie Hegels zu reden; schaut man auf sein Wirken aus der Per-
spektive unserer Gegenwart zuriick, so wird man aufgrund des grofer
gewordenen Abstands vielmehr feststellen miissen, dass es tatsdchlich eine
weitere Gruppierung solcher Art gegeben hat, deren Orientierung weder
konservativ noch linksrevolutionir, sondern, wie ich es genannt habe, li-
beralsozialistisch war. Zum Zwecke einer Begriindung dieser These habe
ich drei intellektuelle Schauplitze kurz Revue passieren lassen, an denen
nach meinem Eindruck eine derartige Radikalisierung der politischen Phi-
losophie Hegels in Richtung eines liberalen Sozialismus erprobt worden
war: Die erste Station dieser Riickschau bildete der Versuch von Eduard
Gans, den Frithsozialismus fiir eine politische Aktualisierung der Rechtsphi-
losophie Hegels fruchtbar zu machen, die zweite Station fithrte mich zu den
britischen Idealisten, die sich Hegels politische Philosophie mit dem Ziel
der Legitimierung sozialdemokratischer Reformen anzueignen versuchten,
und die letzte dieser drei Stationen ergab sich aus einer neuen Sicht auf
die Sozialtheorie Emile Durkheims, in der wir heute mehr und mehr die
Umrisse eines sozialistisch weitergedachten Hegelianismus zu erkennen
beginnen. Aber reichen diese vagen Gemeinsamkeiten im Weiterdenken
Hegels tatsdchlich aus, um von einer dritten, liberalsozialistischen Schule
der Beerbung seiner politisch-philosophischen Hinterlassenschaft sprechen
zu konnen? Muss nicht (wie bei den Links- und Rechtshegelianern) so
etwas wie eine geteilte Grunderfahrung mit dem Werk Hegels hinzutreten,
bevor wir begriindetermafien behaupten diirfen, es gabe eine solche dritte,
gesinnungsmaflig gleichgerichtete Gruppe in der Wirkungsgeschichte sei-
ner politischen Philosophie?

Ich will mit einer Vermutung dariiber schlieflen, worin eine solche ge-
meinsame Erfahrung in der Aneignung der politischen Philosophie Hegels
auch bei den ganz verschiedenen Denkern bestanden haben mag, deren
Werke ich zuvor kurz betrachtet habe. Schaut man sich die intellektuellen
Entwicklungswege all dieser Philosophen und Soziologen an, so stofit man
immer auf das Moment einer gewissen Enttduschung tiber den mangeln-

189

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

den Realitdtssinn Hegels, sein fehlendes Gespiir fiir die wahren Note und
Begehrlichkeiten der Zeit; als wiére es ein blofies, nicht weiter ernstzuneh-
mendes Missgeschick des Geistes, hatte er aus ihrer Sicht dramatisch unter-
schétzt, dass der grofite, arbeitende Teil der Bevolkerung noch gar nicht
iiber die materiellen und rechtlichen Voraussetzungen verfiigte, um sich zu
den Hoéhen desjenigen sittlichen Lebens aufschwingen zu konnen, dessen
moderne Grundziige er doch so tiberzeugend skizziert hatte. Hegels kapita-
ler Fehler bestand nach Uberzeugung von Gans, Green, Bosanquet, Bradley
und Durkheim darin, zu glauben, bei seinen Ausfithrungen zur modernen
Sittlichkeit eine ,,faire Kooperation® (John Rawls) unter den Gesellschafts-
mitgliedern bereits voraussetzen zu konnen, obwohl die Bedingungen dafiir
noch gar nicht vorhanden waren. Kaum eine der sozialen Voraussetzungen,
die fiir eine alle Biirgerinnen und Biirger einbeziehende Verwirklichung
sozialer Freiheit erforderlich gewesen wire, existierte bereits zu Hegels Zei-
ten, war aber selbst in der Epoche des Viktorianismus oder zu Beginn des
20. Jahrhunderts nicht einmal in ausreichendem Mafle gegeben: Solange
Frauen aus dem offentlichen Leben ausgeschlossen waren, die Beschiftig-
ten als blofle Befehlsempfianger behandelt wurden und die Biirgerinnen
und Biirger keinerlei Mitspracherecht bei politischen Entscheidungen besa-
f3en, konnte von bereits verwirklichten Bedingungen einer sozialen Freiheit
des institutionell vermittelten Miteinanders keine Rede sein. Das war die
Schliisselerfahrung, die alle hier behandelten Autoren bei der Lektiire der
hegelschen Rechtsphilosophie miteinander teilten — und die sie gemeinsam
antrieb, Hegel mit dessen eigenen Prinzipien und Mitteln entschieden in
Richtung eines liberalen Sozialismus weiterzuentwickeln.

Literatur

Anderson, Elizabeth: Private Regierung. Wie Arbeitgeber iiber unser Leben herrschen
(und warum wir nicht dariiber reden). Ubersetzt von Karin Woérdemann, Berlin
2019.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Lorenz von Stein als Theoretiker der Bewegung von
Staat und Gesellschaft zum Sozialstaat, in: ders.: Recht, Staat, Freiheit. Studien
zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frankfurt am Main
1991, S.170-208.

Bosanquet, Bernard: The Antithesis between Individualism and Socialism Philosophi-
cally Considered, in: Charity Organisation Review 69 (1890), H. 6, S. 357-368.

Bosanquet, Bernard: Psychology of the Moral Self, London 1897.
Bosanquet, Bernard: The Philosophical Theory of the State, London 1930.

190

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegel und der Sozialismus

Boucher, David/Vincent, Andrew: British Idealism and Political Theory, Edinburgh
2000.

Boucher, David/Vincent, Andrew (Hrsg.): British Idealism. A Guide for the Perplexed,
London 2012.

Bradley, Francis Herbert: Ethical Studies (1876), Oxford 1988.

Caird, Edward: Individualism and Socialism (1897), in: David Boucher (Hrsg.): The
British Idealists, Cambridge 1997, S. 173-194.

Collini, Stefan: Hobhouse, Bosanquet and the State: Philosophical Idealism and Politi-
cal Argument in England 1880-1918, in: Past & Present 72 (1976), S. 86-111.

Collini, Stefan: Sociology and Idealism in Britain 1880-1920, in: European Journal of
Sociology 19 (1978), H. 1, S. 3-50.

Durkheim, Emile:“Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation hoherer
Gesellschaften. Ubersetzt von Ludwig Schmidts, Frankfurt am Main 1988.

Durkheim, Emile: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der
Moral. Ubersetzt von Michael Bischoff, Frankfurt am Main 1999.

Durkheim, Emile: Le Socialism. Sa Définition — Ses Débuts - La Doctrine Saint-Si-
monienne (1928), Paris 2011

Ellmers, Sven/Herrmann, Steffen (Hrsg.): Korporation und Sittlichkeit. Zur Aktualitét
von Hegels Theorie der biirgerlichen Gesellschaft, Paderborn 2017.

Gans, Eduard: Riickblicke auf Personen und Zustande, Berlin 1836.

Gans, Eduard: Vorrede zu Hegels ,Rechtsphilosophie®, in: Norbert Waszek (Hrsg.):
Eduard Gans (1797-1839): Hegelinaner - Jude - Européer. Texte und Dokumente,
Frankfurt am Main 1991, S. 127-133.

Green, Thomas Hill: Prolegomena to Ethics (1883), Oxford 2004.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts (Theorie
Werkausgabe), Frankfurt am Main 1970.

Heisenberg, Thimo: Hegel on the value of the market, in: European Journal of Philoso-
phy 26 (2018), H. 4, S. 1283-1296.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundriff einer demokratischen Sittlichkeit,
Berlin 2011.

Honneth, Axel: Hegel und Durkheim. Konturen einer geistigen Walverwandtschaft, in:
WestEnd. Neue Zeitschrift fiir Sozialforschung 18 (2021), H. 1, S. 49-68.

Honneth, Axel: Schein oder Erscheinen des Sittlichen? Hegels Analyse der Marktwirt-
schaft, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 70 (2022), H. 5, S. 725-742.

Honneth, Axel: Hegel und Fichte. Zwei frithe Formen der Kapitalismuskritik, in: Birgit
Sandkaulen/Brady Bowman (Hrsg.): Hegel-Studien, Band 57, Hamburg 2023, S.9-
45.

Jones, Henry: The Coming of Socialism, in: David Boucher (Hrsg.): The British
Idealists, Cambridge 1997, S. 195-213.

Kuch, Hannes: Wirtschaft, Demokratie und liberaler Sozialismus, Frankfurt am Main
2023.

Lowith, Karl: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutiondre Bruch im Denken des 19.
Jahrhunderts (1941), Hamburg 1978.

191

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Honneth

Liibbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte,
Basel 1963.

Mander, William J.: British Idealism. A History, Oxford 2011.

Neuhouser Frederick: Foundations of Hegel's Social Theory. Actualizing Freedom,
Cambridge 2000.

Neuhouser, Frederick: Diagnosing Social Pathology. Rousseau, Hegel, Marx, and
Durkheim, Cambridge 2023.

Robbins, Peter: The British Hegelians 1875-1925, London 2019.

Schmidt am Busch, Hans-Christoph/Siep, Ludwig/Thamer, Hans-Ulrich/Waszek, Nor-
bert (Hrsg.): Hegelianismus und Saint-Simonismus, Paderborn 2007.

Stirling, James Hutchinson: The Secret of Hegel, London 1865.

Teichgraeber, Richard: Hegel on Property and Poverty, in: Journal of the History of
Ideas 38 (1977), H. 1, S. 47-64.

Waszek, Norbert: Eduard Gans on Poverty. Between Hegel and Saint-Simon, in: The
Owl of Minerva 18 (1987), H. 2, S. 167-178.

Waszek, Norbert: Die soziale Frage bei Lorenz von Stein, in: Thomas Bremer/Wolfgang
Fink/Frangoise Knopper/Thomas Nicklas (Hrsg.): Vormérz und soziale Frage 1830-
1840, Reims 2018, S. 245-279.

192

7 04:20118. - T r—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

