
Hegel und der Sozialismus 
Eine dritte Strömung des politischen Hegelianismus

Axel Honneth

Abstract: In dem Beitrag wird die These vertreten, dass die traditionelle Vorstellung einer Auf­
spaltung der Hegelschen Schülerschaft in zwei entgegengesetzte Fraktionen, einer konservativ 
orientierten und einer revolutionär gesinnten, falsch und irreführend ist; eine solche Zweiteilung 
verschleiert, dass es neben diesen beiden Strömungen auch eine mittlere, ebenso wirkmächtige 
Traditionslinie gegeben hat, in der das politische Denken Hegels in Richtung eines nicht revolu­
tionär, sondern reformistisch verstandenen Sozialismus fortentwickelt wurde. Die These einer 
sozialistischen Tradierung Hegels wird an den drei Stationen des politischen Denkens von Eduard 
Gans, der politischen Philosophie des britischen Idealismus und der Soziologie von Emile Durk­
heim umrissen.

Keywords: Hegel, Frühsozialismus, Korporationen, Markt, Durkheim, Eduard Gans, britischer 
Idealismus

Das intellektuelle Fortwirken der politischen Philosophie Hegels im 19. 
Jahrhundert wird gewöhnlicherweise so beschrieben, dass sich seine An­
hänger und Schüler in zwei Gruppen mit höchst entgegengesetzten politi­
schen Gesinnungen und Zielen aufgespaltet haben: Die hegelsche Rechte, 
so lautet dieses herkömmliche Erzählmuster, setzte dessen politisches Den­
ken im restaurativen Sinn einer Beschwörung von staatlicher Autorität und 
notwendiger Traditionsbindung fort, die hegelsche Linke hingegen nahm 
seine dialektische Methode zur Vorlage, um die Notwendigkeit einer revo­
lutionären Umwälzung der bestehenden Verhältnisse zu demonstrieren.1 
Beide Parteien, die Anhänger von Karl Rosenkranz und Johann Eduard 
Erdmann auf der einen, die Gruppe um Bruno Bauer und Karl Marx 
auf der anderen Seite, waren dieser Darstellung zufolge in der Lage, im 
Werk von Hegel genügend Anhaltspunkte zu finden, um ihre jeweiligen 
Absichten mit Verweis auf das geschriebene Wort rechtfertigen zu können: 
Hegel schien einerseits in seiner Rechtsphilosophie einem starken, autoritä­
ren Staat das Wort geredet zu haben und hatte doch auch gleichzeitig in 

1 Vgl. etwa: Lübbe (1963); Löwith (1978). Die heute übliche Unterscheidung zwischen 
revolutionär gesinnten Junghegelianern und konservativ gestimmten Althegelianern 
geht, wie Löwith berichtet, auf den Philosophen und evangelischen Theologen David 
Friedrich Strauß zurück, der sie schon 1837 verwendet hat (vgl. ebd., 65).

171

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Dialektik den Gedanken einer erforderlichen Überwindung aller 
in sich zerrissenen, nicht-versöhnten Verhältnisse nahegelegt. Dieses Bild 
einer Aufspaltung der hegelschen Schülerschaft in zwei entgegengesetzte 
Fraktionen, einer konservativ orientierten und einer revolutionär gesinn­
ten, ist nach meiner Auffassung falsch und irreführend; es gibt nicht zu 
erkennen, dass es neben diesen beiden Strömungen auch eine mittlere, 
ebenso wirkmächtige Traditionslinie gegeben hat, in der das politische 
Denken Hegels in Richtung eines nicht revolutionär, sondern reformistisch 
verstandenen Sozialismus fortentwickelt wurde.

Im Folgenden will ich versuchen, die Behauptung einer solchen dritten, 
mittleren Schule der Beerbung des politisch-philosophischen Vermächtnis­
ses Hegels unter Beweis zu stellen. Dabei begegnet einem allerdings sofort 
eine Schwierigkeit, die sich bei den beiden anderen, herkömmlicherweise 
unterschiedenen Gruppierungen nicht im gleichen Maße ergibt. Während 
sich diese nämlich im engen Kontakt miteinander und daher gewisserma­
ßen in kooperativer Manier darangemacht haben, das aus ihrer Sicht Be­
wahrenswerte an Hegels politischer Philosophie in die Gegenwart und Zu­
kunft hinüberzuretten, gilt dies für die dritte Strömung gerade nicht, weil 
deren Vertreter weder genauere Kenntnis voneinander besaßen noch auch 
nur ähnliche Hintergrundannahmen teilten; es handelt sich daher nicht 
im eigentlichen Sinne des Wortes um eine Schule von Gleichgesinnten 
oder eine theoretisch geeinte Gruppe, sondern eher um ein weitverzweigtes 
Netzwerk von an unterschiedlichen Orten tätigen Sozialwissenschaftlern 
und Philosophen, bei denen sich erst im Rückblick aus einem Abstand 
von inzwischen mehr als einhundert Jahren feststellen lässt, dass sie ge­
meinsam das Ansinnen teilten, der hegelschen Rechten und Linken die 
Alternative eines liberaldemokratischen Sozialismus entgegenzusetzen. Das 
heißt umgekehrt freilich auch, dass der Einfluss Hegels auf das politisch-
philosophische Denken im 19. Jahrhundert heute nur dann angemessen 
zu untersuchen ist, wenn man eine Perspektive wählt, die weit genug ist, 
um auch in zunächst disparat erscheinenden Theorieansätzen noch das 
Strickmuster ein und derselben Anknüpfung an dessen Ideen und Konzep­
te zu entdecken; wir können nur wissen, was an zukünftigen Entwicklungs­
möglichkeiten in der hegelschen Rechtsphilosophie steckte, wenn wir uns 
vor Augen führen, dass deren Überlegungen und Anregungen auch von 
Denkern weiterentwickelt wurden, die zunächst einmal nur wenig theoreti­
sche Gemeinsamkeiten über den bloßen Rückbezug auf die Schriften des 
deutschen Idealisten hinaus teilten. Hat man eine solche Erweiterung des 
Blickwinkels aber erst einmal vorgenommen, so ist es nicht allzu schwer, in 

Axel Honneth

172

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Bemühungen verschiedener, an diversen Orten operierender Autoren 
das gemeinsame Ansinnen zu erkennen, das hegelsche Vermächtnis für das 
Projekt eines reformistisch verstandenen Sozialismus fruchtbar zu machen.

Ich will meinen Versuch, eine solche neue Sicht auf das politisch-philo­
sophische Erbe Hegels zu werfen, mit einem Autor beginnen, der Hegel 
noch sehr nahestand und gleichwohl weder dem konservativen noch dem 
revolutionären Flügel seiner Schülerschaft angehörte, sondern ganz eigene 
Wege in der Beerbung seines Lehrers einschlug, nämlich den Rechtsphilo­
sophen Eduard Gans (I). Nachdem ich an dessen Arbeiten kurz dargelegt 
habe, inwiefern sie Hegels politische Philosophie mit Bestrebungen des 
französischen Frühsozialismus in Verbindung zu bringen versuchten, will 
ich im nächsten Schritt meines Beitrags die politische Philosophie der briti­
schen Idealisten streifen; auch in den Schriften von Autoren wie Bernard 
Bosanquet, Thomas Hill Green und Francis Herbert Bradley finden sich 
Bestrebungen, so soll gezeigt werden, das politische Erbe Hegels in Rich­
tung eines liberaldemokratischen Sozialismus weiterzuentwickeln (II). Die 
letzte Station, die ich aufsuchen werde, um meine Behauptung einer dritten 
Traditionslinie in der Beerbung der politischen Philosophie Hegels zu stüt­
zen, wird das Werk des französischen Soziologen Emile Durkheim bilden; 
auch wenn sich dessen reife Gesellschaftstheorie nur sehr indirekt hegel­
schen Einflüssen verdankt, kann sie doch als ein zentrales Glied in der Ket­
te der Bemühungen gelten, ein dem Sozialismus nahestehendes Programm 
auf der Grundlage des Gesellschaftsmodells des deutschen Philosophen zu 
umreißen (III). Wie sich zeigen wird, sind es ganz verschiedene Elemente 
in der hegelschen Sozial- und Rechtsphilosophie, an die bei den jeweiligen 
Autoren angeknüpft wurde, um die eigenen sozialdemokratischen oder 
sozialistischen Ideen zu begründen; erst in der systematisierenden Zusam­
menschau aller dieser drei Ansätze wird sich daher offenbaren, worin die 
Grundannahmen und Eckpunkte einer sozialistischen Weiterentwicklung 
der politischen Philosophie Hegels bestehen (IV).

I.

Es gab in den Jahrzehnten nach dem Tod Hegels nicht wenige unter seinen 
Anhängern in Deutschland, die mit der sich abzeichnenden Aufspaltung 
seiner Schule in einen reaktionären und einen revolutionären Flügel nicht 
glücklich waren; in diesen Kreisen sah man als das politische Vermächtnis 
Hegels weder die Empfehlung zur Anpassung an den preußischen Staat 

Hegel und der Sozialismus 

173

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an noch das dialektische Programm, den sozialen Wandel generell nach 
dem Muster einer revolutionären Überwindung der sozial gegebenen Ver­
hältnisse zu denken; stattdessen setzte man hier, an vorderster Stelle bei 
Lorenz von Stein, auf eine allmähliche Verwirklichung der Rechte aller 
Bürger auf soziale Teilhabe durch die schrittweise Etablierung eines rudi­
mentären Sozialstaates.2 Für Eduard Gans, dem direkten Schüler Hegels 
und Herausgeber der bis heute maßgeblichen Ausgabe seiner Rechtsphilo­
sophie, war diese am hegelschen Rechtsbegriff geschulte Lösung der gesell­
schaftlichen Herausforderungen aber nicht weitreichend genug; er betrach­
tete als das Schlüsselproblem seiner Zeit nämlich nicht die mangelnde 
Verwirklichung der Grundrechte im politischen Raum, sondern die ihrem 
normativen Versprechen diametral entgegenstehende Lage der arbeitenden 
Klassen im ökonomischen Raum, die von Armut, Verelendung und Recht­
losigkeit geprägt war – womit er das Schicksal des von seinem Lehrer 
nur stiefmütterlich behandelten „Pöbels“ in das Zentrum seines politischen 
Denkens rückte und schon in den 1830er-Jahren hellsichtig vorwegnahm, 
was alsbald von den herrschenden Eliten mit Angst und Sorge als „soziale 
Frage“ verhandelt werden sollte.3 Von Haus aus Rechtswissenschaftler und 
der Gesinnung nach überzeugter Europäer, begann Eduard Gans noch zu 
Lebzeiten Hegels nach der Möglichkeit von wirtschaftlichen Institutionen 
Ausschau zu halten, mit deren Hilfe die immer größer werdende Spaltung 
der Gesellschaft in eine kleine Klasse von Produktionsmitteleigentümern 
und eine wachsende Klasse von besitzlosen Lohnabhängigen innerhalb 
der ökonomischen Sphäre selbst überwunden werden könnte; es war im 
Kontext dieser Suchbewegungen, dass sein Blick auf das von ihm geliebte 
und mehrfach besuchte Paris fiel, wo sich gerade mit den Saint-Simonisten 
eine soziale Bewegung herausgebildet hatte, die – wie er selbst – darauf 
drängte, das kapitalistische System des Marktes in eine dem allgemeinen 
Wohl zugutekommende, stärker vergesellschaftete Wirtschaftsordnung zu 
überführen. Nicht alles, was die Anhänger Saint-Simons an entsprechenden 
Reformen vorschlugen, stieß auf die Zustimmung von Gans; aber das weni­
ge, was er sich von deren Programm zu eigen machte, reichte aus, um ihn 
zum ersten und wohl bislang einzigen Repräsentanten einer Vermittlung 
zwischen Hegels politischer Philosophie und dem Gedankengut des fran­

2 Vgl. Böckenförde (1991); Waszek (2018).
3 Waszek (1987).

Axel Honneth

174

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zösischen Frühsozialismus zu machen.4 Um zu verstehen, worum es ihm 
bei dieser wechselseitigen Annäherung ging, ist es allerdings erforderlich, 
zuvor einen kurzen Blick auf das Kapitel über die „bürgerliche Gesellschaft“ 
in der Rechtsphilosophie zu werfen, in dem Hegel versucht hatte, die Markt­
wirtschaft als ein mittleres Glied in dem ethischen, der Realisierung von 
sozialer Freiheit dienenden Institutionsgefüge moderner Gesellschaften zu 
denken.

In diesem berühmten Kapitel, das insgesamt nicht sehr umfangreich ist, 
macht sich Hegel an den schwierigen Versuch, von der im Entstehen be­
griffenen Marktwirtschaft zu zeigen, dass sie trotz ihrer vielen disruptiven 
Kräfte durchaus als ein allen Bürgerinnen und Bürgern zugutekommendes 
Organ in der institutionalisierten Sittlichkeit moderner Gesellschaften be­
griffen werden sollte. Dabei verfängt er sich allerdings insofern in gewis­
sen Schwierigkeiten, als er zunächst den Anschein erweckt, der Markt sei 
ohne jede weitere Vorkehrung zu einer gemeinschaftsförderlichen Koordi­
nierung der privaten Interessen aller Beteiligten in der Lage,5 um später 
in demselben Kapitel dann aber auf die Notwenigkeit von zusätzlichen 
Institutionen wie die polizeiliche Gewerbeaufsicht und die Korporationen 
zu verweisen, ohne die eine solche Vergemeinschaftung des privategoisti­
schen Handelns nicht möglich sei; zudem gesteht Hegel in der Mitte seiner 
Bemühungen, philosophisch eine sittliche Ordnung in das Marktgeschehen 
zu bringen, selbst ganz unverblümt ein, dass er für das chronische Problem 
der Überproduktion und der damit regelmäßig entstehenden Armut und 
Verelendung keine rechte Lösung wisse, mit Ausnahme der Empfehlung, 
in den Kolonien zusätzliche Absatzmärkte zu schaffen.6 Nimmt man all 
diese Widersprüchlichkeiten und Notlösungen zusammen, so ist es nicht 
weiter erstaunlich, dass sich inzwischen drei ziemlich weit auseinanderlie­
gende Sichtweisen auf dieses Kapitel der Rechtsphilosophie herausgebildet 
haben: Entweder werden Hegels Ausführungen zur Marktwirtschaft als 
eine Bekundung seiner abschließenden Einsicht verstanden, dass die mo­
derne Sittlichkeit keine organische Totalität bilden könne, weil die privat­
kapitalistische Wirtschaft darin immer ein Fremdkörper bleiben würde; 
oder, zweitens, man interpretiert dieses Kapitel als das Resultat des geschei­

4 Vgl. Schmidt am Busch et al. (2007); darin vor allem die Einführung von Norbert 
Waszek (ebd., 13–35).

5 Vgl. Heisenberg (2018).
6 Zu den vielen Unstimmigkeiten in Hegels Charakterisierung der von ihm „bürgerliche 

Gesellschaft“ genannten Marktwirtschaft vgl. Honneth (2022); Teichgraeber (1977).

Hegel und der Sozialismus 

175

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terten Versuchs Hegels, mithilfe einiger konzeptueller Manöver und unter 
Inkaufnahme offensichtlicher Ungereimtheiten, die Möglichkeit einer sittli­
chen Einhegung des Marktes zu demonstrieren; oder aber, drittens, man 
begreift die Ausführungen Hegels in diesem Kapitel resolut als ein Sammel­
becken von höchst instruktiven Anregungen, die allerdings erst noch der 
Weiterentwicklung bedürften, um tatsächlich das tragfähige Gerüst für eine 
sittlich eingehegte, allseits individuelle Freiheit ermöglichende Wirtschafts­
form abgeben zu können.7 Eduard Gans, obwohl Hegel sehr nahestehend 
und von der dauerhaften Bedeutung seines Werks tief überzeugt, gehörte 
schon früh zu der letzten dieser drei Gruppierungen; er war der Überzeu­
gung, dass seinem Lehrer das Programm einer Versittlichung der ökono­
mischen Sphäre nicht wirklich gelungen sei, weil es für die sich damals 
bereits deutlich abzeichnende Armut und Verelendung der arbeitenden 
Bevölkerung keine angemessene Lösung bereitzustellen vermochte.

Schon in seiner „Vorrede“ zu der von ihm edierten Ausgabe der Rechts­
philosophie Hegels heißt es nach einer Erläuterung sowohl der Absicht der 
Vorlesungen seiner Lehrers als auch der eigenen Editionsrichtlinien ganz 
am Ende bei Gans, dass die Weiterentwicklung der sozialen Wirklichkeit 
alsbald auch eine Revision der darin formulierten Ideen aus „denselben 
Grundprinzipien“8 verlangen würde; gemeint war mit den sich wandelnden 
Umständen zweifellos die wachsende Bedeutung der „sozialen Frage“ – 
mit dem Verweis darauf, dass diese aus „denselben Grundprinzipien“ neu 
gelöst werden müsse, bezog sich Gans sicherlich auf Hegels Absicht, auch 
die ökonomische Sphäre als ein sittliches System des sozialen Miteinanders 
und der kommunikativen Freiheit begreifen zu wollen. Bei seinem Versuch, 
Lösungen dafür zu finden, wie bei Beibehaltung dieses hegelschen Prinzips 
eine andere, nicht mehr auf krasse Ungleichheit und privatkapitalistische 
Willkür beruhende Wirtschaftsordnung zu denken sei, mobilisiert Gans 
nun einige der wesentlichen Ideen der Saint-Simonisten. In seinen per­
sönlichen Lebenserinnerungen, in denen er ausführlich über seine vielen 
Begegnungen und Gespräche mit führenden Intellektuellen seiner Zeit 
berichtet, listet er zunächst auf, was ihn von den glühenden Anhängern 
des französischen Sozialtheoretikers trennt. Äußerst kritisch steht er deren 
Vorsatz gegenüber, die Wirtschaft dadurch zukünftig gänzlich im Staat 
aufgehen zu lassen, dass anstelle des Marktes eine mit religiösen Weihen 
versehene Planungszentrale die Aufgabe zu übernehmen hätte, die öko­

7 Einen derartigen Versuch unternimmt Kuch (2023).
8 Gans (1991), 132f.

Axel Honneth

176

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomischen Aktivitäten aller Einzelnen harmonisch aufeinander abzustim­
men; getreu den Grundsätzen seines Lehrers folgend, gibt er gegen diese 
wirtschaftspolitische Absicht zu bedenken, dass mit ihr der individuellen 
Person wieder die Freiheit genommen würde, die doch gerade die große 
Errungenschaft der Moderne gegenüber dem „Altertum“9 gebildet habe; 
ja, Gans geht sogar noch einen Schritt weiter und behauptet, dass gerade 
in der Möglichkeit des „Glück(s) oder Unglück(s), Erfolg(s) oder Missge­
schick(s)“, die die Konkurrenz auf dem Markt böte, die einzig verbleibende 
Chance für die Mitglieder moderner Gesellschaften bestünde, im Kontrast 
von Scheitern und Gelingen so etwas wie die „Poesie“ des Lebens zu erfah­
ren.10 Aber schon im nächsten Absatz seiner Auseinandersetzung mit den 
Saint-Simonisten heißt es dann gegen Hegel gerichtet, diese Konkurrenz 
dürfe auf keinen Fall so weit entfesselt werden, dass „dem Dienst eines 
Einzigen“, also dem kapitalistischen Unternehmer, die „Gesundheit“, der 
„Lebensgenuss“ und die gesamte Existenz einer ganzen Klasse „zum Opfer 
gebracht“ würde;11 und in noch vehementeren Tönen fragt Gans direkt im 
anschließenden Satz rhetorisch, ob es „nicht Sklaverei“ genannt werden 
müsse, „wenn man den Menschen wie ein Tier exploitiert, auch selbst, 
wenn er frei wäre sonst von Hunger zu sterben?“12 Bei dem Versuch, die 
schwierige Frage zu beantworten, wie denn dann beides zu vereinigen sei, 
einerseits marktvermittelte Konkurrenz und andererseits Beseitigung von 
ökonomischer Ausbeutung und Willkürherrschaft durch die Unternehmer, 
stützt Gans sich nun auf einen anderen wirtschaftspolitischen Strang aus 
der Gedankenwelt der Saint-Simonisten; in Umkehr der Richtung seiner 
bisherigen Argumentation lobt er deren Vertreter jetzt dafür, dass sie mit 
der Wiederbelebung des alten Zunftgedankens das einzige zeitgemäße Mit­
tel ersonnen hätten, welches die arbeitende Bevölkerung befähigen könnte, 
der Macht des Kapitals gleichgestellt gegenüberzustehen. Ich zitiere die 
Stelle, an der Gans diesen Schulterschluss mit den Frühsozialisten in seinen 
Betrachtungen zum Ausdruck bringt, hier ein wenig ausführlicher, weil 
daran gut erkennbar wird, wie er mit Hegel weit über Hegel hinauszugehen 
versucht:

Das Mittelalter mit seinen Zünften hatte eine organische Einrichtung für 
die Arbeit. Die Zünfte sind zerstört, und können nie wieder errichtet 

9 Gans (1836), 99 (die Schreibweise von Gans habe ich heutigen Richtlinien angepasst).
10 Ebd.
11 Ebd., 100.
12 Ebd.

Hegel und der Sozialismus 

177

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden. Aber sollte jetzt die freigelassene Arbeit aus der Corporation 
in die Despotie, aus der Herrschaft der Meister in die Herrschaft des 
Fabrikherrn verfallen? Gibt es kein Mittel dagegen? Allerdings. Es ist die 
freie Corporation, es ist die Vergesellschaftung.13

Zwar bleibt hier ein wenig vage, was Gans mit seinem Verweis auf die 
notwendige „Vergesellschaftung“ des Marktes genauer meint, aber aus dem 
Kontext geht hervor, dass damit wesentlich mehr bezweckt wird als das, 
was Hegel mit seinen Ausführungen zu den Korporationen intendiert hat­
te. Für diesen hatten solche Korporationen vor allem den kompensatori­
schen Zweck, die Arbeitenden in gewerbsmäßig ausdifferenzierte Organisa­
tionen zu integrieren, die unter ihnen ein Bewusstsein der arbeitsteiligen 
Rolle ihrer Tätigkeiten wachhalten und in Notfällen wie Arbeitslosigkeit 
und Krankheit für die Absicherung des Lebensnotwendigen aufkommen 
sollten.14 Ganz anders und wesentlich radikaler bei Gans, der mit den 
Korporationen oder „Assoziationen“, wie er auch gerne sagt, die Vorstel­
lung verknüpft, den Arbeitenden durch ihre Integration in Berufsgruppen 
eine Handlungsmacht zu verschaffen, die sie bei der Aushandlung von 
Tarifverträgen oder Arbeitszeiten über ebenso viel Stimmrecht und Ent­
scheidungsgewalt verfügen lässt wie ihren jeweiligen Arbeitgeber. Wollte 
man den Unterschied zwischen Hegel und seinem Schüler bezüglich der 
Aufgabe der Korporationen auf einen Punkt bringen, so könnte man unter 
Verwendung heutiger Begriffe sagen, dass Hegel dabei eher an Not- oder 
Solidargemeinschaften, Eduard Gans hingegen viel stärker an kämpferische 
Gewerkschaften denkt. Ob dieser noch einen Schritt weiter gehen wollte 
und den Korporationen (ähnlich wie Genossenschaften) auch das Eigen­
tum an den Produktionsmitteln zu überantworten gedachte, lässt sich an 
seinen sparsamen Auskünften nicht eindeutig entscheiden; hätte er auch 
eine solche Maßnahme noch ins Auge gefasst, so könnte man sein Pro­
gramm mit aller Vorsicht als den frühen Entwurf eines marktsozialistischen 
Wirtschaftssystems bezeichnen. Aber so weit müssen wir gar nicht gehen, 
um feststellen zu können, dass sich mit Gans ein direkter Schüler Hegels 
darangemacht hat, dessen teils widersprüchliche, teils unfertige Ausführun­
gen zur sittlichen Wiedereinbettung des Marktes in Richtung von entweder 
sozialdemokratischen oder liberalsozialistischen Leitvorstellungen weiter­

13 Ebd., 100f.
14 Vgl. Hegel (1970), §§ 250–256. Vgl. dazu Honneth (2023), 36. Zu Hegels Konzeption 

der „Korporationen“ vgl. auch den sehr ergiebigen Sammelband Ellmers/Herrmann 
(2017).

Axel Honneth

178

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuentwickeln. Um dem ethischen Ziel Hegels gerecht zu werden, auch die 
Wirtschaft noch als eine Stätte der Verwirklichung von sozialer Freiheit 
denken zu können, bedarf es Gans zufolge aufgrund der faktischen Macht­
losigkeit der Arbeiterklasse mehr als bloß des Hinweises auf eine marktre­
gulierende Gewerbepolizei und auf das Erfordernis berufsspezifischer Soli­
dargemeinschaften; nach seiner Überzeugung würde eine tatsächliche „Ver­
gesellschaftung“ des Marktes erst durch die gleichberechtigte Mitwirkung 
der Arbeitenden an den ökonomischen Entscheidungsprozessen für eine 
solche sittliche Einbettung der Wirtschaft in die Gesellschaft Sorge tragen. 
Wir können mithin festhalten, dass Eduard Gans der Überzeugung war, das 
philosophisch-politische Erbe Hegels ließe sich nur dann angemessen für 
die Gegenwart fruchtbar machen, wenn der Arbeiterklasse innerhalb des 
kapitalistischen Marktes ein möglichst weitgehendes Mitbestimmungsrecht 
eingeräumt würde.

II.

Von Deutschland weg will ich nun den Blick auf einen anderen intellektuel­
len Schauplatz wenden, an dem die politischen Ideen Hegels in Richtung 
eines reformerischen Sozialismus weiterentwickelt wurden; an diesem Ort, 
dem England des ausgehenden 19. Jahrhunderts und Beginn des 20. Jahr­
hunderts, war es allerdings nicht das Unfertige und Halbgare seiner wirt­
schaftstheoretischen Vorstellungen, sondern sein philosophisches Konzept 
der sozialen Freiheit, das einige Autoren zur politischen Radikalisierung 
seines Vermächtnisses angehalten hat. Die Vertreter der philosophischen 
Schule, die ich dabei vor Augen habe, wurden schon zu Lebzeiten von 
Ihren Zeitgenossen als „britische Idealisten“ bezeichnet; ihnen gehörten 
in der ersten Generation an vorderster Stelle Thomas Hill Green, Francis 
Herbert Bradley und Bernard Bosanquet an, in der zweiten Generation 
folgten diesen unter anderen John Henry Muirhead und John M. Ellis 
McTaggart.15 Ihren Ausgang nahm diese Schule von einer Kritik des im 
englischen Denken lange Zeit vorherrschenden Empirismus, dem man un­
ter Rückgriff auf Kant und Hegel vorwarf, die menschliche Vernunft in eine 
kausale Abhängigkeit von der natürlichen Wirklichkeit versetzt zu haben; 
dementsprechend begann man hier mit unterschiedlichen Zielsetzungen 
damit, grundlegend zu umreißen, inwiefern es gerechtfertigt sei, von einem 

15 Zusammenfassend: Mander (2011); Boucher/Vincent (2012); Robbins (2019).

Hegel und der Sozialismus 

179

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konstitutiven Primat der Vernunft in der Gesamtheit unserer Beziehungen 
zur Welt auszugehen.

Auf dem Feld der politischen Ethik und Sozialphilosophie, zu dem fast 
alle Mitglieder der britischen Idealisten substanzielle Beiträge lieferten,16 
musste dieser Vorsatz bedeuten, den Nachweis anzutreten, dass unser Han­
deln unter normalen Bedingungen von dem Willen geleitet wird, ein ideales 
Ich zu realisieren, das den vernunftgemäßen Prinzipen des allgemeinen 
Wohlergehens (common good) gehorcht. An dieser Stelle nun schloss man 
sich in der Mehrzahl insofern nicht Kant, sondern Hegel an, als man davon 
ausging, solche moralischen Ideale der individuellen Selbstverwirklichung 
seien nicht aus der Perspektive eines isolierten Subjekts zu gewinnen, son­
dern nur aus den sittlichen Gehalten einer bereits vernünftig gewordenen 
Wirklichkeit: Wonach der Einzelne gewöhnlich strebt, was er idealerwei­
se im Leben zu erreichen versucht, lässt sich nach dieser Überzeugung 
aus den institutionellen Vorgaben einer gegebenen Gesellschaft unter der 
Bedingung ablesen, dass diese ihrerseits den Standards einer sich geschicht­
lich entfaltenden Vernunft entspricht.17 Bis hierhin klingt all dies noch so 
stark nach einer buchstabengetreuen Wiedergabe von Hegels Rechtsphilo­
sophie, dass man sich zurecht fragen kann, woher denn in den politisch 
interessierten Kreisen des britischen Hegelianismus der Impuls zu einer 
Radikalisierung seines Anliegens gekommen sein mag; zu behaupten, dass 
die Maßstäbe für ein ethisch angemessenes Verhalten der jeweiligen sozia­
len Wirklichkeit entnommen werden müssten, sofern diese als hinreichend 
vernunftgemäß gelten und dementsprechend als dem Allgemeinwohl dien­
lich gelten könne, war nicht gerade neu, sondern ein allgemein geteilter 
Grundsatz aller Hegelianer der damaligen Zeit. Der Grund, mit Hegel 
über Hegel hinauszugehen und seine Rechtsphilosophie in Richtung eines 
sozialistischen Reformismus zu radikalisieren, ergab sich für die britischen 
Idealisten daher nicht einfach aus diesen vernunftidealistischen Prämissen; 
er verdankte sich vielmehr erst der Einsicht, dass der Gesellschaft oder 
dem Staat wesentlich mehr Aufgaben aufgebürdet werden müssten, als 
bei Hegel vorgesehen, wenn tatsächlich in der Gegenwart all die sozialen 
Voraussetzungen bereitgestellt werden sollten, die für die ethische Selbst­
verwirklichung des Einzelnen erforderlich wären. Um zu verstehen, worin 
diese Differenzen zu Hegel genau bestanden, bedarf es kurz einer Vergewis­

16 Vgl. Boucher/Vincent (2000).
17 Vgl. Bradley (1988), Essay V („My Station and Its Duties“); Bosanquet (1897); Bosan­

quet (1930), Kap. VII; Green (2004), Buch III. Vgl. hierzu auch die exzellente Einlei­
tung von David O. Brink (ebd., XIII–CX).

Axel Honneth

180

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


serung über dessen Konzept der institutionellen Bedingungen individueller 
Freiheit.

Hegel hatte bekanntlich die Voraussetzungen für die Verwirklichung 
individueller Freiheit so umfangreich gefasst wie kaum ein anderer Denker 
vor ihm; er wollte darunter nicht nur (wie John Locke) die egalitäre Verfü­
gung über liberale Grundrechte verstehen, auch nicht nur (wie Rousseau 
oder Kant) das universelle Recht zur individuellen Selbstbestimmung, son­
dern über all das hinaus vor allem das positive Vermögen zur Teilnahme an 
den grundlegenden Institutionen der Gesellschaft; diese letzte, institutio­
nelle Bedingung individueller Freiheit schien ihm unverzichtbar, weil nur 
durch sie sicherzustellen wäre, dass jeder Einzelne seine Persönlichkeit in 
den gesellschaftlich institutionalisierten Praktiken bei Anerkennung durch 
die jeweils anderen Beteiligten würde verwirklichen können.18 Insofern 
machte Hegel in seiner politischen Ethik die individuelle Selbstbestimmung 
von der Voraussetzung abhängig, in gesellschaftliche Institutionen einbezo­
gen und tätig zu sein, die rational genug waren, um sie als Orte einer 
kommunikativen Befriedigung der eigenen Ziele und Wünsche erfahren 
zu können. Mit dieser institutionalistischen Wende ist Hegel zum Begrün­
der einer Tradition geworden, in der soziale Gerechtigkeit maßgeblich 
nicht von einem Bündel persönlicher Rechte, sondern von den faktischen 
Chancen her gedacht wird, gleichberechtigt am institutionell geregelten 
Zusammenleben gestalterisch und ohne Zwang mitzuwirken. Allerdings 
hatte Hegel nun das, was in der Gegenwart an rechtlichen und institutio­
nellen Voraussetzungen tatsächlich gegeben sein müsste, um in derartiger 
Weise zur Selbstbestimmung befähigt zu sein, recht unzureichend und vage 
gefasst; er begnügte sich mit dem Verweis darauf, dass dazu die Mitglied­
schaft in einer auf Liebe und Sorge gegründete Familie, die Teilhabe am 
staatlich regulierten Marktgeschehen und schließlich die Zugehörigkeit zu 
einer politisch mitgestaltenden Bürgerschaft erforderlich seien. Keinerlei 
Erwähnung findet bei Hegel in diesem Zusammenhang die Frage, ob nicht 
vielleicht armeselige Lebensumstände, niederdrückende, stark abhängige 
Arbeitsverhältnisse oder eine mangelnde Schulbildung nicht nur das aktive 
Mitwirken an diesen freiheitsverbürgenden Institutionen erschweren, son­
dern den Zugang zu ihnen gänzlich verunmöglichen könnte; das Problem, 
an den etablierten Sphären der intersubjektiven Realisierung von individu­
eller Freiheit überhaupt nicht teilnehmen zu können, weil es einem an 

18 Vgl. die vorzügliche Rekonstruktion dieser Konzeption sozialer Freiheit in Neuhouser 
(2000), v. a. Kap. 5.

Hegel und der Sozialismus 

181

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den dafür erforderlichen Grundqualifikationen fehlte, taucht bei ihm nur 
am marginalen Beispiel des „Pöbels“ auf, wird aber nirgends mit Blick 
auf die große Masse der arbeitenden Bevölkerung diskutiert. An keiner 
Stelle kommen diese soziologische Idealisierungen Hegels, sein Absehen 
von der Lage der unteren Sozialschichten, stärker zum Tragen als dort, 
wo er mit großer Selbstverständlichkeit die Frauen von aller Tätigkeit au­
ßerhalb des Haushalts und der Familie ausgeschlossen wissen möchte; in 
grober Verkennung der sozialen Realität großer Bevölkerungsgruppen, in 
denen die Erwerbstätigkeit von Frauen zum Alltag gehörte, glaubt er, deren 
natürliche Befähigungen würden ihnen die Freiheit sozialer Selbstverwirk­
lichung nur in der Liebe zum eigenen Mann und in der erzieherischen 
Betreuung und Aufzucht der gemeinsamen Kinder erlauben.19 Es sind diese 
offensichtlichen Defizite der Rechtsphilosophie Hegels, an denen sich die 
britischen Idealisten in der Epoche des Viktorianismus zu reiben begannen; 
man stimmte zwar auf breiter Linie mit dessen grundlegender Prämisse 
überein, dass Freiheit als das positive Vermögen gefasst werden müsse, 
durch aktive Teilnahme an den zentralen Sphären des sozialen Lebens zur 
vernünftigen Selbstverwirklichung zu gelangen, ging aber davon aus, dass 
dazu wesentlich mehr an sozialer Gleichstellung und Beseitigung ökonomi­
scher Benachteiligungen erforderlich sei, als jener sich in seiner politischen 
Ethik vorgestellt hatte.

Der Ausgangspunkt für diese soziale Überschreitung des hegelschen 
Vorstellungshorizontes bestand in der besonderen Weise, in der die briti­
schen Idealisten dessen Konzept der institutionellen Bedingungen indivi­
dueller Freiheit aufnahmen; sie lief auf die These hinaus, dass vernunft­
gemäße Selbstverwirklichung von jedem Gesellschaftsmitglied verlange, 
die rudimentären Pflichten zu erfüllen, die einem die jeweilige Rolle in 
der sozialen Kooperation auferlegte.20 Gleichzeitig aber war man ebenfalls 
der Überzeugung, dass eine solche Mitwirkung an der gesellschaftlichen 
Zusammenarbeit nur dann gerechtfertigterweise zu erwarten wäre, wenn 
die jeweils notwendigen Aufgaben relativ gleichmäßig verteilt, allgemein 
zugänglich und mit ungefähr dem gleichen Aufwand zu erledigen wären. 
Sobald diese sozialen Voraussetzungen aber erfüllt wären, sobald also die 
soziale Kooperation fair und gerecht genug organisiert wäre, durfte daraus 
nach Meinung aller britischen Idealisten im Sinne Hegels auf ein orga­
nisches Zusammenspiel zwischen individueller Selbstverwirklichung und 

19 Vgl. Hegel (1970), §§ 165–168.
20 Vgl. FN 17.

Axel Honneth

182

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allgemeinem Wohlergehen geschlossen werden: Jeder würde aus eigenem 
vernünftigen Antrieb genau das tun, was in der Ergänzung mit dem ebenso 
freiwilligen und vernünftigen Tun aller anderen dem Wohl der gesamtem 
Gesellschaft dienlich wäre. Im Unterschied zu Hegel aber glaubte man nun 
gerade nicht, dass unter den gegebenen Bedingungen des gesellschaftlichen 
Daseins die Voraussetzungen für eine solche faire und gerechte Organisati­
on der sozialen Kooperation bereits erfüllt wären; dazu fehlte es aufgrund 
des unkontrollierten Marktes, der ungleichen Vermögensverteilung und des 
hierarchisch gegliederten Bildungssystems an so vielem, dass man ihrer 
Ansicht nach schlechterdings nicht erwarten konnte, dass die Gesellschafts­
mitglieder ihr Lebensglück ausgerechnet in der Erfüllung der ihnen sozial 
auferlegten Pflichten suchen würden. Was mithin die britischen Idalisten 
für unbedingt erforderlich hielten, waren eine Reihe von sozialen Refor­
men, durch welche die Voraussetzungen überhaupt erst geschaffen würden, 
unter denen die Bürgerinnen und Bürger ihre eigene Selbstverwirklichung 
tatsächlich als Beitrag zum allgemeinen Wohlergehen verstehen könnten. 
Worin die dazu erforderlichen Maßnahmen im Einzelnen bestehen sollten, 
variierte bei den Vertretern des britischen Idealismus natürlich je nach per­
sönlichem Temperament und politischer Gesinnung; so neigte etwa Green 
dazu, allein dem Staat die Aufgabe der Durchsetzung gerechterer Koopera­
tionsbeziehungen aufzubürden, während Bosanquet von einem derartigen 
Etatismus wenig hielt und stattdessen im Sinne eines moralischen Refor­
mismus stärker auf die vernünftige Einsicht des Einzelnen vertraute, sich 
aus egalitärem Elan für die Belange des Gemeinwohl zu engagieren.21

Fast alle Mitglieder des Kreises plädierten jedoch ganz im Sinne des 
geteilten „moralischen Sozialismus“ an erster Stelle dafür,22 das öffentliche 
Bildungssystem so stark zu vereinheitlichen und so durchlässig zu gestalten, 
dass jedem Gesellschaftsmitglied die faktische Chance zur Ergreifung eines 
Berufs eröffnet würde, der den eigenen Talenten und Selbstansprüchen 
entspräche. An zweiter Stelle stand häufig die Sorge um den Zustand der 
gesellschaftlichen Arbeitsverhältnisse; nicht wenige Vertreter des britischen 
Idealismus vermuteten, dass diese aufgrund der kapitalistischen Produkti­
onsbedingungen individuell zu belastend, zu schlecht entlohnt und intel­

21 Vgl. Collini (1976).
22 So betitelte Bosanquet die gemeinsame Absicht der britischen Idealisten: Bosanquet 

(1890). Dass der britische Idealismus deutlich sozialistisches Gedankengut enthielt, 
haben vor allem seine etwas jüngeren Anhänger herausgearbeitet: Vgl. Caird (1997); 
Jones (1997).

Hegel und der Sozialismus 

183

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lektuell zu anregungsarm seien, um allen Beschäftigten tatsächlich eine 
faire Chance zur Wahrnehmung ihrer politischen Partizipationsrechte zu 
geben.23 Einen dritten Schwerpunkt des politischen Engagements vieler 
Mitglieder des Kreises bildete schließlich das englische Wahlrecht; dieses 
wurde schon deswegen als nicht gerecht und geradezu rückschrittlich an­
gesehen, weil es den Frauen weiterhin den Zugang zu den öffentlichen 
Wahlen vorenthielt, sie damit in einer entscheidenden Hinsicht von der 
Teilnahme am gesellschaftlichen Leben ausschloss und sie stattdessen in 
die privaten Räume von Küche und Kinderzimmer verbannte. Fasst man 
alle diese Reformabsichten der britischen Idealisten zusammen, so kann 
es nicht überraschen, dass sie heute im Rückblick von vielen Historikern 
als intellektuelle Impulse für die Gründung der Labour-Party im Jahr 
1900 angesehen werden; neben politischen Anregungen von Seiten der 
Fabian-Society, so wird vielerorts behauptet, seien es vor allem die Ideen 
von Green, Bradley und Bosanquet gewesen, die in das erste, stark auf 
die Begrenzung des kapitalistischen Privateigentums abzielende Programm 
dieser Organisation der Arbeiterbewegung eingeflossen seien. Würde das 
stimmen, so wäre dies ein weiterer Beleg dafür, dass sozialistisches Ge­
dankengut auch aus dem Geist der hegelschen politischen Philosophie 
zu gewinnen war – und nicht nur, wie herkömmlich angenommen, aus 
dem Geist der philosophischen Werke entweder von Marx oder von Kant. 
Es war der gerechtigkeitstheoretische Institutionalismus Hegels, der die 
Anhänger des britischen Idealismus zu einer solchen Radikalisierung seiner 
politischen Philosophie befähigte; nach ihrer Überzeugung musste das ge­
gebene Gesellschafssystem weit über Hegels Vorstellungen hinaus staatlich 
gemaßregelt und sozial begradigt werden, wenn es all seinen Mitgliedern 
tatsächlich eine faire Chance bieten können sollte, sich in der Vielzahl ihrer 
institutionellen Verpflichtungen zwanglos und ohne Nöte zu verwirklichen.

III.

Der Übergang zur nächsten und letzten Station meines Überblicks, der 
Sozialtheorie von Emile Durkheim, fällt insofern nicht allzu schwer, als 
einige britische Idealisten sich gelegentlich auch ausdrücklich auf dessen 
Werk bezogen haben; man stand zwar nicht in intellektuellem Austausch 
miteinander, beobachtete sich aber wechselseitig aufmerksam, weil man 

23 Vgl. Boucher/Vincent (2012), 76–101.

Axel Honneth

184

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Eindruck hatte, an eng benachbarten Projekten auf dem Feld einer 
ethisch grundierten Gesellschaftstheorie zu arbeiten.24 Emile Durkheim, 
der zunächst in Bordeaux, dann in Paris als Professor wirkte, galt in den 
Augen seiner Zeitgenossen zwar als ein Soziologie, der sich in seinem Werk 
vor allem von der Philosophie Kants inspirieren ließ; nach einer bis heute 
weit verbreiteten Auffassung sei er zeitlebens maßgeblich damit befasst 
gewesen, die zentralen Kategorien der Erkenntnis- und Moraltheorie von 
Kant ihres transzendentalen Charakters zu entkleiden und stattdessen als 
Produkte des kollektiven Geistes sozialer Gemeinschaften verständlich zu 
machen. Inzwischen aber hat sich mehr und mehr die Vorstellung durchge­
setzt, es sei nicht Kant, sondern Hegel gewesen, von dem sich Durkheim in 
der Entwicklung seiner Sozialtheorie vor allem habe beeinflussen lassen.25 

Allerdings hatte er keine Schrift des deutschen Idealisten je im Original 
gelesen; all sein Wissen über dessen Werk bezog er offensichtlich aus einer 
der ersten englischen Interpretationen Hegels, die auch für die Entstehung 
des britischen Idealismus von allergrößter Bedeutung gewesen sein soll.26

Wie einflussreich aber auch immer die Sozialphilosophie Hegels für 
den französischen Soziologen tatsächlich gewesen sein mag, seine Gesell­
schaftstheorie atmet in all ihren zentralen Teilen durch und durch den 
Geist und die Gesinnung des deutschen Idealisten. Das beginnt damit, 
dass auch Durkheim Gesellschaften nach dem Muster lebendiger Organis­
men zu begreifen versucht, in denen die einzelnen Organe ihre Bedeutung 
nur durch ihre Funktion für die Aufrechterhaltung des Ganzen erlangen; 
insofern vertreten beide Denker sozialontologisch einen Holismus, der 
besagt, dass Gesellschaften nicht hinreichend aus dem Zusammenwirken 
ihrer einzelnen Mitglieder erklärt werden können, sondern umgekehrt als 
eigenständige Entitäten aufgefasst werden müssen, die eine formierende, 
zweckbestimmende Macht jenen gegenüber besitzen.27 Ein zweite Gemein­
samkeit zwischen Hegel und Durkheim ergibt sich aus ihrer Antwort auf 
die Frage, woher denn im besonderen Falle von Gesellschaften die Macht 
kommen soll, die der lebendige Organismus auf seine individuellen Glie­
der derart ausüben können soll, dass sie seiner allgemeinen Zweckbestim­

24 Vgl. etwa Bosanquet (1890). Zur Verwandtschaft des britischen Idealismus mit der 
Soziologie Durkheims vgl. auch Collini (1978).

25 Vgl. Honneth (2021).
26 Vgl. Stirling (1865). (Den Hinweis auf dieses legendäre Buch verdanke ich Steven 

Lukes).
27 Neben dem bereits in FN 25 genannten Aufsatz des Autors vgl. auch Neuhouser 

(2023), v. a. Kap. 8–10.

Hegel und der Sozialismus 

185

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung gewöhnlich Folge leisten; beide teilen die Überzeugung, dass diese 
Macht der sozialen Integration aus einer Moral stammt, die von allen 
Gesellschaftsmitgliedern in Form von sittlichen Gewohnheiten oder in 
der Gestalt eines „kollektiven Bewusstseins“ geteilt wird. Eine dritte große 
Gemeinsamkeit zeichnet sich zwischen Hegel und Durkheim schließlich 
dort ab, wo es um die Frage geht, welche Gestalt die Sittlichkeit oder 
Kollektivmoral in modernen Gesellschaften angenommen hat; beide be­
haupten, dass im Laufe der soziokulturellen Entwicklung aufgrund einer 
Steigerung der Arbeitsteilung und der Freiheitsansprüche eine funktionale 
Differenzierung von Gesellschaften in die drei Aufgabenfelder der familia­
len Sozialisation, der wirtschaftlichen Reproduktion und der politischen 
Steuerung erforderlich geworden ist, die jeweils auf unterschiedliche Weise 
normativ geregelt werden müssen. Die Sittlichkeit, welche den lebendigen 
Organismus moderner Gesellschaften zusammenhält, zerfällt daher für 
Hegel wie für Durkheim in die Zweige der Familie, der Wirtschaft und der 
Politik, deren normative Integration jeweils durch gesonderte moralische 
Regeln gesichert werden muss und die zum Zwecke ihres harmonischen 
Zusammenspiels der ordnenden Funktion des Staates bedürfen.

Angesichts dieser vielen Gemeinsamkeiten, die noch viel tiefer reichen, 
als zuvor kurz angerissen wurde, stellt sich wieder dieselbe Frage, die mich 
schon bei den britischen Idealisten beschäftigt hatte: Wenn Durkheim in 
seinen Vorlesungen zur Physik der Sitten und des Rechts der hegelschen 
Rechtsphilosophie sowohl architektonisch als auch inhaltlich so weit folgt, 
dass von einer großen geistigen Verwandtschaft gesprochen werden kann, 
was hat ihn dann veranlasst, doch über deren Vorstellungshorizont hinaus­
zugehen und ein am Ende gut und gerne „sozialistisch“ zu nennendes 
Gesellschafssystem ins Auge zu fassen? Es sind zwei Gründe, die sich 
dafür anführen lassen und die wir beide hier nicht zum ersten Male hö­
ren. Einerseits stimmt Durkheim mit der von Eduard Gans vorgetragenen 
Kritik insofern überein, als auch er das kapitalistische Wirtschaftssystem 
aufgrund der Machtungleichheit zwischen Kapital und Arbeit für viel zu 
disruptiv hält, als dass es durch die notdürftig hinzugedachten Institutionen 
einer polizeilichen Gewerbeaufsicht und der Korporationen noch sittlich 
integriert werden könnte; wie sein Vorgänger sieht er daher für das Sub­
system des ökonomischen Marktes eine viel stärkere Vergesellschaftung vor, 
die er dadurch herbeiführen wollte, dass durch massive Vermögens- und 
Erbschaftssteuern einerseits und durch die Einrichtung von vermittelnden 
Berufsgruppen andererseits den Beschäftigten eine gleichberechtigte Mit­

Axel Honneth

186

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirkung an der Gestaltung der Arbeitsbedingungen und der Festlegung der 
Produktionsziele ermöglicht werden sollte.28 Auch im Hinblick auf diesen 
Maßnahmenkatalog Durkheims stellt sich wieder die Frage, wie weit er 
mit ihm eigentlich über den kapitalistischen Markt hinausgehen wollte; ein 
marktsozialistisches System mit wirtschaftlich konkurrierenden Produkti­
onsgenossenschaften sah er wohl nicht vor, da er trotz seiner sozialistischen 
Gesinnungen in das private Eigentumsrecht nicht eingreifen wollte,29 am 
ehesten wäre es daher wohl gerechtfertigt, ihn für den Verfechter einer 
möglichst tiefgreifenden Mitbestimmung zu halten – wie sie heute etwa von 
Elizabeth Anderson mit überzeugenden Argumenten politisch eingeklagt 
wird.30

Der zweite Grund für Durkheim, das hegelsche Gesellschaftssystem in 
Richtung eines liberalsozialistischen Modells zu überschreiten, ergab sich 
aus den Bedenken, die uns schon bei den britischen Idealisten begegnet 
waren: Er sah nicht nur das Wirtschaftssystem, das Hegel in seinem Kapitel 
über die „bürgerliche Gesellschaft“ portraitiert hatte, für veraltet an, son­
dern hielt auch dessen Charakterisierung des Staates für untauglich, den 
politisch-moralischen Ansprüchen der Zeit gerecht zu werden. Anders als 
es sich Hegel im letzten Teil seiner Rechtsphilosophie vorstellen wollte, wo 
er die Grundlagen einer konstitutionellen Monarchie unter weitgehender 
Absehung von allen Einwirkungsmöglichkeiten der Bürger skizziert hatte, 
begriff Durkheim den modernen Staat in Übereinstimmung mit dem von 
ihm vorausgesetzten Organizismus als ein „intellektuelles Organ“,31 durch 
das der demokratisch ausgehandelte Wille des Volkes klug und pragmatisch 
angemessen umgesetzt werden sollte; damit die Regierung diese nur die­
nende Funktion aber in der erforderlichen Weise erfüllen konnte, war sie 
nach seiner Überzeugung darauf angewiesen, dass sich alle Bürgerinnen 
und Bürger frei und ungezwungen an der Generierung von Informationen 
und Kenntnissen beteiligten, mit deren Hilfe die gesellschaftlichen Proble­
me möglichst vollständig ausgeleuchtet werden konnten. Ganz anders als 
Hegel wollte Durkheim daher die Regierungstätigkeit an eine demokrati­
sche Meinungs- und Willensbildung zurückgebunden wissen, der primär 

28 Vgl. Durkheim (1988), 421–465 (drittes Buch); Durkheim (1999), 9–63.
29 Vgl. Durkheim (2011). Mit dem Hinweis auf dieses Buch schlage ich auch noch 

einmal eine Brücke zum Kapitel über Eduard Gans, weil deutlich wird, dass beide 
Denker ihre eigene Konzeption eines liberalen Sozialismus der intensiven Auseinan­
dersetzung mit dem Frühsozialismus Saint-Simons verdanken.

30 Vgl. Anderson (2019).
31 Honneth (2011), 567.

Hegel und der Sozialismus 

187

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die epistemische Funktion zukommen sollte, die sozialen Nöte und Sorgen 
der Bevölkerung öffentlich sichtbar zu machen; je mehr Gesellschaftsmit­
glieder in die Lage versetzt würden, ihre Bedrängnisse in diesem Erfah­
rungsaustausch laut und deutlich zu artikulieren, desto intelligenter und 
angemessener dürften nach seiner Meinung die Lösungen sein, mit denen 
der Staat gesellschaftlich drängende Probleme zu beheben versuchte. In 
überraschender Übereinstimmung mit John Dewey, dem amerikanischen 
Pragmatisten, schlägt Durkheim mithin vor, Hegels konstitutionelle Mon­
archie durch ein politisches System zu ersetzen, in dem der Staat nur 
noch die Aufgabe haben sollte, die Ergebnisse einer radikal entgrenzten 
Meinungs- und Willensbildung innerhalb des Volkes in rechtlich bindende 
Entscheidungen umzusetzen; nichts blieb bei dieser Lösung mehr vom 
Autoritarismus der Staatskonstruktion in der Rechtsphilosophie, nichts erin­
nerte mehr an Hegels Liebäugeln mit der Figur des weisen Monarchen, weil 
alle politische Macht in die Befugnisse einer demokratischen Öffentlichkeit 
gelegt worden war.

Warum Durkheim trotz all dieser von mir „sozialistisch“ genannten Ab­
weichungen von Hegels Rechtsphilosophie gleichwohl ein Hegelianer blieb, 
lässt sich leicht daran klarmachen, dass er seine sämtlichen Umbauten 
und Transformationen unter stillschweigender Berufung auf die leitenden 
Prinzipien genau dieser Schrift durchgeführt hat: Innerhalb der Markt­
wirtschaft wollte er die Mitbestimmungsrechte der Beschäftigen entschie­
den gestärkt wissen, weil nur das dem hegelschen Grundsatz der Verwirk­
lichung individueller Freiheit durch institutionelle Teilnahme Genüge tun 
würde, im politischen System wollte er die Macht nahezu vollständig der 
demokratischen Öffentlichkeit überantworten, weil nur dadurch gemäß der 
Prämisse Hegels alle Bürgerinnen und Bürger gleichberechtigt an der poli­
tischen Entscheidungsfindung teilhaben könnten. Jedes Mal nimmt Durk­
heim seine Korrekturen am hegelschen System einzig vor, weil er glaubt, 
durch sie der Idee einer organischen Sittlichkeit moderner Gesellschaften 
besser Rechnung tragen zu können. Die Frage aber, ob er damit gleich zum 
Mitglied einer ganzen „Schule“ des liberalsozialistischen Hegelianismus 
geworden ist, wie ich zu Beginn meines Beitrags behauptet habe, lässt sich 
nur dann beantworten, wenn wir zum Schluss noch einmal einen kurzen 
Blick zurück auf die beiden anderen Stationen meines Überblicks werfen: 
Gibt es einen gemeinsamen Schlüssel für all die von mir in Augenschein 
genommenen Revisionen am System der Rechtsphilosophie Hegels, der es 
rechtfertigen könnte, neben dem Rechts- und dem Linkshegelianismus 

Axel Honneth

188

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einer dritten Schule der Beerbung seines politisch-philosophischen 
Vermächtnisses zu sprechen?

IV.

Gleich zu Beginn meines Beitrags hatte ich die These vertreten, dass es 
kurzsichtig sei, von nur zwei Schulen der Weiterführung der politischen 
Philosophie Hegels zu reden; schaut man auf sein Wirken aus der Per­
spektive unserer Gegenwart zurück, so wird man aufgrund des größer 
gewordenen Abstands vielmehr feststellen müssen, dass es tatsächlich eine 
weitere Gruppierung solcher Art gegeben hat, deren Orientierung weder 
konservativ noch linksrevolutionär, sondern, wie ich es genannt habe, li­
beralsozialistisch war. Zum Zwecke einer Begründung dieser These habe 
ich drei intellektuelle Schauplätze kurz Revue passieren lassen, an denen 
nach meinem Eindruck eine derartige Radikalisierung der politischen Phi­
losophie Hegels in Richtung eines liberalen Sozialismus erprobt worden 
war: Die erste Station dieser Rückschau bildete der Versuch von Eduard 
Gans, den Frühsozialismus für eine politische Aktualisierung der Rechtsphi­
losophie Hegels fruchtbar zu machen, die zweite Station führte mich zu den 
britischen Idealisten, die sich Hegels politische Philosophie mit dem Ziel 
der Legitimierung sozialdemokratischer Reformen anzueignen versuchten, 
und die letzte dieser drei Stationen ergab sich aus einer neuen Sicht auf 
die Sozialtheorie Emile Durkheims, in der wir heute mehr und mehr die 
Umrisse eines sozialistisch weitergedachten Hegelianismus zu erkennen 
beginnen. Aber reichen diese vagen Gemeinsamkeiten im Weiterdenken 
Hegels tatsächlich aus, um von einer dritten, liberalsozialistischen Schule 
der Beerbung seiner politisch-philosophischen Hinterlassenschaft sprechen 
zu können? Muss nicht (wie bei den Links- und Rechtshegelianern) so 
etwas wie eine geteilte Grunderfahrung mit dem Werk Hegels hinzutreten, 
bevor wir begründetermaßen behaupten dürfen, es gäbe eine solche dritte, 
gesinnungsmäßig gleichgerichtete Gruppe in der Wirkungsgeschichte sei­
ner politischen Philosophie?

Ich will mit einer Vermutung darüber schließen, worin eine solche ge­
meinsame Erfahrung in der Aneignung der politischen Philosophie Hegels 
auch bei den ganz verschiedenen Denkern bestanden haben mag, deren 
Werke ich zuvor kurz betrachtet habe. Schaut man sich die intellektuellen 
Entwicklungswege all dieser Philosophen und Soziologen an, so stößt man 
immer auf das Moment einer gewissen Enttäuschung über den mangeln­

Hegel und der Sozialismus 

189

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Realitätssinn Hegels, sein fehlendes Gespür für die wahren Nöte und 
Begehrlichkeiten der Zeit; als wäre es ein bloßes, nicht weiter ernstzuneh­
mendes Missgeschick des Geistes, hatte er aus ihrer Sicht dramatisch unter­
schätzt, dass der größte, arbeitende Teil der Bevölkerung noch gar nicht 
über die materiellen und rechtlichen Voraussetzungen verfügte, um sich zu 
den Höhen desjenigen sittlichen Lebens aufschwingen zu können, dessen 
moderne Grundzüge er doch so überzeugend skizziert hatte. Hegels kapita­
ler Fehler bestand nach Überzeugung von Gans, Green, Bosanquet, Bradley 
und Durkheim darin, zu glauben, bei seinen Ausführungen zur modernen 
Sittlichkeit eine „faire Kooperation“ (John Rawls) unter den Gesellschafts­
mitgliedern bereits voraussetzen zu können, obwohl die Bedingungen dafür 
noch gar nicht vorhanden waren. Kaum eine der sozialen Voraussetzungen, 
die für eine alle Bürgerinnen und Bürger einbeziehende Verwirklichung 
sozialer Freiheit erforderlich gewesen wäre, existierte bereits zu Hegels Zei­
ten, war aber selbst in der Epoche des Viktorianismus oder zu Beginn des 
20. Jahrhunderts nicht einmal in ausreichendem Maße gegeben: Solange 
Frauen aus dem öffentlichen Leben ausgeschlossen waren, die Beschäftig­
ten als bloße Befehlsempfänger behandelt wurden und die Bürgerinnen 
und Bürger keinerlei Mitspracherecht bei politischen Entscheidungen besa­
ßen, konnte von bereits verwirklichten Bedingungen einer sozialen Freiheit 
des institutionell vermittelten Miteinanders keine Rede sein. Das war die 
Schlüsselerfahrung, die alle hier behandelten Autoren bei der Lektüre der 
hegelschen Rechtsphilosophie miteinander teilten – und die sie gemeinsam 
antrieb, Hegel mit dessen eigenen Prinzipien und Mitteln entschieden in 
Richtung eines liberalen Sozialismus weiterzuentwickeln.

Literatur

Anderson, Elizabeth: Private Regierung. Wie Arbeitgeber über unser Leben herrschen 
(und warum wir nicht darüber reden). Übersetzt von Karin Wördemann, Berlin 
2019.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Lorenz von Stein als Theoretiker der Bewegung von 
Staat und Gesellschaft zum Sozialstaat, in: ders.: Recht, Staat, Freiheit. Studien 
zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frankfurt am Main 
1991, S. 170–208.

Bosanquet, Bernard: The Antithesis between Individualism and Socialism Philosophi­
cally Considered, in: Charity Organisation Review 69 (1890), H. 6, S. 357–368.

Bosanquet, Bernard: Psychology of the Moral Self, London 1897.
Bosanquet, Bernard: The Philosophical Theory of the State, London 1930.

Axel Honneth

190

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boucher, David/Vincent, Andrew: British Idealism and Political Theory, Edinburgh 
2000.

Boucher, David/Vincent, Andrew (Hrsg.): British Idealism. A Guide for the Perplexed, 
London 2012.

Bradley, Francis Herbert: Ethical Studies (1876), Oxford 1988.
Caird, Edward: Individualism and Socialism (1897), in: David Boucher (Hrsg.): The 

British Idealists, Cambridge 1997, S. 173–194.
Collini, Stefan: Hobhouse, Bosanquet and the State: Philosophical Idealism and Politi­

cal Argument in England 1880–1918, in: Past & Present 72 (1976), S. 86–111.
Collini, Stefan: Sociology and Idealism in Britain 1880–1920, in: European Journal of 

Sociology 19 (1978), H. 1, S. 3–50.
Durkheim, Emile: Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer 

Gesellschaften. Übersetzt von Ludwig Schmidts, Frankfurt am Main 1988.
Durkheim, Emile: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der 

Moral. Übersetzt von Michael Bischoff, Frankfurt am Main 1999.
Durkheim, Emile: Le Socialism. Sa Définition – Ses Débuts – La Doctrine Saint-Si­

monienne (1928), Paris 2011.
Ellmers, Sven/Herrmann, Steffen (Hrsg.): Korporation und Sittlichkeit. Zur Aktualität 

von Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft, Paderborn 2017.
Gans, Eduard: Rückblicke auf Personen und Zustände, Berlin 1836.
Gans, Eduard: Vorrede zu Hegels „Rechtsphilosophie“, in: Norbert Waszek (Hrsg.): 

Eduard Gans (1797–1839): Hegelinaner – Jude – Europäer. Texte und Dokumente, 
Frankfurt am Main 1991, S. 127–133.

Green, Thomas Hill: Prolegomena to Ethics (1883), Oxford 2004.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts (Theorie 

Werkausgabe), Frankfurt am Main 1970.
Heisenberg, Thimo: Hegel on the value of the market, in: European Journal of Philoso­

phy 26 (2018), H. 4, S. 1283–1296.
Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, 

Berlin 2011.
Honneth, Axel: Hegel und Durkheim. Konturen einer geistigen Walverwandtschaft, in: 

WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 18 (2021), H. 1, S. 49–68.
Honneth, Axel: Schein oder Erscheinen des Sittlichen? Hegels Analyse der Marktwirt­

schaft, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 70 (2022), H. 5, S. 725–742.
Honneth, Axel: Hegel und Fichte. Zwei frühe Formen der Kapitalismuskritik, in: Birgit 

Sandkaulen/Brady Bowman (Hrsg.): Hegel-Studien, Band 57, Hamburg 2023, S. 9–
45.

Jones, Henry: The Coming of Socialism, in: David Boucher (Hrsg.): The British 
Idealists, Cambridge 1997, S. 195–213.

Kuch, Hannes: Wirtschaft, Demokratie und liberaler Sozialismus, Frankfurt am Main 
2023.

Löwith, Karl: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. 
Jahrhunderts (1941), Hamburg 1978.

Hegel und der Sozialismus 

191

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lübbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, 
Basel 1963.

Mander, William J.: British Idealism. A History, Oxford 2011.
Neuhouser Frederick: Foundations of Hegel’s Social Theory. Actualizing Freedom, 

Cambridge 2000.
Neuhouser, Frederick: Diagnosing Social Pathology. Rousseau, Hegel, Marx, and 

Durkheim, Cambridge 2023.
Robbins, Peter: The British Hegelians 1875–1925, London 2019.
Schmidt am Busch, Hans-Christoph/Siep, Ludwig/Thamer, Hans-Ulrich/Waszek, Nor­

bert (Hrsg.): Hegelianismus und Saint-Simonismus, Paderborn 2007.
Stirling, James Hutchinson: The Secret of Hegel, London 1865.
Teichgraeber, Richard: Hegel on Property and Poverty, in: Journal of the History of 

Ideas 38 (1977), H. 1, S. 47–64.
Waszek, Norbert: Eduard Gans on Poverty. Between Hegel and Saint-Simon, in: The 

Owl of Minerva 18 (1987), H. 2, S. 167–178.
Waszek, Norbert: Die soziale Frage bei Lorenz von Stein, in: Thomas Bremer/Wolfgang 

Fink/Françoise Knopper/Thomas Nicklas (Hrsg.): Vormärz und soziale Frage 1830–
1840, Reims 2018, S. 245–279.

Axel Honneth

192

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171 - am 20.01.2026, 04:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

