
 

Naivität mit Absicht 

 

 

 

Die Gründe dafür, dass der angesprochene Kitschvertrag weitgehend ver-

borgen bleibt, liegen nicht nur darin, dass Kitsch üblicherweise als Versuch 

emotionaler Überwältigung gilt, bei der das Publikum passiv wäre und kei-

nen Pakt, kein Abkommen zu schließen hätte. Zu dem scheinbaren Wider-

spruch, der darin liegt, dass Kitsch viele ergreift, sich ihrer in dieser Weise 

bemächtigt und ihnen zugleich Macht im Schließen eines Pakts zugesteht, 

kommt eine weitere vermeintliche Paradoxie hinzu: Kitsch spielt auf ver-

schiedenen Ebenen mit Naivität – erstens bietet er zu einem großen Teil 

Darstellungen von Naivität, zweitens erlaubt er es dem Publikum, zumin-

dest ein Stück weit die Rolle von Naiven einzunehmen, und drittens führt er 

sich selbst oft auf Naivität zurück, gibt also seine Produktion als naiv aus. 

Auch solche Gesichtspunkte mögen zunächst den Eindruck erwecken, als 

könnte es den Kitschvertrag und die mit diesem verbundene Reflexivität 

nicht geben – schließlich scheint Naivität fernab von bewusster Absicht und 

von Geschäftsfähigkeit angesiedelt zu sein. Daher lohnt es sich, Konzeptio-

nen von Naivität auf den verschiedenen Ebenen genauer zu betrachten. 

Besonders das Erstgenannte, die Darstellung von Naivität, wird häufig 

für kitschtypisch gehalten. Dabei kann es sich etwa um Bilder von Kindli-

chem, Niedlichem, Kleinem, Süßem, Putzigem handeln oder auch von einer 

vermeintlich ursprünglich gebliebenen, noch nicht von Industrialisierung, 

Zweckdenken und Zersplitterung erfassten Gegend, die sich als ›heil‹, ein-

fach und übersichtlich auszeichnen und Geborgenheit sowie Raum für un-

beschwerte Spontaneität bieten soll.
69

 In Analogie zum ›Happy End‹, das 

                                                   

69  Vgl. H.-D. Gelfert: Was ist Kitsch? S. 65–76. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

ebenfalls oft im Verdacht steht, kitschig zu sein,
70

 könnte man von einem 

›Happy Start‹ sprechen: Während das ›Happy End‹ etwa von Liebesroma-

nen oder -filmen einen Zustand nach allen Verwicklungen, Konflikten und 

Missverständnissen markiert – letztlich scheinen die Liebenden einander 

für immer gefunden zu haben –, ließe sich als ›Happy Start‹ ein Zustand 

vor jedweden Verwerfungen bezeichnen. In beiden Fällen braucht das Un-

heil, von dem sich die Zustände des Glücks abheben, nicht notwendiger-

weise ausführlich geschildert zu sein; entscheidend ist gewöhnlich nur, dass 

jenes Unheil als Negativ-Folie mitgedacht werden kann, vor der sich das 

›Heile‹, Intakte, Nicht-Zerrissene auszeichnet – sei es, dass diese Profilie-

rung vor allem zeitlich geschieht (etwa auf die Weise, dass es heißt: ›diese 

Kinder kennen den Ernst des Lebens noch nicht‹; ›die Verliebten sind end-

lich ein Paar geworden‹) oder räumlich (zum Beispiel: ›hier gibt es ein 

Stück Paradies‹). Welche Rezeptionsweisen aber werden dadurch nahege-

legt? 

 

 

DAS NAIVE IST DAS SENTIMENTALE:  
ASPEKTE DER REZEPTION 
 

In großen Teilen der Kitsch-Diskussion wird der Hang zu Bildern der ›hei-

len Welt‹ als eine Art von Flucht vor einer zerklüfteten, beschwerlichen, 

aufreibenden, Mühe erfordernden Wirklichkeit eingeschätzt – eine Bewer-

tung, bei der häufig ein moralischer Rigorismus mitschwingt. Das Spek-

trum der Assoziationen, die in die Beurteilung einfließen, reicht bis hin zur 

militärischen Desertion. »Fliehen gilt bekanntlich als unehrenhaft«, be-

merkt Christoph Hennig angesichts des touristisch Reisenden oft gemach-

ten Vorwurfs, sie wollten in ihren scheinhaften Urlaubsparadiesen vor der 

Realität weglaufen, und fügt ironisch hinzu: »›Flüchten oder Standhalten?‹ 

fragt sich der germanische Herkules am Scheidewege – die moralisch rich-

tige Antwort ist klar.«
71

 Kitsch wird nicht nur in seinen touristischen Spiel-

arten, sondern auch allgemein vielmals als »Ablenkung von den rauhen 

                                                   

70  Vgl. zur Diskussion darüber etwa Vicki Baum: »Angst vor Kitsch«, in: Uhu 10 

(1931), H. 7, S. 104–106, hier S. 106. 

71 Christoph Hennig: »Jenseits des Alltags. Theorien des Tourismus«, in: Voyage – 

Jahrbuch für Reise- und Tourismusforschung 1 (1997), S. 35–53, hier S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 41 

 

 

Tatsachen« und »Verschleierung der Realität« eingestuft; die Gemüter 

würden »in subjektive Stimmungseldoraden durch Vorspiegelung falscher 

Tatsachen entführt«.
72

 Für Karl Markus Michel beispielsweise ist Kitsch 

dadurch gekennzeichnet, dass dieser »der Wirklichkeit aus dem Wege geht, 

indem er sich selbst als Wirklichkeit setzt«.
73

 Gerade wenn Kitsch einfache 

und betont harmlose Kinderwelten ausmalt, bietet er sich einer solchen Kri-

tik als Zielscheibe an (zumindest auf den ersten Blick; Kitsch wäre genauer, 

als es durch die gängige Kritik geschehen ist, zu untersuchen): Steht das 

Kitschig-Naive doch für Simplizität anstelle der anderweitig erfahrenen 

Kompliziertheit der Welt; für Leichtigkeit, Einfalt, Unbedarftheit und Sorg-

losigkeit statt der alltäglichen Anstrengung, Belastung, Kümmernis und 

Gedankenschwere; für Geborgenheit fernab der üblichen Unsicherheit und 

Unruhe; für Friedlichkeit im Gegensatz zu den häufigen Konflikten und 

Zerwürfnissen; kurzum, für eine Welt, in der man sich dem Schwierigen 

und Schwerwiegenden nicht stellen muss. 

Die Kritik an solchen Formen von Kitsch hat Vorläufer in den Beden-

ken, die im späten 18. Jahrhundert gegen arkadische Schäferwelten vorge-

bracht werden: Letztere werden als Wunschträume in Frage gestellt, in 

denen Menschen »Glück im rückwärtsgewandten Beharren statt im sich 

vervollkommnenden Vorwärtsstreben« finden.
74

 Ein Beispiel für die dama-

                                                   

72 Vgl. Hans Holländer: »Kitsch. Anmerkungen zum Begriff und zur Sache«, in: 

Helga de la Motte-Haber (Hrsg.): Das Triviale in Literatur, Musik und bildender 

Kunst. Frankfurt a.M.: Klostermann 1972, S. 184–209, hier S. 185. 

73 K.M. Michel: »Gefühl als Ware«, S. 45. 

74 Petra Maisak: Arkadien. Genese und Typologie einer idyllischen Wunschwelt. 

Frankfurt a.M., Bern: Lang 1981, S. 214; vgl. auch Jörn Garber: »Utopiekritik 

und Utopieadaption im Einflußfeld der ›anthropologischen Wende‹ der europäi-

schen Spätaufklärung«, in: Monika Neugebauer-Wölk, Richard Saage (Hrsg.): 

Die Politisierung des Utopischen im 18. Jahrhundert. Vom utopischen System-

entwurf zum Zeitalter der Revolution. Tübingen: Niemeyer 1996, S. 87–114, 

insbes. S. 106–111; Martje Schulz: »Zur Paradoxie des Idyllischen«/»On the 

Paradox of the Idyllic«, in: Oliver Zybok (Hrsg.): Idylle. Traum und Trug-

schluss/Idyll. Illusion and Delusion. Ausst.-Kat. Phoenix Kulturstif-

tung/Sammlung Falckenberg, Hamburg/DA2. Domus Artium 2002, Salaman-

ca/Galerie der Stadt Remscheid. Ostfildern: Hatje Cantz 2007, S. 21–29, hier S. 

23–25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

lige Kritik lässt sich Kants Schrift »Mutmaßlicher Anfang der Menschen-

geschichte« entnehmen. Als eine »leere Sehnsucht« bezeichnet Kant »das 

Schattenbild des von Dichtern so gepriesenen goldenen Zeitalters«; dort 

solle »der reine Genuß eines sorgenfreien in Faulheit verträumten oder mit 

kindischem Spiel vertändelten Lebens« sein.
75

 Gegen das Lob dieses Zu-

standes erklärt Kant, 

 

daß der Ausgang des Menschen aus dem, ihm durch die Vernunft, als erster Aufent-

halt seiner Gattung vorgestellten, Paradiese nicht anders, als der Übergang aus der 

Rohigkeit eines bloß tierischen Geschöpfes in die Menschheit, aus dem Gängelwa-

gen des Instinkts zur Leitung der Vernunft, mit einem Worte: aus der Vormund-

schaft der Natur in den Stand der Freiheit gewesen sei.
76

 

 

Somit wird eine etwaige Regression ins Paradies als nicht menschengemäß 

abgelehnt. 

Von dieser Schrift Kants ist Schiller stark beeinflusst.
77

 Nach Schiller 

darf man sich nicht in die Natur nur zurückziehen, um unangenehmen ge-

sellschaftlichen Verhältnissen auszuweichen. Nicht als Zufluchtsort in die-

sem Sinne soll die Natur laut Schiller aufgesucht werden; vielmehr stellt sie 

einen Fluchtpunkt moralischer Perspektiven dar. Schiller wendet sich wie 

folgt an die Leserschaft seiner Abhandlung »Über naive und sentimentali-

sche Dichtung«: 

 

Frage dich also wohl, empfindsamer Freund der Natur, ob deine Trägheit nach ihrer 

Ruhe, ob deine beleidigte Sittlichkeit nach ihrer Übereinstimmung schmachtet? Fra-

ge dich wohl, wenn [...] die Mißbräuche in der Gesellschaft dich zu der leblosen Na-

tur in die Einsamkeit treiben, ob es ihre Beraubungen, ihre Lasten, ihre Mühseligkei-

ten, oder ob es ihre moralische Anarchie, ihre Willkür, ihre Unordnungen sind, die 

du an ihr verabscheust? In jene muß dein Mut sich mit Freuden stürzen und dein Er-

satz muß die Freiheit selbst sein, aus der sie fließen. Wohl darfst du dir das ruhige 

                                                   

75 Immanuel Kant: »Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte«, in: I.K.: 

Werkausgabe, Bd. 11.1, hrsg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1977, S. 83–102, hier S. 100f. (Hervorhebung im zitierten Text). 

76 Ebd., S. 92. 

77 Vgl. Karl Vorländer: Immanuel Kant. Der Mann und das Werk. 2. Aufl. Ham-

burg: Meiner 1977, S. 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 43 

 

 

Naturglück zum Ziel in der Ferne aufstecken, aber nur jenes, welches der Preis dei-

ner Würdigkeit ist. Also nichts von Klagen über die Erschwerung des Lebens, über 

die Ungleichheit der Konditionen, über den Druck der Verhältnisse, über die Unsi-

cherheit des Besitzes, über Undank, Unterdrückung, Verfolgung; allen Übeln der 

Kultur mußt du mit freier Resignation dich unterwerfen, mußt sie als die Naturbe-

dingungen des Einzig guten respektieren; nur das Böse derselben mußt du, aber nicht 

bloß mit schlaffen Tränen, beklagen.
78

 

 

Aus dieser Sicht verbietet es sich, der Natur sozusagen ein bloßes Linde-

rungsbalsam für Geplagte zu entnehmen. Idyllische Friedlichkeit zum Bei-

spiel hat nicht in erster Linie zur Entspannung zu dienen, sondern vor allem 

als moralisches Vorbild. Man könnte auch von einem ›Vor-Bild‹ in einem 

zeitlichen Sinne sprechen – insofern nämlich, als Natur für Schiller nicht 

ausschließlich für einen verlorenen Ursprung
79

 steht, vielmehr über sich hi-

nausweist auf etwas, das der Mensch erst in der Zukunft erreichen kann: 

durch Annäherung an ein Ideal.
80

 

Im Rückblick auf diese Positionen des ausgehenden 18. Jahrhunderts 

zeigen sich Argumentationsmuster, die noch in der Kitsch-Debatte des 

20. Jahrhunderts zum Tragen kommen: Wie gesehen, wird Kitsch als eine 

Möglichkeit kritisiert, vor der Realität und ihrer Brüchigkeit das Weite zu 

                                                   

78 Friedrich Schiller: »Über naive und sentimentalische Dichtung«, in: F.S.: Werke 

und Briefe, Bd. 8, S. 706–810, hier S. 723 (Hervorhebung im zitierten Text). 

79 Vgl. Steffen Schneider: »Schillers poetologische Reflexion der Natur im Hori-

zont der Renaissancebukolik«, in: Georg Braungart, Bernhard Greiner (Hrsg.): 

Schillers Natur. Leben, Denken und literarisches Schaffen. Hamburg: Meiner 

2005, S. 39–54, hier S. 48f. – Nietzsche hingegen erklärt in Die Geburt der Tra-

gödie, die zu Schillers Zeit »so sehnsüchtig angeschaute« und von diesem als 

›naiv‹ bezeichnete »Harmonie, ja Einheit des Menschen mit der Natur« sei kein 

»so einfacher, sich von selbst ergebender [...] Zustand«, der, als ein »Paradies 

der Menschheit«, notwendigerweise »an der Pforte jeder Cultur« liegen müsse. 

Dort, wo das ›Naive‹ in der Kunst vorkomme, seien immer bereits »Ungethü-

me« getötet worden. F. Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, Krit. Studienausg., 

Bd. 1, S. 9–156, hier S. 37.  

80 Vgl. Heiner Ullrich: Das Kind als schöpferischer Ursprung. Studien zur Genese 

des romantischen Kindbildes und zu seiner Wirkung auf das pädagogische Den-

ken. Bad Heilbrunn/Obb.: Klinkhardt 1999, S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

suchen und in eine ›heile‹ Scheinwelt zu entfliehen. Doch nicht nur diese 

Kritik am Naivitätskitsch ist im 18. Jahrhundert vorgeprägt; die überkom-

menen ästhetischen Konzepte lassen sich auch als eine Folie dazu verwen-

den, ihn genauer zu betrachten. Schillers Begriff des Naiven scheint zwar 

zunächst kaum auf Kitsch bezogen werden zu können, just weil es Schiller 

nicht um etwas Süß-Angenehmes geht, das in erster Linie Erholung von 

einer bitteren und mühevollen Wirklichkeit gewährte. Dennoch lohnt es 

sich zumindest heuristisch, Schillers Begriff einmal auf Naivitätskitsch um-

zumünzen. Dadurch nämlich kann das Reflexive dieser Art von Kitsch 

deutlicher werden; Schiller seinerseits ist in »Über naive und sentimentali-

sche Dichtung« mit Fragen der Reflexivität befasst. 

Auf den ersten Blick könnte die genannte Abhandlung den Anschein 

erwecken, als wäre in ihr das Naive getrennt von jeglicher Reflexivität. Mit 

Reflexivität würde dann nur der Gegenbegriff des Naiven in Verbindung 

gebracht, das Sentimentalische. Laut Schiller folgt »der naive Dichter bloß 

der einfachen Natur und Empfindung«, während der sentimentalische »über 

den Eindruck, den die Gegenstände auf ihn machen«, »reflektiert«.
81

 Es ist 

nun allerdings entscheidend zu sehen, dass diese Dichtungsprinzipien nicht 

unvereinbar miteinander sind. Wie Peter Szondi in seinem Aufsatz »Das 

Naive ist das Sentimentalische« zeigt, ist das Naive in der Moderne durch 

das Sentimentalische vermittelt: Schillers »Über naive und sentimentalische 

Dichtung«, aber auch seinem Brief an Goethe vom 23. August 1794
82

 las-

sen sich Andeutungen oder zumindest Ahnungen davon entnehmen, »daß 

heute das Naive zu seiner Genese des Sentimentalischen bedarf, daß in der 

Moderne auch das Naive eine sentimentalische Vergangenheit hat, ohne die 

es nicht hätte werden können (und demnach definitorisch: nicht wäre), was 

                                                   

81 F. Schiller: »Über naive und sentimentalische Dichtung«, S. 738f. (Hervor-

hebung im zitierten Text). Vgl. Christine Rühling: Spekulation als Poesie. Äs-

thetische Reflexion und literarische Darstellung bei Schiller und Hölderlin. Ber-

lin, München, Boston/Mass.: de Gruyter 2015, S. 43f. 

82 Friedrich Schiller: An Johann Wolfgang von Goethe. »Jena den 23. Aug. 94«, 

in: F. Schiller: Werke und Briefe, Bd. 11: Briefe 1. 1772–1795. Hrsg. von Georg 

Kurscheidt. Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 2002, S. 701–704. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 45 

 

 

es ist: das Naive«.
83

 Mithin entsteht das Naive allererst »kraft [...] seines 

anderen«.
84

 In diesem Sinne kann mit Szondi Schillers Definition des Nai-

ven verstanden werden: »Das Naive ist eine Kindlichkeit, wo sie nicht mehr 

erwartet wird, und kann eben deswegen der wirklichen Kindheit in strengs-

ter Bedeutung nicht zugeschrieben werden.«
85

 Entsprechend bezeichnet 

Schiller Goethe als naiven Künstler gerade angesichts des Umstands, dass 

Goethes »griechischer Geist«
86

 in die nordische Welt verschlagen worden 

ist – andernfalls dürfte dieser Geist »naiv gar nicht genannt werden«, wie 

Szondi erläutert.
87

 In Schillers Augen stellt Goethe »das Griechische in der 

eigenen, der Antike feindlich gesinnten Zeit [...] mit Bewußtsein« wieder 

her – so erscheinen das Naive und das Sentimentalische dialektisch mitei-

nander verbunden.
88

 

Neben dieser Dialektik ist auch eine transzendentalästhetische Dimen-

sion von Schillers Begriffspaar naiv/sentimentalisch aufgezeigt worden: 

Wenn Schiller zufolge erst »das sentimentalische Gemüt [...] der Natur das 

naive Ansehen aufdrückt«, sind jene Begriffe auf »die Bedingungen der 

Möglichkeit einer ästhetischen Wahrnehmung« bezogen; demnach ist 

›naiv‹ »das Prädikat eines sentimentalisch gestimmten Beobachters für 

Dinge, die ihm als ›einig mit sich selbst‹ erscheinen«.
89

 

                                                   

83 Peter Szondi: »Das Naive ist das Sentimentalische. Zur Begriffsdialektik in 

Schillers Abhandlung«, in: Euphorion. Zeitschrift für Literaturgeschichte 66 

(1972), S. 174–206, hier S. 184. 

84 Ebd., S. 194. 

85 F. Schiller: »Über naive und sentimentalische Dichtung«, S. 713 (Hervorhebung 

im zitierten Text). 

86 Dieser Ausdruck findet sich im erwähnten Brief an Goethe vom 23.8.1794. F. 

Schiller: Werke und Briefe, Bd. 11, S. 702. 

87 P. Szondi: »Das Naive ist das Sentimentalische«, S. 184. 

88 Vgl. ebd., S. 184 u. S. 197. 

89 Carsten Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne. Revisionen des Schönen von 

Boileau bis Nietzsche. Stuttgart, Weimar: Metzler 1995, S. 199. Vgl. auch Julia 

I. Mansour: Wilhelm Dilthey: Philosoph und/oder Philolog? Interdependenz 

zwischen Literaturstudien und wissenschaftsphilosophischer Reflexion. Würz-

burg: Königshausen & Neumann 2011, S. 63; ferner Peter-André Alt: Schiller. 

Leben – Werk – Zeit. Bd. 2. 2., durchges. Aufl. München: Beck 2004, S. 213: 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Es könnte der Diskussion über Kitsch neue Impulse geben, einmal zu 

fragen, inwiefern solche Entwürfe ästhetischer Wahrnehmung auf ihn über-

tragbar sind. Freilich ließe sich sofort einwenden, dass in der Kitsch-

Debatte zwar ähnlich klingende, aber nicht gleichbedeutende Begriffe ver-

wendet werden: Während in ihr der Ausdruck ›naiv‹ oft bloß eine Entlas-

tung von allem Komplizierten meint oder auch einen Mangel an Reflexion 

beziehungsweise an der Fähigkeit, betrügerische Darbietungen und falschen 

Schein zu durchschauen, spricht man von ›sentimental‹ im Sinne eines 

Schwelgens und Übertreibens einer Empfindung.
90

 Trotz der erheblichen 

Unterschiede zwischen Schillers Begriffen einerseits und den auf Kitsch 

bezogenen andererseits können auf abstrakter Ebene Parallelen zwischen 

ihnen ausgemacht werden. Beim Kitsch, so lässt sich als Hypothese an-

nehmen, verbindet sich das Naive mit dem Sentimentalen – ein Zusam-

menhang, der wiederum dialektisch oder transzendentalästhetisch fassbar 

ist. Ein dialektisches Moment liegt darin, dass auch das Kitschig-Naive al-

lererst ›kraft seines anderen‹ entsteht und ›mit Bewusstsein‹ in einer ihm 

widrigen Umgebung hergestellt werden muss. Auch hier könnte man – 

wenngleich in anderem Sinne als Schiller – von einer ›Kindlichkeit‹ spre-

chen, ›wo sie nicht mehr erwartet wird‹. 

Ein Beispiel dafür ist das Kitschig-Naive in Kinderbüchern vor allem 

der 1950er- und 1960er-Jahre: ›heile‹ Welten, etwa idyllische Dörfer und 

Inseln. Durch sie wird »eine genuin erwachsene Sehnsucht« bedient, die in 

ihnen »das eigene verlorene Glück sucht«.
91

 Heute wird zwar oft davon 

                                                   

»Gebunden bleibt die Wahrnehmung des Naiven an das moderne – sentimentali-

sche – Bewußtsein.« 

90 Cornelia Zumbusch: »Sentimental/sentimentalisch«, in: Martin von Koppenfels, 

C.Z. (Hrsg.): Handbuch Literatur & Emotionen. Berlin, Boston/Mass.: de Gruy-

ter 2016, S. 570. – Indessen gibt Wolfgang Braungart zu bedenken: »Sentimen-

tales und Sentimentalisches sind wohl doch nicht so leicht zu trennen, wie Schil-

ler das gerne gehabt hätte« (W.B.: »Kitsch: Faszination und Herausforderung 

des Banalen und Trivialen«, S. 23). 

91 Ute Dettmar: »Expeditionen in die heile Welt. Ein Streifzug durch die Geschich-

te eines umstrittenen kinderliterarischen Topos«, in: Tausend und ein Buch 

2006, H. 4, S. 4–7, hier S. 5f. In historischer Perspektive lässt sich das Faszi-

niertsein an der heilen Welt in der Kinderliteratur nicht nur mit Schillers Naivi-

tätsbegriff vergleichen, sondern auch fragen, inwiefern es von diesem beein-

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 47 

 

 

ausgegangen, »dass Kinder mit ähnlichen psychischen Belastungen zu 

kämpfen haben wie die Erwachsenen, sie zudem in einer medialisierten 

Wirklichkeit leben und zurechtkommen, die keinen abgeschlossenen 

Schonraum bietet«. Gerade unter diesen Voraussetzungen aber »ist zu 

unterstellen, dass hinter der bleibenden Vorliebe für idyllische Welten eben 

jene Sehnsucht nach Entlastung, nach Harmonie, nach Geborgenheit und 

Überschaubarkeit steht, die auch die erwachsenen Leser immer wieder nach 

den verlorenen Paradiesen suchen lässt«.
92

 Aus diesen Überlegungen kann 

geschlossen werden, dass die betreffenden kinderliterarischen Darstellun-

gen von idyllischen, scheinbar ursprünglichen Orten selbst alles andere als 

ursprünglich sind, nämlich vermittelt durch Erfahrungen einer Wirklichkeit, 

die eine solche Sehnsucht aufkommen lassen. Das Sentimentale der Sehn-

sucht bringt mithin das Naive hervor. Auch in transzendentalästhetischer 

Hinsicht bilden Naivität und Sentimentalität bei Kitsch eine Einheit: ›Naiv‹ 

ist dann – um ein weiteres oben auf Schiller bezogenes Zitat umzumün-

zen – ›das Prädikat eines sentimental gestimmten Beobachters für Dinge, 

die ihm als einer heilen Welt zugehörig erscheinen‹. 

Dieses Prinzip liegt auch Hedwig Courths-Mahlers 1911 erstmals er-

schienenem Jugendbuch König Ludwig und sein Schützling
93

 zugrunde: In 

dieser Geschichte nimmt Ludwig II. von Bayern eine reflektierende Per-

spektive auf die Natur ein. Im Wald sieht er erstmals seinen im Titel ge-

nannten »Schützling«, die Förstertochter Walpurga: Sie, noch ein Kind, 

                                                   

flusst ist. Dazu ebd., S. 6; ferner U.D.: »Von den Inseln des Glücks zur Entgren-

zung des Feldes. Topoi und Tendenzen der Kinder- und Jugendliteratur im 20. 

und frühen 21. Jahrhundert«, in: Bettina Bannasch, Eva Matthes (Hrsg.): Kin-

der- und Jugendliteratur. Historische, erzähl- und medientheoretische, pädago-

gische und therapeutische Perspektiven. 2., erw. Aufl. Münster, New York: 

Waxmann 2018, S. 65–84, insbes. S. 74. 

92 U. Dettmar: »Expeditionen in die heile Welt«, S. 7. 

93 Hedwig Brand (d.i. Hedwig Courths-Mahler): König Ludwig und sein Schütz-

ling. Erinnerungsblätter zur 25jährigen Wiederkehr des Todestages König Lud-

wigs II. von Bayern. Mit einem Kunstdruckbild und drei Textbildern. Dresden: 

Rich[ard] Herm[ann] Dietrich 1911. Zitiert wird im Folgenden nach dieser Erst-

ausgabe. Die Neuausgaben reichen bis hin zu Heft 119 der Reihe Hedwig 

Courths-Mahler, Königin der Liebesromane: König Ludwigs Schützling. Roman 

um ein armes Mädchen und einen edlen Monarchen. Köln: Bastei Lübbe 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

unterhält sich gerade mit ihrem Spielgefährten, dem Knaben Joseph, vor 

dem Forsthaus; dabei bemerken die beiden Kleinen nicht, dass sie von dem 

König beobachtet werden.
94

 Nicht nur als Kinder,
95

 sondern auch durch ihre 

Verortung im Wald, bei der einfachen Försterfamilie, sind Walpurga und 

Joseph der Natur zugeordnet – später nennt Ludwig II. das Mädchen mehr-

fach »Waldvöglein«.
96

 Ferner heißt es, Walpurgas »quellfrisches Geplauder 

war« dem König »eine große Wohltat«
97

 – in dem bildlichen Ausdruck 

»quellfrisch[]« bündeln sich die semantischen Elemente ›jung‹, ›ursprüng-

lich‹, ›natürlich‹ und ›erquickend‹. Insbesondere aber trägt zu dieser Natür-

lichkeit der Umstand bei, dass die Kinder zunächst ohne ihr Wissen be-

obachtet werden; sie können daher gegenüber dem König gar nicht bewusst 

oder aus Kalkül handeln. Als der Herrscher auf sie zugeht und zum ersten 

Mal bei der Försterfamilie zu Gast ist, gibt er sich noch nicht als König zu 

erkennen – durch dieses Inkognito kann er sicher sein, dass Walpurga und 

ihre Familie ihn unbefangen und ohne Berechnung aufnehmen. Er verhin-

dert also, dass Standesunterschiede das Idyll zu sehr stören könnten: »So 

gingen sie weiter, der stolze, mächtige König und das schlichte Försterkind. 

Und sie plauderten miteinander, als gäbe es keinen Standesunterschied auf 

der Welt.«
98

 Dass indessen ein großer Standesunterschied zwischen beiden 

besteht, weiß im Gegensatz zu Walpurga der König – und mit diesem wis-

sen es der Erzähler sowie das Lesepublikum. Daraus ergibt sich eine Ge-

meinsamkeit zwischen der Figur des Königs und dem Publikum: Beide 

können das »schlichte Försterkind« in dem Bewusstsein betrachten, dass in 

dem Idyll die gesellschaftliche Ungleichheit nur momenthaft und im Modus 

des Als-ob (»als gäbe es keinen Standesunterschied«) außer Kraft gesetzt 

ist. Somit wird eine reflektierende Sicht auf das Naive beziehungsweise 

                                                   

94 H. Brand: König Ludwig und sein Schützling, S. 9–16. 

95 Zu der durch den Rousseauismus verbreiteten Vorstellung, das Kind sei ein 

›homme naturel‹, vgl. Robert Spaemann: Rousseau – Mensch oder Bürger. Das 

Dilemma der Moderne. Stuttgart: Klett-Cotta 2008, S. 138f. 

96 H. Brand: König Ludwig und sein Schützling, S. 34 und öfter. 

97 Ebd., S. 26. 

98 Ebd., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 49 

 

 

eine ihr entsprechende Rezeptionshaltung bereits im Text selbst vorgebil-

det.
99

 

Nachdem der König sich der Försterfamilie zu erkennen gegeben hat, 

bittet er sie darum, weiterhin ungezwungen mit ihm umzugehen. Dem Förs-

ter erläutert er den Wunsch wie folgt: »Gönnt mir das Ruheplätzchen an 

Eurem Herd, wo ich ein Weilchen die Welt da draußen vergessen will!«
100

 

Es liegt auf derselben Linie, wenn er bei einem späteren Besuch im Forst-

haus zu Walpurga sagt: »Was weißt Du von den Sorgen und Kümmernissen 

eines Königs, kleines Waldvöglein. Sprechen wir nicht davon, die will ich 

ja hier vergessen. Ich habe Sehnsucht gehabt nach Deinem frohen Lachen, 

und da ich Dich daheim wußte, trieb es mich her«.
101

 Angesichts der Naivi-

tät sind also »die Welt da draußen«, die »Sorgen und Kümmernisse[]« nicht 

einfach vergessen; vielmehr sollen diese vergessen werden. Sie bleiben bei 

der sentimentalen Betrachtung des Naiven mitgenannt und gehören zu ihr. 

Auch wenn das Naive in Kitsch als etwas Anfängliches erscheint,
102

 

erweist es sich als vermittelt und bedingt durch das Sentimentale. Das Bei-

spiel König Ludwig und sein Schützling aufgreifend, könnte man fragen, ob 

Kitsch nicht durchaus an die naivitätsferne Wirklichkeit erinnern muss, um 

mit dem Naiven, von ihr nichts Wissenden, punkten zu können. Solche Vo-

raussetzungen des Kitschs werden jedoch zu wenig berücksichtigt bei dem 

Vorwurf, er wollte mit Darstellungen von Naivität und ›heiler Welt‹ bloß 

von wirklichem Unheil ablenken.  

Häufig betrachtet Kritik am Kitsch auch dessen Publikum als naiv. Auf 

Stereotype von Weiblichkeit zurückgreifend, schreiben einige etwa ›der 

                                                   

99 Diskutierte man dieses Beispiel unter dem Stichwort ›Interpassivität‹, so wäre 

die Hypothese möglich, der Text nähme seinem Publikum die Aufgabe des 

sentimentalen Konsumierens schon ab. Vgl. Robert Pfaller: Ästhetik der Inter-

passivität. Hamburg: Philo Fine Arts 2008, insbes. S. 35f. 

100 H. Brand: König Ludwig und sein Schützling, S. 52. 

101 Ebd., S. 102f. 

102 Vorstellungen von Anfänglichkeit sind im Allgemeinen häufig mit dem Wort 

›naiv‹ verknüpft – geht dieses doch auf das lateinische ›nativus‹ zurück, das 

etwa ›durch Geburt entstanden‹, ›angeboren‹, ›natürlich‹ meint. Vgl. zu Her-

kunft und Geschichte des Begriffs Carlos Rincón: »Naiv/Naivität«, in: Ästheti-

sche Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in 7 Bdn., hrsg. von Karlheinz 

Barck u.a. Bd. 4. Stuttgart, Weimar: Metzler 2002, S. 347–377. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Frau‹ zu, sie neigte zu Naivität sowie unreflektierten Gefühlen und wäre 

entsprechend kitschanfällig.
103

 Fragwürdig ist dabei nicht nur das verwen-

dete Klischee von Weiblichkeit, sondern auch das gezeichnete Bild des 

Kitschs. Man unterschätzt die Reflexivität, die zu Kitsch gehört und dessen 

Spiel mit Gefühlen allererst ermöglicht. Sei es auch, dass er das Naive als 

etwas ›Heiles‹, Unentzweites, die Schlechtigkeit der Welt nicht Kennendes 

darbietet: Er lädt das Publikum dazu ein, jenes sentimental und reflexiv 

aufzunehmen – gleichsam bewusst ins Paradies zu schauen. 

 

 

»WILIBALD, EINZIGER, DAS KOMMT VON GOTT«: 

FRAGEN DER PRODUKTION 
 

Nicht nur die Rezeption von Kitsch, sondern auch die Produktion wird häu-

fig als naiv eingestuft. Zunächst kann unterschieden werden, ob es sich da-

bei jeweils um eine Selbst- oder um eine Fremdzuschreibung handelt: Ge-

ben sich diejenigen, die Kitsch herstellen, ihrerseits als naiv aus? Oder 

werden sie nur von anderen, etwa in Kritiken, für naiv gehalten? Zum einen 

liegt eine bei Kitsch gängige Form der Setzung von Naivität darin, dass die 

ihn Produzierenden beziehungsweise mit ihm Auftretenden für sich selbst 

beanspruchen, unbedarft in dem Sinne zu sein, dass sie Gefühle ohne Be-

rechnung und nicht bedingt durch irgendeine Wirkungsabsicht ausdrücken. 

Gerade diesen Anspruch stellen Kritiken oft in Frage und betonen, wie kal-

kuliert statt naiv kitschiger Gefühlsausdruck sei. An diesem Streitpunkt 

entzündet sich ein Großteil der Kitsch-Diskussion. Zum anderen aber lassen 

sich auch einige Beispiele für die Fremdzuschreibung von Naivität finden: 

Dann wird Kitsch etwa dadurch geringgeschätzt, dass man ihn als das Werk 

eines ›noch nicht weit entwickelten, primitiven Geistes‹ oder eines ›unge-

bildeten Menschen‹ abtut. 

Zunächst soll auf den letzteren Diskussionsstrang eingegangen werden. 

Welche Abwertungen und Abgrenzungen die Fremdzuschreibung von Nai-

vität mit sich bringen kann, wird deutlich, wenn man den nahegelegenen 

Ausdruck ›primitiv‹ mit in den Blick nimmt. Vor dem 20. Jahrhundert wer-

                                                   

103 Vgl. dazu Helga Kämpf-Jansen: »Kitsch – oder ist die Antithese der Kunst 

weiblich?«, in: Ilsebill Barta u.a. (Hrsg.): Frauen. Bilder. Männer. Mythen. 

Kunsthistorische Beiträge. Berlin: Reimer 1987, S. 322–341. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 51 

 

 

den unter anderem noch Kinderzeichnungen und europäische Volkskunst 

als ›primitiv‹ bezeichnet, zum Beispiel bayrische Hinterglasmalerei, dann 

aber vor allem Objekte aus Afrika und Ozeanien:
104

 In vielen kolonialisti-

schen Zusammenhängen wird das ›Primitive‹ herablassend als etwas ver-

meintlich Rückständiges, noch in den Anfängen Befindliches, geradezu 

Kindliches, Quasi-›Natürliches‹ und Einfaches eingestuft – und aus dem 

Bereich der anerkannten, angeblich überlegenen Kultur ausgeschlossen.
105

 

Solche Konstruktionen des ›Primitiven‹, die es als ›ethnisch Anderes‹ mar-

kieren, sind zweifellos nicht deckungsgleich mit den Setzungen, dass ›pri-

mitive‹ Gemüter Kitsch erzeugten. Auch bei der letzteren Form des ›Primi-

tiven‹ spielen allerdings Vorstellungen von Kindlichkeit hinein: Als naiv 

geltende Kitsch-Produzierende haben scheinbar den Kunstverstand der sie 

jeweils Kritisierenden nicht erreicht und stehen in dem Ruf, diesen unterle-

gen zu sein. 

Entsprechend arbeitet Kitsch-Kritik mit Annahmen über Bewusstseins-

zustände. Wilhelm Emrich erklärt, dass literarische Wertung abhängt »von 

dem jeweiligen Bewußtseinsgrad des Schaffenden und des Aufnehmen-

den«, vor allem davon, »ob der Bewußtseinsstand des Kritikers dem im 

Werk gestalteten Bewußtseinsgrad gewachsen oder gar überlegen ist oder 

nicht«; ästhetische Qualitäten und Wertungskriterien sind aus dieser Sicht 

nicht loszulösen von »Bewußtseinsstufen«, zum einen was die Produktions- 

und zum anderen was die Rezeptionsseite betrifft.
106

 Freilich liegen ver-

                                                   

104 Vgl. Kerstin Schankweiler: Die Mobilisierung der Dinge. Ortsspezifik und 

Kulturtransfer in den Installationen von Georges Adéagbo. Bielefeld: tran-

script 2012, S. 52. 

105  Zur Konstruktion der ›Primitiven‹ als ›Kindern der Menschheit‹ in diesem Zu-

sammenhang vgl. Alexandra Karentzos: »Postkoloniale Kunstgeschichte. Re-

visionen von Musealisierungen, Kanonisierungen, Repräsentationen«, in: Julia 

Reuter, A.K. (Hrsg.): Schlüsselwerke der Postcolonial Studies. Wiesbaden: VS 

2012, S. 249–266, hier S. 250; Kea Wienand: Nach dem Primitivismus? 

Künstlerische Verhandlungen kultureller Differenz in der Bundesrepublik 

Deutschland, 1960–1990. Eine postkoloniale Relektüre. Bielefeld: transcript 

2015, insbes. S. 40–44. 

106 W. Emrich: Zum Problem der literarischen Wertung, S. 6f.; vgl. dazu auch 

Manfred Durzak: »Der Kitsch – seine verschiedenen Aspekte«, in: Der 

Deutschunterricht 19 (1967), H. 1, S. 93–120, insbes. S. 109–111. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

schiedene Einwände gegen eine solche Betrachtungsweise nahe. Zum einen 

stellt sich die Frage, ob derlei Zuordnungen von »Bewußtseinsstufen« nicht 

letztlich auf bloßen Mutmaßungen beruhen: Lässt sich tatsächlich immer 

trennscharf unterscheiden, ob in einem kitschig erscheinenden Werk eine 

etwaige Naivität des Produzenten zum Ausdruck kommt oder ob es auf 

Verstellung, Rollenspiel beziehungsweise Ironie beruht?
107

 Zum anderen 

kann bezweifelt werden, dass es überzeugend ist, »Bewußtseinsgrade« hie-

rarchisch anzuordnen, sodass der eine als dem anderen »überlegen« zu gel-

ten hätte. Möglicherweise fügen sich »Bewußtseinsgrade« nicht in eine Art 

Stufenleiter von unten nach oben ein, sondern umfassen, unter Wertge-

sichtspunkten betrachtet, etwas Unvergleichbares beziehungsweise in mehr 

als nur einer Dimension Schätzbares. 

Bei der Bewertung von vermeintlich naiv hergestelltem Kitsch wird 

neben der Zuordnung zu einer niedrig angesetzten »Bewußtseinsstufe« oft 

in Rechnung gestellt, dass man ihn mit einer Art von Ehrlichkeit in Verbin-

dung bringen kann. Eine solche Perspektive eröffnet Erwin Ackerknecht: 

Er stellt fest, es gebe zwar »gewiß vielen unerlebten Kitsch, der aus kalter 

Spekulation zusammengeschustert« sei, doch gebe es »eben auch den erleb-

ten Kitsch (sozusagen den redlichen Kitsch)«, nämlich dann, wenn sich 

»künstlerische Halbnaturen als ›Schöpfer‹ (und als Beurteiler)« einbräch-

ten. Aus der Sicht solcher »Kitschdichter[]« sei »das, was der künstlerisch 

Hochgebildete an ihren Werken als unwahr« empfinde, »keineswegs verlo-

gen«, vielmehr »ehrlicher Ausdruck ihrer innersten Überzeugung«.
108

 

Sucht man nach Beispielen für allem Anschein nach naiv gemachten, 

im Sinne von Ackerknecht ›redlichen‹ Kitsch, kommt etwa ein Teil der Ge-

                                                   

107 Solche Unterscheidungsprobleme stellen sich auch bezogen auf die Rezeption. 

Harry Pross vertritt die Ansicht, der »Kitsch-Mensch« sei nicht »dingfest zu 

machen«; es lasse sich nicht mit Sicherheit ausmachen, ob jemand »in Selbst-

täuschung« oder »in gutem Glauben«, »mit ›echten Gefühlen‹ oder unechten« 

die Grenzlinie »zwischen Wahrnehmung und Vorstellung, zwischen Wunsch 

und Erfüllung, zwischen Bild und Sache« missachte. Daher führe die »Kitsch-

Diskussion, soweit sie die Konsumenten von Kitsch betrifft, mit ›echt‹ und 

›unecht‹, ›billiger‹ Rührung und ›tiefen‹ Gefühlen« nicht weiter. H.P.: »Kitsch 

oder nicht Kitsch?«, in: H.P. (Hrsg.): Kitsch. Soziale und politische Aspekte 

einer Geschmacksfrage. München: List 1985, S. 19–30, hier S. 26f. 

108 E. Ackerknecht: Der Kitsch als kultureller Übergangswert, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 53 

 

 

dichte in Frage, die dem Allgemeinen Deutschen Reimverein eingesandt 

worden sind, der ungefähr von 1884 bis 1902 in Berlin bestand.
109

 Der Ver-

ein zielte auf »Parodie der Goldschnitt- und Butzenscheibenlyrik«
110

 ab. 

Der in seinem Auftrag herausgegebene Aeolsharfenkalender für 1886 ent-

hielt allerdings unter anderem Dichtungen, die Friederike Kempner zuge-

schrieben wurden,
111

 und was Kempners Lyrik betraf, klafften »weite[] 

Verbreitung und hohe[] Beliebtheit auf der einen Seite und negative[] Kri-

tik und Spott auf der anderen Seite« auseinander.
112

 Es heißt, Kempner 

wurde mit einer durch den Verein zugeschickten ›Goldenen Karte‹ ironisch 

›ausgezeichnet‹, »die sie in völliger Verkennung der Lage gerührt und 

dankbar angenommen haben soll«.
113

 Daher wird man »den Verdacht nicht 

los, daß der Redaktion bald auch ernstgemeinte Dichtungen voll unfreiwil-

ligen Humors eingesandt wurden«.
114

 Diese Werke lassen sich möglicher-

weise den von Ackerknecht so genannten »künstlerische[n] Halbnaturen« 

und dem »redlichen Kitsch« zuordnen. 

Ein weiteres Beispiel aus dem 19. Jahrhundert sind die Liedverse, die in 

Theodor Fontanes Roman Frau Jenny Treibel der jugendliche Student Wi-

libald Schmidt schreibt und seiner Freundin Jenny Bürstenbinder präsen-

tiert; zu diesem Lied gehört die Strophe: 

 

Geben nehmen, nehmen geben, 

Und dein Haar umspielt der Wind, 

                                                   

109 Vgl. Rolf Parr: »Allgemeiner Deutscher Reimverein [Berlin]«, in: Wulf Wül-

fing, Karin Bruns u. R.P. (Hrsg.): Handbuch literarisch-kultureller Vereine, 

Gruppen und Bünde 1825–1933. Stuttgart, Weimar: Metzler 1998, S. 5–8. 

110 Alfred Liede: Dichtung als Spiel. Studien zur Unsinnspoesie an den Grenzen 

der Sprache. 2. Aufl. Mit einem Nachtrag Parodie, ergänzender Auswahlbi-

bliographie, Namenregister u. einem Vorwort neu hrsg. von Walter Pape. Ber-

lin, New York: de Gruyter 1992, S. 300. 

111 Vgl. R. Parr: »Allgemeiner Deutscher Reimverein [Berlin]«, S. 5. 

112 Julia Genz: »Kitschig, unfreiwillig komisch oder einmalig? Die Entstehung 

von Wertungsdiskursen und die Rolle der Medien anhand der Lyrik Friederike 

Kempners«, in: medien & zeit. Kommunikation in Vergangenheit und Gegen-

wart 27 (2012), H. 4, S. 29–39, hier S. 29. 

113 R. Parr: »Allgemeiner Deutscher Reimverein [Berlin]«, S. 6. 

114 A. Liede: Dichtung als Spiel, S. 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Ach, nur das, nur das ist Leben, 

Wo sich Herz zum Herzen find’t.
115

 

 

Nun ist in der Fontane-Forschung ausführlich herausgearbeitet worden, 

dass das Lied epigonale Züge hat und geläufige Wendungen aus der Lyrik 

des späten 18. und des 19. Jahrhunderts aufgreift, unter anderem aus Schil-

lers »Lied von der Glocke«.
116

 Zu dieser Formelhaftigkeit scheint es zu-

nächst zu passen, dass Wilibald in späteren Jahren, inzwischen Gymnasial-

professor geworden, das Lied als »eine himmlische Trivialität«
117

 bezeich-

net; es sei »ganz wie geschaffen für Jenny Treibel«
118

, die es seit ihrer Ju-

gend äußerst hoch zu schätzen vorgibt – »Wilibald, einziger, das kommt 

von Gott«
119

 –, doch den menschlichen Verfasser der Verse nicht heiratet, 

sondern ihm einen Fabrikanten als an irdischen Gütern deutlich reicheren 

Ehemann vorzieht. Allerdings nimmt sie »mit sentimentalem Getue und 

                                                   

115 Theodor Fontane: »Frau Jenny Treibel oder ›Wo sich Herz zum Herzen 

find’t‹. Roman«, in: Th.F.: Werke, Schriften und Briefe. Hrsg. von Walter Kei-

tel u. Helmuth Nürnberger. Abt. 1. Sämtliche Romane. Erzählungen, Gedichte. 

Nachgelassenes. Bd. 4. 2. Aufl. München: Hanser 1974, S. 297–478, hier S. 

338 (Hervorhebung im zitierten Text). 

116 Vgl. Hugo Aust: »Anstößige Versöhnung? Zum Begriff der Versöhnung in 

Fontanes Frau Jenny Treibel«, in: Zeitschrift für deutsche Philologie 92 

(1973), Sonderheft: Theodor Fontane, S. 101–126; Frederick Betz: »›Wo sich 

Herz zum Herzen find’t‹: The Question of Authorship and Source of the Song 

and Sub-Title in Fontane’s Frau Jenny Treibel«, in: The German Quaterly 49 

(1976), H. 3, S. 312–317; Stefan Neuhaus: »Warum sich Herz zum Herzen 

find’t. Die Bedeutung eines Schiller-Zitats für die Interpretation von Fontanes 

Frau Jenny Treibel«, in: Literatur in Wissenschaft und Unterricht 31 (1998), 

H. 2, S. 189–195; Anke-Marie Lohmeier: »›...es ist ein wirkliches Lied.‹ 

Theodor Fontanes Roman Frau Jenny Treibel als Selbstreflexion von Kunst 

und Kunstrezeption in der Gesellschaft der Gründerjahre«, in: Deutsche Vier-

teljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 68 (1994), H. 

2, S. 238–250, hier S. 242. 

117 Th. Fontane: »Frau Jenny Treibel«, S. 369. 

118 Ebd. 

119 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 55 

 

 

poetischen Anflügen«
120

 weiterhin Bezug auf jenes angeblich Göttliche – 

vor allem indem sie Wilibalds Lied immer wieder aufführt. Entsprechend 

erklärt Fontane in einem Brief vom 9. Mai 1888 an seinen Sohn Theodor zu 

dem Roman: 

 

»[...] Wo sich Herz zum Herzen findt«. Dies ist die Schlußzeile eines sentimentalen 

Lieblingsliedes, das die 50jährige Kommerzienrätin im engeren Zirkel beständig 

singt und sich dadurch Anspruch auf das »Höhere« erwirbt, während ihr in Wahrheit 

nur das Kommerzienrätliche, will sagen viel Geld, das »Höhere« bedeutet. Zweck 

der Geschichte: das Hohle, Phrasenhafte, Lügnerische, Hochmütige, Hartherzige des 

Bourgeoisstandpunkts zu zeigen [...].
121

 

 

Angesichts dieses Kommentars zur Titelfigur des Romans mag es nahelie-

gen, das Abgedroschene ihrer Bekenntnisse zu ›hehren Kunstwerken‹ un-

mittelbar mit der Machart des von ihr so prätentiös verehrten Liedes in 

Verbindung zu bringen. Stefan Neuhaus zufolge 

 

läßt sich das Lied nicht als selbständiges poetisches Werk begreifen. Dazu ist es viel 

zu kitschig. Der Kitsch ist Absicht und dient vor allem zur Charakterisierung der 

Hauptfigur Jenny Treibel, die das Lied noch immer für Literatur hält. Die Opposi-

tion von realer Trivialität und dem aus literaturkritischer Sicht nicht zu rechtferti-

genden Ansehen, das es bei Jenny genießt, entlarvt das geborene Fräulein ›Bürsten-

binder‹ [...] einmal mehr als Literaturbanause.
122

 

 

                                                   

120 Gerhard Plumpe: »Roman«, in: Edward McInnes u. G.P. (Hrsg.): Bürgerlicher 

Realismus und Gründerzeit 1848–1890. Hansers Sozialgeschichte der deut-

schen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 6. München: dtv 

1996, S. 529–689, hier S. 675. 

121 Theodor Fontane: An Theodor Fontane (Sohn), Berlin, 9. Mai 1888, in: Th.F.: 

Werke, Schriften und Briefe. Hrsg. von Walter Keitel und Helmuth Nürnber-

ger. Abt. 4. Briefe. Bd. 3: 1879–1889. Hrsg. von Otto Drude, Manfred Hellge 

u. Helmuth Nürnberger unter Mitwirkung von Christian Andree. München: 

Hanser 1980, S. 600–604, hier S. 600f. Vgl. dazu auch L. Schulz: Die Werte 

des Kitschs, insbes. S. 210. 

122 S. Neuhaus: »Warum sich Herz zum Herzen find’t«, S. 190f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Diese Einordnung des Liedes ist allerdings zu relativieren; es kann letztlich 

nicht darauf reduziert werden, nur aus leeren Phrasen zu bestehen. Dem 

nämlich steht der Schluss des Romans entgegen, an dem erzählt wird, wie 

Schmidt nach einem Vortrag des Liedes weint und sagt: 

  

»[...] Treibel, unsere Jenny hat doch recht. Es ist was damit, es ist was drin; ich weiß 

nicht genau was, aber das ist es eben – es ist ein wirkliches Lied. Alle echte Lyrik 

hat was Geheimnisvolles. Ich hätte doch am Ende dabei bleiben sollen...«
123

 

 

Neuhaus stellt die Kohärenz seiner Lektüre von Frau Jenny Treibel da-

durch her, dass er erklärt, mit »Schmidts Eingeständnis« solle die Titelfigur 

nicht »rehabilitiert« werden; vielmehr handle es sich dabei nur um eine 

»ironische Aufwertung – schließlich fällt Schmidt sein positives Urteil in 

angeheitertem Zustand und in bester Laune«.
124

 Zweifellos ist es möglich, 

in diesen Umständen eine Abschwächung der Ernsthaftigkeit von Schmidts 

Bekenntnis zu seinem Lied zu sehen.
125

 Nichtsdestoweniger kann Schmidts 

Rührung bei seiner Versicherung, es sei »was« in dem Lied »drin«, als ein 

Anhaltspunkt für Ernst und Glaubwürdigkeit genommen werden. Um was 

aber handelt es sich, das in dem Lied »drin« ist – inwiefern ist denkbar, 

dass Schmidt unironisch von »ein[em] wirkliche[en] Lied« spricht? Anke-

Marie Lohmeier führt aus, dass »es nicht die äußere Erscheinung des Lie-

des, nicht seine epigonale Sprache ist, die diese Aufwertung legitimiert, 

sondern sein Inhalt«, und zwar »das authentische Gefühl [...], dem dieses 

Lied seine Entstehung verdankt, die Liebe des jungen Wilibald zu Jenny 

Bürstenbinder«.
126

 So betrachtet, liegt in Schmidts zitiertem Eingeständnis 

ohnehin keine Bejahung eines dünkelhaften Bürgertums, das mit seinen 

Phrasen das »Höhere« der Kunst für sich beansprucht. Die Anleihen des 

Liedes bei Schiller und anderen angesehenen Autoren sind schließlich nicht 

                                                   

123 Th. Fontane: »Frau Jenny Treibel«, S. 477. 

124 S. Neuhaus: »Warum sich Herz zum Herzen find’t«, S. 191f. (Hervorhebung 

im zitierten Text). 

125 Vgl. auch Torsten W. Leine: »›Unsere Jenny hat doch Recht‹ – Zur Poetologie 

des Spätrealismus in Fontanes Frau Jenny Treibel«, in: Moritz Baßler (Hrsg.): 

Entsagung und Routines. Aporien des Spätrealismus und Verfahren der frühen 

Moderne. Berlin, Boston/Mass.: de Gruyter 2013, S. 48–69, insbes. S. 66. 

126 A.-M. Lohmeier: »›...es ist ein wirkliches Lied‹«, S. 245. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 57 

 

 

das Entscheidende, durch das es sich für Schmidt auszeichnet. Stattdessen 

fällt ins Gewicht, dass dem Lied etwas Naives eignet
127

 – kommt in den 

Versen doch ein Verliebtsein zum Ausdruck, das anfangs von gesellschaft-

lichen Rängen, Titeln und finanziellen Unterschieden noch nicht beein-

trächtigt ist. Zu Recht weist Lohmeier darauf hin, dass Schmidt, nachdem 

er sich zu dem Lied bekannt hat, sich auf »Natur« beruft im Sinne einer 

»alles beherrschenden Norm, vor der nun sämtliche Wertorientierungen zu-

nichte werden, die zuvor an den Romanfiguren – seien es bildungsbürgerli-

che, seien es besitzbürgerliche – vorgeführt wurden«.
128

 Schmidt sagt: 

»›Für mich persönlich steht es fest, Natur ist Sittlichkeit und überhaupt die 

Hauptsache. Geld ist Unsinn, Wissenschaft ist Unsinn, alles ist Unsinn. 

Professor auch. Wer es bestreitet, ist ein pecus. Nicht wahr, Kuh...‹«
129

 Die 

Aufwertung des epigonalen Liedes zu »echte[r] Lyrik« stützt sich somit da-

rauf, dass »in ihm ›Natur‹ sich ausspricht« und »in ihm sich die ›Sprache 

des Herzens‹ zu Wort meldet«.
130

 Folgt man Schmidt darin, dass für ihn 

kein Rückgriff auf Bildungsgut, sondern »Natur« das Kostbare der Verse 

ausmacht, so lassen sie sich, wenn schon als Kitsch, so doch zumindest als 

›redlicher‹ im Sinne Ackerknechts betrachten. Ausschlaggebend ist, dass 

sie auf wirkliche Gefühle zurückgehen. 

Solche Beispiele für sogenannten ›redlichen‹ Kitsch stellen indes Son-

derfälle dar; weitaus häufiger wird gegen Kitsch vorgebracht, er reklamiere 

zwar Naivität für sich, habe dazu jedoch kein Recht; die gewollte Einfalt 

sei bloß eine scheinbare. Ansprüche auf Naivität können rasch streitig wer-

den, etwa wenn an die aus dem 18. Jahrhundert überkommene
131

 Gleichset-

                                                   

127 Vgl. Christian Rakow: Die Ökonomien des Realismus. Kulturpoetische Unter-

suchungen zur Literatur und Volkswirtschaftslehre 1850–1900. Berlin, Bos-

ton/Mass.: de Gruyter 2003, S. 374. 

128 A.-M. Lohmeier: »›...es ist ein wirkliches Lied‹«, S. 243. 

129 Th. Fontane: »Frau Jenny Treibel«, S. 477f. 

130 A.-M. Lohmeier: »›...es ist ein wirkliches Lied‹«, S. 245. 

131 Vgl. nur Christoph Martin Wielands »Abhandlung vom Naiven« [1753], in: 

Ch.M.W.: Gesammelte Schriften. 1. Abt., Bd. 4: Prosaische Jugendwerke. 

Hrsg. von Fritz Homeyer u. Hugo Bieber. Berlin: Weidmann 1916, S. 15–21; 

dazu auch P.-A. Alt: Schiller, Bd. 2, S. 211; Juliane Schröter: Offenheit. Die 

Geschichte eines Kommunikationsideals seit dem 18. Jahrhundert. Berlin, 

New York: de Gruyter 2011, insbes. S. 1–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

zung des Naiven mit dem Ungekünstelten, Offenherzigen, keiner Prätention 

oder Verstellung Bedürfenden angeknüpft wird – liegt dann doch mögli-

cherweise der Verdacht nahe, das Ungekünstelte wäre künstlich hergestellt 

und das Unprätentiöse prätendiert. Oder man denke an Heinrich von Kleists 

narrativen Essay
132

 »Über das Marionettentheater«, insbesondere an die in 

diesem Text erzählte Geschichte von dem »jungen Mann«, der bei einer 

unwillkürlichen und momenthaften Bewegung eine Ähnlichkeit seines 

Spiegelbildes mit einer antiken Statue, einem ›Dornauszieher‹, bemerkt, 

sich später aber vergeblich bemüht, diese Ähnlichkeit noch einmal zu errei-

chen.
133

 Bei den Anstrengungen, die entsprechende Körperhaltung »ge-

plant, vorausgerechnet, bewusst« einzuüben,
134

 verliert er »seine Unschuld« 

und findet »das Paradies derselben [...] nachher niemals wieder«.
135

 Damit 

tritt an die Stelle der um 1800 ästhetisch geschätzten Einfalt ein Spiel mit 

der Zwiefalt und dem Zweifel. Dieses kommt in Gang nicht nur durch das 

Spiegelbild des »jungen Mann[es]«, als eine Reflexion im wörtlichen Sin-

ne, sondern auch durch einen älteren Beobachter, der leugnet, dass er jene 

Ähnlichkeit ebenfalls bemerkt hat.
136

 Letzterer ruft dem Ersteren zu, als 

                                                   

132 Zur Eigenart der Form vgl. Hansjörg Bay: »Mißgriffe. Körper, Sprache und 

Subjekt in Kleists Über das Marionettentheater und Penthesilea«, in: Sandra 

Heinen u. Harald Nehr (Hrsg.): Krisen des Verstehens um 1800. Würzburg: 

Königshausen & Neumann 2004, S. 169–190, hier S. 172. 

133 Heinrich von Kleist: »Über das Marionettentheater«, in: H.v.K.: Sämtliche 

Werke und Briefe in 4 Bdn., hrsg. von Ilse-Marie Barth u.a. Bd. 3: Erzählun-

gen, Anekdoten, Gedichte, Schriften, hrsg. von Klaus Müller-Salget. Frankfurt 

a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 1990, S. 555–563, hier S. 560f. 

134 Georgios Sagriotis: »›Das letzte Kapitel von der Geschichte der Welt‹. Ästhe-

tik und Geschichte in Kleists Über das Marionettentheater«, in: Olga Laskari-

dou, Joachim Theisen (Hrsg.): Nur zerrissene Bruchstücke. Kleist zum 200. 

Todestag. Athener Kleist-Tagung 2011. Frankfurt a.M. u.a.: Lang 2013, S. 

143–153, hier S. 148. 

135 H. von Kleist: »Über das Marionettentheater«, S. 560. 

136 Vgl. Paul de Man: »Aesthetic Formalization: Kleists Über das Marionet-

tentheater«, in: P.d.M.: The Rhetoric of Romanticism. New York: Columbia 

University Press 1984, S. 263–290, insbes. S. 277–281; Constantin Behler: 

»›Eine unsichtbare und unbegreifliche Gewalt‹? Kleist, Schiller, de Man und 

die Ideologie der Ästhetik«, in: Athenäum. Jahrbuch für Romantik 2 (1992), S. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 59 

 

 

dieser von der Reminiszenz an die Statue spricht, »er sähe wohl Geister!«
137

 

Das Wort »Geist« markiert hier eine Störung naiver Selbstgenügsamkeit; 

korrespondierend damit heißt es an anderer Stelle des Textes, dass aus den 

mit Grazie in Verbindung gebrachten Puppen des Marionettentheaters der 

»letzte Bruch von Geist [...] entfernt werden« und »ihr Tanz gänzlich ins 

Reich mechanischer Kräfte hinübergespielt [...] werden könne«.
138

 Laut Urs 

Strässle hat die Aussage, der Jüngling »sähe wohl Geister!«, einen »Hinter-

sinn«, und zwar setzt »[d]er folgenreiche Kommentar« nicht nur »das Spie-

gelbild dem Verdacht aus, ein bloßes Trugbild zu sein«; überdies »gilt die-

ser Verdacht [...] zugleich jedem ästhetisierten Körperbild, weil dessen Ar-

tifizialität gerade zerstört, was es versinnbildlichen sollte: die natürliche 

Grazie«.
139

 Mithin wird die »Selbstbegegnung« des Epheben »mit der An-

mut« im Text »beschrieben als Internalisierung eines ästhetischen Kanons, 

welchem gemeinhin der Schein des Natürlichen nachgesagt wird, der aber 

in Wahrheit ein codiertes, ver-zeichnetes Körperbild [...] (re-)produ-

ziert«.
140

 Gerade der ›Dornauszieher‹ als Statue ist in irritierender Weise 

doppelwertig: Einerseits steht er angesichts seiner Kindlichkeit und als an-

tikes Objekt für Einfalt;
141

 andererseits ist der Dargestellte bereits selbst be-

schäftigt mit der Entfernung eines »Splitter[s]«, wie es bei Kleist heißt
142

 – 

                                                   

131–164, insbes. S. 160–164; Christoph Hubig: »Einführung: Kleists ›Über 

das Marionettentheater‹ in moderner und postmoderner Sicht«, in: Michael 

Nerurkar (Hrsg.): Kleists »Über das Marionettentheater«. Welt- und Selbstbe-

züge: Zur Philosophie der drei Stadien. Bielefeld: transcript 2013, S. 9–30, 

hier S. 17. 

137 H. von Kleist: »Über das Marionettentheater«, S. 561. 

138 Ebd., S. 557. 

139 Urs Strässle: Heinrich von Kleist. Die keilförmige Vernunft. Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann 2002, S. 191. 

140 Ebd. 

141 Zu Johann Joachim Winckelmanns wirkungsmächtiger Assoziation des ›Dorn-

ausziehers‹ mit »Einfalt« vgl. mit Blick auf Kleists »Über das Marionetten-

theater« C. Behler: »›Eine unsichtbare und unbegreifliche Gewalt‹?«, S. 156f.; 

Anja Lemke: »›Gemüts-Bewegungen‹. Affektzeichen in Kleists Aufsatz ›Über 

das Marionettentheater‹«, in: Kleist-Jahrbuch 2008/09, S. 183–201, hier S. 

191.  

142 H. von Kleist: »Über das Marionettentheater«, S. 561. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

ein Wort, das nach Gerhard Kurz an »Zersplitterung« und »Zerbrechen« 

einer zuvor »intakte[n] Natur« denken lässt.
143

 Schon die Vorlage für das 

Verkörpern von Unzerrissenheit ist also durch einen Riss gekennzeichnet. 

Kleists »Über das Marionettentheater« gehört einer Strömung an, in der 

Versuche des Sich-naiv-Gebens skeptisch beäugt werden. Für die Kitsch-

Kritik ist aus dieser Strömung vor allem die Überlegung einschlägig, dass 

der Anspruch auf Naivität just dem Kalkül folgen kann, jegliches Kalkül zu 

verleugnen. Naiv wirkender Gefühlsausdruck umgeht den Verdacht, er wä-

re zu irgendwelchen Zwecken geplant, mit Hintergedanken verbunden und 

damit ›unecht‹. Solche Konzepte gehen zu einem großen Teil auf die Emp-

findsamkeit zurück.
144

 Wie Nikolaus Wegmann feststellt, ist der gemeinsa-

me Nenner aller damaligen Versuche, ein geeignetes Medium der Verstän-

digung zu finden, die natürliche oder »naive« Sprache. Diese soll Einfalt, 

Offenherzigkeit und Wahrhaftigkeit garantieren: Zwischen dem Gesagten 

und dem Gedachten beziehungsweise Empfundenen tut sich angeblich kei-

ne Kluft auf; vielmehr erscheint die »empfindsame Sprache [...] als pure 

Aufrichtigkeit, in der die Utopie einer unmittelbaren Übereinstimmung von 

Gefühl und sprachlichem Ausdruck, von Bezeichnetem und Zeichen Reali-

tät geworden ist«.
145

 Damit weist man eine »rhetorische« Sprache zurück – 

indessen mit der Schwierigkeit, dass es jene »Unmittelbarkeit so nicht 

gibt«; eher endet der »angestrengte Sprung aus der Rhetorik [...] nur in 

                                                   

143 Vgl. Gerhard Kurz: »›Gott befohlen‹. Kleists Dialog ›Über das Marionetten-

theater‹ und der Mythos vom Sündenfall des Bewußtseins«, in: Kleist-

Jahrbuch 1981/82, S. 264–277, hier S. 270; ferner Martin Roussel: »Zerstreu-

ungen. Kleists Schrift ›Über das Marionettentheater‹ im ethologischen Kon-

text«, in: Kleist-Jahrbuch 2007, S. 61–93, hier S. 86; Malda Denana: Ästhetik 

des Tanzes. Zur Anthropologie des tanzenden Körpers. Bielefeld: transcript 

2014, S. 34. 

144 Zum Verhältnis von Empfindsamkeit und Kitsch vgl. auch Jochen Schulte-

Sasse: »Einleitung«, in: J.Sch.-S. (Hrsg.): Literarischer Kitsch. Texte zu seiner 

Theorie, Geschichte und Einzelinterpretation. Tübingen: Niemeyer 1979, S. 

1–26, insbes. S. 25f. 

145 Nikolaus Wegmann: Diskurse der Empfindsamkeit. Zur Geschichte eines Ge-

fühls in der Literatur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart: Metzler 1988, S. 81f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 61 

 

 

einer neuen Rhetorik des Authentischen«.
146

 Auch wenn in der Empfind-

samkeit »Herzensschrift«
147

 und »Seelentransparenz« bemüht werden, auch 

wenn man versucht, »einen ganzen Indizienkatalog für Aufrichtigkeit auf 

allen Gebieten zu entwickeln«, bleibt das »Problem der Täuschung, das 

heißt der rhetorischen Anwendung der vorgeblichen Naturzeichen« be-

stehen, so Albrecht Koschorke; unter anderem weiß die Empfindsamkeit 

von »unechte[n] Tränen, falsche[m] Erröten, geheuchelte[r] Unschuld«.
148

 

Abstrahiert man einmal vom Kontext der Empfindsamkeit, lassen sich 

teilweise vergleichbare, zumindest entfernt ähnliche Inanspruchnahmen 

von Offenherzigkeit, Wahrhaftigkeit und Unmittelbarkeit des Gefühlsaus-

drucks noch in den letzten Jahrzehnten finden, zum Beispiel im Schlager. 

Michael Holm singt 1974: »Wie ein offnes Buch ist ihr Herz für dich, und 

du erkennst: Tränen lügen nicht.«
149

 Erneut wird eine Sprache ohne Falsch-

heit und ohne Kluft zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem beschwo-

                                                   

146 Ebd., S. 82. Es liegt auf dieser Linie, wenn etwa Volker C. Dörr mit Blick auf 

die Empfindsamkeit von einer »anti-rhetorische[n] Rhetorik« spricht (V.C.D.: 

»... bey einer guten Handlung böse Grundsätze zu argwohnen!« Empfindsame 

Diskurse bei Gellert, Sophie von La Roche und in Goethes Werther. Goethe-

zeitportal. URL: http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/doerr_diskur 

se.pdf, 17.5.2004, zuletzt abgefragt am 24.8.2017, S. 1). »Im Verlauf der Ent-

wicklung des Versuchs, eine ›Naivetät‹ der Sprache wiederzugewinnen, das 

Gesagte und das wirklich Empfundene zur Übereinstimmung zu bringen«, ge-

linge es nicht, »äußere Kriterien dafür anzugeben, wann eine solche Überein-

stimmung besteht und wann nicht« (ebd., S. 18). Niels Werber stellt in einer 

Analyse von Sophie von La Roches Geschichte des Fräuleins von Sternheim 

fest: Die »Epoche der Empfindsamkeit« zweifle hier »an den eigenen Prämis-

sen, nämlich an der Sichtbarkeit und Lesbarkeit von Gemütsbewegungen« 

(N.W.: Liebe als Roman. Zur Koevolution intimer und literarischer Kommuni-

kation. München: Fink 2003, S. 359). 

147 Vgl. dazu auch Nicolas Pethes: Zöglinge der Natur. Der literarische Men-

schenversuch des 18. Jahrhunderts. Göttingen: Wallstein 2007, S. 280. 

148 Albrecht Koschorke: Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. 

Jahrhunderts. 2., durchges. Aufl. München: Fink 2003, S. 269. 

149 »Tränen lügen nicht«, in: Monika Sperr (Hrsg.): Schlager. Das Große Schla-

ger-Buch. Deutsche Schlager 1800–heute. München: Rogner & Bernhard 

1978, S. 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/doerr_diskurse.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/doerr_diskurse.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/doerr_diskurse.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/doerr_diskurse.pdf


62 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

ren, sodass die Illusion einer gänzlich unverstellten, unverborgenen und un-

trüglichen Liebe entsteht. Nicht von ungefähr ist es eine Frau, deren Gefüh-

le blank zutage liegen sollen. Solche Entwürfe von Weiblichkeit stammen 

wiederum aus dem 18. Jahrhundert: »Von Natur [...] sind dem weiblichen 

Geschlechtscharakter« nach einer damals verbreiteten Auffassung »Offen-

herzigkeit und Einfalt, Aufrichtigkeit und Naivität eigen«, wie Georg Sta-

nitzek ausführt.
150

 

Wenn es darum geht, Illusionen wie diese zu entlarven, ist Kitsch-Kritik 

schnell zur Stelle. Dann wird etwa geltend gemacht, dass gleichsam ›hinter‹ 

der Rede von der Offenherzigkeit eine weniger offen gezeigte Absicht be-

stehen kann – Tränen lügen möglicherweise doch. Holms Schlager wird 

unter anderem als ›Schnulze‹ bezeichnet; in diesem abwertenden Ausdruck 

klingen die Wörter ›schluchzen‹, ›snulten‹ (plattdeutsch für ›gefühlvoll 

tun‹), ›Schmachtfetzen‹ und ›schmalzig‹ an.
151

 Die Bezeichnungen ›Schnul-

ze‹ und ›Kitsch‹ finden sich oft in ähnlichen Zusammenhängen, teilweise in 

Verbindung miteinander; üblicherweise geht es dabei um professionell und 

industriell Gefertigtes.
152

 Damit unterliegen sogenannte Schnulzen eben-

falls dem Verdacht, dass ihre Gefühlsdarstellungen nicht auf Unbedarftheit 

                                                   

150 Georg Stanitzek: Blödigkeit. Beschreibungen des Individuums im 18. Jahrhun-

dert. Tübingen: Niemeyer 1989, S. 235; vgl. dazu auch Silvia Bovenschen: 

Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturge-

schichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1979, insbes. S. 150–256. 

151 Vgl. Martin Neubauer: Gattungsgeschichte deutschsprachiger Dichtung in 

Stichworten. Teil IId: Lyrik des 20. Jahrhunderts. Vom Expressionismus bis in 

die 90er Jahre. Zug: Hirt 1995, S. 153; ausführlicher zur Herkunft des Wortes 

›Schnulze‹ Joachim Stave: »Schnulze«, in: J.S.: Wie die Leute reden. Betrach-

tungen über 15 Jahre Deutsch in der Bundesrepublik. Lüneburg: Heliand 

1964, S. 98–100. 

152 Oft wird der Gegensatz von Kitsch und Kunst so gefasst, dass der Ausdruck 

›Kitsch‹ für etwas industriell billig Gemachtes steht. Vgl. Christina Hoffmann, 

Johanna Öttl: »Editorial«, in: antikanon 1: Renaissancen des Kitsch, hrsg. von 

Ch.H. u. J.Ö. Wien, Berlin: Turia + Kant 2016, S. 7–21, hier S. 10f. Entspre-

chend begrüßt Joachim Stave die Entstehung des Wortes ›Schnulze‹ als eines 

passenden Ausdrucks »angesichts einer ganzen Industrie, die sich mit der Er-

zeugung von Kitsch befaßt«. J.S.: Wie die Leute reden, S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 63 

 

 

und Naivität beruhen, sondern auf industriewirtschaftlicher Berechnung. 

Obwohl dieser Verdacht sich längst ausgebreitet hat, sind Kategorien wie 

›Naivität‹ und ›Aufrichtigkeit‹ noch für den Schlager-Bereich von Bedeu-

tung. Über die Schlagersängerin Michelle (Tanja Gisela Hewer) beispiels-

weise ist 2001 im Tagesspiegel zu lesen, sie »wirkt echt, trotz aller Irrealität 

des Schlagerkitsches. Die bei Interviews durchschimmernde Naivität lässt 

sie aufrichtig erscheinen.«
153

 Freilich zeigt sich an dieser Stelle auch, wie 

gängig in Bezug auf Schlager der Kitschverdacht ist: Erst nachdem dieser 

ein- beziehungsweise ausgeräumt ist, wird Michelle Naivität zugeschrie-

ben. Die Metapher des Durchschimmerns ruft die Vorstellung auf, das Nai-

ve läge noch ›unter der Oberfläche‹, die vom Schlagergeschäft bestimmt 

ist. Ausgeschlossen wird damit die Möglichkeit, dass es bloß ›äußerlich‹ 

und nur absichtsvoll inszeniert sein könnte. 

Gerade das letzte Beispiel lässt erkennen, wie schwierig es für Auftre-

tende ist, einen etwaigen Anspruch auf Naivität aufrechtzuerhalten, wenn 

ihnen unterstellt werden kann, dass sie einem industriellen Produktionsap-

parat angehören und entsprechend professionell arbeiten. Häufig gerät 

Kitsch unter den Verdacht, nur vordergründig naiv gemacht zu sein, hinter-

rücks aber und mit List ein Publikum zu betrügen, das selbst als naiv und 

arglos gilt. Ernst Oldemeyer bezweifelt, »daß es heute noch eine völlig nai-

ve Herstellung von Kitschgegenständen gibt«; es sei jedenfalls »wenig 

wahrscheinlich«, dass bei der gegenwärtigen industriellen und massenhaf-

ten Erzeugung von »Kitschobjekten« sich »Produzentenstolz« auf diese 

entwickle, »der für ein naives Produzieren charakteristisch« sei.
154

 Solche 

Positionen gehören zu einer umfangreichen Debatte nicht nur um die Frage 

der Naivität, sondern auch der Anständigkeit der Kitsch-Produktion. Nach 

                                                   

153 Nicholas Körber: »Michelle: Aufrichtige Hingabe«, in: Der Tagesspiegel, 

11.3.2001. https://www.tagesspiegel.de/weltspiegel/michelle-aufrichtige-hinga 

be/210128.html, zuletzt abgerufen am 21.9.2018. – Michelle ihrerseits erklärt: 

»So wie ich singe, so wie ich mich bewege – so bin ich. Wie die Stimme ist, so 

ist auch die Seele« (»Michelle. Schlagersängerin im ›Hitparaden‹-Format«, 

Spiegel online, 2.3.2001. http://www.spiegel.de/panorama/michelle-schlager 

saengerin-im-hitparaden-format-a-120693.html, zuletzt abgerufen am 21.9. 

2018). 

154 Ernst Oldemeyer: Alltagsästhetisierung. Vom Wandel ästhetischen Erfahrens. 

Würzburg: Königshausen & Neumann 2008, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Ferdinand Avenarius ist aus dem Gegenüber von unredlich Bilder Produ-

zierenden, Verkaufenden einerseits und durch sie abgefertigter Kundschaft 

andererseits das Wort ›Kitsch‹ entstanden. Er behauptet, dass es im Mün-

chen der frühen 1880er-Jahre aufkam;
155

 im Anschluss an Gustav E. Pazau-

rek spricht er von 

 

Kunsthändler[n], die mit Engländern und Amerikanern die Ateliers und Bilderläden 

störten. Wer nicht viel dranwenden wollte, verlangte eine Skizze, eine »sketch«. Den 

Malern bildeten sich dadurch zwei Bildergruppen, »Bilder«, in denen ehrliche 

Arbeit steckte und die besser bezahlt wurden, und »Kitsche«, für die man weniger 

bekam. Im Englisch-Hören waren unsre Maler und waren die Münchner Tandler halt 

nicht sehr stark. Der Begriff Skizze spielte bald kaum noch mit: Kitsch war eben, 

was man leicht verkaufen konnte.
156

 

 

Wie Norbert Elias bemerkt, wird an dieser angeblichen Herkunft des Wor-

tes ›Kitsch‹ »die ganze Verachtung des Spezialisten für den ungebildeten 

Geschmack der kapitalistischen Gesellschaft« deutlich, zugleich allerdings 

»auch die Tragik dieser Konstellation, bei der die Spezialisten [...] aus wirt-

schaftlichen Gründen Produkte vertreiben und herstellen müssen, die sie 

selbst verachten«.
157

 Unter diesen Voraussetzungen beruht die Produktion 

von Kitsch nicht auf Naivität, sondern auf einer Art von Falschheit – wird 

doch laut Avenarius keine »ehrliche Arbeit« geleistet. In Artur Kutschers 

Stilkunde der deutschen Dichtung ist zu lesen: »Es gibt keinen naiven 

Kitsch, denn da, wo wir wenigstens Ehrlichkeit spüren, auch in einer ef-

fekthaft populären, stoffübersättigten, künstlich gespannten Darstellung 

[...], ist eine Verurteilung als Kitsch ungerecht und fällt uns jedenfalls 

schwer.«
158

 

                                                   

155 Allerdings zeigt Laurenz Schulz, Hinweisen von Jacob Reisner folgend, dass 

der Ausdruck ›Kitsch‹ bereits in den 1860er-Jahren zu finden ist und nicht nur 

in München. L. Schulz: Die Werte des Kitschs, S. 31–39; vgl. Jacob Reisner: 

Zum Begriff Kitsch. Diss. Göttingen 1955 (Typoskript), S. 187. 

156 Ferdinand Avenarius: »Kitsch«, in: Kunstwart und Kulturwart 33 (1920), H. 2, 

S. 222. 

157 N. Elias: »Kitschstil und Kitschzeitalter«, S. 158. 

158 A. Kutscher: Stilkunde der deutschen Dichtung. Allgemeiner Teil, S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAIVITÄT MIT ABSICHT | 65 

 

 

Damit führt die Diskussion um Naivität und Absicht zu einem allge-

meineren Problem, nämlich zu dem Vorwurf der Täuschung und der Un-

echtheit, der Kitsch oft gemacht wird. Dieser Vorwurf ist üblicherweise 

verbunden mit Annahmen von Reflexivität beziehungsweise Nicht-

Reflexivität, die im Folgenden genauer betrachtet werden sollen: Von wel-

chen Setzungen geht er aus, was schließt er in sich ein und inwiefern ist er 

fragwürdig? 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004 - am 12.02.2026, 14:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

