
Schirin Amir-Moazami

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen*

Einleitung

Zu den Zusammenhängen von liberalem Denken und Handeln, Imperialismus, 
Kolonialismus und Rassismus ist in den vergangenen Jahrzehnten viel Tinte 
geflossen.1 Die zeitlichen, räumlichen, thematischen und theoretischen Schwer­
punkte dieser Forschung unterscheiden sich teilweise stark voneinander. Dennoch 
teilen sie zumindest eine Grundannahme: Imperialismus, Kolonialismus und Ras­
sismus sind keine zufälligen, unverhofften Abweichungen, sondern genuiner Be­
standteil liberalen Denkens und Handelns. Die Schattenseiten, Widersprüche und 
negativen Effekte liberaler Denktraditionen sind demnach nicht als Scheinheilig­
keit abzutun – es wird A gesagt, in Wahrheit aber B getan. Noch sind sie allein 
als Diskrepanz zwischen reiner Theorie und verunreinigter Praxis zu verstehen, 
wonach liberale Theorie für die fehlerhaften historischen Umsetzungen nicht ver­
antwortlich gemacht werden kann.2 Vielmehr, so der Konsens dieser Forschung, 
stehen liberales Denken und imperiale Ambitionen in einer intimen Beziehung 
zueinander.

In diesem Beitrag arbeite ich entlang postkolonialer Denkansätze die Fortdauer 
des Kolonialen heraus, die sich im liberalen Skript auch in seinen gegenwärtigen 
Ausprägungen auf subtile Weise widerspiegelt. Das liberale Skript verstehe ich 
dabei nicht in erster Linie als ein festgefügtes Set an Prinzipien, das innerhalb 
nationalstaatlicher Ordnungen allmählich formalrechtlich institutionalisiert wor­
den ist. Ich folge eher einem Verständnis von liberaler Theorie und Praxis als 
Diskursraum, der historisch kontingent, dynamisch, teilweise in sich höchst wi­
dersprüchlich, in jedem Fall aber machtdurchdrungen ist. Es geht mir also vor 
allem darum, wie das liberale Skript diskursiv und in den Selbstbeschreibungen 
liberaler Denker*innen erzeugt wird.3

Zu einer der Grundprämissen postkolonialer Theoriebildung gehört die Feststel­
lung, dass die Auswirkungen des Kolonialismus bis in die Gegenwart hineinwir­
ken und dass die durch koloniale Expansion vorangetriebenen Verflechtungen 
anhaltend nach- und weiterwirken.4 Diese Beständigkeit wird etwa in der geläufi­
gen Unterscheidung zwischen Kolonialismus und Kolonialität deutlich:

 
* Für die wertvollen Kommentare bedanke ich mich herzlich bei Mika Hannula, Fritjof 

Stiller und Michael Zürn sowie bei den anonymen Gutachter*innen.

1 Siehe z.B. Goldberg 2002; Kumer 2021 [2012]; Mehta 1999; Stoler 2016; Stovall 2021.

2 So etwa Laborde 2017, z.B. S. 4 und 16.

3 Zum Begriff des liberalen Skripts vgl. die Einleitung des vorliegenden Sonderbands.

4 Siehe z.B. Do Mar und Dhawan 2020; Dhawan 2019; Rauhut und Boatcă 2019; Stoler 
2016.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 292–320

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Colonialism denotes a political and economic relation in which the sovereignty of a 
nation or a people rests on the power of another nation, which makes such a nation 
an empire. Coloniality, instead, refers to long-standing patterns of power that emerged 
as a result of colonialism, but that define culture, labor, intersubjective relations, and 
knowledge production well beyond the strict limits of colonial administrations. Thus, 
coloniality survives colonialism. It is maintained alive in books, in the criteria for acade­
mic performance, in cultural patterns, in common sense, in the self-image of peoples, in 
aspirations of self, and so many other aspects of our modern experience. In a way, as 
modern subjects we breathe coloniality all the time and everyday.«5

Allerdings sollte »Kolonialität« kein generischer Präsenzbegriff bleiben, um nicht 
an Tragkraft einzubüßen. Hier folge ich Ann Laura Stolers Vorschlag, Postkolo­
nialität weder als Bruch noch als lineare Kontinuität, sondern eher im Sinne 
von »Rekursionen« zu verstehen – als Muster, die sich langfristig einschreiben, 
dabei aber immer wieder neue Formen annehmen. Über diese zeitliche Dimen­
sion hinaus verstehe ich postkoloniale Theorie außerdem als Analyseperspekti­
ve, die koloniale Muster von Machtasymmetrien und -techniken aufzeigt. Für 
meinen Zugriff relevant sind hier nicht in erster Linie Muster der materiellen 
Ausbeutung, die kapitalistische Produktionsweisen und ihre wirtschaftsliberalen 
Begründungen in ihren globalen Dimensionen notwendigerweise freisetzen.6 Auch 
wenn postkoloniale Strukturen immer zwingend mit kapitalistischen Interessen 
und Dynamiken verknüpft sind, richte ich den Blick auf jene Machttechniken, 
die auf Veränderungen der verkörperten Lebensweisen jener Bevölkerungsgruppen 
oder Subjekte ausrichtet sind, die (noch) nicht den Idealen von liberaler Freiheit 
entsprechen.

Als konkreten Fall für solcherlei Rekursionen nehme ich die muslimische Prä­
senz in westeuropäischen Einwanderungsgesellschaften in den Blick. Dieses Feld 
ist aus mindestens zwei Gründen für mein Anliegen paradigmatisch, postkolonia­
len Widerhallen liberaler Prägung in der Gegenwart nachzuspüren: Erstens wird 
der Islam häufig wie keine andere Tradition als der quintessentielle Gegenpart zu 
liberalen Prinzipien und Ordnungen in Stellung gebracht. Wie ich zeigen werde, 
beruht diese Dichotomie unter anderem auf Idealen von liberaler, säkularisierter 
Religion, die nicht jenseits von verflechtungsgeschichtlichen kolonialen Dynami­
ken und Rangordnungen zu verstehen ist. Bisweilen wird großzügig gezeigt, dass 
der Islam sehr wohl mit liberalen Prämissen wie Selbstbestimmung, Rationalität 
und Loyalität zum säkularen Staat kompatibel sei.7 Der Rahmen, anhand dessen 
diese Passfähigkeit gemessen wird, bleibt aber zumeist ein zeit- und raumloses 
liberales Ideal, das vor allem durch den Vergleich an Konturen gewinnt. Zweitens 
lassen sich am Beispiel der Aushandlungen über den (il)legitimen Platz des Islams 
in Westeuropa grundsätzlichere koloniale Muster liberaler Prägung ablesen.

Wenn ich diesen Fall insofern als »muslimische Frage« in Europa bezeichne, so 
orientiere ich mich an jener Forschung, die diese überdimensionale Diskurspro­
duktion zur (In-)Kompatibilität des Islams und liberalen Ordnungen und Prinzipi­

 
5 Maldonado-Torres 2007, S. 243.

6 Hierzu z.B. Rauhut und Boatcă 2019.

7 Siehe etwa An-Na’im 2008; March 2009.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 293

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en kritisch befragt hat.8 Wie bereits W. E. Burghardt Du Bois mit Blick auf die so­
genannte »N… Question« gezeigt hat, bringt eine überdimensional verhandelte 
Frage immer zugleich eine überdimensionale Problematisierung und besondere 
Formen des Regierens dieses Problems hervor.9 Mit Blick auf die gegenwärtige 
»muslimische Frage« in Westeuropa schreibt der Politiktheoretiker Salman Sayyid 
entsprechend: »[…] The Muslim question (…) refers to a series of interrogations 
and speculations in which Islam and/or Muslims exist as a difficulty that needs to 
be addressed. Thus, the Muslim question is a mode of enquiry that opens a space 
for interventions: cultural, governmental and epistemological.« (Sayyid 2014, 
S. 3). Ich argumentiere nun, dass die Lösungen, die aus liberaler Perspektive für 
das »Islamproblem« in Europa angeboten werden, koloniale Muster nicht über­
winden, sondern auf subtile Weise wiederholen.

Die Zusammenhänge zwischen liberalem Denken, Imperialismus und (Post-)Ko­
lonialismus sind zu komplex und dynamisch, als dass sie hier angemessen adres­
siert werden könnten. Mit Rückgriff auf die Arbeiten von Uday Singh Mehta 
und Theo Goldberg beschränke mich daher auf einen Aspekt, den ich als erziehe­
rischen und paternalistischen Impetus liberal begründeter kolonialer Expansion 
bezeichne. Deutlicher als es Mehta oder Goldberg tun, konzentriere ich mich 
dabei insbesondere auf die Verschränkungen von Race und Religion. Im Kern ar­
gumentiere ich, dass sich liberal begründeter Kolonialismus ebenso wie seine post­
kolonialen Rekursionen in der Gegenwart nicht so sehr in offen ausgesprochener 
Herabsetzung von Bevölkerungsgruppen als inferior ausdrückt. Vielmehr folgt er 
einer universalistischen Logik, wonach das Andere, Unvertraute und potenziell 
von der liberalen Norm von Religion Abweichende nach einem Modell abstrakter 
Prinzipien ähnlich wie ein unmündiges Kind erzogen werden muss – wenn nötig 
mit Gewalt.

Koloniale Einschreibungen I – Liberalismus und Empire

»In the empire, one might say, liberalism had found the concrete place of its dreams.«10

In seiner vielzitierten Untersuchung Liberalism and Empire. A Study in Nine­
teenth-Century Liberal Thought beginnt Uday Mehta mit einer auf den ersten 
Blick widersprüchlich erscheinenden Beobachtung: Die für den Kolonialismus 
charakteristischen Hierarchisierungen von Menschen, Regionen, Sprachen oder 
Religionen, so Mehtas Argument, sind in die Fundamente liberaler Theorie einge­
schrieben. Mehr noch: Versklavung und koloniale Expansion wurden von den Be­
gründern liberaler Theorie nicht konsequent verurteilt oder angezweifelt, sondern 
bisweilen massiv vorangetrieben – und zwar mit Rückgriff auf liberale Prinzipien. 
Zugleich stellt Mehta fest – und darin besteht der scheinbare Widerspruch -, 
dass liberal begründeter Imperialismus in der ideengeschichtlichen und normativ-
 

8 Siehe z.B. Norton 2012; O’Brien 2016; Sayyid 2014.

9 Du Bois 1898.

10 Mehta 1999, S. 17.

294 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theoretischen Forschung zu liberalem Denken wenig Beachtung gefunden habe. 
Zumindest bis zum ersten Erscheinen von Mehtas Buch 1999 fand die intime 
Verbindung zwischen Liberalismus und Imperialismus ebenso wie liberal begrün­
deter Rassismus lediglich in Disziplinen wie der Anthropologie, der Literaturwis­
senschaft oder den Postcolonial und Cultural Studies Erwähnung. Die Politische 
Theorie blieb hingegen auffällig schweigsam. Das mag sich seit 1999 verändert 
haben.11 Zugleich fällt jedoch auf, dass diese Arbeiten insbesondere im deutsch­
sprachigen Raum nach wie vor eher randständig sind, etwa indem sie gänzlich aus 
dem grundständigen Kanon normativer politischer Theorie herauskatapultiert, 
oder indem sie mit dem Label »post«- oder »dekolonial« versehen und damit als 
verzichtbare Beigabe behandelt werden.

Dies wirft die Frage auf, ob normative politische Theorie vor allem in ihren li­
beralen Impulsen möglicherweise dazu neigt, die unschönen Seiten liberaler Denk­
traditionen auszuklammern, um das liberale Projekt vor Kritik zu bewahren.12 In 
diesem Sinne handelt es sich Mehta zufolge auch nur scheinbar um einen Wider­
spruch: »There are, as I argue, reasons internal to liberalism why this question 
[of imperialism, Anm. Verf.] is not articulated with such starkness within this 
body of ideas.«13 Wenn ich daher nachfolgend die Grundzüge des intimen Ver­
hältnisses zwischen Kolonialismus, Imperialismus, Rassismus und liberalen Denk­
traditionen skizziere, so gerade nicht im Sinne einer Randnotiz, die spezifischen 
(postkolonialen) Befindlichkeiten geschuldet ist. Vielmehr behaupte ich, dass das 
Verschweigen, Herunterspielen oder Verdrängen der kolonialen Einschreibungen 
und Rekursionen in liberales Denken und Handeln für die Fortdauer des Kolonia­
len mitverantwortlich sind.14

In seiner Auseinandersetzung mit liberalen Theorien arbeitet Mehta insbesonde­
re heraus, mit welchen Begründungen die Urväter liberalen Denkens koloniale 
Expansionen rechtfertigten und streckenweise begrüßten. Je entfernter die Gebie­
te oder Menschen vom westeuropäischen Kerngebiet lagen und je dunkler ihre 
Hautfarbe war, desto deutlicher wurden sie mit Defiziten ausgestattet und in der 
Skala des Menschseins nach unten verfrachtet. Dass dieses Rangordnungssystem 

 
11 Siehe z.B. Amy Allen 2016 oder für den deutschsprachigen Raum die Arbeiten von 

Nikita Dhawan.

12 So etwa argumentiert Jeanne Morefield in ihrem Buch Empires without Imperialism. 
Anglo-American Decline and the Politics of Deflection (Morefield 2014). Siehe auch 
Dhawan 2016.

13 Mehta 1999, S. 8. Ähnlich gibt Theo Goldberg im Zusammenhang mit den rassisti­
schen Grundlagen des modernen liberalen Staates zu bedenken, dass die Verweigerung, 
Race als strukturierenden Differenzmarker ernstzunehmen, selbst Bestandteil zeitge­
nössischer Konfigurationen des liberalen Racial State seien: »The Racial State then is 
about racial conditions and their denial […]« (Goldberg 2002, S. 6, eigene Hervorhe­
bung).

14 Siehe hierzu auch Jaeggis im vorliegenden Band (insbesondere Abschnitt 2) sowie 
Çağlars Beitrag für eine feministische Kritik der selektiven Auslegung des liberalen 
Gleichheitsversprechens.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 295

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuvorderst auf rassistischen Klassifikationen beruhte, zeigt sich bei jedem näheren 
Blick in die Schriften, die als Urtexte liberalen Denkens gelten. John Locke etwa 
beschrieb den Sklavenhandel als besonders lukrativ und als »great support for the 
American plantations«.15 Afrikaner waren in seinen Augen »scarcely civilized«.16

Die treibende Kraft dieser Rechtfertigungen waren wirtschaftliche Interessen 
und der Übergang vom Merkantilismus zum Kapitalismus. Zugleich teilten Den­
ker wie Kant, Mill oder Bentham die Auffassung, dass Menschen in bestimmten 
Regionen der Erde nicht zu Vernunft und Selbstbestimmung fähig seien und daher 
auf besondere Weise regiert werden müssten. Kolonialismus wurde insofern als 
notwendiger Schritt einer zivilisatorischen Mission erachtet. Er wurde von jenen 
vorangetrieben, die sich auf der Entwicklungsskala als am weitesten fortgeschrit­
ten wähnten – also von weißen, christlichen, männlichen Europäern mit Besitz.

Liberal begründete koloniale Expansion folgt damit einem erzieherischen Im­
puls. Davon legen Mehta zufolge Kolonialarchive ebenso Zeugnis ab, wie die 
Schriften liberaler Denker, vor allem solcher, die über British India schrieben: 
»The gulf between fathers who must also be oppressors – just and unjust, mode­
rate and rapacious – and their people is not filled by the probity of intentions but 
by a language and way of thinking in which the stranger has from the very outset 
been coded as a child.«17

Ausschlaggebend für meinen Beitrag ist vor allem die Erkenntnis, dass liberale 
Denktraditionen weder von kolonialen Projekten noch von rassistischen Logiken 
zu entkoppeln sind. In seiner Auseinandersetzung mit dem Racial State präsentiert 
Theo Goldberg zwei Theorietraditionen des Rassismus. Die erste Traditionslinie 
bezeichnet er als »Naturalismus«, die zweite als »Historizismus«. In der ersten, 
für mein Anliegen weniger relevanten Version werden »primitive Völker« als 
natürlich rückständig und daher als niemals zur Freiheit fähig klassifiziert. Diese 
Variante hat den biologistisch begründeten Rassentheorien des 19. und 20. Jahr­
hundert den Weg geebnet.

In der zweiten, für liberales Denken charakteristischen Traditionslinie werden 
nicht-weiße, außer-europäische und nicht-christliche »Völker« als historisch noch 
nicht entwickelt, aber potenziell entwicklungsfähig klassifiziert. Nach Goldberg 
lieferte diese Variante den theoretischen Unterbau für koloniale Expansion:

»As modernity’s definite doctrine of self and society, of morality and politics, liberalism 
has made possible discursively to legitimate ideologically, and to rationalise politico-eco­
nomically prevailing sets of racially ordered conditions and racist exclusions. Classical 
liberalism (which includes in its range much of contemporary conservatism in the form of 
neoliberalism) thus was a key element historically in promoting racial reasoning and its 
racist implications as central to modernity’s common moral, political and jurisprudential 
sense.«18

 
15 Goldberg 2002, S. 45.

16 Ebd.

17 Mehta 1999, S. 14.

18 Goldberg 2002, S. 5.

296 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es steht außer Frage, dass sich naturalistischer und historizistischer Rassismus 
nicht selten überlagern. Dennoch scheint mir Goldbergs Unterscheidung analy­
tisch hilfreich zu sein, um die dezidiert liberalen Begründungen für den Kolo­
nialismus und den Imperialismus begreifbar zu machen. Liberal legitimierter Ko­
lonialismus war demnach seltener von biologistischen Varianten des Rassismus 
getrieben, wonach Menschen qua Natur in Kategorien sortiert und gereiht wur­
den. Häufiger folgte er dem »historizistischen Rassismus«. Demnach sollten jene, 
die als nicht-europäisch, nicht-weiß oder nicht-christlich klassifiziert wurden, eine 
Chance bekommen, von den als überlegen klassifizierten weißen Europäern aus 
ihrem prähistorischen und unterentwickelten Status herausgerettet zu werden:19 

»Liberalism’s racially mediated meliorism and commitment to a moral progressi­
vism as much evident in Lord Acton or Toqueville as in Mill, translates into an 
underlying optimism that its racist history will be progressively overcome giving 
way ultimately to a standard of nonracialism to contemporary colorblindness.«20 

Goldberg stellt also einen Zusammenhang her zwischen diesen sozialen Kategori­
sierungen (»social subjectivity«) und dem, was er »racial rule« nennt: Der Status 
»unterentwickelt« legitimierte koloniales Regieren und damit auch Eingriffe in 
Lebensweisen und Befindlichkeiten, die als rückständig, primitiv und schädlich 
klassifiziert und daher diszipliniert wurden.

Nun könnte der Einwand folgen, dass sich die Auswahl der liberalen Denker, 
die Mehta oder Goldberg kritisch ins Visier nehmen, auf Großbritannien bzw. 
Frankreich beschränkt und damit zu spezifisch sei, um als grundsätzlichere ko­
loniale Muster identifizierbar zu sein. Das Tableau der Verklammerungen von 
liberalen und imperialen Bestrebungen und rassistischen Klassifikationsschemata 
lässt sich aber durchaus auf alle anderen Kolonialmächte erweitern. Die konkre­
ten Ausformungen waren freilich jeweils spezifisch.21 Auch in Deutschland, wo 
koloniale Expansion vergleichsweise zurückhaltend und liberales Denken in poli­
tischem Handeln verhältnismäßig wenig ausgeprägt war, findet sich das Schema 
des liberalen Paternalismus wieder, wenngleich Goldberg den deutschen Kolonia­
lismus zuvorderst dem naturalistischen Rassismus zuordnet.22

Exemplarisch für meinen Kontext sind etwa die Schriften des Kolonialbeam­
ten und Begründers des Deutschen Kolonialinstituts in Hamburg Carl Heinrich 
Becker.23 Becker war zwischen 1925 und 1930 Preußischer Kulturminister und 
versuchte nebenbei auch, die deutschsprachige Islamwissenschaft aus ihrem philo­
logischen Dornröschenschlaf zu wecken und für die Politikberatung brauchbar zu 

 
19 Ebd., S. 88f.

20 Ebd., S. 70.

21 Siehe hierzu auch Goldbergs Ausführungen zu Frankreich und GB, Kap. 4. oder Ann 
Laura Stolers Analysen zu den Niederlanden z.B. 1995; 2016.

22 Goldberg 2002, S. 75.

23 Eine ausführliche politische Biographie von C.H. Becker hat Alexander Hariri 2005 
vorgelegt.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 297

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


machen.24 Wichtiger für mein Anliegen: Becker hat wie kaum jemand vor ihm 
die Konturen einer dem Kolonialismus verschriebenen Islampolitik deutlich aus­
buchstabiert. Sein Aufsatz »Islampolitik« verdeutlicht auf bemerkenswerte Weise, 
dass seine Analysen des Islams in erster Linie dazu dienten, das christlich-säkula­
risierte Europa als höherrangig zu verbrämen. Seine islampolitischen Überlegun­
gen schwanken zudem zwischen Anerkennung und Abwertung. Toleranzappelle 
koppeln sich mit paternalistischen Eingriffsoptionen. In seinen Überlegungen, wie 
Deutschland in seinen expansiven Ambitionen mit dem zerfallenden Osmanischen 
Reich umzugehen hätte, schreibt Becker beispielsweise:

»Da ist es denn eine der Grundfragen, wie man sich zum Islam überhaupt stellt, ob man 
ihn bekämpft, befördert oder indifferent behandelt. Nach dem allgemein anerkannten Ge­
setze religiöser Duldung wird wohl kein moderner Staat zu einer Bekämpfung des Islam 
die Hand bieten, wenn er auch gegen Auswüchse und Entstellungen gelegentlich einzu­
schreiten haben wird. Wichtiger ist die Frage, ob man sich in die islamischen Verhältnisse 
einmischen soll, oder ob man die europäische Staatsleitung vollkommen trennen soll von 
dem islamisch-religiösen Leben der Bevölkerung, um sich höchstens auf ein allgemeines 
Aufsichtsrecht zu beschränken.«25

Beckers abwägender Ton zeugt in erster Linie von seiner Einsicht, dass Europas 
koloniale Ordnung zu bröckeln begann. Zugleich hält ihn seine Zurückhaltung 
gegenüber weiteren kolonialen Eingriffen an keiner Stelle davon ab, sein manich­
äisches Verständnis in die Welt zu rufen. Das von Becker identifizierte »Islampro­
blem« basiert in erster Linie auf seinem Imaginär vom Christentum als befriedete 
und säkularisierte »Religion«, die er mit dem Islam als bedrohliche »Zivilisation« 
kontrastiert. Während das Christentum demnach nur Religion ist, impliziert Islam 
gleichermaßen Politik, Region, Zivilisation und Kultur.26

Wichtiger noch für mein Anliegen ist aber der zuvor skizzierte historizistische 
Rassismus, der auch aus Beckers Schriften spricht. Weil er den Islam als durch 
und durch politisch durchwoben betrachtet, sieht Becker die Rolle der europä­
ischen Kolonialmächte darin, Muslim*innen durch Erziehung und nicht durch 
Zwang zur Zähmung und Vernunft zu verhelfen:

»Gewiss hat der Orient in Schule und in Presse seit Beginn des vorigen Jahrhunderts unter 
dem Einfluss des abendländischen, speziell französischen Geisteslebens gestanden, und 
diese europäische Gedankenwelle kann in der Flut modern-orientalischen Denkens auch 
nicht mehr entbehrt werden. Trotzdem bahnt sich langsam die Erkenntnis einen Weg, dass 
nur durch Anknüpfung an die überlieferten Geisteswerte und nicht durch Import eine 
gesunde Entwicklungsmöglichkeit im modernen Sinne gewährleistet werden kann. Dabei 
ist es namentlich für die Schule nötig, die weltlichen Fächer stärker zu betonen und dabei 
eine Entklerikalisierung (sic!) der Schule durchzuführen. Diese Entwicklung ist bereits im 
Gange. Geistig-religiöse und weltliche Bildung sind, jede an ihrem Platze, auch in Zukunft 
benötigt, aber man sollte versuchen, diese beiden Welten möglichst zu trennen.«27

 
24 Vgl. Marchand 2010, S. 361f.

25 Becker 1916, S. 108.

26 Zur Genealogie des Zivilisationsbegriffs in diesen Kontrastierungen siehe z.B. Salvato­
re 1999.

27 Becker 1916, S. 105–6.

298 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beckers Lavieren zwischen Wohlwollen, Paternalismus und Überlegenheitspathos 
ist symptomatisch für den Zivilisierungseifer, der liberal begründete Kolonialpro­
jekte kennzeichnet. So reiht auch Becker das »N….tum« in Afrika in die unterste 
Stufe der Menschheit ein und spricht ihm im Gegensatz zu »orientalischen Staa­
ten« und deren »asiatischen Völker[n]« ab, überhaupt zur »Selbstbestimmung 
berufen«28 zu sein.

Im Kern war liberal begründeter Imperialismus also zuvorderst eine kuratieren­
de Kraft, die den kolonisierten Anderen zu formen und in seinen Lebensweisen zu 
reformieren versuchte und dabei für sich ein »Aufsichtsrecht« in Anspruch nahm, 
das bekanntermaßen auch Landnahmen beinhalten konnte. Nichteuropäische, 
oder genauer: nicht-christliche Kulturen, Völker, Rassen, Religionen oder Zivilisa­
tionen (die Wortwahl changierte) wurden dabei ähnlich wie Kinder behandelt, die 
vom Vormund Europa zur Freiheit und Selbstbestimmung erzogen werden sollten.

Ähnlich bot auch Becker ein Programm an, das den Islam mit sanften Metho­
den verändern sollte. Muslim*innen in den Kolonien ebenso wie jene im zerfallen­
den Osmanischen Reich wurden zur Selbsterziehung ermutigt. Die epistemische 
und materielle Überlegenheit des christlichen Europas sollte aber unangetastet 
bleiben. Ganz im Sinne von Mehtas und Goldbergs Analysen der Verstrickungen 
zwischen liberalem Denken und Imperialismus konnte sich der Islam auch bei 
Becker folglich nur unter der Bedingung entwickeln, dass Muslim*innen in An­
knüpfung an ihre »überlieferten Geisteswerte« dem europäischen Ideal nacheifer­
ten.

Race/Religion

An Becker lässt sich darüber hinaus ablesen, dass historizistischer Rassismus auch 
auf einer Verschränkung von Race und Religion beruhte. Diese Verknüpfung 
kommt sowohl bei Mehta als auch bei Goldberg eigentümlich wenig zur Sprache. 
Während beide überzeugend herausarbeiten, dass koloniale Expansion mit Hilfe 
von rassistischen Rangordnungsschemata auch von liberalen Denkern befördert 
wurden, sind sie im Hinblick auf die Zusammenhänge von Race und Religion 
eher schweigsam. Dieser Zusammenhang ist für den Fokus meines Aufsatzes aller­
dings zentral.

Genealogische Ansätze, die die Entstehung des Religionsbegriffs verflechtungs­
geschichtlich betrachten, zeigen vor allem, dass sich »Rasse« und »Religion« als 
moderne Differenzkategorien gegenseitig bedingten: »Race connects physical cha­
racteristics to the essence of who a person is, to their culture, personality, intellec­
tual and moral predispositions. Religion and race share a genealogy.«29 Theodore 
Vial beispielsweise spricht von einer theologisch informierten Anthropologie, die 
mit Kant und später Schleiermacher ihren Ausgangspunkt nahm und von Herder 

 
28 Ebd., S. 118.

29 Ebd.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 299

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


veredelt wurde.30 Diese Anthropologie verband sich mit einem (christlichen) Pro­
totyp von Religion, der sich aus liberaler protestantischer Theologie speiste und 
dessen Kernzutaten verinnerlichter Glaube, Gefühl oder rationalisierte Religion 
waren. Diese Genealogie lässt sich nach Vial zumindest bis Kant zurückverfolgen.

Selbstverständlich unterbreitet Vial lediglich einen unter weiteren Vorschlägen, 
wie der Genealogie christlich informierter liberaler Theorie nachgegangen werden 
könnte. So spielten etwa katholische Reformbewegungen bei der Konturierung ei­
nes liberal geprägten Religionsverständnisses keine unbedeutende Rolle.31 Außer­
dem wurde das Christentum bereits vor der Aufklärung als Inbegriff von Vernunft 
und Universalität und lange vor Kant zur Begründung von kolonialen Hierarchien 
und Ausbeutungspraktiken in Stellung gebracht.32 Für liberal begründete kolonia­
le Logiken, die sich gegenwärtig gegenüber Muslim*innen in Europa zeigen, sind 
allerdings auf Kant beruhende Denktraditionen relevanter.

Zu Kants Rassenanthropologie existiert mittlerweile ein weitläufiges For­
schungsarchiv. Darin zeigt sich vor allem, dass Kants Verständnis von Vernunft 
nicht ohne weiteres von seiner Anthropologie der Rassen zu trennen ist.33 Robbie 
Shilliam schreibt etwa: »Kant really was as obsessed with race as he was with 
reason. And as he radically rethought the nature of reason, Kant tightened the fit 
between skin color and the capacity to exercise reason.«34

Allerdings hat sich diese Forschung wenig um die Mechanismen der Abwertung 
von nicht-christlichen Religionen gekümmert, die Kants Texte ebenfalls durch­
dringen.35 Kants Überhöhung von christlich sublimierter Vernunft war von einem 
Rangordnungsschema gestützt, das vor allem das Judentum, aber auch den Islam 
als Gegenpart zur Vernunft abwertete – versumpft in religiösen Dogmen, Recht, 
Politik und Materialität oder abqualifiziert als »Fetisch-Glauben«.36 Wenn wir 
Kants taxonomische Sortierung von nicht-europäischen, nicht-weißen Menschen 
mit seinen Arbeiten zu »universaler« (de facto christlich-protestantischer) Religi­
on überblenden, wird vor allem eines deutlich: Das Judentum und der Islam wa­
ren für Kant nicht nur »falsche Religionen«. Sie stellten tiefgreifender die falsche 
Art dar, in der Welt zu sein.37

Diese Forschung ist für meinen Zusammenhang besonders relevant, weil sie 
noch einmal deutlich macht, dass der Rassebegriff parallel zu seiner biologis­
tischen Theoretisierung auch mit moralischen und intellektuellen Verhaltenskri­
terien angereichert wurde. Demnach wurden Menschen entlang linguistischer, 
 
30 Vial 2016, z.B. S. 18 und S. 191.

31 Lehner 2017.

32 Hierzu Westerduin 2021, v.a. Kap. 2.

33 Vgl. z.B. Kerner 2009; Shilliam 2021; Lu-Adler 2022.

34 Shilliam 2021, S. 35.

35 Zu den Zusammenhängen von Kants Rasse- und Religionsverständnis siehe z.B. Blij­
denstein 2021, Kap. 2. oder Vial 2016, Kap. 1.

36 Siehe ausführlich Blijdenstein 2021, S. 72.

37 Blijdenstein 2024, i.E.

300 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geographischer oder theologischer Kategorien sortiert und verteufelt oder geprie­
sen. Die Erfindung von »guten«, in unserem Fall zur Freiheit und Selbstbestim­
mung geborenen und »schlechten«, zur Freiheit und Selbstbestimmung zu erzie­
henden menschlichen »Rassen« fällt demnach nicht nur zeitlich, sondern auch 
epistemologisch mit der Hierarchisierung von guter und schlechter »Religion« 
zusammen.38 Bei jedem Vergleich von »Weltreligionen«39 bildete das Christentum 
entweder den ausdrücklichen Referenzrahmen oder die unmarkierte Folie, nach 
der das Judentum und der Islam hierarchisch untergeordnet wurden.

Koloniale Einschreibungen II: Assimilation und vorbehaltliche Anerkennung

Hier lässt sich eine interessante Parallele ziehen zum Umgang mit nicht-christ­
lichen Minderheiten innerhalb der sich formierenden Nationalstaaten Europas. 
Dem möchte ich im nächsten Schritt genauer nachgehen, um deutlich zu machen, 
dass sich diese koloniale Logik der zivilisatorischen und erzieherischen Mission 
nicht allein auf imperiales Streben beschränkte. Für meinen Kontext von beson­
derer Relevanz ist dabei die sogenannte »Judenfrage« im 19., beginnenden 20. 
Jahrhundert, weil hier die Ambivalenzen zwischen liberalem Wohlwollen und 
Hierarchisierung im Inneren europäischer Nationalstaaten besonders deutlich her­
vortreten.

Exemplarisch möchte ich hier Zygmunt Baumans Kapitel zur Assimilation 
ins Gedächtnis rufen. Bauman zeigt, dass Assimilation und Segregation zwei 
Seiten einer Medaille und in moderne Klassifikations- und Ordnungsprinzipien 
eingefasst sind. Der Begriff der Assimilation kam erstmals im Zusammenhang 
mit naturwissenschaftlichen Disziplinen im 16. Jahrhundert auf.40 Angesichts 
des Wucherns von eng an naturwissenschaftliche Epistemologien angelehnten 
Rassentheorien ist es wenig überraschend, dass Assimilation nach und nach 

 
38 Vgl. Anidjar 2008; Maldonado-Torres 2014; Masuzawa 2005; Vial 2016. Mittlerweile 

existiert zudem eine rege Forschung, die sich mit den politisch-theologischen Vorläu­
fern von modernen Rassetheorien und Religionskonzepten beschäftigt. Hier wird die 
Genealogie dieser engen Verwandtschaft bereits im christlichen Mittelalter angesetzt. 
Davon zeugt etwa der im iberischen Kontext der Reconquista geprägte Begriff »raza«, 
mit dem sowohl die »falsche Abstammung« als auch die »falsche Religion« (Islam 
und Judentum) gemeint war (siehe Carr 2010; Kumer 2021 [2012]; Westerduin 2021). 
Diese theologische Spur und die damit verknüpften inquisitorischen Techniken der ka­
tholischen Kirche, den »falschen Glauben« aufzudecken, könnten als christlicher »Pro­
torassismus« bezeichnet werden. Für diesen wertvollen Hinweis danke ich der/dem 
anonymen Reviewer*in. In der Rassismusforschung werden diese theologisch begrün­
deten Vorläufer des modernen Rassismus allerdings häufig unterschlagen oder nur 
beiläufig erwähnt.

39 Zu den imperialen Implikationen des Diskurses über »Weltreligionen« siehe Masuza­
wa 2005.

40 In der Biologie beschreibt Assimilation den Prozess der Absorption eines Organs oder 
einer Substanz durch eine andere (Bauman 1991, S. 103; siehe auch Aumüller 2009, 
S. 28).

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 301

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch von Geistes- und Sozialwissenschaften aufgegriffen wurde und nationalstaat­
lichen Projekten als Sozialtechnologie diente.41 Im Einklang mit somatischen Me­
taphern, die nationalstaatliche Projekte genereller kennzeichneten, meinte Assimi­
lation fortan die Transformation des Fremden in etwas Bekanntes, oder des als 
abweichend Geltenden in ein begehrtes Normales, kurzum, die Aufnahme von 
Minderheiten in den Nationalkörper.42

Folglich ging die Rhetorik von der Absorption über das Metaphorische hinaus 
und entwickelte sich zu einem Funktionsmechanismus des modernen National­
staates. Wichtiger für uns: Der Assimilationsappell blieb keinesfalls auf kultu­
ralistische, völkische oder dezidiert biologistisch rassistische Konzeptionen von 
nationalstaatlicher Homogenität begrenzt. Bauman stellt vielmehr eine enge Ver­
bindung fest zwischen dem Aufruf zur Konformität und Diskursen der Werteüber­
legenheit,43 die sich auf liberale Prinzipien von Gleichheit, Freiheit und Toleranz 
stützten44:

»[…] indeed, the assimilatory project went down in history as a part of the liberal 
political programme, of the tolerant and enlightened stance that exemplified all the most 
endearing traits of a ›civilized state‹. The disguise effectively concealed the fact that the 
assimilatory offer must have tacitly assumed, in order to make sense, the stiffness of 
discriminatory norms and the finality of the verdict of inferiority passed on nonconfor­
mist values. The tolerance, understood as the encouragement of ›progressive attitudes‹ 
expressed in the search of individual ›self-improvement‹, was meaningful only as long as 
the measures of progress were not negotiable. Under the policy of assimilation, tolerant 
treatment of individuals was inextricably linked to intolerance aimed at collectivities, 
their ways of life, their values and, above all, their value-legitimating powers.«45

Kaum überraschend greift Bauman den Fall der Judenassimilation (freundlicher: 
»Judenemanzipation«46) in Deutschland auf. Für Jüd*innen waren die Prämissen 
des Assimilationsprojekts an wandelbare Bedingungen geknüpft, zu gefügigen 
Bürger*innen zu werden. Und dennoch, ganz gleich, wie sehr sie alles Jüdische 
von sich zu weisen versuchten, blieben sie zugleich die »unverbesserlichen Ju­
den«47:»The circle was bound to remain vicious, for the simple reason that the 
values to which the Jews were told to surrender in order to earn acceptance were 
the very values which rendered acceptance impossible.«48

 
41 Bauman 1991, S. 103, Hervorhebung im Original.

42 In ihrem Buch zu politischen und wissenschaftlichen Diskursen zu Assimilation zeigt 
Jutta Aumüller, dass diese biologistischen und somatischen Fundamente auch in den 
ersten US-amerikanischen soziologischen Studien zur Assimilation von Eingewanderten 
im beginnenden 20. Jahrhundert zur Geltung kamen (Aumüller 2009, S. 29).

43 Ebd., S. 107.

44 Ebd., S. 107/108.

45 Ebd. Hervorhebung im Original.

46 Bauman arbeitet Assimilation als Sozialtechnologie heraus, liefert aber keine detaillier­
te historische Analyse. Eine ausführliche und erhellende Geschichte der »Judenemanzi­
pation« in Europa hat David Sorkin 2019 vorgelegt.

47 Ebd., S. 121.

48 Ebd.

302 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während Bauman sehr aufmerksam gegenüber Mechanismen der Rassifizierung 
ist, die Assimilationsprojekten zugrunde lagen, bleibt auch er bei den Zusammen­
hängen von Rasse und Religion eher zurückhaltend. Es ist aber nötig, den Blick 
auch auf die gärtnernden Ambitionen des modernen Nationalstaates gegenüber 
»Religion« allgemein und gegenüber religiösen Minderheiten im Besonderen zu 
richten – und zwar auch in ihren liberalen Spielarten. Denn was Bauman gene­
risch als Akte der nationalstaatlichen Verdrängung sozialer Fundamente gemein­
schaftlicher und korporativer Traditionen und Lebensformen beschreibt,49 bedeu­
tete faktisch substantielle Eingriffe in jüdisch-theologische Autoritätsstrukturen.

Im Zusammenhang mit der Judenemanzipation in Deutschland sei Leora Bat­
nizkys Analyse von der Umformung des Judentums in eine »Religion« ins Ge­
dächtnis rufen. Batnitzky zeigt vor allem, dass moderne Konzepte von Religion 
und der souveräne Nationalstaat zusammengeboren wurden.50 Religion wurde 
dabei offiziell zur privaten, zumindest aber individuellen Angelegenheit des als 
autonom gedachten Subjekts.

Wie bereits oben mit Blick auf Kant skizziert, wurde dieses Verständnis von Re­
ligion als verinnerlichtem Glauben vor allem gegenüber Religionstraditionen auf­
gewertet, für die öffentliche Praxis oder rechtliche Normativität zentral waren.51 

Zugleich hat sich der souveräne säkulare Nationalstaat das Vorrecht eingeräumt, 
über angemessene und unangemessene Religionsausübung im öffentlichen (und 
damit auch im privaten) Raum zu befinden und auf diese Weise stets religionspro­
duzierend gewirkt. Wie später zu zeigen sein wird, besteht diese Spannung im 
säkularen Verfassungsstaat bis heute fort.

Für katholische Milieus in Deutschland hatte dieses intime Verhältnis zwischen 
einem liberal informierten modernen Religionsverständnis und dem souveränen 
Nationalstaat weitreichende Folgen.52 Für jüdische Traditionen war es von exis­
tenzieller Bedeutung. Preußen im späten 19., beginnenden 20. Jahrhundert ist hier 
paradigmatisch. Denn insbesondere der Preußische Staat war einem von Kant 
geprägten Verständnis von Religion als rationalem Glauben des vernunftbegab­
ten Einzelnen verschrieben und nicht – wie gern behauptet – einem »neutralen« 
Religionsverständnis.53 Die rechtliche und orthodoxe Orientierung jüdisch rabbi­
nischer und talmudischer Traditionen standen insofern in einem Spannungsver­
hältnis zu Konzeptionen des abstrakten Subjekts, das seinerseits genaugenommen 
einem liberal-protestantischen Verständnis von Religion entsprang.54 Auch die 
wohlwollenderen Töne riefen also letztlich dazu auf, jüdische Praxis, wenn nicht 
zu verbieten, so doch auf eine Weise umzukrempeln, dass sie den Vorstellungen 

 
49 Bauman 1991, S. 104.

50 Batnitzky 2011, S. 26.

51 Ebd.

52 Vgl. Borutta 2011.

53 Vgl. Batnitzky 2011, S. 26.

54 Vgl. Aumüller 2009, S. 147; Mavelli 2012; Sorkin 2019.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 303

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von »guter Religion« genügten oder sich überhaupt als »Religion« im modernen 
Sinne qualifizieren konnten.

Damit einher ging eine verstärkte Thematisierung und Regierung von jüdischen 
Praktiken wie der männlichen Beschneidung oder dem rituellen Schächten, die als 
barbarische und blutrünstige »Rituale« gebrandmarkt wurden.55 Der Körper des 
(jüdischen) Anderen mit seinen überkommenen Praktiken diente nicht nur offen­
kundig völkischen Kräften dazu, den »Volkskörper« zu bereinigen. Er bot auch 
eine Folie für ausdrücklich liberal geprägte Narrative von rationaler, reflexiver 
und entritualisierter »Religion«.

Im ersten Fall ging es um Abstoßung oder Dämonisierung, im zweiten um 
Umformung und Domestizierung und darum, das Judentum nach protestantisch-
liberalem Vorbild auf den »Weg der Vernunft« zu bringen. Genau hier lässt sich 
abermals die liberal geprägte koloniale Logik des Erziehens und Modulierens 
wiedererkennen, die auch für die Legitimation des Kolonialismus stichwortgebend 
war. In seiner Kritik an Anerkennungstheorien bringt Patchen Markell das damit 
verbundene Dilemma für die jüdische Minderheit auf den Punkt »The imperative 
of emancipation becomes, paradoxically, that the state must see at all times that 
each Jew has ceased to be Jewish.«56 Der Preis für das liberal verbrämte Verspre­
chen der Emanzipation bestand für Jüd*innen folglich darin, auf Differenz zu 
verzichten und unsichtbar zu werden.57

Diese sozial-, religions- und politiktheoretischen Ansätze sind noch heute rele­
vant. Denn sie verdeutlichen, dass wir es hier mit modernen Machttechniken zu 
tun haben, deren eingreifendes und gewaltsames Potenzial gerade deshalb gern 
übersehen wird, weil es in einer liberalen Grammatik operiert. Vor allem aber 
zeigen sie, dass sich koloniale Logiken liberaler Prägung auch innerhalb Westeu­
ropas lange vor der vermehrten Einwanderung nach 1945 herausgebildet haben. 
In diesem Sinne argumentiert Matthew Carr:

»At first sight, there may seem to be little in common between today’s liberal-democratic 
politicians who call for Muslims to conform to European notions of secular tolerance 
or live elsewhere and a sixteenth-century Catholic monarchy that demanded that Jews 
and Muslims become Christians and burned them at the stake if they refused, but the 
underlying dynamics and assumptions of the two periods are not as remote from each 
other as they might appear.«58

Postkoloniale Rekursionen

Wenn wir postkolonialen Ansätzen folgen, wäre es allerdings verkürzt, hier von 
schlichten Wiederholungen oder von einer linearen Kontinuität auszugehen. Denn 

 
55 Hierzu ausführlich Judd 2007.

56 Markell 2003, S. 146.

57 An anderer Stelle zeige ich, wie sich dieses Schema in staatlich lancierten Integrations­
praktiken gegenüber Muslim*innen in Deutschland gegenwärtig neu konfiguriert hat 
(Amir-Moazami 2022).

58 Carr 2010, S. 5–6.

304 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst wenn die postkoloniale Gegenwart durch die koloniale Vergangenheit ge­
prägt ist, lassen sich diese Nachwirkungen und Kontinuitäten nicht immer ohne 
weiteres nachweisen.59 Teilweise haben sie sich außerdem stark verändert. Wie 
Stoler deutlich gemacht hat, müssen wir den gegenwärtigen Effekten von kolonia­
len Ordnungen und Logiken daher in ihren Undurchlässigkeiten, ihren Veräste­
lungen und in ihrer Zählebigkeit nachgehen.60

Nach Stoler sind gegenwärtige geopolitische und räumliche Ungleichverteilun­
gen von Ressourcen keine schlichten Nachahmungen vergangener imperialer Ver­
flechtungen. Sie sind aber auch nicht gänzlich davon zu trennen. Stoler entwickelt 
hierfür den Begriff der »Rekursionen« (recursions) und umschreibt damit »pro­
cesses of partial reinscriptions, modified displacements, and amplified recuperati­
ons«.61 Postkoloniale Rekursionen im Zusammenhang mit der Erzeugung von 
Minderheiten im Nationalstaat sind insofern weder durch abrupte Brüche noch 
durch lineare Kontinuitäten gekennzeichnet. Sie sind auch keine bloßen Wieder­
holungen der Vergangenheit.

Es wäre daher verkürzt, einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen Kants 
theologisch fundierter und liberal begründeter Rangordnung oder allgemeiner 
zwischen liberalen imperialen Logiken des 17. bis 20. Jahrhunderts und der 
Gegenwart herzustellen. Heute würde wohl auch kaum jemand wie seinerzeit 
Becker in dieser Plumpheit fragen, ob Europa sich »in die islamischen Verhältnisse 
einmischen« oder sich »auf ein allgemeines Aufsichtsrecht beschränken« sollte.62 

Auch »Islampolitik«63 und genereller die liberale Ansprache von Muslim*innen 
in Europa finden gegenwärtig unter anderen Vorzeichen statt als zu Zeiten des 
formalen Kolonialismus, nicht zuletzt weil liberale Freiheitsnormen institutionali­
siert worden und damit prinzipiell von allen einzufordern sind.

Gerade aus diesem Grund sind die subtileren Ausprägungen der Fortdauer ko­
lonialer Praktiken nicht auf Anhieb sichtbar. Teilweise werden die Subjekte der 
Hierarchisierung außerdem mit besonderer Skepsis bedacht. Daher nehmen auch 
liberale Positionen, die abstrakt für Freiheit, Selbstbestimmung und Gleichheit 
einstehen, die unverhältnismäßige Veraußergewöhnlichung und Regierung dieser 
Subjekte hin oder rechtfertigen sie gar unter Rückgriff auf eben diese Prinzipien. 
Gerade beim gegenwärtigen »Minderheitenmanagement«64 von religiöser Plurali­
tät und insbesondere für den Fall des Islams in liberalen europäischen Einwande­
rungsgesellschaften trifft beides zu.

 
59 Für die Analyse einer sehr deutlichen und wenig subtilen Kontinuität des britischen 

Empires siehe Koram 2022.

60 Stoler 2016.

61 Stoler 2016, S. 27.

62 Becker 1916, S. 108. Der von den USA angetriebene »War on Terror« sei hier einmal 
außer Acht gelassen. Hierzu Butler 2009; Kumer 2021 [2012].

63 Becker 1916.

64 Topolski 2018.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 305

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So lassen sich insbesondere bei der widersprüchlichen Dynamik zwischen der 
universalistischen Umarmung der gesamten Menschheit und der gleichzeitigen 
Deklassierung von Menschen auch mit Blick auf ihre als schädlich (weil liberalen 
Idealen von Religion widersprechend) erachteten Lebensformen Rekursionen im 
Sinne Stolers beobachten. Für den Fokus meines Beitrags müssten wir entspre­
chend fragen, auf welche Weise sich institutionell gestützte Rangordnungssche­
mata neue Wege bahnen, während zugleich Freiheit und Gleichheit ebenso wie 
das hohe Gut des »weltanschaulich neutralen« Verfassungsstaates und allgemein 
verfügbare Grundrechte immerzu gepriesen werden.

Die vergleichende Frage, was kolonialpolitische von freiheitlich-demokratischer 
Islampolitik oder was gegenwärtige liberale Diskurse mit Blick auf den Islam 
von den Urvätern des politischen Liberalismus unterscheidet, ist für mich daher 
zweitrangig. Mich interessiert eher die Frage, wie sich koloniale Logiken in ihren 
liberalen Spielarten auf eine Weise in die Gegenwart eingeschrieben haben, die sie 
kaum noch als solche erkennbar machen. Entsprechend dieser Frage werde ich 
nachfolgend vor allem einen kritischen Blick auf die liberal-säkulare Grammatik 
richten, die gegenwärtig in der »muslimischen Frage« in Europa zur Geltung 
kommt.

Muslim*innen in Europa unter liberal-säkularer Regierungsführung

Mit Blick auf westeuropäische Einwanderungspolitiken hat die kritische Migrati­
onsforschung insbesondere seit dem 11. September einen »civic turn«65 oder 
einen Trend hin zur »neo-nationalization«66 beobachtet. Bei genauem Hinsehen 
betrifft dieser vor allem Muslim*innen oder als solche gelesene. Muslimischen 
Eingewanderten und selbst den nachfolgenden Generationen wird demnach ein 
inneres Bekenntnis zum liberalen Verfassungsstaat abverlangt, oder sie werden 
mit disziplinierenden Methoden auf einen vermeintlich existierenden liberalen 
Konsens eingeschworen. Die in vielen westeuropäischen Ländern sukzessive ein­
geführten Einbürgerungs- und Integrationstests sind hierfür die offenkundigsten 
Belege.67 Formale Staatsbürgerschaft wird in diesen Fällen mit »moralischer 
Staatsbürgerschaft« aufgeladen.68 Ein besonders gravierendes Beispiel sind die 
jüngsten Vorstöße, eingewanderten Einbürgerungskandidat*innen ein Bekenntnis 
zum Existenzrecht Israels abzuverlangen. Hier wird der Appell, sich zu einer na­

 
65 Meer et al. 2015.

66 Schinkel 2017, S. 232.

67 Siehe z.B. Kostakopoulou 2010.

68 Schinkel 2017, S. 197. Besonders schwerwiegend war der in Baden-Württemberg von 
2006 bis 2011 eingesetzte »Gesprächsleitfaden für die Einbürgerungsbehörden. Be­
kenntnis zur freiheitlichen demokratischen Grundordnung nach dem Staatsangehörig­
keitsgesetz«. Der Test richtete sich ausschließlich an Eingewanderte aus islamisch ge­
prägten Ländern und wurde daher im Volksmund als »Muslimtest« bezeichnet (hierzu 
Amir-Moazami 2022).

306 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionalstaatlich begrenzten Verfassung zu bekennen, durch eine diffuse Loyali­
tätseinforderung zu einem anderen, entlegenen Staat erweitert.69

Zwar haben ausgewiesen liberale Theoretiker*innen eher selten in diesen »civic 
turn« eingestimmt.70 Auch ist der Maßstab liberaler Diskurse, anhand dessen 
die Kompatibilität von Muslim*innen bzw. dem Islam und liberaler Ordnungen 
in Europa gegenwärtig bestimmt wird, seltener von Konzepten wie der »Leitkul­
tur«71 oder dem »Muscular Liberalism«72 angetrieben. In liberalen Diskursen 
werden Muslim*innen häufiger als fester Bestandteil pluralistischer Gesellschaften 
adressiert. Zumeist steht dieser Einschluss allerdings unter dem Vorbehalt, dass 
ihre Religionspraxis in ein liberales Verständnis von Religion einrastet. Genau 
darin besteht die Rekursion kolonialer Muster.

Ein vor allem für den deutschen Kontext besonders aufschlussreiches Beispiel 
hierfür liefern Habermas‹ jüngere Verhältnisbestimmungen von Religion im libe­
ralen Verfassungsstaat. Zwar gibt es eine Reihe von weiteren liberal begründeten 
Vorschlägen zur Rolle von Religion in formalrechtlich liberalen Gesellschaften, 
die hier diskussionswürdig wären.73 Habermas ist für mein Anliegen aber aus 
zwei Gründen besonders interessant: Erstens kann er als symptomatisch für den 
philosophischen Unterbau eines hegemonialen Diskurses zu religiöser Pluralität 
in Deutschland gelten. Zweitens übersetzt Habermas auf eindrückliche Weise ein 
paternalistisches koloniales Schema in die aktuelle Gegenwart, dessen Genealogie 
ich in den vorherigen Abschnitten skizziert habe.

Habermas‹ empirischer Ausgangspunkt sind religiöse Revitalisierungsbewegun­
gen im 20. und 21. Jahrhundert, die die lang gehegte Erzählung von der allmähli­
chen, sich über den Globus entfaltenden Säkularisierung des Religiösen hinfällig 

 
69 Zur rechtlichen Einschätzung dieser Initiativen: https://mediendienst-integration.de/arti

kel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html.

70 So z.B. Koopmans 2019; Orgad 2016; Stein 2008.

71 Hierzu O’Brien 2016, Kap. 3.

72 Der Begriff »muscular liberalism« geht auf eine Rede des damaligen britischen Pre­
mierministers David Cameron vom 5. Februar 2011 zurück. Darin prangert Cameron 
New Labours Vorstöße zur Institutionalisierung von multikultureller Politik an. Als 
Alternative plädiert er für eine Diversitätspolitik, die auf »britische Werte« als gemein­
same Klammer für soziale Kohäsion setzt (Dobbernack 2014). Bemerkenswert an die­
ser Rede ist, dass Camerons Vision vom »muscular liberalism« ausdrücklich und aus­
schließlich Muslim*innen adressiert, die er als illiberale Bedrohung für die liberale bri­
tische Gesellschaft brandmarkt. Mit dem Prevent Act und seinen auf weitläufigen Si­
cherheitstechnologien und Gewaltandrohungen beruhenden Maßnahmen zur Verhin­
derung von islamisch begründetem Terrorismus ließ der britische Staat allerdings be­
reits lange vor Camerons legendärer Rede auf eindrückliche Weise seine liberalen Mus­
keln spielen (vgl. Baker-Beall, Heath-Kelly und Jarvis 2014).

73 Z.B. Rawls, John 1971. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press. 
Kritisch zu Rawls z.B.Khan 2017, Laborde 2017. Kritisch zu Laborde z.B. Blijdenstein 
2021, Kap. 6.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 307

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html
https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html


gemacht hat.74 Habermas fragt nun, auf welche Weise die in liberalen Verfassun­
gen verankerte Trennung zwischen Staat und Religion angesichts dieser Entwick­
lungen möglicherweise neu justiert werden müsse.

Dabei setzt er sich im Wesentlichen mit zwei Argumentationslinien auseinander, 
die in den vergangenen Jahrzehnten in der Religionssoziologie, aber auch in li­
beralen Theorien an Geltung gewonnen haben: erstens mit der These, religiöse 
Bewegungen könnten einen demokratiefördernden Einfluss entfalten75 und zwei­
tens mit der Behauptung, Glaube sei etwas zu Umfassendes, als schlicht aus dem 
öffentlichen Diskurs ausgeschlossen zu werden.76 Vor allem diesem Argument 
schließt sich Habermas an:

»Wenn wir diesen, wie ich finde, schlagenden Einwand akzeptieren, kann der liberale 
Staat, der mit der grundrechtlichen Gewährleistung der Religionsfreiheit solche Existenz­
formen ausdrücklich schützt, nicht gleichzeitig von allen Gläubigen erwarten, dass sie ihre 
politischen Stellungnahmen auch unabhängig von ihren religiösen oder weltanschaulichen 
Überzeugungen begründen sollen.«77

Was hier zunächst wohlwollend und nach einer Revision der eigenen Vorbehalte 
gegenüber religiösen »Sprechakten« im Diskurs klingt, schränkt Habermas aller­
dings im nächsten Atemzug eigenhändig wieder ein, wenn er zu bedenken gibt:

»Tatsächlich sind Glaubensgewissheiten im differenzierten Gehäuse moderner Gesell­
schaften einem zunehmenden Reflexionsdruck ausgesetzt. Aber religiös verwurzelte exis­
tenzielle Überzeugungen entziehen sich durch ihren gegebenenfalls rational verteidigten 
Bezug auf die dogmatische Autorität eines unantastbaren Kerns von infalliblen Offenba­
rungswahrheiten der Art von vorbehaltloser diskursiver Erörterung, denen sich andere 
Lebensorientierungen und Weltanschauungen, d.h. »weltliche Konzeptionen des Guten« 
aussetzen.«78

Habermas erkennt insofern das sinnstiftende Potenzial von Religionen an und 
gesteht ein, dass sich »Glaubensgewissheiten« nicht ohne weiteres als »Konzeptio­
 
74 Hierzu auch Casanova 1994. Es sei hier ins Gedächtnis zu rufen, dass das Vokabular 

vom »Verschwinden« und »Wiederaufblühen« des Religiösen selbst einer partikularen 
Perspektive auf Religion geschuldet ist.

75 Hierzu besonders explizit Casanova 1994.

76 Habermas zitiert hier vor allem Robert Audi und Nicholas Woltersdorff, die wiederum 
kritisch auf Rawls antworten (2009, S. 129f.) Aktueller und nuancierter hat Cécile La­
borde dieses Argument bekräftigt (Laborde 2017). In ihrem Versuch, liberale Theorie 
mit der Kritik an den ausschließenden Effekten eines liberalen Religionsverständnisses 
ins Gespräch zu bringen, plädiert Laborde für einen Ansatz, wonach Religion nicht 
vorabdefiniert, sondern kontextuell unterschiedlich »aufzuschlüsseln« (disaggregated) 
sein sollte. Allerdings bleibt auch bei Laborde eine ernsthafte Auseinandersetzung mit 
den realgesellschaftlichen Machtsymmetrien und ungleichen Ausgangsbedingungen 
zwischen Mehrheiten und Minderheiten in europäischen Einwanderungsgesellschaften 
aus. Stattdessen wiederholt sie das geläufige Argument, dass liberale Theorie umso 
weitläufiger abstrahiert werden müsse, je mehr historische und politische Realitäten ins 
Spiel kämen. Mit ihrer Ankündigung, das liberale Projekt vor ihren Kritiker*innen ret­
ten zu wollen (ebd., S. 16), wiederholt sie außerdem letztlich die problematische An­
nahme, liberale Theorie sei von historischen Zusammenhängen zu entkoppeln.

77 Habermas 2009, S. 137.

78 Ebd. 135, Hervorhebung im Original.

308 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen des Guten« verstehen ließen.79 Wenngleich er auch mit Blick auf säkularisti­
sche Weltanschauungen anmahnt, dass sich diese einem möglichen Wahrheitsge­
halt religiöser Begründungen im Dialog öffnen sollten, so lässt Habermas religiöse 
Diskurse allerdings nur unter einem generellen Übersetzungsvorbehalt am Diskurs 
teilhaben:

»Unter den normativen Prämissen des Verfassungsstaates und eines demokratischen 
Staatsbürgerethos ist die Zulassung religiöser Äußerungen in der politischen Öffentlich­
keit aber nur sinnvoll, wenn allen Bürgern zugemutet wird, einen möglichen kognitiven 
Gehalt dieser Beiträge – bei gleichzeitiger Beachtung des Vorrangs säkularer Gründe und 
des institutionellen Übersetzungsvorbehaltes – nicht auszuschließen.«80

Unter der Prämisse der Religionsfreiheit sollten »religiöse Bürger*innen« Haber­
mas zufolge im öffentlichen Diskurs folglich nicht zugunsten eines überlappenden 
Konsenses von normativen Wahrheitsansprüchen absehen müssen, wie es etwa 
John Rawls vor allem in seinen frühen Schriften gefordert hatte.81 Sie sollten 
diese aber unter dem Vorbehalt der Übersetzbarkeit in eine allgemein zugängliche 
Sprache begründen. Mehr noch, nach Habermas muss ein Filter zwischen der for­
malen, institutionalisierten Öffentlichkeit (Parlamenten, Gerichten, Ministerien) 
und informellen öffentlichen Räumen aufrechterhalten bleiben.

Habermas argumentiert entsprechend sowohl gegen Ansätze, die »Religion« 
auch in institutionalisierten Öffentlichkeiten anerkennen, als auch gegen laizisti­
sche Positionen, denen er vorwirft, religiöse Praxis a priori aus dem öffentlichen 
Raum verbannen zu wollen. Zugleich gibt er säkularen Argumenten nicht nur 
sehr explizit den Vorrang. Er suggeriert auch, dass es jenseits der beiden Pole 
eine Sprache gäbe, die von allen unabhängig ihrer individuellen Konzeptionen des 
Guten geteilt werden könne. Bemerkenswerter noch: Nur religiöse Begründungen 
bedürfen der Übersetzung, weil sie auf Praktiken und Erfahrungen beruhten, die 
außerhalb der religiösen Gemeinschaft nicht geteilt würden, während säkular 
sublimierte »rationale Moral und Gesetze« ein inklusives und universales »Wir« 
voraussetzten.82

Nun stellen sich zu Habermas‹ abwägend entgegenkommender Argumentation 
eine Reihe von Fragen. Zunächst bleibt fraglich, ob sich religiöse Äußerungen so 
eindeutig von säkularen trennen lassen, wie Habermas es vermuten lässt. Wie die 
Säkularismusforschung hinreichend gezeigt hat, entspringt die gesamte Begriffsge­
schichte des Säkularen einer christlichen Genealogie.83 Verflechtungsgeschichtlich 
betrachtet ist Säkularität außerdem durch starke Kontrastierungen und Hierarchi­
sierungen gegenüber dem Judentum und dem Islam erwachsen.84

 
79 Hierzu auch Laborde 2017, S. 114.

80 Habermas 2009, S. 145, eigene Hervorhebung.

81 Zu Rawls begrenztem und ausschließenden Religionsverständnis siehe Saeed 2017.

82 Habermas 2013, S. 653.

83 Z.B. Asad 2003; Taylor 2007.

84 Hierzu Asad 1993 und 2003; Keane 2006.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 309

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Habermas erhebt aber sowohl Säkularität als auch Religion zu verallgemeiner­
baren und antagonistischen Kategorien. Dieser starke Kontrast zwischen »religiö­
sen« und »säkularen« Sprechakten stellt die Erfolge seiner geforderten Überset­
zungsleistung eigenhändig in Abrede. Der Vorrang säkularer Argumente erweist 
sich genaugenommen als Spiegelung des Fundamentes liberaler Verfassungsstaa­
ten, jene »ethische Imprägnierung«, die Habermas in anderen Zusammenhängen 
durch fortlaufende Pluralisierung noch als dynamisch erachtet hatte.85

Wie Maria Birnbaum gezeigt hat, trägt Habermas zugleich auf der Basis eines 
selektiven Einschlusses dazu bei, Religion zu erzeugen: »of those perspectives that 
correspond with his [Habermas, Anm. Verf] preexisting model of a liberal delibe­
rative democracy«.86 Ähnlich argumentiert Talal Asad: Wenn Religion übersetzt 
werden solle, bedürfe es zunächst einer Definition, was unter Religion begriffen 
wird.87 Religion ist dann:

»split into two: on the one hand, there is the language and practice inherited from 
Christianity that define the secular state (religion1), and on the other hand, there is the 
language and practice of liberal believers who live in a secular society and have redefined 
their religiosity (religion 2) so that it is entirely compatible with if not entirely equivalent 
to the secular.«88

Habermas’ Übersetzungsappell funktioniert also nur, wenn Religion mit liberalen 
Befindlichkeiten vereinbar und von allem entledigt ist, das den »kognitiven Ge­
halt« überschreitet.

Verinnerlichter Glaube, entkörperte und formlose Religiosität entsprechen inso­
fern liberalen Idealen von Freiheit und Selbstbestimmung, weil sich das Subjekt 
von äußeren Zwängen ritualisierter Praxis befreit zu haben scheint. Dabei wird 
allerdings übersehen, dass es sich auch bei Formlosigkeit, Verinnerlichung oder 
Rationalisierung um kultivierte, formvolle und in hohem Maße affektive Praxen 
handelt. Diese Praxen erfordern ihrerseits ein Repertoire an erlernten Körpertech­
niken, die weder natürlich und schlicht vorhanden sind noch Allgemeingültigkeit 
beanspruchen können.89

Auch säkulare Vernunft ist keine neutrale und alles einschließende Angelegen­
heit, sondern selbst eine partikulare Position, die nicht ohne verkörperte Disposi­
tionen, Praktiken und Rituale auskommt.90 Die fortdauernde Behauptung, säku­
lare Lebensformen (»weltliche Konzeptionen des Guten«) seien per se zwangloser 
oder eher zur Selbst-Reflexivität geeignet, ist historisch nicht nur fragwürdig.91 

Sie kann selbst als eine solche ritualisierte säkulare Praxis bezeichnet werden.92

 
85 Siehe etwa Habermas‹ Antwort auf Taylors Politik der Anerkennung 1993, S. 181.

86 Birnbaum 2015, S. 189, zitiert in Blijdenstein 2021, S. 122.

87 Asad 2018.

88 Ebd., S. 46.

89 Hierzu z.B. Monique Scheer 2012.

90 Hierzu etwa Charles Hirschkind 2014.

91 Siehe José Casanova 2009.

92 Vgl. William E. Connolly 1999.

310 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überdies sind die von Habermas eingeforderten Übersetzungsleistungen in 
einem von Mehrheitskonventionen geprägten nationalstaatlichen Rahmen trotz 
aller Beschwörungen alles andere als neutral. Vielmehr basieren sie auf verkörper­
ten Vorverständnissen davon, was angemessene und schützenswerte Formen von 
Religiosität und wo die Grenzen zwischen Religion und Politik zu ziehen sind. 
Winnifried Sullivan geht sogar noch weiter und behauptet, dass Religionsfreiheit 
für minorisierte Gruppen angesichts habitualisierter Vorstellungen von angemes­
sener Religion unmöglich sei.93

Der liberal-säkulare (National)Staat ist also einerseits darauf angewiesen, die 
religiösen Befindlichkeiten und Gefühle seiner Bürger*innen zu überhören, zumin­
dest aber zu filtern und in eine bürokratisch legitimierte neutralisierte Sprache 
zu übersetzen, um dem Prinzip der Gleichbehandlung gerecht zu werden. Ande­
rerseits müssen die Bedeutungen der religiösen Praxis für den Staat aber lesbar 
gemacht werden. Damit sind die Religionsdefinitionen und ihre Übersetzungen 
in den Vorrang säkularer Sprachen immer abhängig von konventionalisierten 
Verständnissen von Religion. Diese Spannung tritt vor allem bei veraußergewöhn­
lichten Religionen zutage, die sich entweder nicht umstandslos in ein liberales 
Religionsverständnis übersetzen lassen oder die durch massive Diskursanreizung 
von vornherein mit Skepsis beäugt werden.

In Antwort auf Habermas‹ abstrakt-theoretische und in hohem Maße ideali­
sierte Konzeptionen vom freien Argumentationsaustausch unter Gleichen haben 
Kritiker*innen vielfach auf die Machtdurchdrungenheit liberaler Öffentlichkeiten 
hingewiesen.94 Die ungleichen Ausgangsbedingungen erschweren es vor allem je­
nen Stimmen, sich Gehör zu verschaffen, die von vorherein mit Vorbehalt und 
Skepsis beäugt werden, weil ihre Religionsformen und -praktiken den hegemo­
nialen Idealen von angemessener Religion zuwiderlaufen. Für unseren Kontext 
bleibt daher fraglich, wie religiöse Sprecher*innen ohne etablierte Organisations­
strukturen und mit fehlendem Zugang zu den entscheidenden Diskursarenen ihre 
religiösen Überzeugungen reflexiv in den öffentlichen Diskurs sublimieren und zu 
universal versierten säkularen Bürger*innen mutieren sollten.

Bemerkenswerterweise macht Habermas selbst auf diese asymmetrischen Bedin­
gungen des vermeintlich weltanschaulich neutralen Verfassungsstaates aufmerk­
sam. Allerdings rechtfertigt er dies mit einem empirischen Argument, das histo­
rizistischen kolonialen Mustern erstaunlich nahekommt.95 So behauptet er, der 
Säkularisierungsprozess in Europa sei im Zuge von Reformation und Aufklärung 
maßgeblich vom Christentum und Judentum erfolgreich befördert worden. Das 
problematische und nach 1945 entwickelte Narrativ von einer »jüdisch-christli­
chen« Synthese96 wiederholend, schreibt er:
 
93 Sullivan 2007.

94 Siehe z.B. Calhoun 1992.

95 Für eine umfassende Kritik an den eurozentrischen und imperialistischen Zügen des 
Progressivismus der späteren Frankfurter Schule siehe Amy Allen 2016.

96 Anna Blijdenstein weist darauf hin, dass Habermas mit der Begriffsverwendung »Judeo-
Christian« die Verdrängung des Judentums fortsetzt,  indem er jüdische Ethik letzt-

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 311

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»For the normative self-understanding of modernity, Christianity has functioned as more 
than just a precursor or a catalyst. Universalistic egalitarianism, from which sprang the 
ideals of freedom and a collective life in solidarity, the autonomous conduct of life and 
emancipation, the individual morality of conscience, human rights and democracy, is the 
direct legacy of the Judaic ethic of justice and the Christian ethic of love. This legacy, 
substantially unchanged, has been the object of a continual critical re-appropriation and 
reinterpretation. Up to this very day, there is no alternative to it.«97

Mit seinem teleologischen Narrativ verschweigt Habermas nicht nur alle weni­
ger lieblichen Züge der europäischen Geistesgeschichte. Er unterschlägt auch die 
vielen Konjunkturen anti-jüdischer christlicher Theologie und aufklärerischer Te­
leologie,98 die auch sein philosophisches Vorbild Kant eifrig mitbefördert hat. 
Zudem bringt er die »jüdisch-christliche« Symbiose gegen andere Traditionen in 
Stellung.

»Traditionale Religionen«, wie Habermas sie nennt, hätten einen Nachholbe­
darf, säkulare Wissensbestände zu akzeptieren.99 Denn wie er mehrfach bemerkt, 
seien Judentum und Christentum wertvolle intellektuelle Ressourcen für die Ideen 
von Gleichheit und Freiheit. Außerdem hätten beide Religionen keine grundlegen­
den Vorbehalte gegenüber der egalitären Struktur und dem individualistischen 
Charakter liberaler Ordnungen. Mit Blick auf den Islam unterstreicht er hingegen:

»Many Muslim communities still have this painful learning process before them. Certain­
ly, the insight is also growing in the Islamic world that today a historical-hermeneutic 
approach to the Koran’s doctrine is required. But the discussion on a desired Euro-Islam 
makes us once more aware of the fact that it is the religious communities that will 
themselves decide whether they can recognize in a reformed faith their true faith.«100

Während hier erneut der Gestus der Anerkennung von religiöser Autonomie an­
klingt, – »religious communities will themselves decide« –, wiederholt Habermas 
zugleich koloniale Logiken, wonach der noch nicht vollständig säkularisierte, hier 
zur kritisch-hermeneutischen Lektüre der religiösen Quellen fähige Andere einem 
vorgegebenen Schema von »reformierter Religion« gehorchen muss. Der Rhyth­
mus dieser erwünschten Veränderung ist nicht vorgegeben. Der Bezugsrahmen, 
wonach sich der Islam an einem imaginierten christlichen (und neuerdings auch 
jüdischen) Ideal von reflexiver, reformierter und modernisierter Religion orientie­

 
lich im Christentum aufgehen lässt. Überdies verschweigt Habermas mit seiner linea­
ren Geschichtserzählung, dass Aufklärungsdenker Freiheit und Autonomie häufig in 
direkter Opposition zum Judentum konzipierten (Blijdenstein 2021, S. 127). Zur anti­
semitischen Genealogie der Begriffsverklammerung siehe Nathan und Topolski 2016. 
Unabhängig davon wurde vielfach darauf hingewiesen, dass das Narrativ von der jü­
disch-christlichen europäischen Synthese vor allem gegenwärtig so prominent gewor­
den ist, weil damit die historisch gewachsene muslimische Präsenz (etwa auf der iberi­
schen Halbinsel oder auf dem Balkan) sowie der Einfluss islamischer Denktraditionen 
in Europa aus dem kollektiven Gedächtnis herausgeschrieben werden können.

97 Habermas 2002, S. 148–149, eigene Hervorhebung.

98 Hierzu David Nirenberg z.B. 2014.

99 Habermas 2009, S. 143.

100 Habermas 2008. S. 27–28.

312 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren soll, besteht aber unbeschadet fort. Oder besser, eigentlich wird er in dieser 
Reinheit und Rosigkeit erst durch die Kontrastierung erzeugt.

Am Rande sei bemerkt, dass Habermas die über Jahrhunderte gewachsene 
Vielfalt hermeneutischer Exegesemethoden und kritischer Reflexivität in der is­
lamischen Tradition gar nicht erst zur Kenntnis nimmt.101 Es bleibt außerdem 
zweifelhaft, welches Verständnis von historischer Hermeneutik er selbst zugrunde 
legt, wenn er den Anderen paternalistisch anleitet, das eigene historische Sein aber 
offenbar für unantastbar erklärt (»there is no alternative to it.«). Dies ist aller­
dings für meinen Kontext zunächst zweitrangig. Vielmehr möchte ich noch einmal 
unterstreichen, dass Habermas letztlich symptomatisch ein koloniales Schema 
wiederholt: Demnach können Muslim*innen in liberalen Verfassungsstaaten Eu­
ropas bestenfalls auf Anerkennung hoffen, wenn sich ihre Praxis und Normativi­
tät in ein liberales Lesbarkeitsraster übersetzen lassen – freie Wahl, individuelle 
Autonomie oder Glaubensfreiheit.

Dass es sich bei islamischen (Körper)Praktiken aber durchaus auch um eine 
Unterwerfung unter die Autorität Gottes oder um die Kultivierung von gemein­
schaftsbezogener Frömmigkeit handeln kann, die nicht umstandslos liberalen 
Idealen von individueller Autonomie oder verinnerlichtem Glauben folgen,102 

muss in diesem Rahmen notwendigerweise als »illiberal«, im Zweifelsfall als 
»fundamentalistisch« abgewiesen werden. Gemeinschafts- und Gottesbezüge sind 
in europäischen Öffentlichkeiten auch nahezu gänzlich aus den Begründungsre­
pertoires von islamischer Praxis verschwunden.103 Hieran lässt sich sehr deutlich 
zeigen, dass auch der Imperativ, liberalen Freiheitsnormen zu entsprechen, keines­
falls machtfrei, sondern vielmehr eine Regierungstechnik des modernen Staates 
ist.104

Zugleich verdeutlichen die seit Jahrzehnten zyklisch aufflammenden Debatten 
um die (Il-)Legitimität von islamischen Körperpraktiken in europäischen Öffent­
lichkeiten, dass Muslim*innen vor dem inspizierenden Blick staatlicher Institutio­
nen auch dann keineswegs geschützt sind, wenn sie ihre ungeteilte Leidenschaft 
für liberale Prinzipien zum Ausdruck bringen. Diese Hypersichtbarmachung und 
Veraußergewöhnlichung des Islams steht zugleich einer stetigen Banalisierung 
dominanter Religionen gegenüber. So wird die unmarkierte Omnipräsenz des 
Christentums in europäischen Öffentlichkeiten vergleichsweise selten thematisiert, 
geschweige denn skandalisiert.105

Nicht jede religiöse Gemeinschaft hat also das Privileg als unschuldig und banal 
zu gelten und damit außerhalb des politischen, öffentlichen oder akademischen 
Radars zu sein.106 In Deutschland sind diese Privilegien umso gravierender, weil 

 
101 Hierzu z.B. Ahmad 2017.

102 Hierzu Mahmood 2005.

103 Vgl. Bracke und Fadil 2012.

104 Hierzu Rose 1999.

105 Hierzu Oliphant 2021.

106 Ebd.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 313

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich christliche Institutionen hier erfolgreich einen kaum hinterfragten Platz in der 
politischen Landschaft und in öffentlichen Sektoren sichern konnten.107 Es ist also 
nicht verkörperte Religion per se, die liberale Grundannahmen von der Trennung 
zwischen Religion und Politik oder von privatisierter Religiosität ins Wanken 
geraten lässt. Vielmehr werden bestimmte Traditionen und Praktiken auch durch 
permanente Diskursanreizung auf besondere Weise beäugt und veraußergewöhn­
licht.

Sowohl die Debatten als auch die rechtlichen Regulierungen von islamischen 
Praktiken haben sich im Laufe der letzten Jahrzehnte quer durch Europa außer­
dem eher verschärft als liberalisiert – und zwar unabhängig von der politischen 
Couleur der Regierungen oder auch davon, wie diese Praktiken begründet wer­
den. Hier kommen zugleich die Rekursionen des von Bauman benannten Assimi­
lationsparadoxes zur Geltung. Denn ganz gleich wie laut Muslim*innen Aufklä­
rung, Freiheit oder Säkularismus rufen, im Zweifelsfall wird ihnen Doppelzün­
gigkeit vorgeworfen, oder sie werden an ihre normabweichende Andersartigkeit 
erinnert und in ein symbolisches Außen der liberalen Nation verfrachtet.

Dass diese symbolische Absonderung jederzeit auch in physische und auch 
in Gewalt umschwenken kann, zeigt sich auf globaler Ebene sehr deutlich am 
blutigen »Krieg gegen den Terror«, der einerseits im Namen liberaler Prinzipien 
geführt wurde, diese Prinzipien aber zugleich auf unbestimmte Zeit außer Kraft 
gesetzt hat.108

Schlussfolgerungen

Die Zutaten des liberalen Skripts für sich genommen mögen freundlich, inklusiv, 
egalitär und wohlwollend sein. Prinzipiell gewähren sie außerdem formalrecht­
lich Schutz vor Ausgrenzung und Verfolgung von zu Minderheiten gemachten 
Gruppen. Doch wie bereits die Architekten liberaler Ordnungen verdeutlicht ha­
ben, können sich diese wohlwollenden Gesichtszüge jederzeit zu einer hässlichen 
Fratze umformen – und dies nicht entgegen, sondern mit Rückgriff auf liberale 
Prinzipien.

Wie ich in diesem Beitrag argumentiert habe, sind Rangordnungen, Unterjo­
chung, Herabsetzung, Erziehung, Konversion oder Assimilation keine unfallar­
tigen Abweichungen, sondern in das liberale Skript eingeschrieben. Ich habe 
außerdem argumentiert, dass liberale Denktraditionen von Kolonialismus und 
Kolonialität nicht ausgenommen sind, sei es auch »nur«, indem die Konturen des 
Liberalen mit teleologischem Antrieb durch ein imaginiertes (noch) nicht liberales 
Gegenüber geschärft werden.

Postkoloniale Rekursionen in gegenwärtigen liberalen Diskursen äußern sich 
in unserem Fall nicht so sehr in offenkundiger Degradierung oder Absonderung 
von Muslim*innen als unterlegen oder inkompatibel. Auch weil Meinungs- und 

 
107 Siehe Aleksandra Lewicki 2021 oder Birgit Rommelspacher 2017.

108 Hierzu Judith Butler 2009; Deepra Kumer 2021 [2012].

314 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redefreiheit ein hohes Gut liberaler Ordnungen sind, geschieht ihr Ungehörtblei­
ben oder zum Schweigen gebracht und zugleich hypersichtbar werden auf subtile­
re Weise als durch Redeverbote oder Repression. Der Andere wird auch nicht 
unbedingt in einen imaginierten Sozialkörper einverleibt. Er wird vielmehr in 
einer verträglichen Dosis in seiner Differenz anerkannt, durch die kontrollieren­
den Funktionen des liberalen Nationalstaates aber zugleich in etwas Vertrautes 
umgeformt – übersetzt also.

Entsprechend des liberalen Zugeständnisses werden Muslim*innen in Europa 
als Bürger*innen anerkannt, solange sie sich zu liberalen Subjekten erziehen 
lassen oder ihre Bereitschaft signalisieren, sich selbst zu erziehen. Diese wohldo­
sierte Inkorporierung von antiseptischer Differenz in den Sozialkörper bzw. in 
ein vermeintlich universelles, abstraktes Gefüge erfüllt das liberale Versprechen, 
Differenz und Pluralität zu tolerieren und immunisiert die liberal-säkulare Matrix 
zugleich von Kritik.

So geht auch der Imperativ der Habermas’schen säkularen Übersetzung nur in 
eine Richtung: Das Subjekt der Übersetzung muss seine religiösen Befindlichkei­
ten in eine säkulare Sprache überführen können, damit sich seine Lebensweisen 
verändern, ohne dass die abstrakten Prinzipien zur Verhandlung stünden. Oder 
um nochmals Asads Kritik an Habermas zu zitieren: »Habermas does not regard 
translation as a challenge to expand the receiving language and way of life.«109

Genau wegen des Versprechens, abstrakt und allgemein verfügbar zu sein, neigt 
liberales Denken und Handeln zur Unfähigkeit, sich ernsthaft auf Differenz und 
auf Unvertrautes einzulassen und dabei die eigenen Prämissen zu überdenken, 
sich also in philosophisch-hermeneutischer Tradition vom anderen »angesprochen 
zu sehen.«110 Diese Verweigerung geht selbstverständlich weit über Habermas 
hinaus. Nach Mehta charakterisiert sie sogar einen wesentlichen Grundzug libera­
len Denkens:

»Liberal thought is mostly portrayed as having an inscribed curiosity of the unfamiliar 
and to accept the strange unfamiliar. The concept of tolerance is the most salient and 
shared social and political norm of that assumption. But there is, I think, a danger in 
the comfort of this resonance, because it is often predicated on the assumption that the 
strange is just a variation of what is already familiar, because both the familiar and 
the strange are deemed to be specific instances of a familiar structure of generality. The 
epistemological perspective that articulates that structure also undergirds an elaborate 
vision of how politically to assimilate things, even when those things are thoroughly 
unfamiliar. This is what I refer to as the cosmopolitanism of reason.«111

Entsprechend postkolonialer Denkansätze ist es daher notwendig, sichtbarzuma­
chen und abzuschichten, wie es liberale Diskurse immer wieder geschafft haben, 
die eigene Lokalität und Partikularität zu verdecken und sich als universal gültig 
zu erklären und durchzusetzen. Das Beispiel der »muslimischen Frage« in Europa 
könnte uns insofern dazu anregen, die Blickrichtung zu ändern. Statt einseitig die 
Minderheit nach ihrer Vereinbarkeit mit liberalen Prinzipien zu befragen, sollten 

 
109 Asad 2018, S. 10.

110 Gadamer 1990 [1960], S. 287.

111 Mehta 1999, S. 20.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 315

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir dann eher nach den rehabilitierenden Funktionen dieser immer wiederkehren­
den Frage für das abstrakte liberale »Wir« fragen. Dies hieße auch, das liberale 
Projekt in seiner historischen Kontingenz, in seinen kolonialen und postkolonia­
len Ausschlusseffekten und in seiner epistemischen und materiellen Gewalt einer 
fortdauernden Kritik zu unterziehen, anstatt es zu sakralisieren.

Literatur

Ahmad Irfan 2017. Religion as Critique: Islamic Critical Thinking from. Mecca to the Market­
place. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Allen, Amy 2016. The End of Progress: Decolonizing the Normative Foundations of Critical 
Theory. New York: Columbia University Press.

Amir-Moazami, Schirin 2022. Interrogating Muslims. The Liberal-Secular Matrix of Integrati­
on. New York, London, New Delhi, Sidney: Bloomsbury.

Anidjar, Gil 2008. Semites: Race, Religion, Literature. Stanford, Calif: Stanford Univ. Press.
An-Na’im, Abdalla 2008. Islam and the Secular State. Cambridge: Harvard University Press.
Asad, Talal 1993. Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore and London: Johns Hopkins University Press.
Asad, Talal 2003. Formations of the Secular, Christianity, Islam and Modernity, Baltimore and 

London: Johns Hopkins University Press.
Asad, Talal 2018. Secular translations. Nation-state, Modern Self and Calculative Reason. 

New York: Columbia University Press.
Audi, Robert; Wolterstorff, Nicholas 1997. Religion in the Public Square. The Place of Reli­

gious Convictions in Public Debate. Lanham, Boulder, New York and London: Rowman 
and Littlefield.

Aumüller, Jutta 2009. Assimilation: Kontroversen um ein migrationspolitisches Konzept. Biele­
feld: transcript.

Baker-Beall, Christopher, Heath-Kelly, Charlotte, & Jarvis, Lee (Hg.) 2014. Counter-Radicali­
sation: Critical Perspectives. London and New York: Routledge.

Batnitzky, Leora 2011. How Judaism Became a Religion: An Introduction to Modern Jewish 
Thought. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Bauman, Zygmunt 1991. Modernity and Ambivalence. Cambridge: Polity Press.
Becker, Carl Heinrich 1916. »Islampolitik«, Die Welt des Islams. Zeitschrift der Gesellschaft 

für Islamkunde, 3, S. 101–20.
Birnbaum, Maria 2015. »Exclusive Pluralism: The Problems of Habermas’ Postsecular Argu­

ment and the ›Making of‹ Religion«, in Religion as a Category of Governance and Sover­
eignty, hrsg. v. Trevor Stack; Naomi Goldenberg; Timothy Fitzgerald, S. 182–196, Leiden: 
Brill.

Blijdenstein, Anna 2021. Liberalism’s Dangerous Religions. Enlightenment Legacies in Politi­
cal Theory, unveröffentlichte Dissertation. Amsterdam: University of Amsterdam.

Blijdenstein, Anna 2024. »Kant’s Dangerous Religions – Europe, Orient and the Limits of 
Reason«, in Epistemes of Islamophobia. Race, Religion and Secularism in Europe. hrsg. v. 
Schirin Amir-Moazami und Frank Peter, Bielefeld: transcript (i.E.).

Borutta, Manuel 2011. Antikatholizismus: Deutschland und Italien im Zeitalter der europä­
ischen Kulturkämpfe. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bracke, Sarah and Fadil, Nadia 2012. »›Is the Headscarf oppressive or emancipatory?‹ Fieldno­
tes from the ›Multicultural Debate‹«, in Religion and Gender, 2, 1, S. 36–56.

Butler, Judith 2009. Frames of War. When is Life Grievable? London and New York: Verso.
Calhoun, Craig J. (hrsg) 1992. Habermas and the public sphere. Cambridge: MIT Press.
Carr, Matthew 2010. Blood and Faith. The Purging of Muslim Spain 1492–1614. London: 

Hurst.
Casanova, José 1994. Public Religions in the Modern World. Princeton: Princeton
University Press.
Casanova, José 2009. Europas Angst vor der Religion. Berlin: Berlin University Press.

316 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Castro, Maria Do Mar; Dhawan Nikita 2020. Postkoloniale Theorie: Eine kritische Einfüh­
rung. Tübingen: Universität Tübingen, 3. Auflage.

Connolly, William 1999. Why I am not a secularist. Minnesota: Minnesota University Press.
Dhawan, Nikita 2016. »Die Aufklärung retten. Postkoloniale Interventionen«, Zeitschrift für 

Politische Theorie 7/2, S. 249–255.
Dhawan, Nikita 2019. »Die affirmative Sabotage der Aufklärung: Die postkoloniale Zwick­

mühle«, in Zeitschrift für Politik 66/2, S. 183–198.
Dobbernack, Jan 2014. »Sovereignty, Security and Muscular Liberalism. Debating ›Sharia 

Courts‹ in Britain«, EUI Working Papers, RSCAS 2014/103 Robert Schuman Centre for 
Advanced Studies Global Governance Programme-133.

Du Bois, W. E. Burghardt 1898. »The Study of the Negro Problems«, in The Annals of the 
American Academy of Political and Social Science 11, S. 1–23.

Gadamer, Hans-Georg 1990 [1960] Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik. Tübingen: Mohr, 6. Aufl.

Goldberg, Theo 2002. The Racial State. Malden, Massachusetts: Blackwell.
Habermas, Jürgen 1993. »Anerkennung im demokratischen Rechtsstaat«, in Multikulturalis­

mus und die Politik der Anerkennung, hrsg. v. Charles Taylor, S. 147–196, Frank­
furt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2002. Religion and Rationality: Essays on Reason. God and Modernity. 
Cambridge: Polity Press.

Habermas, Jürgen 2008. »Notes on Post-Secular society. New Perspectives«, in Quarterly, 25, 
4, S. 17–29.

Habermas, Jürgen 2009. Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. 
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2013. »Reply to My Critics«, in Habermas and Religion, hrsg. v. Calhoun, 
Graig; Eduardo Mendieta, und Mendieta und Jonathan Van Antwerpen, J., S. 605–681, 
Cambridge: Polity Press.

Hariri, Alexander 2005. Das Paradigma der »islamischen Zivilisation« – oder die Begründung 
der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876–1933). Würzburg: 
Ergon.

Hirschkind, Charles 2011. »Is there a secular body?« Cultural Anthropology 26/4, S. 633–47.
Judd, Robin 2007. Contested Rituals: Circumcision, Kosher Butchering, and Jewish Political in 

Germany 1843–1933. Ithaca and London: Cornell University Press.
Keane, Webb 2006. Christian Moderns Freedom and Fetish in the Mission Encounter, Berke­

ley: University of California Press.
Kerner, Ina 2009. Differenzen und Macht. Zur Anatomie von Sexismus und Rassismus, Frank­

furt am Main: Campus.
Khan, Saeed A. 2017. »Fallacies of Foundational Principles: Rawls’s Political Liberalism and 

Islamophobia«, in ReOrient 3,1, S. 50–64.
Koopmans, Ruud 2017. Assimilation oder Multikulturalismus? Bedingungen gelungener Inte­

gration. Berlin/Münster: LIT Verlag.
Koopmans, Ruud 2019. »Gehört der real existierende Islam zu Deutschland?«, in Der politi­

sche Islam gehört nicht zu Deutschland. Wie wir unsere freie Gesellschaft verteidigen, 
hrsg. v. Carsten Linnemann; Winfried Bausback, S. 11–23, Freiburg: Herder.

Koram, Kojo 2022. Uncommon Wealth. Britain and the Aftermath of Empire, London: John 
Murry Publishers.

Kostakopoulou, Dora 2010. »The Anatomy of Civic Integration«, in Modern Law Re­
view,73,6, S. 933–58.

Kumer, Deepa 2021 [2012]. Islamophobia and the Politics of Empire. 20 Years after 9/11, 
London und New York: Verso, zweite, überarbeitete Ausgabe.

Laborde, Cécile 2017. Liberalism’s Religion, Harvard University Press.
Lehner, Ulrich L. 2017. Die Katholische Aufklärung: Weltgeschichte einer Reformbewegung, 

Paderborn: Schöningh.
Lewicki, Aleksandra 2021. »The Christian Politics of Identity and the Making of Race in the 

German Welfare State«, in Sociology, 55, 6, S. 1228–1244.
Lu-Adler, Huaping 2022. Kant, Race, and Racism: Views from Somewhere, New York: Ox­

ford Academic.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 317

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mahmood, Saba 2005. Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. Prince­
ton: Princeton University Press.

Maldonado-Torres, Nelson 2007. »On the Coloniality of Being: Contributions to the Develop­
ment of a Concept«, Cultural Studies, 21/2–3, S. 240–270.

Maldonado-Torres, Nelson 2014. »Race, Religion and Ethics in the Modern/Colonial World«, 
Journal of Religious Ethics, 42/4, S. 691–711.

March, Andrew 2009. Islam and Liberal Citizenship. New York: Oxford University Press.
Marchand, Susan 2010. German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and 

Scholarship, Cambridge: Cambridge University Press.
Markell, Patchen 2003. Bound by Recognition. Princeton University Press.
Masuzawa, Tomoko 2005. The invention of world religions: Or, how European universalism 

was preserved in the language of pluralism. Chicago: Chicago University Press.
Mavelli, Luca 2012. Europe’s encounter with Islam: The Secular and the Postsecular. London 

and New York: Routledge.
Meer, Nasar, Mourtisen, Per; Faas, Daniel, Witte, Nynke 2015. Examining ›Postmulticultural‹ 

and Civic Turns in the Netherlands, Britain, Germany, and Denmark, American Behavio­
ral Scientist, 59/6, S. 702–726.

Mehta, Uday Singh 1999. Liberalism and Empire. A Study in Nineteenth Century British 
Liberal Thought. Chicago: Chicago University Press.

Morefield, Jeanne (2014) Empires Without Imperialism: Anglo-American Decline and The 
Politics of Deflection. Oxford: Oxford University Press.

Nathan, Emmanuel; Topolski, Anya (Hg.) 2016. Is there a Judeo-Christian Tradition?: A 
European Perspective, Berlin: De Gruyter.

Nirenberg, David 2014. Anti-Judaism. The Western Tradition. New York: Norton and Com­
pany.

Norton, Ann 2012. On the Muslim Question. Princeton: Princeton University Press.
O’Brien, Peter 2016. The Muslim Question in Europe: Political Controversies and Public Phi­

losophies. Temple University Press.Oliphant, Elayne 2021. The Privilege of Being Banal. 
Art, Secularism, and Catholicism in Paris. Chicago: Chicago University Press.

Orgad, Liav 2016. The Cultural Defense of Nations. A Liberal Theory of Minority Rights. 
Oxford: Oxford University Press.

Pasto, James 1998. »Islam’s ›Strange Secret Sharer‹: Orientalism, Judaism, and the Jewish 
Question«, in Comparative Studies in Society and History 40, 3, S. 437–474.

Rauhut, Claudia; Boatcă, Manuela 2019. »Globale Ungleichheiten in der longue durée. Sklave­
rei, Kolonialismus und Reparationsforderungen«, in Globale Ungleichheit. Über Zusam­
menhänge von Kolonialismus, Arbeitsverhältnissen und Naturverbrauch, Fischer, Karin; 
Grandner, Margarete, S. 93–110, Wien: Mandelbaum Verlag.

Rawls, John 1971. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press.
Rommelspacher, Birgit 2017. Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das Christentum im Zeit­

alter von Säkularität und Multireligiosität. Bielefeld: transcript.
Rose, Nicolas 1999. Powers of Freedom. Reframing Political Thought. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Salvatore, Armando 1999. Islam and the Political Discourse of Modernity, Reading: Ithaca.
Sayyid, Salman 2014. Recalling the Caliphate: Decolonisation and World Order. London: 

Hurst.
Scheer, Monique 2012. »Protestantisch fühlen lernen. Überlegungen zur emotionalen Praxis 

der Innerlichkeit«, in Erziehungswissenschaften,15, S. 179–193.
Schinkel, Willem 2017. Imagined societies: A critique of immigrant integration in Western 

Europe. Cambridge University Press.
Shilliam, Robin 2021. Decolonizing Politics: An Introduction. Cambridge, UK: Polity.
Sorkin, David 2019. Jewish Emancipation. A History across Five Centuries. Chicago: Chicago 

University Press.
Stein, Tine 2008. »Gibt es eine multikulturelle Leitkultur als Verfassungspatriotismus? Zur In­

tegrationsdebatte in Deutschland«, in Leviathan 36, 1, S. 33–53.
Stoler, Ann Laura 1995. Race and the Education of Desire. Foucault’s History of Sexuality and 

the Colonial Order of Things. Durham: Duke University Press.

318 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stoler, Ann Laura 2016. Duress: Imperial Durabilities in Our Times. Durham: Duke Universi­
ty Press.

Stovall, Tyler 2021. White Freedom. The Racial History of an Idea. Princeton: Princeton 
University Press.

Sullivan, Winnifred Fallers 2007. The Impossibility of Religious Freedom. Princeton: Princeton 
University Press.

Taylor, Charles 2007. A Secular Age. Cambridge: Belknap Press & Harvard University Press.
Topolski, A. 2018. »Good Jew, bad Jew … good Muslim, bad Muslim: ›managing‹ Europe’s 

others«, Ethnic and Racial Studies, 41, 12, S. 2179–96.
Westerduin, Matthea (2021) Race and Religion. Re-membering their Displacement, Supersessi­

ons and Geographies. Dissertationsschrift, verteidigt am 7. Juni 2023, Vrije Universiteit 
Amsterdam.

Vial, Theodore M. 2016. Modern Religion, Modern Race. Oxford University Press USA.

Islam in Europa und das liberale Skript – postkolonial gelesen 319

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Eine Grundannahme postkolonialer Theoriebildung besteht darin, dass 
koloniale (Wissens)Ordnungen in der Gegenwart auf veränderte Weise fortbestehen. Von 
dieser Fortdauer des Kolonialen ist das »liberale Skript« nicht ausgenommen. Anhand der 
»muslimischen Frage« in Westeuropa argumentiert dieser Beitrag, dass sich liberal begrün­
dete Kolonialität weniger in offen ausgesprochener Herabsetzung von Bevölkerungsgrup­
pen als inferior ausdrückt. Vielmehr ist eine universalistische Logik am Werk: Der Andere, 
potenziell von liberalen Religionsidealen Abweichende muss demnach entlang abstrakter 
Prinzipien ähnlich wie ein unmündiges Kind erzogen werden – wenn nötig mit Gewalt.

Stichworte: Liberaler Kolonialismus, koloniale Rekursionen, Rassismus, Islam in Westeu­
ropa, Säkularismus

Islam in Europe and the Liberal Script – a Postcolonial Approach

Abstract: A basic assumption of postcolonial theorizing is that colonial (knowledge)orders 
continue to exist in reconfigured ways in the present. The »liberal script« is not exempt 
from this colonial persistence. Based on the »Muslim question« in Western Europe, this 
article argues that liberally based coloniality is expressed less in the open denigration of 
populations as inferior. Rather, there is a universalistic logic at work: The other, who 
potentially deviates from liberal religious ideals, must be raised along abstract principles in 
a similar way to an immature child – if necessary with violence.

Keywords: Liberal colonialism, colonial recursions, racism, Islam in Western Europe, secu­
larism

Autorin:

Prof. Dr. Schirin Amir-Moazami
Freie Universität Berlin
Fachbereich Geschichts- und Kulturwissenschaften
Institut für Islamwissenschaft
Fabeckstr. 23/25

14195 Berlin
schirin.amir-moazami@fu-berlin.de

320 Schirin Amir-Moazami

https://doi.org/10.5771/9783748944928-292 - am 20.01.2026, 17:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://schirin.amir-moazami@fu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://schirin.amir-moazami@fu-berlin.de

