Schirin Amir-Moazami

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen®

Einleitung

Zu den Zusammenhingen von liberalem Denken und Handeln, Imperialismus,
Kolonialismus und Rassismus ist in den vergangenen Jahrzehnten viel Tinte
geflossen.! Die zeitlichen, raumlichen, thematischen und theoretischen Schwer-
punkte dieser Forschung unterscheiden sich teilweise stark voneinander. Dennoch
teilen sie zumindest eine Grundannahme: Imperialismus, Kolonialismus und Ras-
sismus sind keine zufilligen, unverhofften Abweichungen, sondern genuiner Be-
standteil liberalen Denkens und Handelns. Die Schattenseiten, Widerspriiche und
negativen Effekte liberaler Denktraditionen sind demnach nicht als Scheinheilig-
keit abzutun — es wird A gesagt, in Wahrheit aber B getan. Noch sind sie allein
als Diskrepanz zwischen reiner Theorie und verunreinigter Praxis zu verstehen,
wonach liberale Theorie fiir die fehlerhaften historischen Umsetzungen nicht ver-
antwortlich gemacht werden kann.? Vielmehr, so der Konsens dieser Forschung,
stehen liberales Denken und imperiale Ambitionen in einer intimen Beziehung
zueinander.

In diesem Beitrag arbeite ich entlang postkolonialer Denkansitze die Fortdauer
des Kolonialen heraus, die sich im liberalen Skript auch in seinen gegenwirtigen
Ausprigungen auf subtile Weise widerspiegelt. Das liberale Skript verstehe ich
dabei nicht in erster Linie als ein festgefugtes Set an Prinzipien, das innerhalb
nationalstaatlicher Ordnungen allmahlich formalrechtlich institutionalisiert wor-
den ist. Ich folge eher einem Verstindnis von liberaler Theorie und Praxis als
Diskursraum, der historisch kontingent, dynamisch, teilweise in sich hochst wi-
derspriichlich, in jedem Fall aber machtdurchdrungen ist. Es geht mir also vor
allem darum, wie das liberale Skript diskursiv und in den Selbstbeschreibungen
liberaler Denker*innen erzeugt wird.?

Zu einer der Grundpramissen postkolonialer Theoriebildung gehort die Feststel-
lung, dass die Auswirkungen des Kolonialismus bis in die Gegenwart hineinwir-
ken und dass die durch koloniale Expansion vorangetriebenen Verflechtungen
anhaltend nach- und weiterwirken.* Diese Bestindigkeit wird etwa in der gelaufi-
gen Unterscheidung zwischen Kolonialismus und Kolonialitdt deutlich:

* Fur die wertvollen Kommentare bedanke ich mich herzlich bei Mika Hannula, Fritjof
Stiller und Michael Ziirn sowie bei den anonymen Gutachter*innen.

Siehe z.B. Goldberg 2002; Kumer 2021 [2012]; Mehta 1999; Stoler 2016; Stovall 2021.
So etwa Laborde 2017, z.B. S. 4 und 16.
Zum Begriff des liberalen Skripts vgl. die Einleitung des vorliegenden Sonderbands.

Siehe z.B. Do Mar und Dhawan 2020; Dhawan 2019; Rauhut und Boatca 2019; Stoler
2016.

A W N =

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 292-320



https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 293

»Colonialism denotes a political and economic relation in which the sovereignty of a
nation or a people rests on the power of another nation, which makes such a nation
an empire. Coloniality, instead, refers to long-standing patterns of power that emerged
as a result of colonialism, but that define culture, labor, intersubjective relations, and
knowledge production well beyond the strict limits of colonial administrations. Thus,
coloniality survives colonialism. It is maintained alive in books, in the criteria for acade-
mic performance, in cultural patterns, in common sense, in the self-image of peoples, in
aspirations of self, and so many other aspects of our modern experience. In a way, as
modern subjects we breathe coloniality all the time and everyday.«’
Allerdings sollte »Kolonialitdt« kein generischer Prasenzbegriff bleiben, um nicht
an Tragkraft einzubiiflen. Hier folge ich Ann Laura Stolers Vorschlag, Postkolo-
nialitit weder als Bruch noch als lineare Kontinuitit, sondern eher im Sinne
von »Rekursionen« zu verstehen — als Muster, die sich langfristig einschreiben,
dabei aber immer wieder neue Formen annehmen. Uber diese zeitliche Dimen-
sion hinaus verstehe ich postkoloniale Theorie auflerdem als Analyseperspekti-
ve, die koloniale Muster von Machtasymmetrien und -techniken aufzeigt. Fur
meinen Zugriff relevant sind hier nicht in erster Linie Muster der materiellen
Ausbeutung, die kapitalistische Produktionsweisen und ihre wirtschaftsliberalen
Begriindungen in ihren globalen Dimensionen notwendigerweise freisetzen.® Auch
wenn postkoloniale Strukturen immer zwingend mit kapitalistischen Interessen
und Dynamiken verkniipft sind, richte ich den Blick auf jene Machttechniken,
die auf Veranderungen der verkorperten Lebensweisen jener Bevolkerungsgruppen
oder Subjekte ausrichtet sind, die (noch) nicht den Idealen von liberaler Freiheit
entsprechen.

Als konkreten Fall fiir solcherlei Rekursionen nehme ich die muslimische Pra-
senz in westeuropdischen Einwanderungsgesellschaften in den Blick. Dieses Feld
ist aus mindestens zwei Grunden fur mein Anliegen paradigmatisch, postkolonia-
len Widerhallen liberaler Pragung in der Gegenwart nachzuspiiren: Erstens wird
der Islam haufig wie keine andere Tradition als der quintessentielle Gegenpart zu
liberalen Prinzipien und Ordnungen in Stellung gebracht. Wie ich zeigen werde,
beruht diese Dichotomie unter anderem auf Idealen von liberaler, sikularisierter
Religion, die nicht jenseits von verflechtungsgeschichtlichen kolonialen Dynami-
ken und Rangordnungen zu verstehen ist. Bisweilen wird grofSziigig gezeigt, dass
der Islam sehr wohl mit liberalen Pramissen wie Selbstbestimmung, Rationalitat
und Loyalitidt zum sikularen Staat kompatibel sei.” Der Rahmen, anhand dessen
diese Passfihigkeit gemessen wird, bleibt aber zumeist ein zeit- und raumloses
liberales Ideal, das vor allem durch den Vergleich an Konturen gewinnt. Zweitens
lassen sich am Beispiel der Aushandlungen tiber den (il)legitimen Platz des Islams
in Westeuropa grundsatzlichere koloniale Muster liberaler Pragung ablesen.

Wenn ich diesen Fall insofern als »muslimische Frage« in Europa bezeichne, so
orientiere ich mich an jener Forschung, die diese tiberdimensionale Diskurspro-
duktion zur (In-)Kompatibilitat des Islams und liberalen Ordnungen und Prinzipi-

5 Maldonado-Torres 2007, S. 243.
6 Hierzu z.B. Rauhut und Boatcd 2019.
7 Siehe etwa An-Na’im 2008; March 2009.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 Schirin Amir-Moazami

en kritisch befragt hat.8 Wie bereits W. E. Burghardt Du Bois mit Blick auf die so-
genannte »N... Question« gezeigt hat, bringt eine tiberdimensional verhandelte
Frage immer zugleich eine uberdimensionale Problematisierung und besondere
Formen des Regierens dieses Problems hervor.® Mit Blick auf die gegenwirtige
»muslimische Frage« in Westeuropa schreibt der Politiktheoretiker Salman Sayyid
entsprechend: »[...] The Muslim question (...) refers to a series of interrogations
and speculations in which Islam and/or Muslims exist as a difficulty that needs to
be addressed. Thus, the Muslim question is a mode of enquiry that opens a space
for interventions: cultural, governmental and epistemological.« (Sayyid 2014,
S. 3). Ich argumentiere nun, dass die Losungen, die aus liberaler Perspektive fur
das »Islamproblem« in Europa angeboten werden, koloniale Muster nicht uber-
winden, sondern auf subtile Weise wiederholen.

Die Zusammenhinge zwischen liberalem Denken, Imperialismus und (Post-)Ko-
lonialismus sind zu komplex und dynamisch, als dass sie hier angemessen adres-
siert werden konnten. Mit Rickgriff auf die Arbeiten von Uday Singh Mehta
und Theo Goldberg beschranke mich daher auf einen Aspekt, den ich als erziehe-
rischen und paternalistischen Impetus liberal begriindeter kolonialer Expansion
bezeichne. Deutlicher als es Mehta oder Goldberg tun, konzentriere ich mich
dabei insbesondere auf die Verschrinkungen von Race und Religion. Im Kern ar-
gumentiere ich, dass sich liberal begriindeter Kolonialismus ebenso wie seine post-
kolonialen Rekursionen in der Gegenwart nicht so sehr in offen ausgesprochener
Herabsetzung von Bevolkerungsgruppen als inferior ausdrickt. Vielmehr folgt er
einer universalistischen Logik, wonach das Andere, Unvertraute und potenziell
von der liberalen Norm von Religion Abweichende nach einem Modell abstrakter
Prinzipien dhnlich wie ein unmiindiges Kind erzogen werden muss — wenn notig
mit Gewalt.

Koloniale Einschreibungen I — Liberalismus und Empire

»In the empire, one might say, liberalism had found the concrete place of its dreams. «!°

In seiner vielzitierten Untersuchung Liberalism and Empire. A Study in Nine-
teenth-Century Liberal Thought beginnt Uday Mehta mit einer auf den ersten
Blick widerspriichlich erscheinenden Beobachtung: Die fiir den Kolonialismus
charakteristischen Hierarchisierungen von Menschen, Regionen, Sprachen oder
Religionen, so Mehtas Argument, sind in die Fundamente liberaler Theorie einge-
schrieben. Mehr noch: Versklavung und koloniale Expansion wurden von den Be-
grindern liberaler Theorie nicht konsequent verurteilt oder angezweifelt, sondern
bisweilen massiv vorangetrieben — und zwar mit Ruckgriff auf liberale Prinzipien.
Zugleich stellt Mehta fest — und darin besteht der scheinbare Widerspruch -,
dass liberal begriindeter Imperialismus in der ideengeschichtlichen und normativ-

8 Siehe z.B. Norton 2012; O’Brien 2016; Sayyid 2014.
9 Du Bois 1898.
10 Mehta 1999, S. 17.



https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 295

theoretischen Forschung zu liberalem Denken wenig Beachtung gefunden habe.
Zumindest bis zum ersten Erscheinen von Mehtas Buch 1999 fand die intime
Verbindung zwischen Liberalismus und Imperialismus ebenso wie liberal begriin-
deter Rassismus lediglich in Disziplinen wie der Anthropologie, der Literaturwis-
senschaft oder den Postcolonial und Cultural Studies Erwahnung. Die Politische
Theorie blieb hingegen auffillig schweigsam. Das mag sich seit 1999 verandert
haben.!’ Zugleich fillt jedoch auf, dass diese Arbeiten insbesondere im deutsch-
sprachigen Raum nach wie vor eher randstiandig sind, etwa indem sie gianzlich aus
dem grundstindigen Kanon normativer politischer Theorie herauskatapultiert,
oder indem sie mit dem Label »post«- oder »dekolonial« versehen und damit als
verzichtbare Beigabe behandelt werden.

Dies wirft die Frage auf, ob normative politische Theorie vor allem in ihren li-
beralen Impulsen moglicherweise dazu neigt, die unschonen Seiten liberaler Denk-
traditionen auszuklammern, um das liberale Projekt vor Kritik zu bewahren.!2 In
diesem Sinne handelt es sich Mehta zufolge auch nur scheinbar um einen Wider-
spruch: »There are, as I argue, reasons internal to liberalism why this question
[of imperialism, Anm. Verf.] is not articulated with such starkness within this
body of ideas.«'3 Wenn ich daher nachfolgend die Grundziige des intimen Ver-
haltnisses zwischen Kolonialismus, Imperialismus, Rassismus und liberalen Denk-
traditionen skizziere, so gerade nicht im Sinne einer Randnotiz, die spezifischen
(postkolonialen) Befindlichkeiten geschuldet ist. Vielmehr behaupte ich, dass das
Verschweigen, Herunterspielen oder Verdriangen der kolonialen Einschreibungen
und Rekursionen in liberales Denken und Handeln fiir die Fortdauer des Kolonia-
len mitverantwortlich sind.™

In seiner Auseinandersetzung mit liberalen Theorien arbeitet Mehta insbesonde-
re heraus, mit welchen Begriindungen die Urviter liberalen Denkens koloniale
Expansionen rechtfertigten und streckenweise begriifSten. Je entfernter die Gebie-
te oder Menschen vom westeuropdischen Kerngebiet lagen und je dunkler ihre
Hautfarbe war, desto deutlicher wurden sie mit Defiziten ausgestattet und in der
Skala des Menschseins nach unten verfrachtet. Dass dieses Rangordnungssystem

11 Siehe z.B. Amy Allen 2016 oder fiir den deutschsprachigen Raum die Arbeiten von
Nikita Dhawan.

12 So etwa argumentiert Jeanne Morefield in ihrem Buch Empires without Imperialism.
Anglo-American Decline and the Politics of Deflection (Morefield 2014). Siehe auch
Dhawan 2016.

13 Mehta 1999, S.8. Ahnlich gibt Theo Goldberg im Zusammenhang mit den rassisti-
schen Grundlagen des modernen liberalen Staates zu bedenken, dass die Verweigerung,
Race als strukturierenden Differenzmarker ernstzunehmen, selbst Bestandteil zeitge-
nossischer Konfigurationen des liberalen Racial State seien: »The Racial State then is
about racial conditions and their denial |...]« (Goldberg 2002, S. 6, eigene Hervorhe-
bung).

14 Siehe hierzu auch Jaeggis im vorliegenden Band (insbesondere Abschnitt 2) sowie
Caglars Beitrag fiir eine feministische Kritik der selektiven Auslegung des liberalen
Gleichheitsversprechens.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 Schirin Amir-Moazami

zuvorderst auf rassistischen Klassifikationen beruhte, zeigt sich bei jedem naheren
Blick in die Schriften, die als Urtexte liberalen Denkens gelten. John Locke etwa
beschrieb den Sklavenhandel als besonders lukrativ und als »great support for the
American plantations«.'S Afrikaner waren in seinen Augen »scarcely civilized«.1¢

Die treibende Kraft dieser Rechtfertigungen waren wirtschaftliche Interessen
und der Ubergang vom Merkantilismus zum Kapitalismus. Zugleich teilten Den-
ker wie Kant, Mill oder Bentham die Auffassung, dass Menschen in bestimmten
Regionen der Erde nicht zu Vernunft und Selbstbestimmung fahig seien und daher
auf besondere Weise regiert werden missten. Kolonialismus wurde insofern als
notwendiger Schritt einer zivilisatorischen Mission erachtet. Er wurde von jenen
vorangetrieben, die sich auf der Entwicklungsskala als am weitesten fortgeschrit-
ten wahnten — also von weifSen, christlichen, mannlichen Europdern mit Besitz.

Liberal begriindete koloniale Expansion folgt damit einem erzieherischen Im-
puls. Davon legen Mehta zufolge Kolonialarchive ebenso Zeugnis ab, wie die
Schriften liberaler Denker, vor allem solcher, die tiber British India schrieben:
»The gulf between fathers who must also be oppressors — just and unjust, mode-
rate and rapacious — and their people is not filled by the probity of intentions but
by a language and way of thinking in which the stranger has from the very outset
been coded as a child.«1”

Ausschlaggebend fur meinen Beitrag ist vor allem die Erkenntnis, dass liberale
Denktraditionen weder von kolonialen Projekten noch von rassistischen Logiken
zu entkoppeln sind. In seiner Auseinandersetzung mit dem Racial State prasentiert
Theo Goldberg zwei Theorietraditionen des Rassismus. Die erste Traditionslinie
bezeichnet er als »Naturalismus«, die zweite als »Historizismus«. In der ersten,
fiir mein Anliegen weniger relevanten Version werden »primitive Volker« als
natiirlich riickstandig und daher als niemals zur Freiheit fahig klassifiziert. Diese
Variante hat den biologistisch begriindeten Rassentheorien des 19. und 20. Jahr-
hundert den Weg geebnet.

In der zweiten, fiir liberales Denken charakteristischen Traditionslinie werden
nicht-weifle, aufSer-europdische und nicht-christliche » Volker« als historisch noch
nicht entwickelt, aber potenziell entwicklungsfihig klassifiziert. Nach Goldberg
lieferte diese Variante den theoretischen Unterbau fiir koloniale Expansion:

»As modernity’s definite doctrine of self and society, of morality and politics, liberalism
has made possible discursively to legitimate ideologically, and to rationalise politico-eco-
nomically prevailing sets of racially ordered conditions and racist exclusions. Classical
liberalism (which includes in its range much of contemporary conservatism in the form of
neoliberalism) thus was a key element historically in promoting racial reasoning and its

racist implications as central to modernity’s common moral, political and jurisprudential
18
sense. «

15 Goldberg 2002, S. 45.
16 Ebd.

17 Mehta 1999, S. 14.
18 Goldberg 2002, S. 5.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 297

Es steht aufler Frage, dass sich naturalistischer und historizistischer Rassismus
nicht selten tiberlagern. Dennoch scheint mir Goldbergs Unterscheidung analy-
tisch hilfreich zu sein, um die dezidiert liberalen Begriindungen fiir den Kolo-
nialismus und den Imperialismus begreifbar zu machen. Liberal legitimierter Ko-
lonialismus war demnach seltener von biologistischen Varianten des Rassismus
getrieben, wonach Menschen qua Natur in Kategorien sortiert und gereiht wur-
den. Haufiger folgte er dem »historizistischen Rassismus«. Demnach sollten jene,
die als nicht-europdisch, nicht-weif§ oder nicht-christlich klassifiziert wurden, eine
Chance bekommen, von den als tiberlegen klassifizierten weifen Europidern aus
ihrem prihistorischen und unterentwickelten Status herausgerettet zu werden:!?
»Liberalism’s racially mediated meliorism and commitment to a moral progressi-
vism as much evident in Lord Acton or Toqueville as in Mill, translates into an
underlying optimism that its racist history will be progressively overcome giving
way ultimately to a standard of nonracialism to contemporary colorblindness. «2°
Goldberg stellt also einen Zusammenhang her zwischen diesen sozialen Kategori-
sierungen (»social subjectivity«) und dem, was er »racial rule« nennt: Der Status
»unterentwickelt« legitimierte koloniales Regieren und damit auch Eingriffe in
Lebensweisen und Befindlichkeiten, die als riickstindig, primitiv und schadlich
klassifiziert und daher diszipliniert wurden.

Nun konnte der Einwand folgen, dass sich die Auswahl der liberalen Denker,
die Mehta oder Goldberg kritisch ins Visier nehmen, auf GrofSbritannien bzw.
Frankreich beschriankt und damit zu spezifisch sei, um als grundsatzlichere ko-
loniale Muster identifizierbar zu sein. Das Tableau der Verklammerungen von
liberalen und imperialen Bestrebungen und rassistischen Klassifikationsschemata
ldsst sich aber durchaus auf alle anderen Kolonialmichte erweitern. Die konkre-
ten Ausformungen waren freilich jeweils spezifisch.2! Auch in Deutschland, wo
koloniale Expansion vergleichsweise zuriickhaltend und liberales Denken in poli-
tischem Handeln verhaltnismafSig wenig ausgeprigt war, findet sich das Schema
des liberalen Paternalismus wieder, wenngleich Goldberg den deutschen Kolonia-
lismus zuvorderst dem naturalistischen Rassismus zuordnet.??

Exemplarisch fiir meinen Kontext sind etwa die Schriften des Kolonialbeam-
ten und Begriinders des Deutschen Kolonialinstituts in Hamburg Carl Heinrich
Becker.?3 Becker war zwischen 1925 und 1930 PreufSischer Kulturminister und
versuchte nebenbei auch, die deutschsprachige Islamwissenschaft aus ihrem philo-
logischen Dornroschenschlaf zu wecken und fiir die Politikberatung brauchbar zu

19 Ebd., S. 88f.
20 Ebd., S.70.

21 Siehe hierzu auch Goldbergs Ausfithrungen zu Frankreich und GB, Kap. 4. oder Ann
Laura Stolers Analysen zu den Niederlanden z.B. 1995; 2016.

22 Goldberg 2002, S. 75.

23 Eine ausfithrliche politische Biographie von C.H. Becker hat Alexander Hariri 2005
vorgelegt.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 Schirin Amir-Moazami

machen.?* Wichtiger fiir mein Anliegen: Becker hat wie kaum jemand vor ihm
die Konturen einer dem Kolonialismus verschriebenen Islampolitik deutlich aus-
buchstabiert. Sein Aufsatz »Islampolitik« verdeutlicht auf bemerkenswerte Weise,
dass seine Analysen des Islams in erster Linie dazu dienten, das christlich-sakula-
risierte Europa als hoherrangig zu verbramen. Seine islampolitischen Uberlegun-
gen schwanken zudem zwischen Anerkennung und Abwertung. Toleranzappelle
koppeln sich mit paternalistischen Eingriffsoptionen. In seinen Uberlegungen, wie
Deutschland in seinen expansiven Ambitionen mit dem zerfallenden Osmanischen
Reich umzugehen hitte, schreibt Becker beispielsweise:
»Da ist es denn eine der Grundfragen, wie man sich zum Islam tiberhaupt stellt, ob man
ihn bekdampft, befordert oder indifferent behandelt. Nach dem allgemein anerkannten Ge-
setze religioser Duldung wird wohl kein moderner Staat zu einer Bekimpfung des Islam
die Hand bieten, wenn er auch gegen Auswiichse und Entstellungen gelegentlich einzu-
schreiten haben wird. Wichtiger ist die Frage, ob man sich in die islamischen Verhaltnisse
einmischen soll, oder ob man die europiische Staatsleitung vollkommen trennen soll von
dem islamisch-religiosen Leben der Bevolkerung, um sich hochstens auf ein allgemeines
Aufsichtsrecht zu beschrinken. «23
Beckers abwigender Ton zeugt in erster Linie von seiner Einsicht, dass Europas
koloniale Ordnung zu brockeln begann. Zugleich hilt ihn seine Zurtickhaltung
gegeniiber weiteren kolonialen Eingriffen an keiner Stelle davon ab, sein manich-
disches Verstindnis in die Welt zu rufen. Das von Becker identifizierte »Islampro-
blem« basiert in erster Linie auf seinem Imaginar vom Christentum als befriedete
und sdkularisierte »Religion«, die er mit dem Islam als bedrohliche »Zivilisation«
kontrastiert. Wihrend das Christentum demnach nur Religion ist, impliziert Islam
gleichermaflen Politik, Region, Zivilisation und Kultur.2¢
Wichtiger noch fiir mein Anliegen ist aber der zuvor skizzierte historizistische
Rassismus, der auch aus Beckers Schriften spricht. Weil er den Islam als durch
und durch politisch durchwoben betrachtet, sieht Becker die Rolle der europi-
ischen Kolonialmichte darin, Muslim*innen durch Erziehung und nicht durch
Zwang zur Zihmung und Vernunft zu verhelfen:
»Gewiss hat der Orient in Schule und in Presse seit Beginn des vorigen Jahrhunderts unter
dem Einfluss des abendlindischen, speziell franzosischen Geisteslebens gestanden, und
diese europdische Gedankenwelle kann in der Flut modern-orientalischen Denkens auch
nicht mehr entbehrt werden. Trotzdem bahnt sich langsam die Erkenntnis einen Weg, dass
nur durch Ankniipfung an die tiberlieferten Geisteswerte und nicht durch Import eine
gesunde Entwicklungsmoglichkeit im modernen Sinne gewihrleistet werden kann. Dabei
ist es namentlich fiir die Schule nétig, die weltlichen Facher stirker zu betonen und dabei
eine Entklerikalisierung (sic!) der Schule durchzuftihren. Diese Entwicklung ist bereits im

Gange. Geistig-religiose und weltliche Bildung sind, jede an ihrem Platze, auch in Zukunft
benoétigt, aber man sollte versuchen, diese beiden Welten moglichst zu trennen. «27

24 Vgl. Marchand 2010, S. 361f.
25 Becker 1916, S. 108.

26 Zur Genealogie des Zivilisationsbegriffs in diesen Kontrastierungen siehe z.B. Salvato-
re 1999.

27 Becker 1916, S. 105-6.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 299

Beckers Lavieren zwischen Wohlwollen, Paternalismus und Uberlegenheitspathos
ist symptomatisch fur den Zivilisierungseifer, der liberal begriindete Kolonialpro-
jekte kennzeichnet. So reiht auch Becker das »N....tum« in Afrika in die unterste
Stufe der Menschheit ein und spricht ihm im Gegensatz zu »orientalischen Staa-
ten« und deren »asiatischen Volker[n]« ab, tiberhaupt zur »Selbstbestimmung
berufen«28 zu sein.

Im Kern war liberal begriindeter Imperialismus also zuvorderst eine kuratieren-
de Kraft, die den kolonisierten Anderen zu formen und in seinen Lebensweisen zu
reformieren versuchte und dabei fur sich ein » Aufsichtsrecht« in Anspruch nahm,
das bekanntermafSen auch Landnahmen beinhalten konnte. Nichteuropdische,
oder genauer: nicht-christliche Kulturen, Volker, Rassen, Religionen oder Zivilisa-
tionen (die Wortwahl changierte) wurden dabei dhnlich wie Kinder behandelt, die
vom Vormund Europa zur Freiheit und Selbstbestimmung erzogen werden sollten.

Ahnlich bot auch Becker ein Programm an, das den Islam mit sanften Metho-
den verindern sollte. Muslim*innen in den Kolonien ebenso wie jene im zerfallen-
den Osmanischen Reich wurden zur Selbsterziehung ermutigt. Die epistemische
und materielle Uberlegenheit des christlichen Europas sollte aber unangetastet
bleiben. Ganz im Sinne von Mehtas und Goldbergs Analysen der Verstrickungen
zwischen liberalem Denken und Imperialismus konnte sich der Islam auch bei
Becker folglich nur unter der Bedingung entwickeln, dass Muslim*innen in An-
kntipfung an ihre »tiberlieferten Geisteswerte« dem europdischen Ideal nacheifer-
ten.

Race/Religion

An Becker lasst sich dartiber hinaus ablesen, dass historizistischer Rassismus auch
auf einer Verschrankung von Race und Religion beruhte. Diese Verkniipfung
kommt sowohl bei Mehta als auch bei Goldberg eigentiimlich wenig zur Sprache.
Wahrend beide uberzeugend herausarbeiten, dass koloniale Expansion mit Hilfe
von rassistischen Rangordnungsschemata auch von liberalen Denkern befordert
wurden, sind sie im Hinblick auf die Zusammenhinge von Race und Religion
eher schweigsam. Dieser Zusammenhang ist fiir den Fokus meines Aufsatzes aller-
dings zentral.

Genealogische Ansitze, die die Entstehung des Religionsbegriffs verflechtungs-
geschichtlich betrachten, zeigen vor allem, dass sich »Rasse« und »Religion« als
moderne Differenzkategorien gegenseitig bedingten: »Race connects physical cha-
racteristics to the essence of who a person is, to their culture, personality, intellec-
tual and moral predispositions. Religion and race share a genealogy.«2° Theodore
Vial beispielsweise spricht von einer theologisch informierten Anthropologie, die
mit Kant und spater Schleiermacher ihren Ausgangspunkt nahm und von Herder

28 Ebd., S.118.
29 Ebd.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 Schirin Amir-Moazami

veredelt wurde.3? Diese Anthropologie verband sich mit einem (christlichen) Pro-
totyp von Religion, der sich aus liberaler protestantischer Theologie speiste und
dessen Kernzutaten verinnerlichter Glaube, Gefiihl oder rationalisierte Religion
waren. Diese Genealogie ldsst sich nach Vial zumindest bis Kant zuriickverfolgen.

Selbstverstandlich unterbreitet Vial lediglich einen unter weiteren Vorschlagen,
wie der Genealogie christlich informierter liberaler Theorie nachgegangen werden
konnte. So spielten etwa katholische Reformbewegungen bei der Konturierung ei-
nes liberal geprigten Religionsverstindnisses keine unbedeutende Rolle.3! AufSer-
dem wurde das Christentum bereits vor der Aufklarung als Inbegriff von Vernunft
und Universalitat und lange vor Kant zur Begriindung von kolonialen Hierarchien
und Ausbeutungspraktiken in Stellung gebracht.32 Fiir liberal begriindete kolonia-
le Logiken, die sich gegenwartig gegeniiber Muslim*innen in Europa zeigen, sind
allerdings auf Kant beruhende Denktraditionen relevanter.

Zu Kants Rassenanthropologie existiert mittlerweile ein weitldufiges For-
schungsarchiv. Darin zeigt sich vor allem, dass Kants Verstindnis von Vernunft
nicht ohne weiteres von seiner Anthropologie der Rassen zu trennen ist.33 Robbie
Shilliam schreibt etwa: »Kant really was as obsessed with race as he was with
reason. And as he radically rethought the nature of reason, Kant tightened the fit
between skin color and the capacity to exercise reason. «3*

Allerdings hat sich diese Forschung wenig um die Mechanismen der Abwertung
von nicht-christlichen Religionen gekiimmert, die Kants Texte ebenfalls durch-
dringen.3’ Kants Uberhohung von christlich sublimierter Vernunft war von einem
Rangordnungsschema gestiitzt, das vor allem das Judentum, aber auch den Islam
als Gegenpart zur Vernunft abwertete — versumpft in religiosen Dogmen, Recht,
Politik und Materialitit oder abqualifiziert als »Fetisch-Glauben«.3¢ Wenn wir
Kants taxonomische Sortierung von nicht-europdischen, nicht-weiflen Menschen
mit seinen Arbeiten zu »universaler« (de facto christlich-protestantischer) Religi-
on uberblenden, wird vor allem eines deutlich: Das Judentum und der Islam wa-
ren fiir Kant nicht nur »falsche Religionen«. Sie stellten tiefgreifender die falsche
Art dar, in der Welt zu sein.3”

Diese Forschung ist fiir meinen Zusammenhang besonders relevant, weil sie
noch einmal deutlich macht, dass der Rassebegriff parallel zu seiner biologis-
tischen Theoretisierung auch mit moralischen und intellektuellen Verhaltenskri-
terien angereichert wurde. Demnach wurden Menschen entlang linguistischer,

30 Vial 2016, z.B. S. 18 und S. 191.

31 Lehner 2017.

32 Hierzu Westerduin 2021, v.a. Kap. 2.

33 Vgl. z.B. Kerner 2009; Shilliam 2021; Lu-Adler 2022.
34 Shilliam 2021, S. 35.

35 Zu den Zusammenhingen von Kants Rasse- und Religionsverstandnis siche z.B. Blij-
denstein 2021, Kap. 2. oder Vial 2016, Kap. 1.

36 Siche ausfihrlich Blijdenstein 2021, S. 72.
37 Blijdenstein 2024, i.E.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 301

geographischer oder theologischer Kategorien sortiert und verteufelt oder geprie-
sen. Die Erfindung von »guten«, in unserem Fall zur Freiheit und Selbstbestim-
mung geborenen und »schlechten«, zur Freiheit und Selbstbestimmung zu erzie-
henden menschlichen »Rassen« fillt demnach nicht nur zeitlich, sondern auch
epistemologisch mit der Hierarchisierung von guter und schlechter »Religion«
zusammen.33 Bei jedem Vergleich von » Weltreligionen«3? bildete das Christentum
entweder den ausdriicklichen Referenzrahmen oder die unmarkierte Folie, nach
der das Judentum und der Islam hierarchisch untergeordnet wurden.

Koloniale Einschreibungen II: Assimilation und vorbehaltliche Anerkennung

Hier ldsst sich eine interessante Parallele ziehen zum Umgang mit nicht-christ-
lichen Minderheiten innerhalb der sich formierenden Nationalstaaten Europas.
Dem mochte ich im nichsten Schritt genauer nachgehen, um deutlich zu machen,
dass sich diese koloniale Logik der zivilisatorischen und erzieherischen Mission
nicht allein auf imperiales Streben beschriankte. Fiir meinen Kontext von beson-
derer Relevanz ist dabei die sogenannte »Judenfrage« im 19., beginnenden 20.
Jahrhundert, weil hier die Ambivalenzen zwischen liberalem Wohlwollen und
Hierarchisierung im Inneren europdischer Nationalstaaten besonders deutlich her-
vortreten.

Exemplarisch mochte ich hier Zygmunt Baumans Kapitel zur Assimilation
ins Gedachtnis rufen. Bauman zeigt, dass Assimilation und Segregation zwei
Seiten einer Medaille und in moderne Klassifikations- und Ordnungsprinzipien
eingefasst sind. Der Begriff der Assimilation kam erstmals im Zusammenhang
mit naturwissenschaftlichen Disziplinen im 16. Jahrhundert auf.*® Angesichts
des Wucherns von eng an naturwissenschaftliche Epistemologien angelehnten
Rassentheorien ist es wenig uberraschend, dass Assimilation nach und nach

38 Vgl. Anidjar 2008; Maldonado-Torres 2014; Masuzawa 20035; Vial 2016. Mittlerweile
existiert zudem eine rege Forschung, die sich mit den politisch-theologischen Vorlau-
fern von modernen Rassetheorien und Religionskonzepten beschiftigt. Hier wird die
Genealogie dieser engen Verwandtschaft bereits im christlichen Mittelalter angesetzt.
Davon zeugt etwa der im iberischen Kontext der Reconquista geprigte Begriff »raza«,
mit dem sowohl die »falsche Abstammung« als auch die »falsche Religion« (Islam
und Judentum) gemeint war (sieche Carr 2010; Kumer 2021 [2012]; Westerduin 2021).
Diese theologische Spur und die damit verkniipften inquisitorischen Techniken der ka-
tholischen Kirche, den »falschen Glauben« aufzudecken, konnten als christlicher »Pro-
torassismus« bezeichnet werden. Fur diesen wertvollen Hinweis danke ich der/dem
anonymen Reviewer*in. In der Rassismusforschung werden diese theologisch begriin-
deten Vorldufer des modernen Rassismus allerdings hiufig unterschlagen oder nur
beildufig erwihnt.

39 Zu den imperialen Implikationen des Diskurses iiber » Weltreligionen« siche Masuza-
wa 2005.

40 In der Biologie beschreibt Assimilation den Prozess der Absorption eines Organs oder
einer Substanz durch eine andere (Bauman 1991, S. 103; siche auch Aumiiller 2009,
S.28).

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 Schirin Amir-Moazami

auch von Geistes- und Sozialwissenschaften aufgegriffen wurde und nationalstaat-
lichen Projekten als Sozialtechnologie diente.*! Im Einklang mit somatischen Me-
taphern, die nationalstaatliche Projekte genereller kennzeichneten, meinte Assimi-
lation fortan die Transformation des Fremden in etwas Bekanntes, oder des als
abweichend Geltenden in ein begehrtes Normales, kurzum, die Aufnahme von
Minderheiten in den Nationalkérper.4
Folglich ging die Rhetorik von der Absorption tiber das Metaphorische hinaus
und entwickelte sich zu einem Funktionsmechanismus des modernen National-
staates. Wichtiger fiir uns: Der Assimilationsappell blieb keinesfalls auf kultu-
ralistische, volkische oder dezidiert biologistisch rassistische Konzeptionen von
nationalstaatlicher Homogenitat begrenzt. Bauman stellt vielmehr eine enge Ver-
bindung fest zwischen dem Aufruf zur Konformitat und Diskursen der Wertetuiber-
legenheit,*? die sich auf liberale Prinzipien von Gleichheit, Freiheit und Toleranz
stiitzten**:
»[...] indeed, the assimilatory project went down in history as a part of the liberal
political programme, of the tolerant and enlightened stance that exemplified all the most
endearing traits of a scivilized state«. The disguise effectively concealed the fact that the
assimilatory offer must have tacitly assumed, in order to make sense, the stiffness of
discriminatory norms and the finality of the verdict of inferiority passed on nonconfor-
mist values. The tolerance, understood as the encouragement of >progressive attitudes«
expressed in the search of individual >self-improvement¢, was meaningful only as long as
the measures of progress were not negotiable. Under the policy of assimilation, tolerant
treatment of individuals was inextricably linked to intolerance aimed at collectivities,
their ways of life, their values and, above all, their value-legitimating powers. «*
Kaum tberraschend greift Bauman den Fall der Judenassimilation (freundlicher:
» Judenemanzipation«#¢) in Deutschland auf. Fiir Jiid*innen waren die Primissen
des Assimilationsprojekts an wandelbare Bedingungen gekntipft, zu gefiigigen
Biirger*innen zu werden. Und dennoch, ganz gleich, wie sehr sie alles Jidische
von sich zu weisen versuchten, blieben sie zugleich die »unverbesserlichen Ju-
den«*”:»The circle was bound to remain vicious, for the simple reason that the
values to which the Jews were told to surrender in order to earn acceptance were
the very values which rendered acceptance impossible. «*8

41 Bauman 1991, S. 103, Hervorhebung im Original.

42 In ihrem Buch zu politischen und wissenschaftlichen Diskursen zu Assimilation zeigt
Jutta Aumiiller, dass diese biologistischen und somatischen Fundamente auch in den
ersten US-amerikanischen soziologischen Studien zur Assimilation von Eingewanderten
im beginnenden 20. Jahrhundert zur Geltung kamen (Aumdtller 2009, S. 29).

43 Ebd., S.107.
44 Ebd., S.107/108.
45 Ebd. Hervorhebung im Original.

46 Bauman arbeitet Assimilation als Sozialtechnologie heraus, liefert aber keine detaillier-
te historische Analyse. Eine ausfuhrliche und erhellende Geschichte der »Judenemanzi-
pation« in Europa hat David Sorkin 2019 vorgelegt.

47 Ebd., S.121.
48 Ebd.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 303

Wihrend Bauman sehr aufmerksam gegeniiber Mechanismen der Rassifizierung
ist, die Assimilationsprojekten zugrunde lagen, bleibt auch er bei den Zusammen-
hiangen von Rasse und Religion eher zurtickhaltend. Es ist aber notig, den Blick
auch auf die giartnernden Ambitionen des modernen Nationalstaates gegentiber
»Religion« allgemein und gegeniiber religiosen Minderheiten im Besonderen zu
richten — und zwar auch in ihren liberalen Spielarten. Denn was Bauman gene-
risch als Akte der nationalstaatlichen Verdrangung sozialer Fundamente gemein-
schaftlicher und korporativer Traditionen und Lebensformen beschreibt,*’ bedeu-
tete faktisch substantielle Eingriffe in judisch-theologische Autoritatsstrukturen.

Im Zusammenhang mit der Judenemanzipation in Deutschland sei Leora Bat-
nizkys Analyse von der Umformung des Judentums in eine »Religion« ins Ge-
ddchtnis rufen. Batnitzky zeigt vor allem, dass moderne Konzepte von Religion
und der souverine Nationalstaat zusammengeboren wurden.’® Religion wurde
dabei offiziell zur privaten, zumindest aber individuellen Angelegenheit des als
autonom gedachten Subjekts.

Wie bereits oben mit Blick auf Kant skizziert, wurde dieses Verstindnis von Re-
ligion als verinnerlichtem Glauben vor allem gegeniiber Religionstraditionen auf-
gewertet, fiir die o6ffentliche Praxis oder rechtliche Normativitit zentral waren.’!
Zugleich hat sich der souveriane sikulare Nationalstaat das Vorrecht eingerdumt,
uber angemessene und unangemessene Religionsausiibung im offentlichen (und
damit auch im privaten) Raum zu befinden und auf diese Weise stets religionspro-
duzierend gewirkt. Wie spater zu zeigen sein wird, besteht diese Spannung im
sakularen Verfassungsstaat bis heute fort.

Fur katholische Milieus in Deutschland hatte dieses intime Verhiltnis zwischen
einem liberal informierten modernen Religionsverstindnis und dem souverinen
Nationalstaat weitreichende Folgen.>? Fiir jiidische Traditionen war es von exis-
tenzieller Bedeutung. Preuflen im spiten 19., beginnenden 20. Jahrhundert ist hier
paradigmatisch. Denn insbesondere der PreufSische Staat war einem von Kant
gepragten Verstindnis von Religion als rationalem Glauben des vernunftbegab-
ten Einzelnen verschrieben und nicht — wie gern behauptet — einem »neutralen«
Religionsverstindnis.’3 Die rechtliche und orthodoxe Orientierung jiidisch rabbi-
nischer und talmudischer Traditionen standen insofern in einem Spannungsver-
haltnis zu Konzeptionen des abstrakten Subjekts, das seinerseits genaugenommen
einem liberal-protestantischen Verstindnis von Religion entsprang.’* Auch die
wohlwollenderen Tone riefen also letztlich dazu auf, judische Praxis, wenn nicht
zu verbieten, so doch auf eine Weise umzukrempeln, dass sie den Vorstellungen

49 Bauman 1991, S. 104.

50 Batnitzky 2011, S. 26.

51 Ebd.

52 Vgl. Borutta 2011.

53 Vgl. Batnitzky 2011, S. 26.

54 Vgl. Aumiiller 2009, S. 147; Mavelli 2012; Sorkin 2019.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 Schirin Amir-Moazami

von »guter Religion« gentigten oder sich tiberhaupt als »Religion« im modernen
Sinne qualifizieren konnten.

Damit einher ging eine verstarkte Thematisierung und Regierung von jiidischen
Praktiken wie der mannlichen Beschneidung oder dem rituellen Schiachten, die als
barbarische und blutriinstige »Rituale« gebrandmarkt wurden.’> Der Korper des
(judischen) Anderen mit seinen iiberkommenen Praktiken diente nicht nur offen-
kundig volkischen Kraften dazu, den »Volkskorper« zu bereinigen. Er bot auch
eine Folie fur ausdriicklich liberal gepriagte Narrative von rationaler, reflexiver
und entritualisierter »Religion«.

Im ersten Fall ging es um AbstofSung oder Damonisierung, im zweiten um
Umformung und Domestizierung und darum, das Judentum nach protestantisch-
liberalem Vorbild auf den »Weg der Vernunft« zu bringen. Genau hier lasst sich
abermals die liberal gepriagte koloniale Logik des Erziehens und Modulierens
wiedererkennen, die auch fur die Legitimation des Kolonialismus stichwortgebend
war. In seiner Kritik an Anerkennungstheorien bringt Patchen Markell das damit
verbundene Dilemma fiir die judische Minderheit auf den Punkt »The imperative
of emancipation becomes, paradoxically, that the state must see at all times that
each Jew has ceased to be Jewish.«¢ Der Preis fiir das liberal verbrimte Verspre-
chen der Emanzipation bestand fir Jud*innen folglich darin, auf Differenz zu
verzichten und unsichtbar zu werden.’”

Diese sozial-, religions- und politiktheoretischen Ansitze sind noch heute rele-
vant. Denn sie verdeutlichen, dass wir es hier mit modernen Machttechniken zu
tun haben, deren eingreifendes und gewaltsames Potenzial gerade deshalb gern
ubersehen wird, weil es in einer liberalen Grammatik operiert. Vor allem aber
zeigen sie, dass sich koloniale Logiken liberaler Pragung auch innerhalb Westeu-
ropas lange vor der vermehrten Einwanderung nach 1945 herausgebildet haben.
In diesem Sinne argumentiert Matthew Carr:

»At first sight, there may seem to be little in common between today’s liberal-democratic
politicians who call for Muslims to conform to European notions of secular tolerance
or live elsewhere and a sixteenth-century Catholic monarchy that demanded that Jews
and Muslims become Christians and burned them at the stake if they refused, but the
underlying dynamics and assumptions of the two periods are not as remote from each
other as they might appear.«’8

Postkoloniale Rekursionen

Wenn wir postkolonialen Ansitzen folgen, wire es allerdings verkiirzt, hier von
schlichten Wiederholungen oder von einer linearen Kontinuitit auszugehen. Denn

55 Hierzu ausfiihrlich Judd 2007.
56 Markell 2003, S. 146.

57 An anderer Stelle zeige ich, wie sich dieses Schema in staatlich lancierten Integrations-
praktiken gegeniiber Muslim*innen in Deutschland gegenwirtig neu konfiguriert hat
(Amir-Moazami 2022).

58 Carr 2010, S. 5-6.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 305

selbst wenn die postkoloniale Gegenwart durch die koloniale Vergangenheit ge-
pragt ist, lassen sich diese Nachwirkungen und Kontinuititen nicht immer ohne
weiteres nachweisen.’® Teilweise haben sie sich aufSerdem stark verindert. Wie
Stoler deutlich gemacht hat, miissen wir den gegenwartigen Effekten von kolonia-
len Ordnungen und Logiken daher in ihren Undurchlissigkeiten, ihren Veraste-
lungen und in ihrer Zihlebigkeit nachgehen.®

Nach Stoler sind gegenwirtige geopolitische und raumliche Ungleichverteilun-
gen von Ressourcen keine schlichten Nachahmungen vergangener imperialer Ver-
flechtungen. Sie sind aber auch nicht ganzlich davon zu trennen. Stoler entwickelt
hierfiir den Begriff der »Rekursionen« (recursions) und umschreibt damit »pro-
cesses of partial reinscriptions, modified displacements, and amplified recuperati-
ons«.%1 Postkoloniale Rekursionen im Zusammenhang mit der Erzeugung von
Minderheiten im Nationalstaat sind insofern weder durch abrupte Briiche noch
durch lineare Kontinuitdten gekennzeichnet. Sie sind auch keine blofSen Wieder-
holungen der Vergangenheit.

Es wire daher verkiirzt, einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen Kants
theologisch fundierter und liberal begriindeter Rangordnung oder allgemeiner
zwischen liberalen imperialen Logiken des 17. bis 20. Jahrhunderts und der
Gegenwart herzustellen. Heute wiirde wohl auch kaum jemand wie seinerzeit
Becker in dieser Plumpheit fragen, ob Europa sich »in die islamischen Verhiltnisse
einmischen« oder sich »auf ein allgemeines Aufsichtsrecht beschrinken« sollte.t2
Auch »Islampolitik«®3 und genereller die liberale Ansprache von Muslim*innen
in Europa finden gegenwirtig unter anderen Vorzeichen statt als zu Zeiten des
formalen Kolonialismus, nicht zuletzt weil liberale Freiheitsnormen institutionali-
siert worden und damit prinzipiell von allen einzufordern sind.

Gerade aus diesem Grund sind die subtileren Auspriagungen der Fortdauer ko-
lonialer Praktiken nicht auf Anhieb sichtbar. Teilweise werden die Subjekte der
Hierarchisierung aufSerdem mit besonderer Skepsis bedacht. Daher nehmen auch
liberale Positionen, die abstrakt fiir Freiheit, Selbstbestimmung und Gleichheit
einstehen, die unverhiltnismaflige VeraufSergewohnlichung und Regierung dieser
Subjekte hin oder rechtfertigen sie gar unter Ruckgriff auf eben diese Prinzipien.
Gerade beim gegenwirtigen » Minderheitenmanagement«®* von religioser Plurali-
tat und insbesondere fiir den Fall des Islams in liberalen europaischen Einwande-
rungsgesellschaften trifft beides zu.

59 Fir die Analyse einer sehr deutlichen und wenig subtilen Kontinuitit des britischen
Empires siche Koram 2022.

60 Stoler 2016.
61 Stoler 2016, S.27.

62 Becker 1916, S.108. Der von den USA angetriebene »War on Terror« sei hier einmal
aufler Acht gelassen. Hierzu Butler 2009; Kumer 2021 [2012].

63 Becker 1916.
64 Topolski 2018.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 Schirin Amir-Moazami

So lassen sich insbesondere bei der widersprichlichen Dynamik zwischen der
universalistischen Umarmung der gesamten Menschheit und der gleichzeitigen
Deklassierung von Menschen auch mit Blick auf ihre als schiadlich (weil liberalen
Idealen von Religion widersprechend) erachteten Lebensformen Rekursionen im
Sinne Stolers beobachten. Fir den Fokus meines Beitrags miissten wir entspre-
chend fragen, auf welche Weise sich institutionell gestiitzte Rangordnungssche-
mata neue Wege bahnen, wihrend zugleich Freiheit und Gleichheit ebenso wie
das hohe Gut des »weltanschaulich neutralen« Verfassungsstaates und allgemein
verfugbare Grundrechte immerzu gepriesen werden.

Die vergleichende Frage, was kolonialpolitische von freiheitlich-demokratischer
Islampolitik oder was gegenwirtige liberale Diskurse mit Blick auf den Islam
von den Urvitern des politischen Liberalismus unterscheidet, ist fiir mich daher
zweitrangig. Mich interessiert eher die Frage, wie sich koloniale Logiken in ihren
liberalen Spielarten auf eine Weise in die Gegenwart eingeschrieben haben, die sie
kaum noch als solche erkennbar machen. Entsprechend dieser Frage werde ich
nachfolgend vor allem einen kritischen Blick auf die liberal-sakulare Grammatik
richten, die gegenwirtig in der »muslimischen Frage« in Europa zur Geltung
kommt.

Muslim*innen in Europa unter liberal-sikularer Regierungsfiihrung

Mit Blick auf westeuropdische Einwanderungspolitiken hat die kritische Migrati-
onsforschung insbesondere seit dem 11. September einen »civic turn«® oder
einen Trend hin zur »neo-nationalization«%¢ beobachtet. Bei genauem Hinsehen
betrifft dieser vor allem Muslim*innen oder als solche gelesene. Muslimischen
Eingewanderten und selbst den nachfolgenden Generationen wird demnach ein
inneres Bekenntnis zum liberalen Verfassungsstaat abverlangt, oder sie werden
mit disziplinierenden Methoden auf einen vermeintlich existierenden liberalen
Konsens eingeschworen. Die in vielen westeuropiischen Landern sukzessive ein-
gefiilhrten Einblrgerungs- und Integrationstests sind hierfiir die offenkundigsten
Belege.®” Formale Staatsbiirgerschaft wird in diesen Fillen mit »moralischer
Staatsbiirgerschaft« aufgeladen.®® Ein besonders gravierendes Beispiel sind die
jungsten Vorstofe, eingewanderten Einbiirgerungskandidat®innen ein Bekenntnis
zum Existenzrecht Israels abzuverlangen. Hier wird der Appell, sich zu einer na-

65 Meer et al. 2015.
66 Schinkel 2017, S. 232.
67 Siehe z.B. Kostakopoulou 2010.

68 Schinkel 2017, S. 197. Besonders schwerwiegend war der in Baden-Wiirttemberg von
2006 bis 2011 eingesetzte »Gesprichsleitfaden fiir die Einbiirgerungsbehorden. Be-
kenntnis zur freiheitlichen demokratischen Grundordnung nach dem Staatsangehorig-
keitsgesetz«. Der Test richtete sich ausschliefflich an Eingewanderte aus islamisch ge-
pragten Landern und wurde daher im Volksmund als »Muslimtest« bezeichnet (hierzu
Amir-Moazami 2022).

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 307

tionalstaatlich begrenzten Verfassung zu bekennen, durch eine diffuse Loyali-
tiatseinforderung zu einem anderen, entlegenen Staat erweitert.®”

Zwar haben ausgewiesen liberale Theoretiker*innen eher selten in diesen »civic
turn« eingestimmt.”® Auch ist der MafSstab liberaler Diskurse, anhand dessen
die Kompatibilitit von Muslim*innen bzw. dem Islam und liberaler Ordnungen
in Europa gegenwartig bestimmt wird, seltener von Konzepten wie der »Leitkul-
tur«’! oder dem »Muscular Liberalism«”2 angetrieben. In liberalen Diskursen
werden Muslim*innen haufiger als fester Bestandteil pluralistischer Gesellschaften
adressiert. Zumeist steht dieser Einschluss allerdings unter dem Vorbehalt, dass
ihre Religionspraxis in ein liberales Verstindnis von Religion einrastet. Genau
darin besteht die Rekursion kolonialer Muster.

Ein vor allem fiur den deutschen Kontext besonders aufschlussreiches Beispiel
hierfiir liefern Habermas«< jingere Verhaltnisbestimmungen von Religion im libe-
ralen Verfassungsstaat. Zwar gibt es eine Reihe von weiteren liberal begriindeten
Vorschligen zur Rolle von Religion in formalrechtlich liberalen Gesellschaften,
die hier diskussionswiirdig wiren.”> Habermas ist fiir mein Anliegen aber aus
zwei Grunden besonders interessant: Erstens kann er als symptomatisch fiir den
philosophischen Unterbau eines hegemonialen Diskurses zu religioser Pluralitat
in Deutschland gelten. Zweitens ubersetzt Habermas auf eindriickliche Weise ein
paternalistisches koloniales Schema in die aktuelle Gegenwart, dessen Genealogie
ich in den vorherigen Abschnitten skizziert habe.

Habermas« empirischer Ausgangspunkt sind religiose Revitalisierungsbewegun-
gen im 20. und 21. Jahrhundert, die die lang gehegte Erzahlung von der allmahli-
chen, sich iiber den Globus entfaltenden Sikularisierung des Religiosen hinfallig

69 Zur rechtlichen Einschitzung dieser Initiativen: https://mediendienst-integration.de/arti
kel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html.

70 So z.B. Koopmans 2019; Orgad 2016; Stein 2008.
71 Hierzu O’Brien 2016, Kap. 3.

72 Der Begriff »muscular liberalism« geht auf eine Rede des damaligen britischen Pre-
mierministers David Cameron vom 5. Februar 2011 zurtick. Darin prangert Cameron
New Labours Vorstofse zur Institutionalisierung von multikultureller Politik an. Als
Alternative pladiert er fiir eine Diversititspolitik, die auf »britische Werte« als gemein-
same Klammer fiir soziale Kohision setzt (Dobbernack 2014). Bemerkenswert an die-
ser Rede ist, dass Camerons Vision vom »muscular liberalism« ausdriicklich und aus-
schliefSlich Muslim*innen adressiert, die er als illiberale Bedrohung fiir die liberale bri-
tische Gesellschaft brandmarkt. Mit dem Prevent Act und seinen auf weitldufigen Si-
cherheitstechnologien und Gewaltandrohungen beruhenden MafSnahmen zur Verhin-
derung von islamisch begriindetem Terrorismus liefs der britische Staat allerdings be-
reits lange vor Camerons legendirer Rede auf eindriickliche Weise seine liberalen Mus-
keln spielen (vgl. Baker-Beall, Heath-Kelly und Jarvis 2014).

73 Z.B. Rawls, John 1971. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press.
Kritisch zu Rawls z.B.Khan 2017, Laborde 2017. Kritisch zu Laborde z.B. Blijdenstein
2021, Kap. 6.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html
https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/israel-bekenntnis-nicht-umsetzbar.html

308 Schirin Amir-Moazami

gemacht hat.”* Habermas fragt nun, auf welche Weise die in liberalen Verfassun-
gen verankerte Trennung zwischen Staat und Religion angesichts dieser Entwick-
lungen moglicherweise neu justiert werden miisse.

Dabei setzt er sich im Wesentlichen mit zwei Argumentationslinien auseinander,
die in den vergangenen Jahrzehnten in der Religionssoziologie, aber auch in li-
beralen Theorien an Geltung gewonnen haben: erstens mit der These, religiose
Bewegungen konnten einen demokratiefordernden Einfluss entfalten”® und zwei-
tens mit der Behauptung, Glaube sei etwas zu Umfassendes, als schlicht aus dem
offentlichen Diskurs ausgeschlossen zu werden.”® Vor allem diesem Argument
schliefSt sich Habermas an:

»Wenn wir diesen, wie ich finde, schlagenden Einwand akzeptieren, kann der liberale
Staat, der mit der grundrechtlichen Gewahrleistung der Religionsfreiheit solche Existenz-
formen ausdriicklich schiitzt, nicht gleichzeitig von allen Glaubigen erwarten, dass sie ihre
politischen Stellungnahmen auch unabhingig von ihren religiosen oder weltanschaulichen
Uberzeugungen begriinden sollen.«””

Was hier zunichst wohlwollend und nach einer Revision der eigenen Vorbehalte
gegeniiber religiosen »Sprechakten« im Diskurs klingt, schrankt Habermas aller-
dings im nachsten Atemzug eigenhiandig wieder ein, wenn er zu bedenken gibt:

»Tatsdchlich sind Glaubensgewissheiten im differenzierten Gehduse moderner Gesell-
schaften einem zunehmenden Reflexionsdruck ausgesetzt. Aber religios verwurzelte exis-
tenzielle Uberzeugungen entziehen sich durch ihren gegebenenfalls rational verteidigten
Bezug auf die dogmatische Autoritit eines unantastbaren Kerns von infalliblen Offenba-
rungswahrheiten der Art von wvorbehaltloser diskursiver Erorterung, denen sich andere
Lebensorientierungen und Weltanschauungen, d.h. »weltliche Konzeptionen des Guten«
aussetzen. <’

Habermas erkennt insofern das sinnstiftende Potenzial von Religionen an und
gesteht ein, dass sich » Glaubensgewissheiten« nicht ohne weiteres als »Konzeptio-

74 Hierzu auch Casanova 1994. Es sei hier ins Gedichtnis zu rufen, dass das Vokabular
vom »Verschwinden« und »Wiederaufblithen« des Religiosen selbst einer partikularen
Perspektive auf Religion geschuldet ist.

75 Hierzu besonders explizit Casanova 1994.

76 Habermas zitiert hier vor allem Robert Audi und Nicholas Woltersdorff, die wiederum
kritisch auf Rawls antworten (2009, S. 129f.) Aktueller und nuancierter hat Cécile La-
borde dieses Argument bekriftigt (Laborde 2017). In ihrem Versuch, liberale Theorie
mit der Kritik an den ausschliefSenden Effekten eines liberalen Religionsverstandnisses
ins Gesprach zu bringen, pliadiert Laborde fiir einen Ansatz, wonach Religion nicht
vorabdefiniert, sondern kontextuell unterschiedlich »aufzuschliisseln« (disaggregated)
sein sollte. Allerdings bleibt auch bei Laborde eine ernsthafte Auseinandersetzung mit
den realgesellschaftlichen Machtsymmetrien und ungleichen Ausgangsbedingungen
zwischen Mehrheiten und Minderheiten in europiischen Einwanderungsgesellschaften
aus. Stattdessen wiederholt sie das geldufige Argument, dass liberale Theorie umso
weitlaufiger abstrahiert werden miisse, je mehr historische und politische Realititen ins
Spiel kimen. Mit ihrer Ankiindigung, das liberale Projekt vor ihren Kritiker*innen ret-
ten zu wollen (ebd., S.16), wiederholt sie aufSerdem letztlich die problematische An-
nahme, liberale Theorie sei von historischen Zusammenhingen zu entkoppeln.

77 Habermas 2009, S. 137.
78 Ebd. 135, Hervorhebung im Original.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 309

nen des Guten« verstehen lieflen.” Wenngleich er auch mit Blick auf sikularisti-
sche Weltanschauungen anmahnt, dass sich diese einem moglichen Wahrheitsge-
halt religioser Begriindungen im Dialog 6ffnen sollten, so lasst Habermas religiose
Diskurse allerdings nur unter einem generellen Ubersetzungsvorbehalt am Diskurs
teilhaben:
»Unter den normativen Prdmissen des Verfassungsstaates und eines demokratischen
Staatsbiirgerethos ist die Zulassung religioser AufSerungen in der politischen Offentlich-
keit aber nur sinnvoll, wenn allen Biirgern zugemutet wird, einen moglichen kognitiven
Gehalt dieser Beitrdge — bei gleichzeitiger Beachtung des Vorrangs sdkularer Grunde und
des institutionellen Ubersetzungsvorbehaltes — nicht auszuschliefen. «%9
Unter der Pramisse der Religionsfreiheit sollten »religiose Biirger*innen« Haber-
mas zufolge im 6ffentlichen Diskurs folglich nicht zugunsten eines tiberlappenden
Konsenses von normativen Wahrheitsanspriichen absehen miissen, wie es etwa
John Rawls vor allem in seinen frithen Schriften gefordert hatte.8! Sie sollten
diese aber unter dem Vorbehalt der Ubersetzbarkeit in eine allgemein zugingliche
Sprache begrinden. Mehr noch, nach Habermas muss ein Filter zwischen der for-
malen, institutionalisierten Offentlichkeit (Parlamenten, Gerichten, Ministerien)
und informellen 6ffentlichen Rdumen aufrechterhalten bleiben.

Habermas argumentiert entsprechend sowohl gegen Ansitze, die »Religion«
auch in institutionalisierten Offentlichkeiten anerkennen, als auch gegen laizisti-
sche Positionen, denen er vorwirft, religiose Praxis a priori aus dem offentlichen
Raum verbannen zu wollen. Zugleich gibt er sikularen Argumenten nicht nur
sehr explizit den Vorrang. Er suggeriert auch, dass es jenseits der beiden Pole
eine Sprache gibe, die von allen unabhingig ihrer individuellen Konzeptionen des
Guten geteilt werden konne. Bemerkenswerter noch: Nur religiose Begriindungen
bediirfen der Ubersetzung, weil sie auf Praktiken und Erfahrungen beruhten, die
auflerhalb der religiosen Gemeinschaft nicht geteilt wurden, wahrend sakular
sublimierte »rationale Moral und Gesetze« ein inklusives und universales » Wir«
voraussetzten. 52

Nun stellen sich zu Habermas< abwigend entgegenkommender Argumentation
eine Reihe von Fragen. Zunichst bleibt fraglich, ob sich religiose Auflerungen so
eindeutig von sikularen trennen lassen, wie Habermas es vermuten lasst. Wie die
Sakularismusforschung hinreichend gezeigt hat, entspringt die gesamte Begriffsge-
schichte des Sikularen einer christlichen Genealogie.83 Verflechtungsgeschichtlich
betrachtet ist Sakularitat aufSerdem durch starke Kontrastierungen und Hierarchi-
sierungen gegeniiber dem Judentum und dem Islam erwachsen.8*

79 Hierzu auch Laborde 2017, S. 114.

80 Habermas 2009, S. 145, eigene Hervorhebung.

81 Zu Rawls begrenztem und ausschliefSenden Religionsverstindnis siehe Saeed 2017.
82 Habermas 2013, S. 653.

83 Z.B. Asad 2003; Taylor 2007.

84 Hierzu Asad 1993 und 2003; Keane 2006.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 Schirin Amir-Moazami

Habermas erhebt aber sowohl Sikularitat als auch Religion zu verallgemeiner-
baren und antagonistischen Kategorien. Dieser starke Kontrast zwischen »religio-
sen« und »sikularen« Sprechakten stellt die Erfolge seiner geforderten Uberset-
zungsleistung eigenhindig in Abrede. Der Vorrang sikularer Argumente erweist
sich genaugenommen als Spiegelung des Fundamentes liberaler Verfassungsstaa-
ten, jene »ethische Impriagnierung«, die Habermas in anderen Zusammenhingen
durch fortlaufende Pluralisierung noch als dynamisch erachtet hatte.33

Wie Maria Birnbaum gezeigt hat, tragt Habermas zugleich auf der Basis eines
selektiven Einschlusses dazu bei, Religion zu erzeugen: »of those perspectives that
correspond with his [Habermas, Anm. Verf] preexisting model of a liberal delibe-
rative democracy«.86 Ahnlich argumentiert Talal Asad: Wenn Religion iibersetzt
werden solle, bediirfe es zunichst einer Definition, was unter Religion begriffen
wird.8” Religion ist dann:

»split into two: on the one hand, there is the language and practice inherited from
Christianity that define the secular state (religion1), and on the other hand, there is the
language and practice of liberal believers who live in a secular society and have redefined
their religiosity greligion 2) so that it is entirely compatible with if not entirely equivalent
to the secular.«®
Habermas® Ubersetzungsappell funktioniert also nur, wenn Religion mit liberalen
Befindlichkeiten vereinbar und von allem entledigt ist, das den »kognitiven Ge-
halt« tiberschreitet.

Verinnerlichter Glaube, entkorperte und formlose Religiositat entsprechen inso-
fern liberalen Idealen von Freiheit und Selbstbestimmung, weil sich das Subjekt
von dufleren Zwangen ritualisierter Praxis befreit zu haben scheint. Dabei wird
allerdings ubersehen, dass es sich auch bei Formlosigkeit, Verinnerlichung oder
Rationalisierung um kultivierte, formvolle und in hohem Mafle affektive Praxen
handelt. Diese Praxen erfordern ihrerseits ein Repertoire an erlernten Korpertech-
niken, die weder natirlich und schlicht vorhanden sind noch Allgemeingiiltigkeit
beanspruchen kénnen.$?

Auch sdkulare Vernunft ist keine neutrale und alles einschliefSende Angelegen-
heit, sondern selbst eine partikulare Position, die nicht ohne verkorperte Disposi-
tionen, Praktiken und Rituale auskommt.? Die fortdauernde Behauptung, siku-
lare Lebensformen (»weltliche Konzeptionen des Guten«) seien per se zwangloser
oder eher zur Selbst-Reflexivitit geeignet, ist historisch nicht nur fragwiirdig.!
Sie kann selbst als eine solche ritualisierte sikulare Praxis bezeichnet werden.??

85 Siehe etwa Habermas< Antwort auf Taylors Politik der Anerkennung 1993, S. 181.
86 Birnbaum 2015, S. 189, zitiert in Blijdenstein 2021, S. 122.

87 Asad 2018.

88 Ebd., S. 46.

89 Hierzu z.B. Monique Scheer 2012.

90 Hierzu etwa Charles Hirschkind 2014.

91 Siehe José Casanova 2009.

92 Vgl. William E. Connolly 1999.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 311

Uberdies sind die von Habermas eingeforderten Ubersetzungsleistungen in
einem von Mehrheitskonventionen gepriagten nationalstaatlichen Rahmen trotz
aller Beschworungen alles andere als neutral. Vielmehr basieren sie auf verkorper-
ten Vorverstandnissen davon, was angemessene und schiitzenswerte Formen von
Religiositit und wo die Grenzen zwischen Religion und Politik zu ziehen sind.
Winnifried Sullivan geht sogar noch weiter und behauptet, dass Religionsfreiheit
fiir minorisierte Gruppen angesichts habitualisierter Vorstellungen von angemes-
sener Religion unmoglich sei.”?

Der liberal-sikulare (National)Staat ist also einerseits darauf angewiesen, die
religiosen Befindlichkeiten und Gefiihle seiner Biirger*innen zu tiberhoren, zumin-
dest aber zu filtern und in eine biirokratisch legitimierte neutralisierte Sprache
zu tibersetzen, um dem Prinzip der Gleichbehandlung gerecht zu werden. Ande-
rerseits miissen die Bedeutungen der religiosen Praxis fiir den Staat aber lesbar
gemacht werden. Damit sind die Religionsdefinitionen und ihre Ubersetzungen
in den Vorrang sikularer Sprachen immer abhingig von konventionalisierten
Verstandnissen von Religion. Diese Spannung tritt vor allem bei verauflergewohn-
lichten Religionen zutage, die sich entweder nicht umstandslos in ein liberales
Religionsverstandnis tibersetzen lassen oder die durch massive Diskursanreizung
von vornherein mit Skepsis bedugt werden.

In Antwort auf Habermas< abstrakt-theoretische und in hohem MafSe ideali-
sierte Konzeptionen vom freien Argumentationsaustausch unter Gleichen haben
Kritiker*innen vielfach auf die Machtdurchdrungenheit liberaler Offentlichkeiten
hingewiesen.?* Die ungleichen Ausgangsbedingungen erschweren es vor allem je-
nen Stimmen, sich Gehor zu verschaffen, die von vorherein mit Vorbehalt und
Skepsis bedugt werden, weil ihre Religionsformen und -praktiken den hegemo-
nialen Idealen von angemessener Religion zuwiderlaufen. Fiir unseren Kontext
bleibt daher fraglich, wie religiose Sprecher*innen ohne etablierte Organisations-
strukturen und mit fehlendem Zugang zu den entscheidenden Diskursarenen ihre
religiosen Uberzeugungen reflexiv in den 6ffentlichen Diskurs sublimieren und zu
universal versierten sikularen Biirger*innen mutieren sollten.

Bemerkenswerterweise macht Habermas selbst auf diese asymmetrischen Bedin-
gungen des vermeintlich weltanschaulich neutralen Verfassungsstaates aufmerk-
sam. Allerdings rechtfertigt er dies mit einem empirischen Argument, das histo-
rizistischen kolonialen Mustern erstaunlich nahekommt.”> So behauptet er, der
Sakularisierungsprozess in Europa sei im Zuge von Reformation und Aufklarung
mafSgeblich vom Christentum und Judentum erfolgreich befordert worden. Das
problematische und nach 1945 entwickelte Narrativ von einer »judisch-christli-
chen« Synthese?® wiederholend, schreibt er:

93 Sullivan 2007.
94 Siehe z.B. Calhoun 1992.

95 Fir eine umfassende Kritik an den eurozentrischen und imperialistischen Zugen des
Progressivismus der spiteren Frankfurter Schule siehe Amy Allen 2016.

96 Anna Blijdenstein weist darauf hin, dass Habermas mit der Begriffsverwendung »Judeo-
Christian« die Verdriangung des Judentums fortsetzt, indem er judische Ethik letzt-

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 Schirin Amir-Moazami

»For the normative self-understanding of modernity, Christianity has functioned as more
than just a precursor or a catalyst. Universalistic egalitarianism, from which sprang the
ideals of freedom and a collective life in solidarity, the autonomous conduct of life and
emancipation, the individual morality of conscience, human rights and democracy, is the
direct legacy of the Judaic ethic of justice and the Christian ethic of love. This legacy,
substantially unchanged, has been the object of a continual critical re-appropriation and
reinterpretation. Up to this very day, there is no alternative to it.«°7
Mit seinem teleologischen Narrativ verschweigt Habermas nicht nur alle weni-
ger lieblichen Ziige der europdischen Geistesgeschichte. Er unterschligt auch die
vielen Konjunkturen anti-jiidischer christlicher Theologie und aufklarerischer Te-
leologie,”® die auch sein philosophisches Vorbild Kant eifrig mitbefordert hat.
Zudem bringt er die »judisch-christliche« Symbiose gegen andere Traditionen in
Stellung.

»Traditionale Religionen«, wie Habermas sie nennt, hitten einen Nachholbe-
darf, sikulare Wissensbestinde zu akzeptieren.”” Denn wie er mehrfach bemerkt,
seien Judentum und Christentum wertvolle intellektuelle Ressourcen fiir die Ideen
von Gleichheit und Freiheit. AufSerdem hatten beide Religionen keine grundlegen-
den Vorbehalte gegeniiber der egalitiren Struktur und dem individualistischen
Charakter liberaler Ordnungen. Mit Blick auf den Islam unterstreicht er hingegen:

»Many Muslim communities still have this painful learning process before them. Certain-
ly, the insight is also growing in the Islamic world that today a historical-hermeneutic
approach to the Koran’s doctrine is required. But the discussion on a desired Euro-Islam
makes us once more aware of the fact that it is the religious communities that will
themselves decide whether they can recognize in a reformed faith their true faith.«1%0
Wihrend hier erneut der Gestus der Anerkennung von religioser Autonomie an-
klingt, — »religious communities will themselves decide« —, wiederholt Habermas
zugleich koloniale Logiken, wonach der noch nicht vollstandig siakularisierte, hier
zur kritisch-hermeneutischen Lektiire der religiosen Quellen fihige Andere einem
vorgegebenen Schema von »reformierter Religion« gehorchen muss. Der Rhyth-
mus dieser erwiinschten Veranderung ist nicht vorgegeben. Der Bezugsrahmen,
wonach sich der Islam an einem imaginierten christlichen (und neuerdings auch
judischen) Ideal von reflexiver, reformierter und modernisierter Religion orientie-

lich im Christentum aufgehen lisst. Uberdies verschweigt Habermas mit seiner linea-
ren Geschichtserzihlung, dass Aufklirungsdenker Freiheit und Autonomie hiufig in
direkter Opposition zum Judentum konzipierten (Blijdenstein 2021, S. 127). Zur anti-
semitischen Genealogie der Begriffsverklammerung siehe Nathan und Topolski 2016.
Unabhingig davon wurde vielfach darauf hingewiesen, dass das Narrativ von der ji-
disch-christlichen europdischen Synthese vor allem gegenwirtig so prominent gewor-
den ist, weil damit die historisch gewachsene muslimische Prasenz (etwa auf der iberi-
schen Halbinsel oder auf dem Balkan) sowie der Einfluss islamischer Denktraditionen
in Europa aus dem kollektiven Gedachtnis herausgeschrieben werden konnen.

97 Habermas 2002, S. 148-149, eigene Hervorhebung.
98 Hierzu David Nirenberg z.B. 2014.
99 Habermas 2009, S. 143.

100 Habermas 2008. S.27-28.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 313

ren soll, besteht aber unbeschadet fort. Oder besser, eigentlich wird er in dieser
Reinheit und Rosigkeit erst durch die Kontrastierung erzeugt.

Am Rande sei bemerkt, dass Habermas die iiber Jahrhunderte gewachsene
Vielfalt hermeneutischer Exegesemethoden und kritischer Reflexivitit in der is-
lamischen Tradition gar nicht erst zur Kenntnis nimmt.'%! Es bleibt auflerdem
zweifelhaft, welches Verstindnis von historischer Hermeneutik er selbst zugrunde
legt, wenn er den Anderen paternalistisch anleitet, das eigene historische Sein aber
offenbar fur unantastbar erkliart (»there is no alternative to it.«). Dies ist aller-
dings fiir meinen Kontext zunichst zweitrangig. Vielmehr mochte ich noch einmal
unterstreichen, dass Habermas letztlich symptomatisch ein koloniales Schema
wiederholt: Demnach konnen Muslim*innen in liberalen Verfassungsstaaten Eu-
ropas bestenfalls auf Anerkennung hoffen, wenn sich ihre Praxis und Normativi-
tat in ein liberales Lesbarkeitsraster tibersetzen lassen — freie Wahl, individuelle
Autonomie oder Glaubensfreiheit.

Dass es sich bei islamischen (Korper)Praktiken aber durchaus auch um eine
Unterwerfung unter die Autoritit Gottes oder um die Kultivierung von gemein-
schaftsbezogener Frommigkeit handeln kann, die nicht umstandslos liberalen
Idealen von individueller Autonomie oder verinnerlichtem Glauben folgen,!02
muss in diesem Rahmen notwendigerweise als »illiberal«, im Zweifelsfall als
»fundamentalistisch« abgewiesen werden. Gemeinschafts- und Gottesbeziige sind
in europiischen Offentlichkeiten auch nahezu ginzlich aus den Begriindungsre-
pertoires von islamischer Praxis verschwunden.'93 Hieran lisst sich sehr deutlich
zeigen, dass auch der Imperativ, liberalen Freiheitsnormen zu entsprechen, keines-
falls machtfrei, sondern vielmehr eine Regierungstechnik des modernen Staates
ist.104

Zugleich verdeutlichen die seit Jahrzehnten zyklisch aufflammenden Debatten
um die (Il-)Legitimitit von islamischen Korperpraktiken in europiischen Offent-
lichkeiten, dass Muslim*innen vor dem inspizierenden Blick staatlicher Institutio-
nen auch dann keineswegs geschiitzt sind, wenn sie ihre ungeteilte Leidenschaft
fir liberale Prinzipien zum Ausdruck bringen. Diese Hypersichtbarmachung und
Veraufsergewohnlichung des Islams steht zugleich einer stetigen Banalisierung
dominanter Religionen gegeniiber. So wird die unmarkierte Omnipriasenz des
Christentums in europiischen Offentlichkeiten vergleichsweise selten thematisiert,
geschweige denn skandalisiert.10

Nicht jede religiose Gemeinschaft hat also das Privileg als unschuldig und banal
zu gelten und damit aufSerhalb des politischen, offentlichen oder akademischen
Radars zu sein.!%¢ In Deutschland sind diese Privilegien umso gravierender, weil

101 Hierzu z.B. Ahmad 2017.
102 Hierzu Mahmood 2005.
103 Vgl. Bracke und Fadil 2012.
104 Hierzu Rose 1999.

105 Hierzu Oliphant 2021.

106 Ebd.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 Schirin Amir-Moazami

sich christliche Institutionen hier erfolgreich einen kaum hinterfragten Platz in der
politischen Landschaft und in 6ffentlichen Sektoren sichern konnten.'97 Es ist also
nicht verkorperte Religion per se, die liberale Grundannahmen von der Trennung
zwischen Religion und Politik oder von privatisierter Religiositit ins Wanken
geraten ldsst. Vielmehr werden bestimmte Traditionen und Praktiken auch durch
permanente Diskursanreizung auf besondere Weise bedugt und veraufSergewohn-
licht.

Sowohl die Debatten als auch die rechtlichen Regulierungen von islamischen
Praktiken haben sich im Laufe der letzten Jahrzehnte quer durch Europa aufSer-
dem eher verscharft als liberalisiert — und zwar unabhingig von der politischen
Couleur der Regierungen oder auch davon, wie diese Praktiken begriindet wer-
den. Hier kommen zugleich die Rekursionen des von Bauman benannten Assimi-
lationsparadoxes zur Geltung. Denn ganz gleich wie laut Muslim*innen Aufkla-
rung, Freiheit oder Sikularismus rufen, im Zweifelsfall wird ihnen Doppelziin-
gigkeit vorgeworfen, oder sie werden an ihre normabweichende Andersartigkeit
erinnert und in ein symbolisches AufSen der liberalen Nation verfrachtet.

Dass diese symbolische Absonderung jederzeit auch in physische und auch
in Gewalt umschwenken kann, zeigt sich auf globaler Ebene sehr deutlich am
blutigen »Krieg gegen den Terror«, der einerseits im Namen liberaler Prinzipien
gefiilhrt wurde, diese Prinzipien aber zugleich auf unbestimmte Zeit aufSer Kraft
gesetzt hat,108

Schlussfolgerungen

Die Zutaten des liberalen Skripts fiir sich genommen mogen freundlich, inklusiv,
egalitir und wohlwollend sein. Prinzipiell gewihren sie aufSerdem formalrecht-
lich Schutz vor Ausgrenzung und Verfolgung von zu Minderheiten gemachten
Gruppen. Doch wie bereits die Architekten liberaler Ordnungen verdeutlicht ha-
ben, konnen sich diese wohlwollenden Gesichtsziige jederzeit zu einer hisslichen
Fratze umformen — und dies nicht entgegen, sondern mit Ruckgriff auf liberale
Prinzipien.

Wie ich in diesem Beitrag argumentiert habe, sind Rangordnungen, Unterjo-
chung, Herabsetzung, Erziehung, Konversion oder Assimilation keine unfallar-
tigen Abweichungen, sondern in das liberale Skript eingeschrieben. Ich habe
auflerdem argumentiert, dass liberale Denktraditionen von Kolonialismus und
Kolonialitit nicht ausgenommen sind, sei es auch »nur«, indem die Konturen des
Liberalen mit teleologischem Antrieb durch ein imaginiertes (noch) nicht liberales
Gegeniiber gescharft werden.

Postkoloniale Rekursionen in gegenwartigen liberalen Diskursen duflern sich
in unserem Fall nicht so sehr in offenkundiger Degradierung oder Absonderung
von Muslim*innen als unterlegen oder inkompatibel. Auch weil Meinungs- und

107 Siehe Aleksandra Lewicki 2021 oder Birgit Rommelspacher 2017.
108 Hierzu Judith Butler 2009; Deepra Kumer 2021 [2012].



https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 315

Redefreiheit ein hohes Gut liberaler Ordnungen sind, geschieht ihr Ungehortblei-
ben oder zum Schweigen gebracht und zugleich hypersichtbar werden auf subtile-
re Weise als durch Redeverbote oder Repression. Der Andere wird auch nicht
unbedingt in einen imaginierten Sozialkorper einverleibt. Er wird vielmehr in
einer vertraglichen Dosis in seiner Differenz anerkannt, durch die kontrollieren-
den Funktionen des liberalen Nationalstaates aber zugleich in etwas Vertrautes
umgeformt — tibersetzt also.

Entsprechend des liberalen Zugestindnisses werden Muslim*innen in Europa
als Burger*innen anerkannt, solange sie sich zu liberalen Subjekten erziehen
lassen oder ihre Bereitschaft signalisieren, sich selbst zu erziehen. Diese wohldo-
sierte Inkorporierung von antiseptischer Differenz in den Sozialkorper bzw. in
ein vermeintlich universelles, abstraktes Gefuge erfiillt das liberale Versprechen,
Differenz und Pluralitdt zu tolerieren und immunisiert die liberal-sdkulare Matrix
zugleich von Kritik.

So geht auch der Imperativ der Habermas’schen sikularen Ubersetzung nur in
eine Richtung: Das Subjekt der Ubersetzung muss seine religiosen Befindlichkei-
ten in eine sikulare Sprache uberfithren konnen, damit sich seine Lebensweisen
verandern, ohne dass die abstrakten Prinzipien zur Verhandlung stiinden. Oder
um nochmals Asads Kritik an Habermas zu zitieren: »Habermas does not regard
translation as a challenge to expand the receiving language and way of life.«19?

Genau wegen des Versprechens, abstrakt und allgemein verfugbar zu sein, neigt
liberales Denken und Handeln zur Unfihigkeit, sich ernsthaft auf Differenz und
auf Unvertrautes einzulassen und dabei die eigenen Pramissen zu uberdenken,
sich also in philosophisch-hermeneutischer Tradition vom anderen »angesprochen
zu sehen.«110 Diese Verweigerung geht selbstverstindlich weit iiber Habermas
hinaus. Nach Mehta charakterisiert sie sogar einen wesentlichen Grundzug libera-
len Denkens:

»Liberal thought is mostly portrayed as having an inscribed curiosity of the unfamiliar
and to accept the strange unfamiliar. The concept of tolerance is the most salient and
shared social and political norm of that assumption. But there is, I think, a danger in
the comfort of this resonance, because it is often predicated on the assumption that the
strange is just a variation of what is already familiar, because both the familiar and
the strange are deemed to be specific instances of a familiar structure of generality. The
epistemological perspective that articulates that structure also undergirds an elaborate
vision of how politically to assimilate things, even when those things are thoroughly
unfamiliar. This is what I refer to as the cosmopolitanism of reason.«!!!
Entsprechend postkolonialer Denkansitze ist es daher notwendig, sichtbarzuma-
chen und abzuschichten, wie es liberale Diskurse immer wieder geschafft haben,
die eigene Lokalitdt und Partikularitit zu verdecken und sich als universal giiltig
zu erkldren und durchzusetzen. Das Beispiel der »muslimischen Frage« in Europa
konnte uns insofern dazu anregen, die Blickrichtung zu dndern. Statt einseitig die
Minderheit nach ihrer Vereinbarkeit mit liberalen Prinzipien zu befragen, sollten

109 Asad 2018, S. 10.
110 Gadamer 1990 [1960], S. 287.
111 Mehta 1999, S. 20.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 Schirin Amir-Moazami

wir dann eher nach den rehabilitierenden Funktionen dieser immer wiederkehren-
den Frage fiir das abstrakte liberale »Wir« fragen. Dies hiefSe auch, das liberale
Projekt in seiner historischen Kontingenz, in seinen kolonialen und postkolonia-
len Ausschlusseffekten und in seiner epistemischen und materiellen Gewalt einer
fortdauernden Kritik zu unterziehen, anstatt es zu sakralisieren.

Literatur

Ahmad Irfan 2017. Religion as Critique: Islamic Critical Thinking from. Mecca to the Market-
place. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Allen, Amy 2016. The End of Progress: Decolonizing the Normative Foundations of Critical
Theory. New York: Columbia University Press.

Amir-Moazami, Schirin 2022. Interrogating Muslims. The Liberal-Secular Matrix of Integrati-
on. New York, London, New Delhi, Sidney: Bloomsbury.

Anidjar, Gil 2008. Semites: Race, Religion, Literature. Stanford, Calif: Stanford Univ. Press.

An-Na’im, Abdalla 2008. Islam and the Secular State. Cambridge: Harvard University Press.

Asad, Talal 1993. Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in

Christianity and Islam. Baltimore and London: Johns Hopkins University Press.

Asad, Talal 2003. Formations of the Secular, Christianity, Islam and Modernity, Baltimore and
London: Johns Hopkins University Press.

Asad, Talal 2018. Secular translations. Nation-state, Modern Self and Calculative Reason.
New York: Columbia University Press.

Audi, Robert; Wolterstorff, Nicholas 1997. Religion in the Public Square. The Place of Reli-
gious Convictions in Public Debate. Lanham, Boulder, New York and London: Rowman
and Littlefield.

Aumiiller, Jutta 2009. Assimilation: Kontroversen um ein migrationspolitisches Konzept. Biele-
feld: transcript.

Baker-Beall, Christopher, Heath-Kelly, Charlotte, & Jarvis, Lee (Hg.) 2014. Counter-Radicali-
sation: Critical Perspectives. London and New York: Routledge.

Batnitzky, Leora 2011. How Judaism Became a Religion: An Introduction to Modern Jewish
Thought. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Bauman, Zygmunt 1991. Modernity and Ambivalence. Cambridge: Polity Press.

Becker, Carl Heinrich 1916. »Islampolitik«, Die Welt des Islams. Zeitschrift der Gesellschaft
fiir Islamkunde, 3, S. 101-20.

Birnbaum, Maria 2015. »Exclusive Pluralism: The Problems of Habermas’ Postsecular Argu-
ment and the >Making of« Religion«, in Religion as a Category of Governance and Sover-
eigﬁty’ hrsg. v. Trevor Stack; Naomi Goldenberg; Timothy Fitzgerald, S. 182-196, Leiden:
Brill.

Blijdenstein, Anna 2021. Liberalism’s Dangerous Religions. Enlightenment Legacies in Politi-
cal Theory, unveroffentlichte Dissertation. Amsterdam: University of Amsterdam.

Blijdenstein, Anna 2024. »Kant’s Dangerous Religions — Europe, Orient and the Limits of
Reason«, in Epistemes of Islamophobia. Race, Religion and Secularism in Europe. hrsg. v.
Schirin Amir-Moazami und Frank Peter, Bielefeld: transcript (i.E.).

Borutta, Manuel 2011. Antikatholizismus: Deutschland und Italien im Zeitalter der europi-
ischen Kulturkdmpfe. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bracke, Sarah and Fadil, Nadia 2012. »Is the Headscarf oppressive or emancipatory?« Fieldno-
tes from the >Multicultural Debate««, in Religion and Gender, 2, 1, S. 36-56.

Butler, Judith 2009. Frames of War. When is Life Grievable? London and New York: Verso.

Calhoun, Craig J. (hrsg) 1992. Habermas and the public sphere. Cambridge: MIT Press.

Carr, Matthew 2010. Blood and Faith. The Purging of Muslim Spain 1492-1614. London:
Hurst.

Casanova, José 1994. Public Religions in the Modern World. Princeton: Princeton

University Press.

Casanova, José 2009. Europas Angst vor der Religion. Berlin: Berlin University Press.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 317

Castro, Maria Do Mar; Dhawan Nikita 2020. Postkoloniale Theorie: Eine kritische Einfiib-
rung. Tubingen: Universitit Tubingen, 3. Auflage.

Connolly, William 1999. Why I am not a secularist. Minnesota: Minnesota University Press.

Dhawan, Nikita 2016. »Die Aufklirung retten. Postkoloniale Interventionen«, Zeitschrift fiir
Politische Theorie 7/2, S.249-255.

Dhawan, Nikita 2019. »Die affirmative Sabotage der Aufklirung: Die postkoloniale Zwick-
miihle«, in Zeitschrift fiir Politik 66/2, S. 183-198.

Dobbernack, Jan 2014. »Sovereignty, Security and Muscular Liberalism. Debating >Sharia
Courts< in Britain«, EUI Working Papers, RSCAS 2014/103 Robert Schuman Centre for
Advanced Studies Global Governance Programme-133.

Du Bois, W. E. Burghardt 1898. »The Study of the Negro Problems«, in The Annals of the
American Academy of Political and Social Science 11, S. 1-23.

Gadamer, Hans-Georg 1990 [1960] Wabhrbeit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Tibingen: Mohr, 6. Aufl.

Goldberg, Theo 2002. The Racial State. Malden, Massachusetts: Blackwell.

Habermas, Jirgen 1993. » Anerkennung im demokratischen Rechtsstaat«, in Multikulturalis-
mus und die Politik der Anerkennung, hrsg. v. Charles Taylor, S.147-196, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen 2002. Religion and Rationality: Essays on Reason. God and Modernity.
Cambridge: Polity Press.

Habermas, Jiirgen 2008. »Notes on Post-Secular society. New Perspectives«, in Quarterly, 25,
4,5.17-29.

Habermas, Jirgen 2009. Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsdtze.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 2013. »Reply to My Critics«, in Habermas and Religion, hrsg. v. Calhoun,
Graig; Eduardo Mendieta, und Mendieta und Jonathan Van Antwerpen, J., S. 605-681,
Cambridge: Polity Press.

Hariri, Alexander 2005. Das Paradigma der »islamischen Zivilisation« — oder die Begriindung
der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933). Wiirzburg:
Ergon.

Hirschkind, Charles 2011. »Is there a secular body?« Cultural Anthropology 26/4, S. 633-47.

Judd, Robin 2007. Contested Rituals: Circumcision, Kosher Butchering, and Jewish Political in
Germany 1843-1933. Ithaca and London: Cornell University Press.

Keane, Webb 2006. Christian Moderns Freedom and Fetish in the Mission Encounter, Berke-
ley: University of California Press.

Kerner, Ina 2009. Differenzen und Macht. Zur Anatomie von Sexismus und Rassismus, Frank-
furt am Main: Campus.

Khan, Saeed A. 2017. »Fallacies of Foundational Principles: Rawls’s Political Liberalism and
Islamophobia«, in ReOrient 3,1, S. 50-64.

Koopmans, Ruud 2017. Assimilation oder Multikulturalismus? Bedingungen gelungener Inte-
gration. Berlin/Munster: LIT Verlag.

Koopmans, Ruud 2019. »Gehort der real existierende Islam zu Deutschland?«, in Der politi-
sche Islam gehort nicht zu Deutschland. Wie wir unsere freie Gesellschaft verteidigen,
hrsg. v. Carsten Linnemann; Winfried Bausback, S. 11-23, Freiburg: Herder.

Koram, Kojo 2022. Uncommon Wealth. Britain and the Aftermath of Empire, London: John
Murry Publishers.

Kostakopoulou, Dora 2010. »The Anatomy of Civic Integration«, in Modern Law Re-
view,73,6,S.933-58.

Kumer, Deepa 2021 [2012]. Islamophobia and the Politics of Empire. 20 Years after 9/11,
London und New York: Verso, zweite, iberarbeitete Ausgabe.

Laborde, Cécile 2017. Liberalism’s Religion, Harvard University Press.

Lehner, Ulrich L. 2017. Die Katholische Aufklarung: Weltgeschichte einer Reformbewegung,
Paderborn: Schoningh.

Lewicki, Aleksandra 2021. »The Christian Politics of Identity and the Making of Race in the
German Welfare State«, in Sociology, 55, 6, S. 1228-1244.

Lu-Adler, Huaping 2022. Kant, Race, and Racism: Views from Somewhere, New York: Ox-
ford Academic.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 Schirin Amir-Moazami

Mahmood, Saba 2005. Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. Prince-
ton: Princeton University Press.

Maldonado-Torres, Nelson 2007. »On the Coloniality of Being: Contributions to the Develop-
ment of a Concept«, Cultural Studies, 21/2-3, S. 240-270.

Maldonado-Torres, Nelson 2014. »Race, Religion and Ethics in the Modern/Colonial World«,
Journal of Religious Ethics, 42/4, S. 691-711.

March, Andrew 2009. Islam and Liberal Citizenship. New York: Oxford University Press.

Marchand, Susan 2010. German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and
Scholarship, Cambridge: Cambridge University Press.

Markell, Patchen 2003. Bound by Recognition. Princeton University Press.

Masuzawa, Tomoko 2005. The invention of world religions: Or, how European universalism
was preserved in the language of pluralism. Chicago: Chicago University Press.

Mavelli, Luca 2012. Europe’s encounter with Islam: The Secular and the Postsecular. London
and New York: Routledge.

Meer, Nasar, Mourtisen, Per; Faas, Daniel, Witte, Nynke 2015. Examining >Postmulticulturalc
and Civic Turns in the Netherlands, Britain, Germany, and Denmark, American Bebavio-
ral Scientist, 59/6, S. 702-726.

Mehta, Uday Singh 1999. Liberalism and Empire. A Study in Nineteenth Century British
Liberal Thought. Chicago: Chicago University Press.

Morefield, Jeanne (2014) Empires Without Imperialism: Anglo-American Decline and The
Politics of Deflection. Oxford: Oxford University Press.

Nathan, Emmanuel; Topolski, Anya (Hg.) 2016. Is there a Judeo-Christian Tradition?: A
European Perspective, Berlin: De Gruyter.

Nirenberg, David 2014. Anti-Judaism. The Western Tradition. New York: Norton and Com-
pany.

Norton, Ann 2012. On the Muslim Question. Princeton: Princeton University Press.

O’Brien, Peter 2016. The Muslim Question in Europe: Political Controversies and Public Phi-
losophies. Temple University Press.Oliphant, Elayne 2021. The Privilege of Being Banal.
Art, Secularism, and Catholicism in Paris. Chicago: Chicago University Press.

Orgad, Liav 2016. The Cultural Defense of Nations. A Liberal Theory of Minority Rights.
Oxford: Oxford University Press.

Pasto, James 1998. »Islam’s >Strange Secret Sharer«: Orientalism, Judaism, and the Jewish
Question«, in Comparative Studies in Society and History 40, 3, S. 437-474.

Rauhut, Claudia; Boatcd, Manuela 2019. »Globale Ungleichheiten in der longue durée. Sklave-
rei, Kolonialismus und Reparationsforderungen«, in Globale Ungleichheit. Uber Zusam-
menhinge von Kolonialismus, Arbeitsverhiltnissen und Naturverbrauch, Fischer, Karin;
Grandner, Margarete, S. 93-110, Wien: Mandelbaum Verlag.

Rawls, John 1971. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press.

Rommelspacher, Birgit 2017. Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das Christentum im Zeit-
alter von Sakularitat und Multireligiositat. Bielefeld: transcript.

Rose, Nicolas 1999. Powers of Freedom. Reframing Political Thought. Cambridge: Cambridge
University Press.

Salvatore, Armando 1999. Islam and the Political Discourse of Modernity, Reading: Ithaca.

Sayyid, Salman 2014. Recalling the Caliphate: Decolonisation and World Order. London:
Hurst.

Scheer, Monique 2012. »Protestantisch fiihlen lernen. Uberlegungen zur emotionalen Praxis
der Innerlichkeit«, in Erziehungswissenschaften,15, S.179-193.

Schinkel, Willem 2017. Imagined societies: A critique of immigrant integration in Western
Europe. Cambridge University Press.

Shilliam, Robin 2021. Decolonizing Politics: An Introduction. Cambridge, UK: Polity.

Sorkin, David 2019. Jewish Emancipation. A History across Five Centuries. Chicago: Chicago
University Press.

Stein, Tine 2008. »Gibt es eine multikulturelle Leitkultur als Verfassungspatriotismus? Zur In-
tegrationsdebatte in Deutschland«, in Leviathan 36, 1, S. 33-53.

Stoler, Ann Laura 1995. Race and the Education of Desire. Foucault’s History of Sexuality and
the Colonial Order of Things. Durham: Duke University Press.

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam in Europa und das liberale Skript — postkolonial gelesen 319

Stoler, Ann Laura 2016. Duress: Imperial Durabilities in Our Times. Durham: Duke Universi-
ty Press.

Stovall, Tyler 2021. White Freedom. The Racial History of an Idea. Princeton: Princeton
University Press.

Sullivan, Winnifred Fallers 2007. The Impossibility of Religious Freedom. Princeton: Princeton
University Press.

Taylor, Charles 2007. A Secular Age. Cambridge: Belknap Press & Harvard University Press.

Topolski, A. 2018. »Good Jew, bad Jew ... good Muslim, bad Muslim: >managing« Europe’s
others«, Ethnic and Racial Studies, 41, 12, S.2179-96.

Westerduin, Matthea (2021) Race and Religion. Re-membering their Displacement, Supersessi-
ons and Geographies. Dissertationsschrift, verteidigt am 7. Juni 2023, Vrije Universiteit
Amsterdam.

Vial, Theodore M. 2016. Modern Religion, Modern Race. Oxford University Press USA.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

2026, 17:40:06. —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 Schirin Amir-Moazami

Zusammenfassung: Eine Grundannahme postkolonialer Theoriebildung besteht darin, dass
koloniale (Wissens)Ordnungen in der Gegenwart auf verianderte Weise fortbestehen. Von
dieser Fortdauer des Kolonialen ist das »liberale Skript« nicht ausgenommen. Anhand der
»muslimischen Frage« in Westeuropa argumentiert dieser Beitrag, dass sich liberal begriin-
dete Kolonialitit weniger in offen ausgesprochener Herabsetzung von Bevolkerungsgrup-
pen als inferior ausdriickt. Vielmehr ist eine universalistische Logik am Werk: Der Andere,
potenziell von liberalen Religionsidealen Abweichende muss demnach entlang abstrakter
Prinzipien dhnlich wie ein unmiindiges Kind erzogen werden — wenn notig mit Gewalt.

Stichworte: Liberaler Kolonialismus, koloniale Rekursionen, Rassismus, Islam in Westeu-
ropa, Sakularismus

Islam in Europe and the Liberal Script — a Postcolonial Approach

Abstract: A basic assumption of postcolonial theorizing is that colonial (knowledge)orders
continue to exist in reconfigured ways in the present. The »liberal script« is not exempt
from this colonial persistence. Based on the »Muslim question« in Western Europe, this
article argues that liberally based coloniality is expressed less in the open denigration of
populations as inferior. Rather, there is a universalistic logic at work: The other, who
potentially deviates from liberal religious ideals, must be raised along abstract principles in
a similar way to an immature child — if necessary with violence.

Keywords: Liberal colonialism, colonial recursions, racism, Islam in Western Europe, secu-
larism

Autorin:

Prof. Dr. Schirin Amir-Moazami

Freie Universitit Berlin

Fachbereich Geschichts- und Kulturwissenschaften
Institut fiir Islamwissenschaft

Fabeckstr. 23/25

14195 Berlin
schirin.amir-moazami@fu-berlin.de

2026, 17:40:06. —


https://schirin.amir-moazami@fu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/9783748944928-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://schirin.amir-moazami@fu-berlin.de

