2. Technik denken

verstehen, wie ein Gegenstand ordnungsgemif; funktioniert oder verwendet wird. Aus
diesem Grund habe ich oben auf die Philosophie der Praxis Bezug genommen. Mensch-
liche Praktiken zeichnen sich eben durch einen hohen Grad an Selbstverstindlichkeit
aus. Dies ist ein Grund, warum die »Ublichkeiten« (Marquard) gerade nicht »auffillig«
(Heidegger) werden — bzw. auffillig werden miissen. Und es ist das ausdriickliche Ziel
der Technikentwicklung, méglichst nahtlos an solche Ublichkeiten anzukniipfen und
Technik besonders intuitiv und suggestiv zu gestalten. Hier hat auch das Phinomen
des Skeuomorphismus seinen Platz. Neue Techniken werden dabei gezielt mit dem
Schein des Bekannten versehen. Daher gibt es in Computerprogrammen noch »Ord-
ner«, Smartwatches haben z.T. »Zeiger«, der E-Book-Reader erlaubt das »Umblittern«
etc.”’

Das Verhiltnis von menschlicher Praxis und Technik ist dabei nicht monokausal zu
denken. Techniken suggerieren bestimmte Verwendungen;jedoch beeinflussen auch be-
stimmte Verwendungsmuster die zukiinftige Gestaltung von Technik. Obwohl es ord-
nungsgemifle — und iiber etablierte Praktiken eingeschliffene — Funktionen sind, mit
einem Smartphone zu telefonieren und im Internet zu surfen, ist es dennoch auch - zu-
fillig — moglich, damit Nigel in die Wand zu himmern. Dies macht das Telefon jedoch
noch zu keinem Hammer. Sollte sich die Praxis des Telefon- Himmerns dagegen eta-
blieren, wird sich dies wiederum auf die Gestaltung von Smartphones — ihre Form und
Stabilitit — auswirken. Technische Artefakte und Prozesse werden hier also konsequent
zweiseitig aufgefasst. Sie bestehen aus einer physisch verkorperten Kausalstruktur so-
wie einer sozial- praktisch geprigten Funktionszuschreibung. Die Funktion wird einer-
seits nur iiber stabile Kausalverbindungen ermoglicht, anderseits wird sie gerade erst
zur »Funktion, indem sie in menschliche Mittel- Zweck- Relationen eingebunden ist.*®
Dabei muss erneut darauf hingewiesen werden, dass diese Betrachtung lediglich fiir Ge-
samttechniken sinnvoll ist. Die meisten Gesamttechniken bestehen jedoch aus diversen
Einzel- oder Teiltechniken, die wiederum nur physisch-kausal untereinander gekoppelt
sind. Was Teiltechniken angeht, spielt die soziale Seite daher eine deutlich geringere Rol-
le.

2.1.6 Artefakte der Kunst und der Technik

Bei der ersten Sortierung der Phinomene wurde die Technik den gemachten Gegenstan-
den zugerechnet. Dabei fiel jedoch auf, dass auch in manchen Kunstformen gegenstand-
liche Gebilde hervorgebracht werden. Es miissen daher noch die Artefakte der Kunst von
denen der Technik unterschieden werden. Diese Unterscheidung ist aus zwei Griinden
wichtig. Erstens nihere ich an verschiedenen Stellen die Technik bzw. die Technikge-
staltung an die Kunst an, v.a. wenn das konstruktive Arbeiten als fiktionale Titigkeit be-
schrieben wird; und Fiktionen verortet man gewdhnlich eben in den Kiinsten. Zweitens
ist die Technik- Kunst- Unterscheidung ein auffilliges Desiderat in der gegenwirtigen

37  Firdie suggestive Gestaltung von Gesamttechniken sei insbesondere auf die Arbeit von Don Nor-
man (2013) verwiesen.

38 Zur Ubersetzung der Anforderungen von Nutzer*innen in technische Spezifikationen vgl. de Vries
(2009).

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access

45


https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

46

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Technikphilosophie. Kroes etwa beschreibt Kunstgegenstinde als »cousins«< of technical
artefacts«, die bei ihm jedoch »outside the scope« seien; denn: »A general characteriza-
tion of works of art is not an easy matter.« (Kroes, 2012, S. 2)

Im Folgenden sollen also »works of art« genauer umrissen werden, um damit in-
direkt die Konturen des Technikbegriffs zu schirfen. Dabei gilt es auch zu beachten,
dass fiir die neuere Kunst vielfach nicht mehr klassische Werke zentral sind.*® Jedoch
miissen hier trotzdem nur materielle Kunstgegenstinde niher in den Blick genommen
werden, da nur sie in enger Nachbarschaft zur physisch verkorperten Technik stehen.
Um den Kontrast zu anderen Kunstformen zumindest kurz und prignant hervortreten
zu lassen, sei paradigmatisch auf die sogenannte performative Kunst verwiesen. In ih-
rem Standardwerk zur Thematik beginnt Erika Fischer- Lichte mit der Schilderung einer
Performance, in der die Kiinstlerin sich selbst verletzt. Sie kommentiert dies wie folgt:
»Die Kiinstlerin stellte mit den Handlungen, die sie vollzog, nicht ein Artefakt her; sie
schuf kein Werk, das von ihr abgelost, fixier-und tradierbar gewesen wire.« (Fischer-
Lichte, 2004, S. 10) Es gehe dabei also nicht um ein »Artefakt, dem unabhingig von sei-
nem Schopfer eine eigene Existenz zukommt« (S. 19). Generell kime es in performativen
Kunstformen darauf an, »Ereignisse statt Werke zu schaffen« (S. 22). Damit wird noch
einmal negativ deutlich: Eine solche Kunstform muss nicht von Technik abgegrenzt wer-
den. Dies ist nur fiir Kiinste nétig, die analog zur Technik physische Werke schaffen, die
»unabhingig von seinem Schopfer« existieren. Jedoch gleich vorweg: Der folgende Blick
auf die Asthetik und Kunsttheorie wird auch iiber die Technik- Kunst- Unterscheidung
hinaus im weiteren Verlauf der Arbeit bedeutend sein. Denn eine meiner Thesen ist, dass
asthetische Anteile auch im technischen Arbeiten eine wichtige Rolle spielen.

Eine Abgrenzung von Kunst und Technik tiber »Funktion«, »Zweck« oder »Nutzen«
ist nicht durchfithrbar. Auch die Kunst hat eine Funktion und einen Zweck; auch sie lisst
sich zu etwas nutzen. Die Begriffe tauchen daher in diversen Kunsttheorien und Astheti-
ken auf. Daniel Martin Feige spricht ausfiihrlich von den »Funktionen«der Kunst (Feige,
2012, S. 9, 86-110, 138). Auch Dagmar Fenner diskutiert »Funktionen der Kunst« (Fen-
ner, 2013, S. 71-148) und sieht durchaus einen Nutzen in verschiedenen Dimensionen,
etwa wenn sie den Beitrag der Kunst zu »Entlastung und Entspannung« (S. 75-77) dis-
kutiert oder »positive Gefithle und Gefiihlskultur« (S. 77-79) sowie »Kreativititsforde-
rung« (S. 92—94) erwihnt. Georg W. Betram spricht der Kunst explizit einen »Zweck« im
Rahmen menschlicher Praktiken zu und argumentiert damit gegen die weitverbreitete
Selbstzweck-These (Bertram, 2014, bes. S. 16). Fiir eine Unterscheidung von Artefakten
der Kunst und solchen der Technik muss daher weiter ausgeholt werden. Ein einfacher
Rekurs auf»Zweck« oder »Funktiong, die nur technischen Gegenstinden zukommen sol-
len, geniigt nicht. Es ist vielmehr zu fragen, worin genau die Funktion der jeweiligen
Gegenstiande besteht bzw. wie sie thren Zweck erfiillen.

Ich mochte kiinstlerische Artefakte als Teil der Kunstpraxis auffassen und als solche
von technischen Artefakten abgrenzen. Esist also herauszuarbeiten, was die iiberindivi-
duelle Kunstpraxis auszeichnet. Zudem ist zu rechtfertigen, warum iberhaupt von einer
Kunstpraxis die Rede ist und die Anniherung an Kunst nicht direke iiber die Asthetik

39 Kunstwird dagegen verstirkt plural, medial, interaktiv. Einen Uberblick iiber Theorien der Gegen-
wartskunst, in denen sich diese Tendenzen spiegeln, gibt Rebentisch (2013).

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Technik denken

geschieht. Um mit dem letzten Punkt zu beginnen: Wenn der Gegenstand der Asthe-
tik die individuellen Wahrnehmungs-bzw. Rezeptionstitigkeiten sind — und so wird sie
meist verstanden*® -, kommen damit kaum die Spezifika von Kunstgegenstinden in den
Blick; schlieRlich erlauben auch die Natur (Seel, 1996¢) und verschiedene Alltagsgegen-
stinde (Liessmann, 2010; Ullrich, 2013) 4sthetische Zuginge. Anders ausgedriickt: Ei-
ne reine Asthetik als Wahrnehmungslehre stellt noch keine angemessene Kunsttheorie
dar.*" Kunstgegenstinde dagegen unter Rekurs auf die Praxis der Kunst zu definieren,
birgt die Gefahr der Zirkularitit; d la: Dieser Gegenstand ist ein Kunstwerk, da er Teil
der Praxis der Kunst ist; und es handelt sich um die Kunstpraxis, da Kunstwerke thema-
tisiert werden. Es gilt daher, die Praxis der Kunst genauer zu spezifizieren. Und dazu
wird wiederum auf die Asthetik zuriickgegriffen.** Denn die Auseinandersetzung mit
Kunstgegenstinden ist eben nicht unabhingig von individuellen Wahrnehmungs-und
Deutungstitigkeiten moglich. Fiir eine angemessene Beschreibung, wann ein Objekt als
Kunstgegenstand aufzufassen ist, sind daher beide Pole nétig: der kollektive der Kunst-
praxis und der individuelle der Wahrnehmung bzw. Rezeption.

Ich beginne mit der Rezeptionsseite und gehe dann zur Praxis der Kunst iiber. Die
asthetische Wahrnehmung scheint dabei erstens besonders sensitiv und ergebnisoffen
zu sein, besonders dem Einzelnen zugeneigt, und zweitens eine Art intra-individuelle
Kernspaltung zu erfordern; Martin Seel spricht auch von einer »Kunst der Entzweiung«
(Seel, 1997). Fiir beide Elemente lisst sich mit Kant beginnen. Er entwickelt seine Asthe-
tik in der Kritik der Urteilskraft. Im Gegensatz zur Vernunft geht es der Urteilskraft um
Einzelnes; sie sei »das Vermogen, das Besondere als enthalten unter dem Allgemeinen
zu denken.« (KdU, AA 179)® Auch die Asthetik hat es daher mit dem Besonderen zu tun,
mit einzelnen Gegenstanden. Jedoch zielt die dsthetische Wahrnehmung nicht auf fina-
le Urteile iiber diese Gegenstinde. Im dsthetischen Modus befindet sich die Urteilskraft
in einem Modus des spielenden Ausprobierens, Kant spricht vom »Zustand eines freien
Spiels der Erkenntnisvermdgen« (AA 217). Und dieses Ausprobieren wird von einem »Ge-
fithl der Lust oder Unlust« (AA 203) begleitet, »wodurch gar nichts im Objekte bezeichnet

40  Dies reicht von Baumgarten, der am Beginn der modernen Asthetik steht, bis zu Bohme (2007).
Paradigmatisch definierte Baumgarten Asthetik als »die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis«
(Baumgarten, 1750/1758/1983, §1) und auch Bohme denkt Asthetik noch vom griechischen aisthe-
sis her als »allgemeine Wahrnehmungslehre« (so lautet bereits der Untertitel der angefiihrten
Schrift).

41 Diesist die zentrale These von Feige (2012) und Bertram (2014).

42 Natirlich gibt es gute Criinde dafiir, dass gerade die Seite der Rezeption bzw. Wahrnehmung in
den letzten Jahrzehnten viel Aufmerksamkeit erfahren hat. Besonders stark gemacht wurde die
Rezeptionsasthetik von JauR (1977) und Bubner (1989). Solche Zugidnge kénnen darauf verwei-
sen, dass die Grenzen zwischen Kunst und Nicht-Kunst zunehmend verwischt sind. Phanomene
der Alltags-und Popkultur, des Kitsch und Trash, der elektronischen Medien etc. lassen sich kaum
mehr kohdrent unter einen Kunstbegriff subsumieren. Dagegen lassen sie sich —so die Hoffnung
—als Gegenstinde der Wahrnehmung und damit einer Asthetik als allgemeiner Wahrnehmungs-
lehre fassen; vgl. dazu z.B. Liessmann (2009, S.11-18). Ahnlich argumentiert auch Gernot Bohme
inseiner Atmosphéren—Asthetik (Bohme, 1995a). Ich erkenne diese Intuition durchaus an, weshalb
mein Zugang auch eine leichte Schlagseite in Richtung der Rezeptionsésthetik hat.

43 Zitiert nach Kant (1790/2009), wo auch die Seitenzahlen der Akademieausgabe (AA) genanntsind,
auf die hier zuriickgegriffen wird.

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access

47


https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

48

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

wird, sondern in der das Subjekt, wie es durch die Vorstellung affiziert wird, sich selbst
fithlt« (AA 204). Da dies ein subjektiver Zustand ist, gilt: »ich muf’ unmittelbar an der
Vorstellung [des Gegenstandes] die Lust empfinden, und sie kann mir durch keine Be-
weisgriinde angeschwatzt werden.« (AA 2.85)

Die Gefithlsebene ist bei Kant allerdings zweistufig angelegt. Dabei unterscheidet
er strikt das Angenehme vom Schénen; und erst auf der zweiten Ebene ist seine Asthetik
angesiedelt. Die direkt sinnliche Dimension entspricht dem Angenehmen (AA 205-207),
der reflexiven Dimension korrespondiert auf der Subjektseite das »Wohlgefallen« (AA
211-216) und auf der Objektseite das Pridikat der Schénheit (AA 207, 219).* Im Falle von
Hoppers Nighthawks etwa stiinde das Angenehme im Vordergrund, wenn es mir primar
darum geht, dass das Gemilde mich unmittelbar emotional affiziert oder es den Raum,
in dem es sich befindet, angenehm tont. Als »schén« wire es Kant zufolge dagegen erst
zu bezeichnen, wenn die Deutungsaktivititen, die es anregt,* selbst Lustaspekte auf-
weisen. Bei Kant nimmt die dsthetische Wahrnehmung also den Modus eines spieleri-
schen, nicht festgelegten Urteilens an. Dieser Modus wird von Gefiihlen begleitet, in-
dem man sich selbst und sein Urteilsvermégen — quasi im Lehrlauf — positiv erfihrt. Al-
lerdings tendiert Kant einerseits deutlich zu einer Asthetik des Schénen,* andererseits
bekommt die Asthetik bei ihm starke erkenntnishafte Anteile.*” Beide Aspekte kénnen in
Zweifel gezogen werden. Das Attribut der Schénheit trifft auf eine Vielzahl an Kunstwer-
ken nicht zu. Kunst — und insbesondere moderne Kunst — kann auch Irritation, Schre-
cken oder sogar Ekel hervorrufen. Dem wird Kants Analyse, die sich v.a. an Beispiele des
Naturschénen hilt,*® nicht gerecht. Zudem muss der dsthetische Blick vielleicht nicht
immer zur Urteilskraft tendieren; es sind durchaus auch »asthetische Empfindungen«
(Liessmann, 2009) moglich.

Hieran lisst sich mit Martin Seel ankniipfen. Er fithrt »4sthetische Wahrnehmun-
genc ein als »erstens vollzugsorientierte und zweitens in einem bestimmten Sinn selbst-
beziigliche Formen sinnlichen oder sinnengeleiteten Vernehmens« (Seel, 1996a, S. 48). Als
vollzugsorientiert fasst er Wahrnehmungen auf, »bei denen die Wahrnehmungstitigkeit
selbst zu einem primiren Zweck der Wahrnehmung wird.« (Seel, 1996a, S. 49) Die Selbst-
beziiglichkeit driickt die Tatsache aus, dass dsthetische Wahrnehmung sich immer mit-
thematisiert. Somit bleiben stets Subjekt und Objekt im Blick: »Asthetische Wahrneh-

44 Eine dhnlich gelagerte Unterscheidung fithrt auch Wolfgang Welsch ein: »[D]ie aisthesis hat zwei
Seiten; sie ist durch eine Gabelung von Empfindung einerseits und Wahrnehmung andererseits cha-
rakterisiert. Die Empfindung ist lustbezogen und gefiihlshaft, die Wahrnehmung hingegen ist
gegenstandsbezogen und erkenntnisartig. Subjektive Bewertung bildet den Fokus der Empfin-
dung, objektive Feststellung den Skopus der Wahrnehmung. Dieser Gabelung entsprechend, kann
»dsthetisch<im Blick auf den Lustakzent der Empfindung eine hedonistische und im Blick auf die
Betrachtungshaltung der Wahrnehmung eine theoretizistische Bedeutung bekommen.« (Welsch,
1996, S. 26)

45  Vgl. beispielsweise die Deutungen von Hoppers Nighthawks, die in Abschnitt 1.5 vorgefiihrt wur-
den.

46  Dies zeigt sich bereits an der Struktur der KdU; entsprechend tragt das gesamte erste Buch die
Uberschrift »Analytik des Schénen« (AA 201-244).

47  Entsprechend ist bei Kant durchweg die Rede von »Geschmacksurteilen«.

48  Von »Wiesen« (AA 206) bis zu »Blumen« und »Laubwer[k]« (AA 207).

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Technik denken

mung ist Wahrnehmung zugleich um der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen
willen.« (Seel, 1996a, S. 50) Dies zeigt noch einmal gut, was ich gerade als intra-indivi-
duelle Kernspaltung bezeichnet hatte und was Seel »Entzweiung« nennt. Denn sowohl
bei Kant als auch bei Seel ist die dsthetische Wahrnehmung geteilt; sie findet zwischen
einem Subjekt-und einem Objektpol statt — wobei auch der Objektpol primir im Sub-
jekt verortet sein kann. Das »sinnlich[e]« Vernehmen, von dem Seel spricht, muss sich
daher nicht auf die »externe« Welt richten. Dies ist etwa der Fall, wenn bei einer Ro-
manlektiire die vom Text angeregte eigene Vorstellungswelt zum Objekt der Wahrneh-
mung wird. Anders als bei Kant hat sich die Asthetik bei Seel nun vom Schénen gelést,
denn auch in der Wahrnehmung von Unschénem, von Schockierendem, kann ich mich
selbst als Wahrnehmende*r in einer aufschlussreichen Weise erfahren — und zwar be-
sonders dann, wenn ich nicht aktiv gefihrdet bin.* Allerdings riickt bei ihm sowohl das
evaluative wie auch das spielerische Element der kantischen Asthetik etwas in den Hin-
tergrund. Und weder Kant noch Seel, die beide eine Affinitit zum Naturschénen haben
(Seel, 1996b), konnen aus ihren Ansitzen heraus schliissig die Spezifika von Kunstwerken
- und insbesondere von guten Kunstwerken — erkliren.*® Daher werden die dsthetischen
Phinomene, die Kunstwerke darstellen, hier innerhalb der Praxis der Kunst verortet. Die
Spezifika dieser Praxis entfalte ich unter Rekurs auf Georg W. Betram sowie seinen Schii-
ler Daniel Martin Feige.

Feige setzt auf die These, dass »die Funktion von Kunst in Begriffen eines reflexi-
ven Selbstverstindigungsgeschehens expliziert werden kann« (Feige, 2012, S. 9). Danach
kann Kunst gerade nicht als losgeldst von anderen Bereichen des In-der- Welt-seins be-
trachtet werden. Sie ist fiir Bertram »eine Praxis, fiir die ein Bezug auf andere Praktiken
wesentlich ist und die aus diesem Grund nicht in Abgrenzung von anderen Praktiken,
sondern unter Rekurs auf die Art und Weise dieses Bezugs zu begreifen ist.« (Bertram,
2014, S. 12) Kunst leistet damit einen Beitrag zu einer verniinftigen Lebensform, inso-
fern sie ein Medium der Reflexion ist (Bertram, 2014, S. 57).>" Als Reflexionspraxis ist sie
jedoch, wie jede Praxis, »wesentlich traditionsgebunden« (Bertram, 2014, S. 54) — dies
zeigte sich ebenfalls bereits fiir die Praxis der Techniknutzung. Feige spricht daher auch
von einem »historisch-kulturalistischen Ansatz« (Feige, 2012, S. 11). Ein Objekt wird zu
einem Kunstwerk, indem es in das reflexive Selbstverstindigungsgeschehen der Kunst
eingereiht wird. Der Kunstbegriff hat damit ein unhintergehbar evaluatives Element,
welches pragnant in folgendem Auszug zur Sprache kommt (Bertram, 2014, S. 207):

Kunstwerke werden in Bezug auf ihren Anspruch, Cegenstiande einer wertvollen Aus-
einandersetzung zu sein, von Rezipierenden beurteilt. In dsthetischen Urteilen wird

49  Diesistauch die Intuition, womit Aristoteles begriindet, dass Menschen Freude an Abbildern oder
Nachahmungen (mimesis) haben. Denn ihnen wiirden auch Bilder von Dingen gefallen, mit denen
sie »real« nichts zu tun haben wollen (Poetik, 1448b).

50 Auch wenn Seel in seinen zahlreichen Schriften sich natiirlich ausfithrlich zur Kunst duflert. Er
denkt Kunstwerke dabei als Gegenstinde, die auf ein bestimmtes Erscheinen hin entworfen sind
(Seel, 2003). Dabei ldsst sich aus seinem Ansatz heraus jedoch schwer plausibel machen, welche
Art des Erscheinens besonders kunstgemafs bzw. welche kunstkritisch als gut zu bewerten ist.

51 Ein dhnlicher Gedankengang wird in Bertram (2018b) entwickelt.

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access

49


https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

50

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

dabei das Potential von Kunstwerken evaluiert, eine Neuaushandlung der Bestimmun-
gen von Praktiken anzustofRen. Dabei orientieren sich die Urteile immer auch an der
Idee einer spezifischen Praxis der Aushandlung von Bestimmungen menschlicher Pra-
xis. In diesem Sinn ist der Begriff der Kunst ein Orientierungspunkt dsthetischer Urtei-
le.

Kunstwerke sind also intentional hervorgebrachte Gegenstinde, die einen Beitrag zur
menschlichen Selbstreflexion leisten. Allerdings bleibt die Art der Selbstreflexion, zu der
Kunst einen Beitrag leistet, bei Bertram und Feige vergleichsweise konturlos. Dagegen
ist zu betonen, dass Kunstwerke individuelle Rezeptions-und Interpretationstitigkeiten
anregen — und dies ist der Punkt, an dem die Asthetik sich mit der Kunsttheorie beriihrt,
denn die Rezeption und Interpretation basiert auf »Formen sinnlichen oder sinnenge-
leiteten Vernehmens« (Seel, 1996a, S. 48). Da Kunstwerke jedoch gezielt gestaltet sind,
lasst sich fragen, wie gelungen sie sind, wie gut sie ihr Ziel eines Reflexionsbeitrages er-
fillen — eine Frage, die fiir das Naturschoéne véllig bedeutungslos wire. Nur Kunstwer-
ke zeichnen sich durch eine »aboutness« (Danto, 1981, S. 52) aus, sind iiber irgendetwas,
nehmen auf etwas Bezug, setzen sich von etwas ab, spielen auf etwas an etc.; Natur-oder
Alltagsgegenstinde weisen diese Charakteristika nicht auf. Und die Kunstkritik ist der
Diskurs, indem die Frage verhandelt wird, wie wertvoll der Beitrag verschiedener Kunst-
werke zu einer solchen wahrnehmungsinduzierten Reflexion ist. Aus diesem Grund ist
die Kunstkritik ein essentielles Element der Kunstpraxis (Bertram, 2016, S. 296—332), wo-
bei ihre Bewertungen natiirlich nicht unabhingig von der konkreten historischen Situa-
tion sind. Kunstwerke werden immer in ein spezifisches Frither und Spiter eingeord-
net. Die kiinstlerische Leistung lisst sich nur vor dem Hintergrund vorangegangener
Werke beurteilen. Die ersten Readymades mdgen besonders anregend auf die Wahrneh-
mung und v.a. die wahrnehmungsinduzierte Reflexion gewirkt haben. Mit ihnen wur-
de die Kunst selbstreflexiv. Readymades waren Gegenstinde, welche die Frage nach den
Spezifika kiinstlerischer Gegenstinde stellten. Sie l6sten damit auch Alltagsgegenstin-
de aus ihrem gewohnlichen Kontext heraus und setzten sie frei fir ungewohnte Betrach-
tungsweisen und das »frei[e] Spie[l] der Einbildungskraft« (Kant). Das erste kommerziell
erhiltliche Pissoir oder die erste Schneeschaufel in einem Museum als Kunst zu prasen-
tieren, kann daher in diesem Sinn als innovativ betrachtet werden. Wiirden die gleichen
oder dhnliche Objekte heute noch einmal neu ausgestellt, sind sie sicher auch als Referen-
zen auf Duchamps frithe Werke zu verstehen. Ihre Bedeutung hitte sich damit deutlich
gewandelt — und es wire erneut zu evaluieren, als wie gelungen dieser Beitrag anzuse-
hen ist.

Aus der prisentierten Entfaltung des Kunstverstindnisses ergeben sich nun einige
Konsequenzen fir die Unterscheidung von Kunstgegenstinden und technischen Arte-
fakten. Kunstgegenstinde sind wahrnehmungs-, deutungs-und evaluationsabhingig,
Technik nicht. Oder praziser — denn Kunstwerke horen nicht auf Kunstwerke zu sein,
nur weil gerade niemand hinsieht —: Kunstgegenstinde sind Teil derjenigen Praktiken,
die dsthetische Wahrnehmungen und Bewertungen zum Thema haben und hierzu einen
Beitrag leisten. Technik dagegen muss im Idealfall gerade nicht gedeutet werden. Er-
folgreiche Techniken bleiben dezent im Hintergrund — oder Untergrund — und werden
nur »auffillig« (Heidegger), wenn etwas nicht funktioniert. Entsprechend kennzeichnet

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Technik denken

Mitcham die Technikverwendung als »largely unthinking activity« und spricht von tech-
nischen Artefakten als »unreflected-upon objects« (Mitcham, 1994, S. 1). Und das Inter-
essante hierbei ist: Dies ist iberhaupt kein Problem. Technik muss von Nutzer*innen
nicht gedeutet werden, um ihre Funktion korrekt zu erfiillen. Die Praxis der Technik-
nutzung erlaubt es, dass Objekte — und v.a. ihr Innenleben — unauffillig und unbeachtet
bleiben. Fiir die Praxis des Umgangs mit Kunst ist dies dagegen undenkbar.

Kunstwerke sind zudem vieldeutig und in ihrer Bedeutung nicht festgelegt; deshalb
wollen sie immer neu ausgelegt werden. Technik dagegen ist moglichst eindeutig — oder
gar nicht »deutig«; nur so kann sie unauffillig bleiben. Ich illustriere dies mit einem Bei-
spiel Nelson Goodmans: Er vergleicht ein minimalistisches Gemilde des Fuji mit einer
Elektrokardiogramm- Kurve. Das Gemailde ldsst sich dabei als Kunstwerk, das Elektro-
kardiogramm - im weitesten Sinne — als Technik betrachten. Beide sollen visuell iden-
tisch sein, also die gleiche Kurve darstellen. Es wird die Frage aufgeworfen, was es ist, das
das eine Objekt zu einem Diagramm, das andere jedoch zu einem Bild — und damit (po-
tentiell) zu einem Kunstwerk — macht. Das Bild zeichnet sich fiir Goodman dadurch aus,
dass per se nicht klar ist, was an ihm wichtig ist, somit ist potentiell alles entscheidend:
die Breite und Farbe der Linie, die Intensitit und der Kontrast, die GrofSe des Bildes und
die Position der Kurve auf dem Hintergrund etc. Im Falle des Diagramms ist dagegen
klar, dass es nur auf die Positionen der Punkte relativ zum giiltigen Koordinatensystem
ankommt (Goodman, 1976, S. 229). Diesen Unterschied bezeichnet Goodman als »reple-
teness, als Fiille oder Reichhaltigkeit (Goodman, 1976, vgl. z.B. S. 230). Bildobjekte der
Kunst sind damit reichhaltiger als technische Diagramme. Dies l4sst sich verallgemei-
nern: Bei Kunstwerken kommt es potentiell auf alles an. Die isthetische Wahrnehmung
ist nicht festgelegt in ihrem Fokus; es darf und soll Diverses hineinspielen. Die Praxis der
Kunst reiht zwar einzelne Werke in Werk- und Deutungstraditionen ein, sie ist jedoch ei-
ne Praxis der kritischen Evaluation und stellt damit notwendigerweise eine offene Praxis
dar: Jedes Werk und seine Deutungen wirken auf die entsprechenden Praktiken zuriick
und verschieben sie potentiell.

Da Kunstwerke an Wahrnehmungspraktiken gebunden sind, sind sie ein Oberfli-
chenphinomen; dies gilt nicht fiir Technik. So spricht Welsch davon, »daR die dstheti-
sche Wahrnehmung sich nur auf die Oberfliche, auf die Haut der Dinge richtet« (Welsch,
1996, S. 29). Analog entwickelt Martin Seel seinen Ansatz als eine Asthetik des Erscheinens
(Seel, 2003). Es geht nicht darum, wie Gegenstinde wirklich sind, nicht um ihr »Innen-
leben«, sondern darum, was sich an ihnen alles wahrnehmen und deuten lisst, welche
Arten von Vorstellungen und Imaginationen sie triggern; kurz: wie sie erscheinen. Asthe-
tik hat es damit primir mit Oberfidchenphinomenen zu tun. Bei technischen Gegenstin-
den geht es dagegen nicht in erster Linie um die Oberfliche, die sie dem Nutzer oder
der Nutzerin zeigen, sondern v.a. bei moderner Technik findet das Wesentliche unter
der Oberfliche statt, man denke an ein Automobil, ein Mobiltelefon, einen Computer.
Entsprechend kommentiert Bucciarelli: »[M]ost of us do not see technology in terms of
its formal structure, underlying form, or inner constitution.« (Bucciarelli, 1994, S. 11) Ar-
tefakte als Technik verwenden, heif3t auf ihre »innere« kausale Struktur zuriickzugrei-
fen (deren genaue Mechanismen hierzu nicht erfasst, verstanden oder gedeutet werden
miissen) und nicht ihre »duflere« Erscheinung auf sich wirken zu lassen. Dies schlief3t

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access

51


https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

52

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

natiirlich nicht aus, dass auch technische Artefakte ein Potential haben, dsthetisch wahr-
genommen zu werden®”— jedoch werden sie dann nicht mehr als Technik verwendet.>

Die anvisierte Unterscheidung lasst sich durch ein Aufgreifen der mittlerweile
klassischen Analyse von Wolfgang Fritz Haug noch einmal aus einem anderen Blick-
winkel betrachten.’ Haug fithrt die Rede von »3sthetischen Innovationen« ein (Haug,
1971/2009, v.a. S. 64—71). Er bezeichnet damit das Phinomen, dass Produkte nicht
technisch weiter entwickelt, sondern lediglich in ihren wahrnehmbaren Eigenschaften
verdndert werden. Es geht bei der dsthetischen Innovation um die »Neuinszenierung
des Erscheinens einer Ware« (S. 66). Mehr noch als durch »kiinstliche Obsoleszenz«
(S. 64), also einer bewusst verkiirzten Lebensdauer von Produkten, lief3e sich damit der
Konsum ankurbeln. Produkte veralten dann nicht mehr technisch, sondern optisch; sie
werden nicht ersetzt, weil sie defekt sind, sondern weil sie nicht mehr gefallen. Ent-
scheidend ist hierfiir nicht das Innenleben von Artefakten, sondern ihre »Auflenhaut«
(S. 56). Haug sieht dieses Prinzip etwa bei Bekleidungs-und Einrichtungsgegenstinden
am Werk (S. 68), jedoch ebenso bei Haushaltsgeriten und in der Automobilindustrie
(S. 70) — aus aktueller Perspektive liefRen sich zweifellos viele weitere Beispiele erginzen.
Wichtig ist an dieser Stelle jedoch: Der Gedankengang lisst sich itberhaupt erst vor dem
Hintergrund einer Unterscheidung von dsthetischen und technischen Phinomenen
formulieren. Nur wenn es diesen Unterschied gibt, ist es moglich, die dsthetische
von der technischen Innovation zu unterscheiden. Und da mir Haugs Beobachtungen
valide scheinen, stiitzen seine Ausfihrungen mittelbar auch den hier entwickelten
Technikbegriff.

Technik ist also an physisch verkorperte Kausalstrukturen gebunden. Viele Techni-
ken, v.a. Teiltechniken, gehen in diesen Kausalstrukturen auf. Gesamttechniken dage-
gen stehen, wie oben erldutert, immer mit Nutzer*innen in Kontakt. Und gerade diese
Oberflichen — die Benutzeroberflichen — bieten natiirlich auch Raum fiir dsthetische
Zugangsweisen. Wie gesagt: Nicht nur Gegenstinde der Kunst kénnen asthetisch be-
trachtet werden. Ich sehe jedoch per se diese Moglichkeit nicht als konstitutiv fiir Technik
an. Nun gibt es jedoch zweifellos eine ganze Klasse von Objekten, zu denen die dsthe-
tischen Anteile notwendig dazugehoren. Ich schlage vor, in diesen Fillen von Design zu
sprechen.> Designgegenstinde verbinden eine physisch realisierte Kausalitit mit dsthe-
tischen Eigenschaften. Objekte des Designs sind gemacht, um fiir etwas Bestimmtes ver-
wendet zu werden — ihr technischer Anteil —, aber auch um zu selbstzweckhaften und re-
flexiven Wahrnehmungen einzuladen. Die bekannte Zitronenpresse Juicy Salif zielt nicht

52 Samuel Florman (1994, S.133) zitiert aus dem Gedicht Machinery von McKnight Black, in dem es
heifdt: »Look long on an engine. It is sweet to the eyes.« Und Terry Pratchett beschreibt in seinem
Fantasy-Roman Raising Steam die dsthetischen Reize einer Dampflokomotive; siehe Abschnitt 3.1.
Vgl. zur Asthetik der Technik ebenfalls Guderian (1994).

53  Beispiele fiir Gegenstinde und Accessoires, die oberflachlich besonders »technisch« erscheinen,
jedoch nur der dsthetischen Wirkung wegen so inszeniert sind, finden sich im Steam Punk. Der
Steam Punk ist somit ein dsthetisches Phanomen, kein technisches. Er bedient sich lediglich des
Anscheins von Technik.

54  Ahnliche Gedanken hat auch Gernot Bshme vorgetragen (Bohme, 1995b; Bhme, 2016).

55  Vgl. Feige (2018) fiir eine breite Entfaltung des Design- Begriffs.

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Technik denken

nur darauf ab, ein verlissliches Auspressen von Zitronen zu ermoglichen. Es geht glei-
chermafien um die futuristische Gestaltung des Objekts, die etwa an ein Raumschiff aus
frithen Science- Fiction- Filmen erinnert. Wahrnehmbare Eigenschaften kommen damit
als Mehrwert zu den technischen Funktionen hinzu. Ebenso zihle ich die Architektur
zum Design. Gebiude wollen nicht nur verlisslich Schutz vor Wind und Wetter bieten.
Sie sind auch Objekte, die anregende Wahrnehmungen erméglichen sollen — und zwar
umso mehr, je stirker sie vom Standard abweichen und optisch auffillig werden. Im De-
sign verliuft also die Grenze zwischen physisch realisierter Funktion und isthetischer
Wirkung innerhalb eines Artefakts. Designgegenstinde sind damit Hybridobjekte.

2.1.7 Mdgliche Einwande

Nun lassen sich gegen das hier entwickelte Technikverstindnis verschiedene Einwin-
de erheben. Denkbar ist etwa Einwand eins: Das entwickelte Verstindnis ist zu eng.
Einwand zwei: Das ausgearbeitete Technikverstindnis ist zu sehr auf gegenwirtige und
professionelle Technik fokussiert und vernachlissigt damit historische Technikformen
sowie Hobby-Techniken. Einwand drei: Technik wird hier zu stark an materielle Gegen-
stinde gebunden.

In Bezug auf Einwand eins lisst sich an den Okonomen Gottl- Ottlilienfeld denken.
Er schlug vor iiber 100 Jahren ein vierteiliges Technikverstindnis vor, auf das auch heute
noch hiufig Bezug genommen wird.*® Gottl- Ottlilienfeld (1914, S. 207) unterscheidet:

1. Individualtechnik, sobald das bevormundete Handeln ein Eingriff ist in die seelisch-kir-
perliche Verfassung des Handelnden selber: wie z.B. bei der Mnemotechnik, bei der Technik
der Selbstbeherrschung, aber auch bei aller Technik der Leibesiibungen.

2. Sozialtechnik, sobald das bevormundete Handeln die Einstellung auf den »Anderen«
erfihrt, ein Eingriffistin die Beziehungen zwischen den Handelnden; wie z.B. bei der Tech-
nik des Kampfes, des Erwerbes, bei Rhetorik und Piddagogik, bei der Technik des Regie-
rens und Verwaltens.

3. Intellektualtechnik, sobald das Handeln ein Eingriff ist in eine intellektuelle Sachlage,
wie z.B. bei der Losung eines Problems, eines Ritsels; so daf$ z.B. alle Methodologie,
aber auch die Technik des Rechnens, des Schachspiels usw. hierher gehort.

4. Realtechnik, sobald das bevormundete Handeln ein Eingriff ist in die sinnfillige Au-
Renwelt, ob nun organischer oder anorganischer Natur. Die Realtechnik, die mit der
Intellektualtechnik die Wendung auf das Unpersdnliche gemein hat, ist demnach die
Technik des naturbeherrschenden, an den Naturgesetzen orientierten Handelns.

Hierzu liefe sich nun einwenden: Zeigt diese Einteilung nicht, dass der Begriff »Tech-
nik«ein viel umfassenderes Bedeutungsfeld aufspanntals das von mir herauspraparierte
Verstindnis? Dem ist jedoch zu entgegnen, dass sich Gottl- Ottlilienfeld selbst fiir sei-
ne Diskussion des Zusammenhangs zwischen Wirtschaft und Technik nur der vierten
Bedeutung, der »Realtechnik«, bedient. Diese sei der »Inbegriff von Technik« und ste-
he damit im »Sprachgebrauch« fiir »die Technik schlechthin« (Gottl- Ottlilienfeld, 1914,
S.207). Nun ist es sicher nicht ausschlaggebend, wie der Autor seine eigene Einteilung

56  Z.B.beilenk (1973, S. 202—205) und HauRling (2014, S. 11).

https://dol.org/10.14361/9783839469521-012 - am 14.02.2026, 11:51:37, /dele Access

53


https://doi.org/10.14361/9783839469521-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

