Rezensionen

rialism” and indeed an article (by Steve Farmer) on “The
Neurobiological Origins of Primitive Religion” is incor-
porated in the anthology.

There is at least one article that surely will be dis-
cussed, criticised, and influential for a long time to come
and that is the inopportunistic defence of “old compara-
tivism” by Robert A. Segal, author of several important
studies on myth and of a splendid introduction to the field.
According to Segal, recent attempts to refocus and vitalise
the study of myth — trying to save it from accusations for
ignorance when it comes to historical contexts and cultur-
al differences, and for being the servant of a power-driven
knowledge subject aiming for the reduction of lived plu-
rality to schematic formulas — have not only been unsuc-
cessful, but profoundly mistaken. The “old comparativ-
ists,” exemplified mainly by Frazer, were never, in Segal’s
exposition, as square and reductionist as later scholars
would have it. The core of Segal’s argument hence touch-
es upon issues about the overarching trends in contem-
porary humanities and the “postmodern” one-eyed (“re-
ductionist” if one likes to use the weapons of the enemies
against themselves) focus on difference and locally situ-
ated meaning.

In “New Perspectives on Myth” we do find several
contributions with a strong interest in cultural similari-
ties and with a resolute notion of human nature — but per-
haps not in the humanistic way that Segal would have it.
The predominant topic of this anthology — and the sub-
ject one will probably remember after having finished the
book — are a number of daring articles about prehistori-
cal mythology, or “humankind’s remoter cultural history.”
The subject reaches 65.000 years back in time! Through-
out the articles by van Binsbergen, Berezkin, and Wit-
zel I find myself in strange land: lists of unknown people
(Lushei, Wa, Kond, Moi, Ma, etc.); maps of “the global
distribution of the motif Shed skin as condition for im-
morality” and maps full of arrows proving the “Africa-
Eurasian Mythological Continuity”; dates like “80 ka
BP”; alien languages like “Borean” and equally unfamil-
iar “global etymologies”; tables of "Contexts of Intensi-
fied Transformation and Innovation (CITIs) in the Global
History of Anatomically Modern Humans’ Mythology”;
mythical elements presented as parts of “the primeval my-
thology known to the first people migrated out of Africa”
and stemming from realms of “Gondwana” and “Laura-
sia”. The claims of these articles are as high (van Bins-
bergen compares himself to Newton) as all the facts they
are building on and are difficult for any reasonable smart
scholar to evaluate. Whether one finds the mixture of an-
thropology, historical linguistics, folkloristics, and ar-
chaeology impressive or confusing is perhaps a matter
of the individual nature of one’s curiosity. Or maybe the
problem has more to do with pedagogies — a possibility
van Binsbergen proves himself to be fully aware of when
he, in his 80 pages long article, writes that his earlier pres-
entations have been “too grandiose and too audacious to
convince in detail, and my initial data were of admittedly
poor qualities.”

Karl Popper has taught us to dare to raise wide-rang-
ing hypothesis. One reason for this is of course the fact

Anthropos 107.2012

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:00:37. ©
Inhalts Im far

675

that a wide-ranging hypothesis (for example: “most if not
all mythologies outside Africa can be taken to descend,
in part, from postulated pre-Exodus mythologies devel-
oped in Africa between 200 and 80 ka BP”) explains a lot.
Another reason is the fact that a more general hypothesis
ought to be more easily falsified. I guess that one of my
problems with the extremely diffusionist and decontex-
tualist perspectives on myths by van Binsbergen, Witzel,
and Berezkin is that even though their articles are over-
loaded by facts, I will not be able, without exhausting ef-
forts, to put forward basic propositions that could prove
the theories of these enthusiastic scholars wrong. For me,
the articles about prehistorical African mythologies are a
jungle. On the other hand, the effort to correct the every
so often strong focus in comparative mythology on Indo-
European myths should be welcomed and not least Afri-
can mythologies are definitively all too unknown in the
scholarly world. I doubt, unfortunately, that these articles
will give us a deeper understanding of the real African
people, their ideas, feelings, hopes and social relations
that created and transmitted these narratives.

Together with Segal’s article the most challenging
of the texts are perhaps the more philosophical inclined
texts. Willem Duprés’ general reflection on the relation-
ship between mythos and logos and Nadia Sels’ on the
work on myth by Hans Blumenberg are among the most
thought-provoking of the articles. Maybe the future for
the study of myth lies not in the connection to more so-
cial scientific areas such as sociology and anthropology,
but rather — and I guess this is a slightly “old comparativ-
istic” — to core humanistic studies such as history, semi-
otics and, precisely, philosophy?

Stefan Arvidsson

Voss, Ehler: Mediales Heilen in Deutschland. Eine
Ethnographie. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2011.
416 pp. ISBN 978-3-496-02843-7. Preis: € 34.95

Ehler Voss legt mit der hier zu besprechenden Arbeit
“Mediales Heilen in Deutschland. Eine Ethnographie”
seine 2009 unter dem Titel ““Es geht nicht nur um Hei-
lung, es geht um alles!” Ethnographie Medialen Heilens in
Deutschland” am Leipziger Institut fiir Ethnologie einge-
reichte Dissertation in leicht iiberarbeiteter Form vor (23).
Sowohl der urspriingliche als auch der fiir die Publika-
tion gewihlte Titel lassen einen weiten Interpretations-
spielraum zu und 16sen bei den LeserInnen wohl deutlich
variierende Assoziationen aus. Auf diesen Umstand ver-
weist der Buchautor selbst, wenn er durchaus selbstiro-
nisch vermerkt, dass beispielsweise angenommen wurde,
sein Forschungsprojekt bezoge sich auf Heilungsprakti-
ken, die im Zusammenhang mit dem technischen Medium
Fernsehen stiinden (27).

Voss’ Ethnographie bezieht sich auf ein anderes und
gleichzeitig weiteres Feld. Er wendet sich in seiner Un-
tersuchung dem “kulturell Fremden” im Eigenen zu und
versucht Selbstverstindnisse “medialer Heiler”, die in
Deutschland wirken, ethnographisch darzustellen und in
einem zweiten Schritt herauszuarbeiten. Er befasst sich
somit mit HeilerInnen, die gemeinhin der sog. Esote-

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675

676

rik-Szene zugerechnet werden. Dabei geht er von einem
weiten Begriff des Mediums aus und erfasst AnbieterIn-
nen medialen Heilens, die sich unterschiedlicher medi-
aler Praktiken bedienen. Den Begriff des Mediums will
der Autor nicht beschriinkt sehen auf Personen, die Geist-
wesen, insbesondere Totengeister, inkorporieren oder in
anderer Weise, wie dem Gliserriicken des Kardecschen
Spiritismus, priasent machen. Sein Verstidndnis des Be-
griffs Medium geht deutlich weiter. Es kann knapp damit
umschrieben werden, dass ein Medium empirisch nicht
nachweisbare Wesenheiten, Kréfte oder Energien vermit-
telt und nutzbar macht. In diesem Sinne werden in seiner
Ethnographie VertreterInnen unterschiedlicher esoteri-
scher Heilungsansétze prisentiert; wobei zu beachten ist,
dass nicht wenige der vorgestellten Personen mehrere An-
sitze praktizieren und ihren Klientlnnen anbieten. Dem
skizzierten breiten Ansatz folgend werden Core-Schama-
nlnnen nach Michael Harner und andere VertreterInnen
neoschamanischer Praktiken, Medien in spiritistischer
Tradition aus Brasilien, Reiki-Praktizierende, diverse
Channel-Medien, FamilienstellerInnen nach der Bert Hel-
linger Methode und nicht zuletzt Mitglieder des Bruno-
Groning Freundeskreis vorgestellt. Die Aufzdhlung mag
noch einmal das in dieser Arbeit zugrunde gelegte weite
Verstindnis des Begriffs Medium verdeutlichen. Einige
der hier aufgezidhlten Praktiken, wie das in Deutschland
populdre Familienstellen nach Hellinger, werden in der
allgemeinen gesellschaftlichen Wahrnehmung wohl eher
weniger mit dem Begriff des Mediums in Verbindung ge-
bracht. Es ist in diesem Sinne konsequent, wenn der Autor
in seiner Studie auch relativierend von Heilungsansitzen
mit medialen Aspekten spricht, und nicht starr auf den Be-
griff des Mediums fixiert ist (42).

Voss setzt die Phinomenologie des Fremden, wie sie
der Philosoph Bernhard Waldenfels entfaltet, als theore-
tischen Ausgangspunkt voraus und néhert sich seinem
weitverzweigten Forschungsfeld mit Hilfe von Vorge-
hensweisen, die von George E. Marcus im Rahmen seiner
Ausfithrungen zur “multi-sited ethnography” vorgetragen
wurden. Im Sinne des genannten Philosophen strebt der
Autor nicht danach, das Fremde und den Fremden in ei-
gene Kategorien hinein aufzuldsen, ihn aber auch nicht
als absolut Fremden zu klassifizieren, dessen Denken und
Handeln vollkommen unverstéindlich ist (78 ff.). Er moch-
te somit keine reduktionistischen Erkldarungen geben, die
das Selbstverstiandnis der beschriebenen Personen etwa
auf soziale, psychische oder neurobiologische Ursachen
zuriickzufiihren, sondern er versucht, Selbstverstindnis-
se zu beschreiben und die dargestellten Personen in ho-
hem Malle selbst zu Wort kommen zu lassen. Somit er-
scheint der Untertitel der Arbeit “Eine Ethnographie” mit
Bedacht gewéhlt und zeigt an, dass die Quellen seiner
Darstellung mithilfe ethnographischer Methoden erhoben
wurden. So wird beispielsweise nicht von Handbiichern
zur Einfiihrung in Core-Schamanismus verallgemeinernd
auf etwaige Selbstverstidndnisse der diese Form des Scha-
manismus Praktizierenden geschlossen. Auch hier zeigt
sich, dass der Autor es mit seinem Anspruch einer Suche
nach den individuellen Aneignungsformen medialen Hei-
lens ernst meint.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:00:37. ©
Inhalts Im far

Rezensionen

Es erscheint an dieser Stelle angebracht, darauf hin-
zuweisen, dass innerhalb der Studie keinerlei quantitativ
ausgerichtete Fragestellungen beantwortet werden. Wer
einen quantitativ ausgerichteten Uberblick iiber die Ver-
breitung medialer HeilerInnen in Deutschland sucht, wird
diesen hier nicht finden. Fragen nach der Anzahl entspre-
chender HeilerInnen in Deutschland, der Zahl ihrer Kli-
entlnnen, oder ob Heilerfolge gar statistisch nachweis-
bar sind, stehen auflerhalb der Fragestellung dieser Studie
(103). Die Fremdheit des medialen Heilens innerhalb
Deutschlands wird daher auch nicht statistisch iiber eine
etwaige geringe Verbreitung begriindet, sondern dadurch,
dass diese Praktiken der durch die Naturwissenschaften
geprigten staatlichen Doxa nicht entsprechen.

Um sich seinem Forschungsgegenstand zu nihern,
begibt sich Voss virtuell und real im Bundesgebiet auf
Reisen und kontaktiert unterschiedliche mediale Heiler.
Er fiihrte leitfadengeleitete Interviews mit ihnen und be-
sucht ihre Veranstaltungen, um dort teilnehmende Beob-
achtungen durchzufiihren. Seine Feldforschungen fiihrte
er im Zeitraum zwischen 2003 und 2007 durch. Wih-
rend dieser, wie etwa dem Besuch von Einfithrungen in
schamanisches Trommeln, Esoterik-Messen oder Fort-
bildungskurse in geistigem Heilen, lernte er dann wei-
tere Kontaktpersonen kennen, so dass er wihrend seiner
Forschungen auf Netzwerke medialen Heilens sties und
diesen folgte. Der Umstand, dass einige der untersuchten
Personen mehrere Formen medialen Heilens anboten, er-
moglichte es ihm dann, sozusagen die Pfade zu wechseln
und den Spuren weiterer Heilungsmethoden zu folgen.
Wihrend seiner Reise innerhalb des Netzwerkes medialen
Heilens in Deutschland traf er auf Personen, die auf unter-
schiedliche Weise darin eingebunden sind. So begegnete
er mit Paul Uccusic einem der zentralen Personen der eu-
ropdischen Core-Schamanismus Szene oder er spricht mit
der Leiterin des Bruno-Groning Freundeskreises. Er traf
aber auch auf weitaus weniger prominente AnbieterInnen,
die nicht im Mittelpunkt von Netzwerken stehen. Auch
finden sich Personen, die die deutsche Heilerszene verlie-
Ben, wobei das drastischste Beispiel hierfiir eine Person
ist, die sich dann als apokalyptischer Prophet zu inszenie-
ren suchte und nach Westafrika ausgereist sein soll. Das
Spektrum der Personen und deren Ansichten in der Studie
ist somit auch im Blick auf ihren Einfluss innerhalb der
Szene sehr heterogen.

Dem Autor gelingt es ausgehend von den zahlreichen
Interviews, die er im Zuge seiner Forschungen durchge-
fiihrt hat und aus denen er viele Ausziige in seine Arbeit
einbindet, eine eindriickliche Collage der Szene zu er-
stellen. Plastisch wird dabei die Heterogenitit des Fel-
des herausgearbeitet und darauf verwiesen, dass sich das
Selbstverstindnis vieler der in der Szene titigen Heile-
rInnen im Fluss befindet. Ein Umstand, der sicher auch
dadurch bedingt ist, dass vielfach die untersuchten Hei-
lerInnen nicht nur AnbieterInnen, sondern auch selbst
KlientInnen sind, die von anderen durch Erfahrungsaus-
tausch lernen wollen. Auch wird deutlich, dass die be-
wusste Selbstdarstellung einer Person oftmals variiert, je
nachdem welches Vertrauensverhéltnis vorliegt und dies
den Versuch der Rekonstruktion von Selbstverstidndnis-

Anthropos 107.2012

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675

Rezensionen

sen erschwert. Ein interessanter Nebenaspekt der Arbeit
besteht darin, in den abgedruckten Interviewpassagen zu
lesen, wie die betreffenden HeilerInnen ihre KollegInnen
bewerten und wie sie ihre Wertungen begriinden. In die-
sen Bewertungen Anderer scheint vielfach mehr iiber das
Selbstverstidndnis der HeilerInnen durch als in den direk-
ten Selbstbeschreibungen. Der ausschlieBlich qualitativ
angelegten Studie gelingt es, das oftmals abstrakte und
vereinheitlichende Bild, das AuBBenstehende von esoteri-
schen HeilerInnen zeichnen, zu durchbrechen und diesem
ein differenzierendes und nicht wertendes Bild, oder ge-
nauer ein Kaleidoskop, entgegenzusetzen.

Am Ende seien dem Rezensenten vielleicht noch An-
merkungen im Blick auf die Bibliografie und die Zita-
tionsweise erlaubt. Es erscheint vielleicht doch ange-
bracht, das kulturell Fremde in Form des Papstnamens
“Johannes Paul I1.”’, nicht in das in Deutschland kultu-
rell iibliche Schema des Vor- und Nachnamens nach dem
Muster “Paulus, Johannes” zu iiberfithren (339, 402).
Auch hitte der Autor bei der Verwendung eines weite-
ren Namens mehr Sorgfalt walten lassen konnen. Laura
Bohannan veroffentlichte unter dem Pseudonym Elenore
Smith Bowen und nicht Bowen unter dem Pseudonym
Bohannan, wie der Autor schreibt (62). Hitte der Autor
den angefiihrten Feldforschungsroman “Return to Laugh-
ter” nicht nur erwihnt, sondern ihn auch in seine Biblio-
grafie aufgenommen, wire ihm dieser Fehler vielleicht
aufgefallen. Harald Grauer

Walker, Andrew (ed.): Tai Lands and Thailand. Com-
munity and State in Southeast Asia. Singapore: NUS Press;
Copenhagen: NIAS Press, 2009. 261 pp. ISBN 978-9971-
69-471-5; ISBN 978-87-7694-049-2. Price: £ 16.99

This book revives and renews an anthropological dis-
cussion about village and community in Thai/Tai society
which originated in the 1950s when functionalist-oriented
anthropologist, such as L. Hanks, J. F. Embree, and oth-
ers, worked in Thailand. Then followed years of develop-
ment, nation-building, anti-communist counterinsurgency
research, and the “community culture” discussion since
the 1970s. This publication is an important critical con-
tribution to the debate and takes the concept into the re-
cent focus on transnational Tai research. It contains case
studies from Tai communities in Thailand, China, Laos,
and Burma (Shan).

The introduction by the editor takes a critical view
on the depiction of Tai villages as traditional communi-
ties built on solidarity, subsistence economy, and careful
administration of natural resources — descriptions often
based on romantic stereotypical associations. Communi-
ty has also been depicted as a nonmodern unit rejecting
marked economy and capitalism. In the debate, Tai com-
munities were seen as egalitarian, self-governing units
with their ritual leaders in charge of rituals for the local
guardian spirits. Cash crops, trade, and wage labor large-
ly have been considered as destructive intrusion into the
community and its primordial solidarity.

In Thailand, a debate on community culture resulted
in special constitutional rights, i.e., the 1997 Constitution

Anthropos 107.2012

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:00:37. ©
Inhalts Im far

677

to administer local natural resources. For many years the
idea of “community forests” has been discussed in Thai-
land, based on ideas of rights belonging to “original lo-
cal communities.” Thus, the community idea has func-
tioned both as an analytical concept used by researchers
and a strategic concept used by NGOs and local commu-
nities. The author takes a critical look at both uses of the
community concept. He argues that Tai communities are
adapted to modern and global conditions, including wage
labor, migration, and that the strategic benefits of the tra-
ditional concept cannot be taken for granted.

When community is used as a mythical representation
it can mobilize villagers in contemporary resource strug-
gles in collaboration with NGOs and in order to defend
rights. Walker discusses the concept of symbolic com-
munity (Anthony Cohen, The Symbolic Construction of
Community. London 1985). It is argued that symbolic no-
tions, such as “community work” and “community for-
est,” are vague and aggregate rather than integrate. They
may also be shared across village boundaries in local net-
works. It is possible to live far away and still belong to a
village community.

However, Walker argues that simplified symbolic im-
ages can constrain development, turn into “elite’s nostal-
gia,” and end in a “limited legitimacy of much community
rights discourse” (17). An idealized rural lifestyle based
on subsistence economy and self-sufficiency is discon-
nected from the primary livelihood concerns. Does this
mean that we better drop the notion as a false imaginary?
It seems so, since community is “a false floor, ready to
collapse when laden with excessive political expecta-
tions” (19) and “most compelling for ... activist and aca-
demic advocates ... in ... Thailand” (22), Walker argues,
and not for the Tai people. But do villagers really con-
fuse such idealized strategic notions with the daily reali-
ties of livelihood? In the experience of the reviewer, vil-
lagers often have a critical distance to NGO terminology
and promises.

Finally, the community concept is seen as shaped in
“dialogue with” (articulation with?) the state. Thus the
conclusion is that the symbolic dimension must be ana-
lyzed as part of the daily social practice and political con-
text, and that “community” is a contradictory and “slip-
pery” concept, as Craig J. Reynolds demonstrates in the
following interesting historical review of the concept’s
origin in Thailand.

Reynolds states that the “community concept contin-
ues to be valorised for its moral, spiritual, holistic and uto-
pian characteristics” (27). The Thai concept of “commu-
nity” (chumchon) seems to be a recent neologism. During
the 1960s, it was used by the government (i.e., the mil-
itary) in relation to “development” and anticommunist
“counter-insurgency.” In the 1970s, it was discussed by
Thai scholars, influenced by Marx, and Buddhist intellec-
tuals in relation to notions of “local wisdom” and “com-
munity culture.” The traditional community was seen as
a self-sufficient unit, with subsistence economy and spe-
cial consciousness — a somewhat idealized perception. It
resurfaced during the economic crisis in 1997 when the
king’s ideas on self-sufficiency and morality entered all

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675

