
Anthropos  107.2012

675Rezensionen

rialism” and indeed an article (by Steve Farmer) on “The 
Neurobiological Origins of Primitive Religion” is incor­
porated in the anthology.

There is at least one article that surely will be dis­
cussed, criticised, and influential for a long time to come 
and that is the inopportunistic defence of “old compara­
tivism” by Robert A. Segal, author of several important 
studies on myth and of a splendid introduction to the field. 
According to Segal, recent attempts to refocus and vitalise 
the study of myth – trying to save it from accusations for 
ignorance when it comes to historical contexts and cultur­
al differences, and for being the servant of a power-driven 
knowledge subject aiming for the reduction of lived plu­
rality to schematic formulas – have not only been unsuc­
cessful, but profoundly mistaken. The “old comparativ­
ists,” exemplified mainly by Frazer, were never, in Segal’s 
exposition, as square and reductionist as later scholars 
would have it. The core of Segal’s argument hence touch­
es upon issues about the overarching trends in contem­
porary humanities and the “postmodern” one-eyed (“re­
ductionist” if one likes to use the weapons of the enemies 
against themselves) focus on difference and locally situ­
ated meaning.

In “New Perspectives on Myth” we do find several 
contributions with a strong interest in cultural similari­
ties and with a resolute notion of human nature – but per­
haps not in the humanistic way that Segal would have it. 
The predominant topic of this anthology – and the sub­
ject one will probably remember after having finished the 
book – are a number of daring articles about prehistori­
cal mythology, or “humankind’s remoter cultural history.” 
The subject reaches 65.000 years back in time! Through­
out the articles by van Binsbergen, Berezkin, and Wit­
zel I find myself in strange land: lists of unknown people 
(Lushei, Wa, Kond, Moi, Ma, etc.); maps of “the global 
distribution of the motif Shed skin as condition for im-
morality” and maps full of arrows proving the “Africa-
Eurasian Mythological Continuity”; dates like “80 ka 
BP”; alien languages like “Borean” and equally unfamil­
iar “global etymologies”; tables of ”Contexts of Intensi­
fied Transformation and Innovation (CITIs) in the Global 
History of Anatomically Modern Humans’ Mythology”; 
mythical elements presented as parts of “the primeval my­
thology known to the first people migrated out of Africa” 
and stemming from realms of “Gondwana” and “Laura­
sia”. The claims of these articles are as high (van Bins­
bergen compares himself to Newton) as all the facts they 
are building on and are difficult for any reasonable smart 
scholar to evaluate. Whether one finds the mixture of an­
thropology, historical linguistics, folkloristics, and ar­
chaeology impressive or confusing is perhaps a matter 
of the individual nature of one’s curiosity. Or maybe the 
problem has more to do with pedagogies – a possibility 
van Binsbergen proves himself to be fully aware of when 
he, in his 80 pages long article, writes that his earlier pres­
entations have been ”too grandiose and too audacious to 
convince in detail, and my initial data were of admittedly 
poor qualities.”

Karl Popper has taught us to dare to raise wide-rang­
ing hypothesis. One reason for this is of course the fact 

that a wide-ranging hypothesis (for example: “most if not 
all mythologies outside Africa can be taken to descend, 
in part, from postulated pre-Exodus mythologies devel­
oped in Africa between 200 and 80 ka BP”) explains a lot. 
Another reason is the fact that a more general hypothesis 
ought to be more easily falsified. I guess that one of my 
problems with the extremely diffusionist and decontex­
tualist perspectives on myths by van Binsbergen, Witzel, 
and Berezkin is that even though their articles are over­
loaded by facts, I will not be able, without exhausting ef­
forts, to put forward basic propositions that could prove 
the theories of these enthusiastic scholars wrong. For me, 
the articles about prehistorical African mythologies are a 
jungle. On the other hand, the effort to correct the every 
so often strong focus in comparative mythology on Indo-
European myths should be welcomed and not least Afri­
can mythologies are definitively all too unknown in the 
scholarly world. I doubt, unfortunately, that these articles 
will give us a deeper understanding of the real African 
people, their ideas, feelings, hopes and social relations 
that created and transmitted these narratives.

Together with Segal’s article the most challenging 
of the texts are perhaps the more philosophical inclined 
texts. Willem Duprés’ general reflection on the relation­
ship between mythos and logos and Nadia Sels’ on the 
work on myth by Hans Blumenberg are among the most 
thought-provoking of the articles. Maybe the future for 
the study of myth lies not in the connection to more so­
cial scientific areas such as sociology and anthropology, 
but rather – and I guess this is a slightly “old comparativ­
istic” – to core humanistic studies such as history, semi­
otics and, precisely, philosophy?

Stefan Arvidsson

Voss, Ehler: Mediales Heilen in Deutschland. Eine 
Ethnographie. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2011. 
416 pp. ISBN 978-3-496-02843-7. Preis: € 34.95

Ehler Voss legt mit der hier zu besprechenden Arbeit 
“Mediales Heilen in Deutschland. Eine Ethnographie” 
seine 2009 unter dem Titel “‘Es geht nicht nur um Hei­
lung, es geht um alles!’ Ethnographie Medialen Heilens in 
Deutschland” am Leipziger Institut für Ethnologie einge­
reichte Dissertation in leicht überarbeiteter Form vor (23). 
Sowohl der ursprüngliche als auch der für die Publika­
tion gewählte Titel lassen einen weiten Interpretations­
spielraum zu und lösen bei den LeserInnen wohl deutlich 
variierende Assoziationen aus. Auf diesen Umstand ver­
weist der Buchautor selbst, wenn er durchaus selbstiro­
nisch vermerkt, dass beispielsweise angenommen wurde, 
sein Forschungsprojekt bezöge sich auf Heilungsprakti­
ken, die im Zusammenhang mit dem technischen Medium 
Fernsehen stünden (27). 

Voss’ Ethnographie bezieht sich auf ein anderes und 
gleichzeitig weiteres Feld. Er wendet sich in seiner Un­
tersuchung dem “kulturell Fremden” im Eigenen zu und 
versucht Selbstverständnisse “medialer Heiler”, die in 
Deutschland wirken, ethnographisch darzustellen und in 
einem zweiten Schritt herauszuarbeiten. Er befasst sich 
somit mit HeilerInnen, die gemeinhin der sog. Esote­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:00:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675


676

Anthropos  107.2012

Rezensionen

rik-Szene zugerechnet werden. Dabei geht er von einem 
weiten Begriff des Mediums aus und erfasst AnbieterIn­
nen medialen Heilens, die sich unterschiedlicher medi­
aler Praktiken bedienen. Den Begriff des Mediums will 
der Autor nicht beschränkt sehen auf Personen, die Geist­
wesen, insbesondere Totengeister, inkorporieren oder in 
anderer Weise, wie dem Gläserrücken des Kardecschen 
Spiritismus, präsent machen. Sein Verständnis des Be­
griffs Medium geht deutlich weiter. Es kann knapp damit 
umschrieben werden, dass ein Medium empirisch nicht 
nachweisbare Wesenheiten, Kräfte oder Energien vermit­
telt und nutzbar macht. In diesem Sinne werden in seiner 
Ethnographie VertreterInnen unterschiedlicher esoteri­
scher Heilungsansätze präsentiert; wobei zu beachten ist, 
dass nicht wenige der vorgestellten Personen mehrere An­
sätze praktizieren und ihren KlientInnen anbieten. Dem 
skizzierten breiten Ansatz folgend werden Core-Schama­
nInnen nach Michael Harner und andere VertreterInnen 
neoschamanischer Praktiken, Medien in spiritistischer 
Tradition aus Brasilien, Reiki-Praktizierende, diverse 
Channel-Medien, FamilienstellerInnen nach der Bert Hel­
linger Methode und nicht zuletzt Mitglieder des Bruno-
Gröning Freundeskreis vorgestellt. Die Aufzählung mag 
noch einmal das in dieser Arbeit zugrunde gelegte weite 
Verständnis des Begriffs Medium verdeutlichen. Einige 
der hier aufgezählten Praktiken, wie das in Deutschland 
populäre Familienstellen nach Hellinger, werden in der 
allgemeinen gesellschaftlichen Wahrnehmung wohl eher 
weniger mit dem Begriff des Mediums in Verbindung ge­
bracht. Es ist in diesem Sinne konsequent, wenn der Autor 
in seiner Studie auch relativierend von Heilungsansätzen 
mit medialen Aspekten spricht, und nicht starr auf den Be­
griff des Mediums fixiert ist (42).

Voss setzt die Phänomenologie des Fremden, wie sie 
der Philosoph Bernhard Waldenfels entfaltet, als theore­
tischen Ausgangspunkt voraus und nähert sich seinem 
weitverzweigten Forschungsfeld mit Hilfe von Vorge­
hensweisen, die von George E. Marcus im Rahmen seiner 
Ausführungen zur “multi-sited ethnography” vorgetragen 
wurden. Im Sinne des genannten Philosophen strebt der 
Autor nicht danach, das Fremde und den Fremden in ei­
gene Kategorien hinein aufzulösen, ihn aber auch nicht 
als absolut Fremden zu klassifizieren, dessen Denken und 
Handeln vollkommen unverständlich ist (78 ff.). Er möch­
te somit keine reduktionistischen Erklärungen geben, die 
das Selbstverständnis der beschriebenen Personen etwa 
auf soziale, psychische oder neurobiologische Ursachen 
zurückzuführen, sondern er versucht, Selbstverständnis­
se zu beschreiben und die dargestellten Personen in ho­
hem Maße selbst zu Wort kommen zu lassen. Somit er­
scheint der Untertitel der Arbeit “Eine Ethnographie” mit 
Bedacht gewählt und zeigt an, dass die Quellen seiner 
Darstellung mithilfe ethnographischer Methoden erhoben 
wurden. So wird beispielsweise nicht von Handbüchern 
zur Einführung in Core-Schamanismus verallgemeinernd 
auf etwaige Selbstverständnisse der diese Form des Scha­
manismus Praktizierenden geschlossen. Auch hier zeigt 
sich, dass der Autor es mit seinem Anspruch einer Suche 
nach den individuellen Aneignungsformen medialen Hei­
lens ernst meint.

Es erscheint an dieser Stelle angebracht, darauf hin­
zuweisen, dass innerhalb der Studie keinerlei quantitativ 
ausgerichtete Fragestellungen beantwortet werden. Wer 
einen quantitativ ausgerichteten Überblick über die Ver­
breitung medialer HeilerInnen in Deutschland sucht, wird 
diesen hier nicht finden. Fragen nach der Anzahl entspre­
chender HeilerInnen in Deutschland, der Zahl ihrer Kli­
entInnen, oder ob Heilerfolge gar statistisch nachweis­
bar sind, stehen außerhalb der Fragestellung dieser Studie 
(103). Die Fremdheit des medialen Heilens innerhalb 
Deutschlands wird daher auch nicht statistisch über eine 
etwaige geringe Verbreitung begründet, sondern dadurch, 
dass diese Praktiken der durch die Naturwissenschaften 
geprägten staatlichen Doxa nicht entsprechen.

Um sich seinem Forschungsgegenstand zu nähern, 
begibt sich Voss virtuell und real im Bundesgebiet auf 
Reisen und kontaktiert unterschiedliche mediale Heiler. 
Er führte leitfadengeleitete Interviews mit ihnen und be­
sucht ihre Veranstaltungen, um dort teilnehmende Beob­
achtungen durchzuführen. Seine Feldforschungen führte 
er im Zeitraum zwischen 2003 und 2007 durch. Wäh­
rend dieser, wie etwa dem Besuch von Einführungen in 
schamanisches Trommeln, Esoterik-Messen oder Fort­
bildungskurse in geistigem Heilen, lernte er dann wei­
tere Kontaktpersonen kennen, so dass er während seiner 
Forschungen auf Netzwerke medialen Heilens stieß und 
diesen folgte. Der Umstand, dass einige der untersuchten 
Personen mehrere Formen medialen Heilens anboten, er­
möglichte es ihm dann, sozusagen die Pfade zu wechseln 
und den Spuren weiterer Heilungsmethoden zu folgen. 
Während seiner Reise innerhalb des Netzwerkes medialen 
Heilens in Deutschland traf er auf Personen, die auf unter­
schiedliche Weise darin eingebunden sind. So begegnete 
er mit Paul Uccusic einem der zentralen Personen der eu­
ropäischen Core-Schamanismus Szene oder er spricht mit 
der Leiterin des Bruno-Gröning Freundeskreises. Er traf 
aber auch auf weitaus weniger prominente AnbieterInnen, 
die nicht im Mittelpunkt von Netzwerken stehen. Auch 
finden sich Personen, die die deutsche Heilerszene verlie­
ßen, wobei das drastischste Beispiel hierfür eine Person 
ist, die sich dann als apokalyptischer Prophet zu inszenie­
ren suchte und nach Westafrika ausgereist sein soll. Das 
Spektrum der Personen und deren Ansichten in der Studie 
ist somit auch im Blick auf ihren Einfluss innerhalb der 
Szene sehr heterogen.

Dem Autor gelingt es ausgehend von den zahlreichen 
Interviews, die er im Zuge seiner Forschungen durchge­
führt hat und aus denen er viele Auszüge in seine Arbeit 
einbindet, eine eindrückliche Collage der Szene zu er­
stellen. Plastisch wird dabei die Heterogenität des Fel­
des herausgearbeitet und darauf verwiesen, dass sich das 
Selbstverständnis vieler der in der Szene tätigen Heile­
rInnen im Fluss befindet. Ein Umstand, der sicher auch 
dadurch bedingt ist, dass vielfach die untersuchten Hei­
lerInnen nicht nur AnbieterInnen, sondern auch selbst 
KlientInnen sind, die von anderen durch Erfahrungsaus­
tausch lernen wollen. Auch wird deutlich, dass die be­
wusste Selbstdarstellung einer Person oftmals variiert, je 
nachdem welches Vertrauensverhältnis vorliegt und dies 
den Versuch der Rekonstruktion von Selbstverständnis­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:00:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675


Anthropos  107.2012

677Rezensionen

sen erschwert. Ein interessanter Nebenaspekt der Arbeit 
besteht darin, in den abgedruckten Interviewpassagen zu 
lesen, wie die betreffenden HeilerInnen ihre KollegInnen 
bewerten und wie sie ihre Wertungen begründen. In die­
sen Bewertungen Anderer scheint vielfach mehr über das 
Selbstverständnis der HeilerInnen durch als in den direk­
ten Selbstbeschreibungen. Der ausschließlich qualitativ 
angelegten Studie gelingt es, das oftmals abstrakte und 
vereinheitlichende Bild, das Außenstehende von esoteri­
schen HeilerInnen zeichnen, zu durchbrechen und diesem 
ein differenzierendes und nicht wertendes Bild, oder ge­
nauer ein Kaleidoskop, entgegenzusetzen.

Am Ende seien dem Rezensenten vielleicht noch An­
merkungen im Blick auf die Bibliografie und die Zita­
tionsweise erlaubt. Es erscheint vielleicht doch ange­
bracht, das kulturell Fremde in Form des Papstnamens 
“Johannes Paul II.”, nicht in das in Deutschland kultu­
rell übliche Schema des Vor- und Nachnamens nach dem 
Muster “Paulus, Johannes” zu überführen (339, 402). 
Auch hätte der Autor bei der Verwendung eines weite­
ren Namens mehr Sorgfalt walten lassen können. Laura 
Bohannan veröffentlichte unter dem Pseudonym Elenore 
Smith Bowen und nicht Bowen unter dem Pseudonym 
Bohannan, wie der Autor schreibt (62). Hätte der Autor 
den angeführten Feldforschungsroman “Return to Laugh­
ter” nicht nur erwähnt, sondern ihn auch in seine Biblio­
grafie aufgenommen, wäre ihm dieser Fehler vielleicht 
aufgefallen.  Harald Grauer 

Walker, Andrew (ed.): Tai Lands and Thailand. Com­
munity and State in Southeast Asia. Singapore: NUS Press;  
Copenhagen: NIAS Press, 2009. 261 pp. ISBN 978-9971-
69-471-5; ISBN 978-87-7694-049-2. Price: £ 16.99

This book revives and renews an anthropological dis­
cussion about village and community in Thai/Tai society 
which originated in the 1950s when functionalist-oriented 
anthropologist, such as L. Hanks, J. F. Embree, and oth­
ers, worked in Thailand. Then followed years of develop­
ment, nation-building, anti-communist counterinsurgency 
research, and the “community culture” discussion since 
the 1970s. This publication is an important critical con­
tribution to the debate and takes the concept into the re­
cent focus on transnational Tai research. It contains case 
studies from Tai communities in Thailand, China, Laos, 
and Burma (Shan).

The introduction by the editor takes a critical view 
on the depiction of Tai villages as traditional communi­
ties built on solidarity, subsistence economy, and careful 
administration of natural resources – descriptions often 
based on romantic stereotypical associations. Communi­
ty has also been depicted as a nonmodern unit rejecting 
marked economy and capitalism. In the debate, Tai com­
munities were seen as egalitarian, self-governing units 
with their ritual leaders in charge of rituals for the local 
guardian spirits. Cash crops, trade, and wage labor large­
ly have been considered as destructive intrusion into the 
community and its primordial solidarity.

In Thailand, a debate on community culture resulted 
in special constitutional rights, i.e., the 1997 Constitution 

to administer local natural resources. For many years the 
idea of “community forests” has been discussed in Thai­
land, based on ideas of rights belonging to “original lo­
cal communities.” Thus, the community idea has func­
tioned both as an analytical concept used by researchers 
and a strategic concept used by NGOs and local commu­
nities. The author takes a critical look at both uses of the 
community concept. He argues that Tai communities are 
adapted to modern and global conditions, including wage 
labor, migration, and that the strategic benefits of the tra­
ditional concept cannot be taken for granted. 

When community is used as a mythical representation 
it can mobilize villagers in contemporary resource strug­
gles in collaboration with NGOs and in order to defend 
rights. Walker discusses the concept of symbolic com­
munity (Anthony Cohen, The Symbolic Construction of 
Community. London 1985). It is argued that symbolic no­
tions, such as “community work” and “community for­
est,” are vague and aggregate rather than integrate. They 
may also be shared across village boundaries in local net­
works. It is possible to live far away and still belong to a 
village community.

However, Walker argues that simplified symbolic im­
ages can constrain development, turn into “elite’s nostal­
gia,” and end in a “limited legitimacy of much community 
rights discourse” (17). An idealized rural lifestyle based 
on subsistence economy and self-sufficiency is discon­
nected from the primary livelihood concerns. Does this 
mean that we better drop the notion as a false imaginary? 
It seems so, since community is “a false floor, ready to 
collapse when laden with excessive political expecta­
tions” (19) and “most compelling for … activist and aca­
demic advocates … in … Thailand” (22), Walker argues, 
and not for the Tai people. But do villagers really con­
fuse such idealized strategic notions with the daily reali­
ties of livelihood? In the experience of the reviewer, vil­
lagers often have a critical distance to NGO terminology 
and promises.

Finally, the community concept is seen as shaped in 
“dialogue with” (articulation with?) the state. Thus the 
conclusion is that the symbolic dimension must be ana­
lyzed as part of the daily social practice and political con­
text, and that “community” is a contradictory and “slip­
pery” concept, as Craig J. Reynolds demonstrates in the 
following interesting historical review of the concept’s 
origin in Thailand.

Reynolds states that the “community concept contin­
ues to be valorised for its moral, spiritual, holistic and uto­
pian characteristics” (27). The Thai concept of “commu­
nity” (chumchon) seems to be a recent neologism. During 
the 1960s, it was used by the government (i.e., the mil­
itary) in relation to “development” and anticommunist 
“counter-insurgency.” In the 1970s, it was discussed by 
Thai scholars, influenced by Marx, and Buddhist intellec­
tuals in relation to notions of “local wisdom” and “com­
munity culture.” The traditional community was seen as 
a self-sufficient unit, with subsistence economy and spe­
cial consciousness – a somewhat idealized perception. It 
resurfaced during the economic crisis in 1997 when the 
king’s ideas on self-sufficiency and morality entered all 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:00:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-675

