Das neue Verstandnis vom Bild als Schrift der Schrift

Leonardo da Vinci hielt in Umkehr zu Platons allseits bekannter Verdammnis von Bil-
dern fest, dass vielmehr Bilder stirker den intelligiblen Ideen entsprechen konnen als
jede Nationalsprache: Ein Name klinge fiir eine Person in jeder Sprache verschieden,
wiewohl das eine Person reprisentierende Bild in unterschiedlichen Nationen stets als
einund dasselbe Zeichen fiir die Person identifizierbar bleibe.’ Schon hier in der Renais-
sance und nicht erst im 17. Jahrhundert wird die sichtbare Reprisentation von der sag-
baren getrennt. Die bildliche Sprache soll das Vorbild fiir Wahrheitsfindung sein, weil
auch Leonardo im quattrocento davon ausgeht, dass das visuell ikonische, die Dinge re-
prasentierende Zeichen, die dem Ding gleichen, ohne phonetischen Umweg der Spra-
che eben mit der bildlich mentalen Vorstellung seiner Bedeutung zusammenfallen: Das
Zusammenfallen von Zeichen und Bedeutung wird auf das Sehen des ikonisch reprisen-
tierenden Bildes monopolisiert, weil es von der an Zeit verfallenen phonetischen Sprache
gereinigt ist.

Entgegen der urspriinglich von Platon formulierten Ideenlehre ist das Bild im quat-
trocento in der Lage, einer unsichtbaren Idee niherstehen zu kénnen als jede gesprochene
Sprache und Poesie.

»Die Malerei dienteinem vornehmeren Sinn als die Poesie und stellt die Werke der Na-
tur mit mehr Wahrheit dar als der Dichter, auch sind die Werke der Natur weit hoher
von Rang als Worte, die des Menschen Werke sind, denn von den Werken der Men-
schen zu denen der Natur ist eben solch’ ein Abstandverhéltnis, wie vom Menschen zu
Gott. So ist also Nachahmung der natiirlichen Dinge, die thatsichlich aus den wahr-
haftigen Scheinbildern besteht, ein wiirdigeres Ding als das Nachahmen der Thaten
und Reden der Menschen.«<*

1 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas) 1270, hg. v. Hein-
rich Ludwig, Wien 1882, Bd. I, Lehrsatz 19. S. 30: »Or guarda, qual’e pit propinquo all uomo, o'il
nome d’uomo, o la similitudine d’esso uomo ? il nome dell’'uvomo si uaria in uari paesi, e la forma
non & mutata, se non per la morte [..]. Ebd, S. 31: »Was ist ndher am Mann, der Name des Mannes
oder die Ahnlichkeit mit dem Mann? Der Name des Mannes dndert sich in verschiedenen Lindern,
aber die Form andert sich nicht, aufRer durch den Tod [..].«

2 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei, Lehrsatz 19 u. 26, ebd. S.19/21.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-



https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Das stumme und statische Bild, das rein externalisierte Zeichen steht in dieser Argu-
mentation Leonardos sogar der Wahrheit der Ideenwelt niher als alle in der Zeit verlau-
fende Taten und Reden, so dass der Maler der eigentliche Autor ist. Und dies entspricht
auch schlicht nicht der bei Lacan und in seiner Folge bei Derrida behaupteten Favori-
sierung der Stimme als Prisenz des psychischen Subjekts im Kolonialismus des Abend-
landes. Es ist eindeutig die visuell externe Bildlichkeit der Wahrheit nahe und gegen die
Verwirrung des Verstehens durch Stimme gerichtet.

Leonardo stellt alles andere als eine Ausnahme im quattrocento dar, sondern steht in
einer von Alberti und Marsilio Ficino geftihrten Glaubensformation. In Ficinos Replik
auf Platons Symposion behauptet Tomaso Benci als Stellvertreter von Sokrates’ Rede in
der Wiederholung des Gastmahls der Platoniker durch Ficino dagegen, dass Liebe erst
entstehen konne, wenn sie das Abbild der Schénheit zu sehen bekomme.

»Denn wer tragt wohl Verlangen nach dem, was er schon besitzt? Daraus folgt, dal die
Seele dann in glihender Liebe entbrennt, wenn sie irgendein vollendetes Abbild ei-
nes schonen Cegenstandes gefunden hat und durch den Vorgeschmack mit Verlangen
nach dem vollen Besitz seiner Schonheit erfillt wird.«?

Das visuelle Abbild fithrt nicht von der Idee weg, sondern fithrt zur Idee der Schonheit
hin, weil es als vollendetes Abbild bezeichnet wird: ein Ideal.

Fiir Platon war bekanntlich das mimetische Bild nur das schattenhaft fliichtige Ab-
bild eines weltlichen Abbildes der Ideen und damit reine pistis, also die schlimmste Form
einer die Wahrheit verkennenden Doxa, die es in seinem Vorbildstaat rigoros auszu-
schliefRen gilt. Zwar hat Platon Kiinstler allesamt aus seiner Politeia verjagen wollen, aber
gleichwohl trifft seine Verbannung bildende Kiinstler stirker und rigoroser als die der
schreibenden Poeten, so dass die Rangordnung zwischen Bild und Wort eine ginzlich
andere als im quattrocentoist. Am Ende des antiken Symposions taucht in der Rede von Dio-
tima ein Wortspiel auf, das im Gegensatz zur italienischen Renaissance die fulminante
Favorisierung der Poesie vorantreibt und von Platon nicht nur benutzt wird, um sich von
den Sophisten zuunterscheiden, sondern auch um seinen Unterschied zum nicht schrei-
benden Sokrates zu kliren. Dieses Wortspiel stellt die Poesie als Vorbild jeglicher noinowg
(Poiesis), also fiir jede Form von Herstellung dar. Der Begriff des Poeten (outrj¢) hat den-
selben Stamm wie Poiesis (von motely, poiein dt.: machen), was einem antiken Themen so
zugewandten Bertolt Brecht wohl bewusst war, wenn er sich einen Macher nannte, was
noch bei Peter Weiss im zweiten Band seiner Asthetik der Widerstands beschreibt.

Platon spielt in der Rede Diotimas mit dem gleichen Klang von Machen und Poeten
auf eine Analogie von Machen und Poesie an, indem er sie behaupten lisst, dass alles,
was vom Nichtsein ins Sein komme »moinoig« (Poiesis) sei (205 b und ¢). Nicht alle jedoch
wiirden, so Diotima weiter, die mit ihren Techniken (»téyvaic«) etwas herzustellen auch
»mountai« (Poeten) genannt, was im wortlichen Sinne dann auch Macher heif’t. Aber nur
derjenige besondere Teil, der sich auf Musik und Rhythmus verstehe, werde mit einem
allgemeinen Begriff des Machers/Poeten (Poietes) benannt, der folglich wohl fiir jede Art
der Herstellung bzw. Machens (Poiesis) das Vorbild sei. So kann der anders als Sokrates

3 Marsilio Ficino, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl, hg.v. Paul R. Blum, Hamburg 2014, S. 92.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-



https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das neue Verstandnis vom Bild als Schrift der Schrift

schreibende Platon in einem dem rhetorischen Geschick der Sophisten in nichts nach-
stehendem, auf reinem Klang beruhenden Wortspiel die besondere Position des schrei-
benden Poeten zu einer vorbildlichen universalen Position gegen den auf Rhetorik spe-
zialisierte Technik der Sophisten umdeuten: Die schriftliche Technik der Poeten ist viel-
mehr die vorbildhafte universale Technik aller Techniken wie sie der leibliche Sokrates
schon immer durch seine Fragerei auf Marktplitzen nach einem allgemeinen Wissen
des Produzierens iiber spezifisches Herstellen etwa von Kéchen oder Schiffsbauern hin-
aus gesucht hat und seine Fortsetzung im Schreiben durch Platon gefunden wurde. Da-
her ist nicht Sokrates derjenige, der diese Wahrheit im Symposion ausspricht, sondern
die Zauberin Diotima, die ihm verrit, was Platon als Konsequenz vom nur redenden So-
krates tut, der doch schon immer die Technik der Techniken gesucht hat: Nach dieser
Erzihlung ist es das Schreiben des Poeten, welches ein Machen schlechthin darstellt, so
dass das Streben von Sokrates im schreibenden Platon seine Fortsetzung findet. Nur der
schreibende Poet trage also zurecht den Namen des Machers in der Welt des Herstellens,
so dass Platon die Poesie zur fundamentalen Art des Herstellens itberhaupt, zur vom rea-
len Sokrates auf den Marktplitzten gesuchten universalen Poiesis in der Poiesis, bzw. die
Technik des Poeten zur gesuchten universalen Technik in der Welt der Techniken durch
Schrift erkliren kann.

Zur Frage steht, wie es dann dazu kommt, dass Platon die Schrift verurteilt, wie Der-
rida hervorhebt? Die poetische Technik steht damit folglich auch tiber der rhetorike techne
des Sophisten, die fir phonetisches Horen ihrer Reden anderer sich bezahlen lisst und
selbst nicht vor dem in Athen so beliebten Gericht auftritt. Dagegen stellt die Griitndung
einer frei ohne Bezahlung zuginglichen Schule der platonischen Akademia die reine Liebe
zur Weisheit, die Philo-sophia dar, die das Schreiben fiir Geld verwirft. Sie ist gereinig-
te Schrift. Nicht der Wille zum Wissen leitet hier das Argument, sondern das allein fiir
Muttersprachler im Sprachspiel des im Griechischen dhnlichen Sounds zwischen Poet
und Techniker, so wie es Wittgenstein mit der Feier der Sprachmaterialitit als Glaube
an Legitimitit der Sprache fiir Logik aller Sprecher beschreibt, der vom Kontext durch
Ahnlichkeit in der Sprachmaterialitit abstrahiert.

Platon verwirft daher nicht die Schrift wegen ihrer aphon lesbaren Materialitit, was
seiner Poetik schriftlicher Philosophie widersprechen wiirde, sondern wegen ihrer un-
terschiedlichen Nutzung durch die Sophisten, die im Verkaufihrer Schriften einen Men-
schen vor Gericht vortiuschen, so dass er den Betrug der politischen Souverdnitit vor
Gericht in der Polis durch die Sophisten anklagt. Horen und Sehen diirfen im Namen
der einheitlichen politischen Souveradnitit des Mannes nicht durch eine Tiuschung mit-
tels Schrift getrennt werden. Daher trennt Platon die Technik der Poesie von der Rheto-
rik im Namen einer Rechtfertigung seiner Aufklirung als Liebe zur von Geld und Tau-
schung befreiten Schreibens fiir die Polis im Gegensatz zur Technik des schmutzigen
Rhetors, die nur filschlich als Technik der Techniken mithilfe einer illegitimen Nutzung
der Schrift erscheint. In der Tat hat Derrida sehr wohl auf die Relevanz von Schrift in
der antiken Klassik fiir die europiische Moderne verwiesen, zumal das bis heute gelten-
de ionische Alphabet per (mannlich dominierten) Parlamentsbeschluss 403 vor unserer
Zeitrechnung eingefithrt wurde.* Aber die Schrift ist »allenfalls< Effekt eines darin ver-

4 Peter Stein, Schriftkultur. Eine Geschichte des Schreibens und Lesens, Darmstadt 2006, S. 63f.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-

219


https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

steckten politischen Kontextes, der je nach Artikulation stillschweigend zur Kritik oder
Erhebung der Schrift dient. Allein die phonetische Schrift, die allen Mannern der Po-
lis zuginglich ist und daher keine Sondertechnik des kiuflichen Redens braucht, stellt
daher in einer Poesie erst das Paradigma einer Einheit von Sehen und Héren des souve-
rinen Mannes als Autor der politischen Souveranitit in der Polis dar: ein Mann gleich ei-
ner Sprache gleich einer Souverinitit, die nicht in Horen und Sehen zwei verschiedener
Minner durch kiufliche Rhetorik der Sophisten zerfallen darf. Wenn Platon daher die
Schrift in Phaidros als unniitze Erfindung verwirft, weil das Aufgeschriebene vergessen
werden kann, dann heifdt dies, dass Sophisten die Schrift fiir das Vergessen des eigentli-
chen Schreibers und damit fiir eine Tiuschung beniitzen kénnen, so dass Schrift fiir die
der Polis unniitzlichen Vortiuschung vor Gericht fiir Geld und nicht wegen der Liebe zur
Wahrheit genutzt werden kann.

In Horaz’ berithmten ut pictura poiesis sollte die Lebendigkeit des Bildes als Vorbild
fiir die Poesie in er Antike gelten und daher auch durch diesen Vergleich mit der Poesie
aufgewertet werden.’ Bei Leonardo im spiteren quattrocento hingegen ist das Bild derart
wiirdig geworden, dass das ut pictura poesis nun gegeniiber Horaz und fiir die Antike un-
verstindliche Umkehrung erfihrt: Das stumme Bild wertet erst die Poesie nicht wegen
einer bestimmten Qualitit der Lebendigkeit auf, sondern wegen der Stummbheit, welche
die Poesie nicht nachmachen kann. So wie bei Platon die Poesie die Technik aller Tech-
niken war, so ist jetzt das Bild die ewige und reine Schrift aller Schriften in einer neuen
vita contemplativa. Wort und Bild trennen sich hier im quattrocento anders als in der Anti-
ke und analog zum Vorbild fiir das spitere Zeitalter am Ende des 17. Jahrhunderts. Der
Wert der Poesie wird bei Leonardo selbstbewusst vom reineren Vorbild der Malerei abge-
leitet, wobei die externalisierte visuelle Materialitit entscheidend fiir eine Rangordnung
zur dauerhaften Idee ist: So wie die Malerei iiber der Poesie aufgrund ihrer rein visuel-
len Materialitit nicht einfach in der Zeit vergeht, so steht Schrift durch Abstraktion von
derinder Zeitverfliegenden Sprache tiber diese und phonetische Schrift unter dem Bild,
aber als Schrift eben dennoch iiber gesprochene Sprache:

»La pittura rappresenta al senso con piu verita e certezza le opere di natura, che non
fanno le parolle, o< le lettere, ma le lettere rappresentano con pitl verita le parole, che
non fala pittura. ma diremo essere piti mirabile quelle scientia, che rappresneta l'opere
di natura, che quella, che rappresenta l'opere del’'operatore, cioé, I'opere degli nomini,
che sono le parole, com’@ la poesia e simili, che passano per la humana lingua.<®

5 Dazu: Rensselaer W. Lee, Ut pictura poesis. The Humanistic Theory of Painting, New York 1967, S. 6:
Literaten hatten mit der ars poetica eine lange, eigenstiandige Tradition der Selbstreflexion seit der
Antike, die in der bildenden Kunst der Malerei aber schlichtweg so nicht existierte. Albertis Text
ist eine Neuerfindung dieser Reflexion fiir die Malerei.

[3 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas), hg. v. Heinrich Lud-
wig, Wien1882, Bd. |, Lehrsatz 8, S.10. Ubersetzung ebd. S. 11: »Die Malerei stellt die Werke der Na-
tur dem Verstandnis und der Empfindung mit mehr Wirklichkeit [verita] und Bestimmtheit vor, als
es Worte und Schriftziige [lettere] thun, die Schrift [lettere] dagegen stellt dem Sinn Worte [paro-
le] mit mehr Wahrhaftigkeit vor, als die Malerei. [d.i. hier eine verfilschende, den Sinn des Ganzen
entstellende Ubersetzung; es miisste nach dem Komma an dieser Stelle heifRen: >was die Malerei
aber nicht tut«. Ergdnzung des Autors Th.B.] Allein, wir werden sagen, es sei die Wissenschaft, wel-
che die Werke der Natur vorstellt, bewundernswiirdiger, als jene, die nur Werke des sie in's Werk

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-



https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das neue Verstandnis vom Bild als Schrift der Schrift

In Leonardos Aufwertung des Bildes wird deutlich, dass das Bild in seiner Reprisen-
tativfunktion durch die ikonisch sichtbare Ahnlichkeit mit seinem Referenten als Aus-
druck eines sichereren Wahrheitszugangs gilt als das phonetische Sprechen, bzw. als ein
besseres abstrakt bildhaftes Lesen der Natur anzusehen ist, welche durch phonetische
Schrift der Poesie folglich nicht mehr in gleichem Mafie angemessen reprisentiert wer-
den kann’ und am wenigsten durch das phonetische Sprechen selbst, weil in beiden Fal-
len die allgemein von allen Menschen unmittelbar (ohne Zeit) verstehbare visuelle Ahn-
lichkeit von Reprisentation und Referenten der Reprisentation schlicht unméglich ist.

Leonardos Malertraktate lassen daher keine Zweifel daran, dass diese von Stimme
gereinigte Reprisentationsfunktion des Bildes folglich dem sensus communis dient. Die
Malerei, so Leonardo, brauche anders als die Musik keinen Dolmetscher fiir den »sensu
comune«.® Dass die Musik hier im Gegensatz zur (angeblich) zeitlos und sozial gleich-
machenden sichtbaren Malerei gesehen wird, verdeutlicht umso mehr, dass es um die
fiir die Offentlichkeit normative Reprisentationsfunktion des Bildes geht, in der Zei-
chen und Bedeutung ohne phonetischen zeitlich verlaufenden Klang zusammenfallen
wie Wahrnehmung des Bildes und bildliche Vorstellung im Geiste. Die zeitlich klingen-
de Musik vermag zwar nach Leonardo ohne phonetische Sprache ebenso den Mangel der
Nationalsprache zu umgehen, behilt aber dafiir dann auch immer noch den Mangel bei,
nicht von Zeit gereinigt zu sein. Dagegen wird die Schrift bei Platon kritisiert, weil sie
von den Sophisten als Mittel der die Demokratie unterwandernden Aufspaltung von Ho-
renund Sehen genutzt werden kann, wihrend nach Leonardo dagegen genau umgekehrt
die von Ton abgespaltenen Schrift sich als hoherer sensus communis in der Offentlichkeit
darstellt. Mit dem Ideal entsteht hier der Begriff des Werkes.

Die Verwendung des Begriffs sensu commune durch Leonardo verweist auf den Ein-
fluss einer thomistisch-aristotelischen Tradition. Thomas von Aquin hatte die koiné ais-
thesis von Aristoteles ins Lateinische iibersetzt als: sensus communis.’ Bei Aristoteles war
in De anima damit das rein anthropologische Vermdgen gemeint, mehrere Sinnesein-
driicke in einer einzigen Bedeutung zu erfassen, weil es um die Einheit des souverinen
Mannes geht. Aber hier bei Leonardo im quattrocento kommen zwei Neuerungen vor, die
fortan alle Diskurse zum sensus communis insbesondere durch die spitere Vermittlung
durch Giambattista Vico als Willen zur Reinheit anfithren werden: Zum einen, dass es
der Sehsinn ist, der alle Sinne anfiihrt, so dass Babel nur durch das Bild iiberwunden
werden kann. Das ton- und angeblich zeitlose Bild ist keine Anthropologie der Sinne
mehr, welche die Sinne zu einem einzigen Sinn anfithrt, sondern 16st sich zum anderen
von sozialen Unterschieden als Mittel der Reinigung von sprachlicher Kommunikation
in der Offentlichkeit. Damit erhilt der Sehsinn nicht nur anders als in der Antike eine

Setzenden vorstellt, d.h. Werke des Menschen, wie die Worte sind, wie z.B. die Dichtkunst und
dhnliche thun, die den Weg der menschlichen Lunge [lingua] gehen.«

7 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei, ebd., Bd. |, Lehrsatz 8, wo Idea und phonetische Schrift
in Opposition gesehen werden, weil die Kunst die Idea figiirlich darstellen kénne: »certo tu con-
fesserai, essere tale simulacro, il qual far non po tutte le scritture, che figurar potessino in effigie et in
virtii tal Iddea.« [Hervorhebung Th. B.]

8 Leonardo, Das Buch von der Malerei, ebd, S. 8.

9 John Schaeffer, Giambattista Vico on Natural Law. Religion, Rhetoric, and Sensus Communis, London u.
New York 2019, S. 68.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-

221


https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

vom Héren unabhingige normativ soziale Tendenz sowohl fiir den einzelnen wie fir die
soziale Wahrnehmung. Das Bild ist vom schmutzigeren Horen ginzlich und damit auch
von phonetischer Schrift zu trennen, was Platon allerdings gerade als Tiuschung der
Offentlichkeit ablehnte. Ausgerechnet der wenig Poesie produzierende Handwerker der
Renaissance ist nicht mehr wie fiir die Antike bandusos, wovon sich auch der Steinmetz
Sokrates durch das freie Reden auf dem Marktplatz der agord abgrenzt, sondern wird da-
gegen von Alberti zum alter deus der Offenbarung erhoben. Diese Synchronisierung von
Individuum und Offentlichkeit durch das Bild zeigt sich bei Vico zwei Jahrhundert spi-
ter besonders deutlich in der Verdoppelung, indem er das Ziel einer Befreiung vom Joch
der Aristokraten immer in einer die Einheit visuell reprisentierende Monarchie sieht, da
sie eine grofere alle unterschiedenen Individuen zusammenfassende Offentlichkeit im
reprasentativen Bild der Person ist, folglich einen reineren sensus communis darstellt, der
als Reinheit schon immer vor aller Reprisentation in einem einzelnen Kénig da war,™
analog zur Erfindung von »>Great Britain«< durch Francis Bacon.

Und wie in Platons Timaios wird auch bei Aristoteles in der Metaphysik (980a) zwar der
Sehsinn als intellektueller Sinn gegeniiber den anderen favorisiert, aber weder bei Platon
noch bei Aristoteles folgt daraus eine Aufwertung des Bildes gegen das Horen fir die 6f-
fentliche Wahrnehmung und das 6ffentliche Verstindnis, auch wenn die Favorisierung
des Sehsinns in der Ideenschau in jedem Falle schon eine Reinheitsvorstellung der dsthe-
tischen Abstraktion in der Antike transportiert, wie es auch in Aristoteles Aufwertung ei-
nesinteresselosen Sehen um des Sehen willens in seiner Nikomachischen Ethik auftauchte.
Aber sie ist von der subjektiven Einheit des souverinen Mannes her bestimmt und da-
her nie unabhingig vom Hoéren im Sehen des Bildes oder der Schrift als eigenstindiges
Werk zu verstehen.™ Erst in der Renaissance taucht mit einer neuen Form einer retina-
len Reinheit der Begriff des Werkes auf, das alsbald in der philosophischen Aufklirung
im 17. Jahrhunderts vom Kunstproduzenten als ebenso reine wie interesselose Asthetik
des reinen Lesens gelost wird.

Die Malerei kann nach Leonardo Einzeleindriicke bzw. die diskreten Elemente mit
der sie zusammenfassenden ganzheitlichen Wahrnehmung synchron lesbar darstellen,
was in der linear ablaufenden Zeit der aufgefithrten Musik nicht méglich sein soll. »Die
Harmonie der Malerei vereinigt in einem Punkt durch die Proportionalitit, was die Har-
monie der Musik in der Zeit macht und bei dieser nur moglich wire, wenn die Stimmen
alle einzeln aufgefithrt wiirden.«'* Die Malerei ist damit als eine von Endlichkeit des Lei-
bes gereinigte gottliche Schrift durch stumme Reprisentation zu verstehen, was alles

10  Giambattista Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft iiber die gemeinsame Natur der \Volker, Hamburg
2009, S.120. (Erstes Buch, zweiter Abschnitt LXXVII, 256), S.128 (XClI, 285). Zur urspringlichen
unreflektierten Reinheit des sensus communis, S. 93f. (Erstes Buch, zweiter Abschnitt XIIf., 142f.)

b8 Die antike Rechtfertigung des Sehsinns findet sich auch bei dem HI. Antonius von Florenz. Hinweis
zu finden bei: David Summers, The Judgement of Sense. Renaissance Naturalism and the Rise of Aesthe-
tics, Cambridge 1987, S. 37. Sie ist aber anders als bei Leonardo nicht auf die Rechtfertigung des
Bildes als reine Schrift bezogen und Gbernimmt daher die Aufwertung des Sehsinns ohne Bezug
der Neuauswertung von Schrift.

12 Leonardo da Vinic Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas), hg. v. Heinrich Lud-
wig, Wien 1882, Lehrsatz 19, S. 34. Das Argument in Bezug auf die Musik wird auch von Ficino ver-
treten, wonach die Musik erst durch ihre optisch-geometrische Relationalitit gerechtfertigt sei,

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-



https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das neue Verstandnis vom Bild als Schrift der Schrift

andere als ein Phonozentrismus ist. Sie kann die einzelne Teilelemente, aus denen das
vereinigende Ganze besteht, synchron mit der es bildenden Ganzheit darstellen bzw. le-
sen lassen. Nicht die Ganzheitlichkeit in der Musik ist entscheidend, sondern die Fihig-
keit zum synchronen Lesen. Hier wird noch deutlicher, dass die Auffassung eines sensus
communis grundsitzlich an die Praxeologie der Reinigung gebunden ist, in der das Sehen
den Gebrauch schon bestimmt. Dem zdon politikén der Polis war dagegen die Schrift an-
ders als in der Offenbarungsreligion durch Ménche so selbstverstindlich 6ffentlich wie
die Abdringung der Frau von der Offentlichkeit in den ihr allein zustehenden privaten
oikos der Antike.

Leonardo nun nennt in seinen Malertraktaten die Elemente der Malerei in Abgren-
zung zu den lettere der Poesie, also zu phonetischen Buchstaben lange vor Francis Ba-
con und Leibniz: carratteri. Und Leonardo hat diese Unterscheidung von phonetischem
Schriftbild und reprisentierender Bildschrift keineswegs in einem Diskursereignis er-
funden.

wie sie Pythagoras durch die Einteilung der Seiten und seiner Theorie der Sphiren darstellte: Ent-
sprechende Quellenangaben siehe bei André Chastel, Marsile Ficine, ebd., S. 110.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. - (-

223


https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40.



https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

