
Das neue Verständnis vom Bild als Schrift der Schrift

Leonardo da Vinci hielt in Umkehr zu Platons allseits bekannter Verdammnis von Bil-

dern fest, dass vielmehr Bilder stärker den intelligiblen Ideen entsprechen können als

jede Nationalsprache: Ein Name klinge für eine Person in jeder Sprache verschieden,

wiewohl das eine Person repräsentierende Bild in unterschiedlichen Nationen stets als

ein und dasselbe Zeichen für die Person identifizierbar bleibe.1 Schon hier in der Renais-

sance und nicht erst im 17. Jahrhundert wird die sichtbare Repräsentation von der sag-

baren getrennt. Die bildliche Sprache soll das Vorbild für Wahrheitsfindung sein, weil

auch Leonardo im quattrocento davon ausgeht, dass das visuell ikonische, die Dinge re-

präsentierende Zeichen, die dem Ding gleichen, ohne phonetischen Umweg der Spra-

che eben mit der bildlich mentalen Vorstellung seiner Bedeutung zusammenfallen: Das

Zusammenfallen von Zeichen undBedeutungwird auf das Sehen des ikonisch repräsen-

tierendenBildesmonopolisiert,weil es vonder anZeit verfallenenphonetischenSprache

gereinigt ist.

Entgegen der ursprünglich von Platon formulierten Ideenlehre ist das Bild im quat-

trocento in der Lage, einer unsichtbaren Ideenäherstehen zukönnen als jede gesprochene

Sprache und Poesie.

»DieMalerei dient einemvornehmeren Sinn als die Poesie und stellt dieWerke derNa-

tur mit mehr Wahrheit dar als der Dichter, auch sind die Werke der Natur weit höher

von Rang als Worte, die des Menschen Werke sind, denn von den Werken der Men-

schen zu denen der Natur ist eben solch’ ein Abstandverhältnis, wie vomMenschen zu

Gott. So ist also Nachahmung der natürlichen Dinge, die thatsächlich aus den wahr-

haftigen Scheinbildern besteht, ein würdigeres Ding als das Nachahmen der Thaten

und Reden der Menschen.«2

1 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas) 1270, hg. v. Hein-

rich Ludwig, Wien 1882, Bd. I, Lehrsatz 19. S. 30: »Or guarda, qual’è più propinquo all uomo, o’il

nome d’uomo, o la similitudine d’esso uomo ? il nome dell’uomo si uaria in uari paesi, e la forma

non è mutata, se non per la morte […]. Ebd, S. 31: »Was ist näher amMann, der Name des Mannes

oder die Ähnlichkeitmit demMann? Der Name desMannes ändert sich in verschiedenen Ländern,

aber die Form ändert sich nicht, außer durch den Tod […].«

2 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei, Lehrsatz 19 u. 26, ebd. S. 19/21.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Das stumme und statische Bild, das rein externalisierte Zeichen steht in dieser Argu-

mentation Leonardos sogar derWahrheit der Ideenwelt näher als alle in der Zeit verlau-

fende Taten und Reden, so dass der Maler der eigentliche Autor ist. Und dies entspricht

auch schlicht nicht der bei Lacan und in seiner Folge bei Derrida behaupteten Favori-

sierung der Stimme als Präsenz des psychischen Subjekts im Kolonialismus des Abend-

landes. Es ist eindeutig die visuell externe Bildlichkeit derWahrheit nahe und gegen die

Verwirrung des Verstehens durch Stimme gerichtet.

Leonardo stellt alles andere als eine Ausnahme im quattrocento dar, sondern steht in

einer von Alberti und Marsilio Ficino geführten Glaubensformation. In Ficinos Replik

auf Platons Symposion behauptet Tomaso Benci als Stellvertreter von Sokrates’ Rede in

der Wiederholung des Gastmahls der Platoniker durch Ficino dagegen, dass Liebe erst

entstehen könne, wenn sie das Abbild der Schönheit zu sehen bekomme.

»Denn wer trägt wohl Verlangen nach dem, was er schon besitzt? Daraus folgt, daß die

Seele dann in glühender Liebe entbrennt, wenn sie irgendein vollendetes Abbild ei-

nes schönen Gegenstandes gefunden hat und durch den Vorgeschmackmit Verlangen

nach dem vollen Besitz seiner Schönheit erfüllt wird.«3

Das visuelle Abbild führt nicht von der Idee weg, sondern führt zur Idee der Schönheit

hin, weil es als vollendetes Abbild bezeichnet wird: ein Ideal.

Für Platon war bekanntlich das mimetische Bild nur das schattenhaft flüchtige Ab-

bild einesweltlichen Abbildes der Ideen und damit reine pístis, also die schlimmste Form

einer die Wahrheit verkennenden Doxa, die es in seinem Vorbildstaat rigoros auszu-

schließen gilt. Zwar hat PlatonKünstler allesamt aus seiner Politeia verjagenwollen, aber

gleichwohl trifft seine Verbannung bildende Künstler stärker und rigoroser als die der

schreibenden Poeten, so dass die Rangordnung zwischen Bild und Wort eine gänzlich

andereals im quattrocento ist.AmEndedesantikenSymposions taucht inderRedevonDio-

tima ein Wortspiel auf, das im Gegensatz zur italienischen Renaissance die fulminante

Favorisierung der Poesie vorantreibt und von Platon nicht nur benutztwird, um sich von

denSophistenzuunterscheiden,sondernauchumseinenUnterschiedzumnicht schrei-

benden Sokrates zu klären.DiesesWortspiel stellt die Poesie als Vorbild jeglicher ποίησις

(Poiesis), also für jedeFormvonHerstellungdar.DerBegriff desPoeten (ποιητής) hatden-

selben Stammwie Poiesis (von ποιεῖν, poiein dt.:machen),was einem antikenThemen so

zugewandten Bertolt Brecht wohl bewusst war, wenn er sich einen Macher nannte, was

noch bei PeterWeiss im zweiten Band seiner Ästhetik derWiderstands beschreibt.

Platon spielt in der Rede Diotimas mit dem gleichen Klang von Machen und Poeten

auf eine Analogie von Machen und Poesie an, indem er sie behaupten lässt, dass alles,

was vomNichtsein ins Sein komme »ποίησις« (Poiesis) sei (205 b und c). Nicht alle jedoch

würden, so Diotima weiter, die mit ihren Techniken (»τέχναις«) etwas herzustellen auch

»ποιηταί« (Poeten) genannt, was im wörtlichen Sinne dann auch Macher heißt. Aber nur

derjenige besondere Teil, der sich auf Musik und Rhythmus verstehe, werde mit einem

allgemeinen Begriff desMachers/Poeten (Poietes) benannt, der folglichwohl für jede Art

der Herstellung bzw.Machens (Poiesis) das Vorbild sei. So kann der anders als Sokrates

3 Marsilio Ficino, Über die Liebe oder Platons Gastmahl, hg.v. Paul R. Blum, Hamburg 2014, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das neue Verständnis vom Bild als Schrift der Schrift 219

schreibende Platon in einem dem rhetorischen Geschick der Sophisten in nichts nach-

stehendem, auf reinem Klang beruhendenWortspiel die besondere Position des schrei-

benden Poeten zu einer vorbildlichen universalen Position gegen den auf Rhetorik spe-

zialisierte Technik der Sophisten umdeuten: Die schriftliche Technik der Poeten ist viel-

mehr die vorbildhafte universale Technik aller Techniken wie sie der leibliche Sokrates

schon immer durch seine Fragerei auf Marktplätzen nach einem allgemeinen Wissen

des Produzierens über spezifisches Herstellen etwa von Köchen oder Schiffsbauern hin-

aus gesucht hat und seine Fortsetzung im Schreiben durch Platon gefunden wurde. Da-

her ist nicht Sokrates derjenige, der diese Wahrheit im Symposion ausspricht, sondern

die Zauberin Diotima, die ihm verrät, was Platon als Konsequenz vomnur redenden So-

krates tut, der doch schon immer die Technik der Techniken gesucht hat: Nach dieser

Erzählung ist es das Schreiben des Poeten, welches ein Machen schlechthin darstellt, so

dass das Streben von Sokrates im schreibenden Platon seine Fortsetzung findet.Nur der

schreibende Poet trage also zurecht denNamendesMachers in derWelt desHerstellens,

sodass Platondie Poesie zur fundamentalenArt desHerstellens überhaupt, zur vomrea-

lenSokrates auf denMarktplätztengesuchtenuniversalenPoiesis in der Poiesis,bzw.die

Technik des Poeten zur gesuchten universalen Technik in der Welt der Techniken durch

Schrift erklären kann.

Zur Frage steht,wie es dann dazu kommt,dass Platon die Schrift verurteilt,wieDer-

rida hervorhebt? Die poetische Technik steht damit folglich auch über der rhetorike techne

des Sophisten, die für phonetisches Hören ihrer Reden anderer sich bezahlen lässt und

selbst nicht vor dem in Athen so beliebten Gericht auftritt. Dagegen stellt die Gründung

einer frei ohneBezahlungzugänglichenSchulederplatonischenAkademiadie reineLiebe

zurWeisheit, die Philo-sophia dar, die das Schreiben für Geld verwirft. Sie ist gereinig-

te Schrift. Nicht der Wille zumWissen leitet hier das Argument, sondern das allein für

Muttersprachler im Sprachspiel des im Griechischen ähnlichen Sounds zwischen Poet

und Techniker, so wie es Wittgenstein mit der Feier der Sprachmaterialität als Glaube

an Legitimität der Sprache für Logik aller Sprecher beschreibt, der vom Kontext durch

Ähnlichkeit in der Sprachmaterialität abstrahiert.

Platon verwirft daher nicht die Schrift wegen ihrer aphon lesbarenMaterialität, was

seiner Poetik schriftlicher Philosophie widersprechen würde, sondern wegen ihrer un-

terschiedlichenNutzungdurchdie Sophisten,die imVerkauf ihrer Schriften einenMen-

schen vor Gericht vortäuschen, so dass er den Betrug der politischen Souveränität vor

Gericht in der Polis durch die Sophisten anklagt. Hören und Sehen dürfen im Namen

der einheitlichen politischen Souveränität desMannes nicht durch eine Täuschungmit-

tels Schrift getrennt werden. Daher trennt Platon die Technik der Poesie von der Rheto-

rik im Namen einer Rechtfertigung seiner Aufklärung als Liebe zur von Geld und Täu-

schung befreiten Schreibens für die Polis im Gegensatz zur Technik des schmutzigen

Rhetors, die nur fälschlich als Technik der Technikenmithilfe einer illegitimenNutzung

der Schrift erscheint. In der Tat hat Derrida sehr wohl auf die Relevanz von Schrift in

der antiken Klassik für die europäischeModerne verwiesen, zumal das bis heute gelten-

de ionische Alphabet per (männlich dominierten) Parlamentsbeschluss 403 vor unserer

Zeitrechnung eingeführt wurde.4 Aber die Schrift ist ›allenfalls‹ Effekt eines darin ver-

4 Peter Stein, Schriftkultur. Eine Geschichte des Schreibens und Lesens, Darmstadt 2006, S. 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

steckten politischen Kontextes, der je nach Artikulation stillschweigend zur Kritik oder

Erhebung der Schrift dient. Allein die phonetische Schrift, die allen Männern der Po-

lis zugänglich ist und daher keine Sondertechnik des käuflichen Redens braucht, stellt

daher in einer Poesie erst das Paradigma einer Einheit von Sehen und Hören des souve-

ränenMannes als Autor der politischen Souveränität in der Polis dar: einMann gleich ei-

ner Sprache gleich einer Souveränität, die nicht in Hören und Sehen zwei verschiedener

Männer durch käufliche Rhetorik der Sophisten zerfallen darf. Wenn Platon daher die

Schrift in Phaidros als unnütze Erfindung verwirft, weil das Aufgeschriebene vergessen

werden kann, dann heißt dies, dass Sophisten die Schrift für das Vergessen des eigentli-

chen Schreibers und damit für eine Täuschung benützen können, so dass Schrift für die

der Polis unnützlichen Vortäuschung vor Gericht für Geld und nicht wegen der Liebe zur

Wahrheit genutzt werden kann.

In Horaz’ berühmten ut pictura poiesis sollte die Lebendigkeit des Bildes als Vorbild

für die Poesie in er Antike gelten und daher auch durch diesen Vergleich mit der Poesie

aufgewertet werden.5 Bei Leonardo im späteren quattrocento hingegen ist das Bild derart

würdig geworden, dass das ut pictura poesis nun gegenüber Horaz und für die Antike un-

verständliche Umkehrung erfährt: Das stumme Bild wertet erst die Poesie nicht wegen

einer bestimmtenQualität der Lebendigkeit auf, sondernwegen der Stummheit,welche

die Poesie nicht nachmachen kann. So wie bei Platon die Poesie die Technik aller Tech-

niken war, so ist jetzt das Bild die ewige und reine Schrift aller Schriften in einer neuen

vita contemplativa.Wort und Bild trennen sich hier im quattrocento anders als in der Anti-

ke und analog zum Vorbild für das spätere Zeitalter am Ende des 17. Jahrhunderts. Der

Wert der Poesiewird bei Leonardo selbstbewusst vomreinerenVorbild derMalerei abge-

leitet, wobei die externalisierte visuelleMaterialität entscheidend für eine Rangordnung

zur dauerhaften Idee ist: So wie die Malerei über der Poesie aufgrund ihrer rein visuel-

len Materialität nicht einfach in der Zeit vergeht, so steht Schrift durch Abstraktion von

der in der Zeit verfliegendenSpracheüber diese undphonetische Schrift unter demBild,

aber als Schrift eben dennoch über gesprochene Sprache:

»La pittura rappresenta al senso con più verità e certezza le opere di natura, che non

fanno le parolle, o‹ le lettere, ma le lettere rappresentano con più verità le parole, che

non fa la pittura.madiremoessere piùmirabile quelle scientia, che rappresneta l’opere

di natura, che quella, che rappresenta l’opere del’operatore, cioè, l’opere degli nomini,

che sono le parole, com’è la poesia e simili, che passano per la humana lingua.«6

5 Dazu: Rensselaer W. Lee, Ut pictura poesis. The Humanistic Theory of Painting, New York 1967, S. 6:

Literaten hattenmit der ars poetica eine lange, eigenständige Tradition der Selbstreflexion seit der

Antike, die in der bildenden Kunst der Malerei aber schlichtweg so nicht existierte. Albertis Text

ist eine Neuerfindung dieser Reflexion für die Malerei.

6 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas), hg. v. Heinrich Lud-

wig,Wien 1882, Bd. I, Lehrsatz 8, S. 10. Übersetzung ebd. S. 11: »DieMalerei stellt dieWerke derNa-

tur demVerständnis und der EmpfindungmitmehrWirklichkeit [verità] und Bestimmtheit vor, als

esWorte und Schriftzüge [lettere] thun, die Schrift [lettere] dagegen stellt dem SinnWorte [paro-

le]mitmehrWahrhaftigkeit vor, als dieMalerei. [d.i. hier eine verfälschende, den Sinn des Ganzen

entstellende Übersetzung; es müsste nach dem Komma an dieser Stelle heißen: ›was die Malerei

aber nicht tut‹. Ergänzung des Autors Th.B.] Allein, wir werden sagen, es sei dieWissenschaft, wel-

che die Werke der Natur vorstellt, bewundernswürdiger, als jene, die nur Werke des sie in’s Werk

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das neue Verständnis vom Bild als Schrift der Schrift 221

In Leonardos Aufwertung des Bildes wird deutlich, dass das Bild in seiner Repräsen-

tativfunktion durch die ikonisch sichtbare Ähnlichkeit mit seinem Referenten als Aus-

druck eines sichererenWahrheitszugangs gilt als das phonetische Sprechen, bzw. als ein

besseres abstrakt bildhaftes Lesen der Natur anzusehen ist, welche durch phonetische

Schrift der Poesie folglich nicht mehr in gleichemMaße angemessen repräsentiert wer-

den kann7 und amwenigsten durch das phonetische Sprechen selbst, weil in beiden Fäl-

len die allgemein von allen Menschen unmittelbar (ohne Zeit) verstehbare visuelle Ähn-

lichkeit von Repräsentation und Referenten der Repräsentation schlicht unmöglich ist.

Leonardos Malertraktate lassen daher keine Zweifel daran, dass diese von Stimme

gereinigte Repräsentationsfunktion des Bildes folglich dem sensus communis dient. Die

Malerei, so Leonardo, brauche anders als die Musik keinen Dolmetscher für den »sensu

comune«.8 Dass die Musik hier im Gegensatz zur (angeblich) zeitlos und sozial gleich-

machenden sichtbaren Malerei gesehen wird, verdeutlicht umso mehr, dass es um die

für die Öffentlichkeit normative Repräsentationsfunktion des Bildes geht, in der Zei-

chen und Bedeutung ohne phonetischen zeitlich verlaufenden Klang zusammenfallen

wie Wahrnehmung des Bildes und bildliche Vorstellung im Geiste. Die zeitlich klingen-

deMusik vermag zwar nach Leonardo ohne phonetische Sprache ebenso denMangel der

Nationalsprache zu umgehen, behält aber dafür dann auch immer noch denMangel bei,

nicht von Zeit gereinigt zu sein. Dagegen wird die Schrift bei Platon kritisiert, weil sie

von den Sophisten alsMittel der dieDemokratie unterwanderndenAufspaltung vonHö-

renundSehengenutztwerdenkann,währendnachLeonardodagegengenauumgekehrt

die von Ton abgespaltenen Schrift sich als höherer sensus communis in der Öffentlichkeit

darstellt. Mit dem Ideal entsteht hier der Begriff desWerkes.

Die Verwendung des Begriffs sensu commune durch Leonardo verweist auf den Ein-

fluss einer thomistisch-aristotelischen Tradition.Thomas von Aquin hatte die koinè aís-

thesis von Aristoteles ins Lateinische übersetzt als: sensus communis.9 Bei Aristoteles war

in De anima damit das rein anthropologische Vermögen gemeint, mehrere Sinnesein-

drücke in einer einzigen Bedeutung zu erfassen, weil es um die Einheit des souveränen

Mannes geht. Aber hier bei Leonardo im quattrocento kommen zwei Neuerungen vor, die

fortan alle Diskurse zum sensus communis insbesondere durch die spätere Vermittlung

durch Giambattista Vico als Willen zur Reinheit anführen werden: Zum einen, dass es

der Sehsinn ist, der alle Sinne anführt, so dass Babel nur durch das Bild überwunden

werden kann. Das ton- und angeblich zeitlose Bild ist keine Anthropologie der Sinne

mehr, welche die Sinne zu einem einzigen Sinn anführt, sondern löst sich zum anderen

von sozialen Unterschieden als Mittel der Reinigung von sprachlicher Kommunikation

in der Öffentlichkeit. Damit erhält der Sehsinn nicht nur anders als in der Antike eine

Setzenden vorstellt, d.h. Werke des Menschen, wie die Worte sind, wie z.B. die Dichtkunst und

ähnliche thun, die den Weg der menschlichen Lunge [lingua] gehen.«

7 Leonardo da Vinci,Das Buch von derMalerei, ebd., Bd. I, Lehrsatz 8, wo Idea und phonetische Schrift

in Opposition gesehen werden, weil die Kunst die Idea figürlich darstellen könne: »certo tu con-

fesserai, essere tale simulacro, il qual far non po tutte le scritture, che figurar potessino in effigie et in

virtù tal Iddea.« [Hervorhebung Th. B.]

8 Leonardo, Das Buch von der Malerei, ebd, S. 8.

9 John Schaeffer, Giambattista Vico on Natural Law. Religion, Rhetoric, and Sensus Communis, London u.

New York 2019, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

vomHören unabhängige normativ soziale Tendenz sowohl für den einzelnenwie für die

sozialeWahrnehmung.Das Bild ist vom schmutzigerenHören gänzlich und damit auch

von phonetischer Schrift zu trennen, was Platon allerdings gerade als Täuschung der

Öffentlichkeit ablehnte. Ausgerechnet der wenig Poesie produzierende Handwerker der

Renaissance ist nicht mehr wie für die Antike banáusos, wovon sich auch der Steinmetz

Sokrates durchdas freieReden auf demMarktplatz der agoráabgrenzt, sondernwirdda-

gegen von Alberti zum alter deus der Offenbarung erhoben. Diese Synchronisierung von

Individuum und Öffentlichkeit durch das Bild zeigt sich bei Vico zwei Jahrhundert spä-

ter besonders deutlich in der Verdoppelung, indem er das Ziel einer Befreiung vom Joch

der Aristokraten immer in einer die Einheit visuell repräsentierendeMonarchie sieht, da

sie eine größere alle unterschiedenen Individuen zusammenfassende Öffentlichkeit im

repräsentativen Bild der Person ist, folglich einen reineren sensus communis darstellt, der

als Reinheit schon immer vor aller Repräsentation in einem einzelnen König da war,10

analog zur Erfindung von ›Great Britain‹ durch Francis Bacon.

Undwie inPlatonsTimaioswird auchbei Aristoteles in derMetaphysik (980a) zwar der

Sehsinnals intellektueller Sinngegenüberdenanderen favorisiert, aberweder bei Platon

noch bei Aristoteles folgt daraus eine Aufwertung des Bildes gegen dasHören für die öf-

fentliche Wahrnehmung und das öffentliche Verständnis, auch wenn die Favorisierung

des Sehsinns inder Ideenschau in jedemFalle schon eineReinheitsvorstellungder ästhe-

tischenAbstraktion in der Antike transportiert,wie es auch inAristoteles Aufwertung ei-

nes interesselosenSehenumdesSehenwillens in seinerNikomachischenEthikauftauchte.

Aber sie ist von der subjektiven Einheit des souveränen Mannes her bestimmt und da-

her nie unabhängig vom Hören im Sehen des Bildes oder der Schrift als eigenständiges

Werk zu verstehen.11 Erst in der Renaissance taucht mit einer neuen Form einer retina-

len Reinheit der Begriff des Werkes auf, das alsbald in der philosophischen Aufklärung

im 17. Jahrhunderts vom Kunstproduzenten als ebenso reine wie interesselose Ästhetik

des reinen Lesens gelöst wird.

Die Malerei kann nach Leonardo Einzeleindrücke bzw. die diskreten Elemente mit

der sie zusammenfassenden ganzheitlichenWahrnehmung synchron lesbar darstellen,

was in der linear ablaufenden Zeit der aufgeführten Musik nicht möglich sein soll. »Die

Harmonie derMalerei vereinigt in einemPunkt durch die Proportionalität,was dieHar-

monie derMusik in der Zeit macht und bei dieser nurmöglich wäre, wenn die Stimmen

alle einzeln aufgeführt würden.«12 DieMalerei ist damit als eine vonEndlichkeit des Lei-

bes gereinigte göttliche Schrift durch stumme Repräsentation zu verstehen, was alles

10 Giambattista Vico,Prinzipien einer neuenWissenschaft über die gemeinsameNatur derVölker, Hamburg

2009, S. 120. (Erstes Buch, zweiter Abschnitt LXXVII, 256), S. 128 (XCII, 285). Zur ursprünglichen

unreflektierten Reinheit des sensus communis, S. 93f. (Erstes Buch, zweiter Abschnitt XIIf., 142f.)

11 Die antike Rechtfertigung des Sehsinns findet sich auch bei demHl. Antonius von Florenz. Hinweis

zu finden bei: David Summers, The Judgement of Sense. Renaissance Naturalism and the Rise of Aesthe-

tics, Cambridge 1987, S. 37. Sie ist aber anders als bei Leonardo nicht auf die Rechtfertigung des

Bildes als reine Schrift bezogen und übernimmt daher die Aufwertung des Sehsinns ohne Bezug

der Neuauswertung von Schrift.

12 Leonardo da Vinic Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas), hg. v. Heinrich Lud-

wig, Wien 1882, Lehrsatz 19, S. 34. Das Argument in Bezug auf die Musik wird auch von Ficino ver-

treten, wonach die Musik erst durch ihre optisch-geometrische Relationalität gerechtfertigt sei,

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das neue Verständnis vom Bild als Schrift der Schrift 223

andere als ein Phonozentrismus ist. Sie kann die einzelne Teilelemente, aus denen das

vereinigende Ganze besteht, synchronmit der es bildenden Ganzheit darstellen bzw. le-

sen lassen.Nicht die Ganzheitlichkeit in derMusik ist entscheidend, sondern die Fähig-

keit zum synchronen Lesen. Hier wird noch deutlicher, dass die Auffassung eines sensus

communis grundsätzlich an die Praxeologie der Reinigung gebunden ist, in der das Sehen

den Gebrauch schon bestimmt. Dem zóon politikón der Polis war dagegen die Schrift an-

ders als in der Offenbarungsreligion durch Mönche so selbstverständlich öffentlich wie

die Abdrängung der Frau von der Öffentlichkeit in den ihr allein zustehenden privaten

oíkos der Antike.

Leonardo nun nennt in seinen Malertraktaten die Elemente der Malerei in Abgren-

zung zu den lettere der Poesie, also zu phonetischen Buchstaben lange vor Francis Ba-

con und Leibniz: carratteri. Und Leonardo hat diese Unterscheidung von phonetischem

Schriftbild und repräsentierender Bildschrift keineswegs in einem Diskursereignis er-

funden.

wie sie Pythagoras durch die Einteilung der Seiten und seiner Theorie der Sphären darstellte: Ent-

sprechende Quellenangaben siehe bei André Chastel,Marsile Ficine, ebd., S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-033 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

