
4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts

Selbstdarstellung und Fragen der Zugehörigkeit

Sich selbst zu artikulieren, um sich in der

neuen Welt neu zu finden – das war das

Hauptmotiv, das die Deutschlandtürken in

die darstellenden Künste trieb. Mit dem po-

litischen Kabarett, einer deutschen Gattung,

bewiesen sie ihre Begabung, das Eigene

mit dem Fremden zu vereinen. Zudem ver-

sprachen Kabarett und Satire die größte

Akzeptanz, weil sie Ironie mit Selbstironie,

Kritik mit Selbstkritik, Humor mit der Fähig-

keit, sich selbst auf die Schippe zu nehmen,

verbinden. (Yüksel Pazarkaya)1

4.1 Einleitung: Themen und Entwicklungen

Das Kabarett nimmt, wie bereits erwähnt, im Rahmen türkisch-deutscher Bühnenpro-

jekte eine Sonderstellung ein.Nicht nur entwickelte es sich weitgehend unabhängig von

der restlichen Szene, sondern fand im Gegensatz zu den meisten Theaterproduktionen

türkischerMigranten auch von Beginn an ausnahmslos in deutscher Sprache statt. Teils

aus diesem Grund, daneben aber auch wegen seiner intensiven Bezugnahme aufs ak-

tuelle Zeitgeschehen in der Bundesrepublik, fand das türkisch-deutsche Kabarett einen

weit größeren Anklang bei der deutschen Öffentlichkeit als die Mehrzahl der übrigen

Theaterprojekte türkischer Migranten. Dennoch existieren sowohl im thematischen als

auch im formalen Bereich Parallelen und Überschneidungen zwischen türkischem Mi-

granten-Kabarett undMigranten-Theater.Dafür sind folgendeGründeanzuführen:Bei-

de lassen eine gewisse Beeinflussung durch die traditionellen türkischenTheaterformen

1 In seinem Artikel »Zwei Länder im Herzen – Türkische, deutsche oder deutschtürkische Kukltur?«

aus dem Jahr 1999 (S. 77).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

erkennen; außerdem besitzt Minoritätskunst im Allgemeinen oft eine politische Kom-

ponente, indem sie etwa zur Situation der Minderheiten Stellung bezieht, und auch da-

durch, dass sie sich innerhalb der Kunstszene der Mehrheitsgesellschaft zu behaupten

versucht.2Diesmag erklären,warum türkisch-deutschesTheater gerade in jenen Fällen,

da es auf die soziale Situation von Türken in Deutschland Bezug nimmt (wie es etwa das

Theater Ulüm tut), mitunter kabarettistische Züge trägt.

Während frühe türkischeTheaterprojekte in Deutschland bereits in den 1960er Jah-

ren entstanden, datieren die Anfänge des türkisch-deutschen Kabaretts gerade einmal

20 Jahre zurück. Seine Entwicklung ist bis heute eng mit seinen beiden Gründervätern

verbunden: 1985 starteten Şinasi Dikmen und Muhsin Omurca mit dem legendären Ka-

barett Knobi-Bonbon (kurz:Knobis) das ersteMigranten-Kabarett der BRD und tourten im

Anschluss zwölf Jahre lang mit enormem Erfolg durch ganz Deutschland, bis sich ihre

Wege schließlich im Jahr 1997 trennten. Seither haben sich die beiden Künstler als Solis-

ten einen Namen gemacht, und Dikmen betreibt darüber hinaus in Frankfurt a.M. mit

dem Kabarett Änderungsschneiderei (kurz: KÄS) seine eigene Bühne. Dikmens und Omur-

cas Verdienste umdasMigranten-Kabarett sind unschätzbar: Nicht nur gelang es ihnen,

sichzueinerZeit,als türkischeBühnenkünstler inderBundesrepublik kaumPräsenzbe-

saßen, einen Platz in der deutschen Kulturszene zu erobern, sondern sie ebneten durch

ihre ›Pionierarbeit‹ auch vielen anderen Kabarettisten türkischer Herkunft denWeg auf

die Kleinkunstbühne. Besonders seit der zweiten Hälfte der neunziger Jahre floriert ei-

ne türkisch-deutsche Kabarett-/Comedy-Szene mit Medienstars wie Serdar Somuncu,

Django Asül, Kaya Yanar und Bülent Ceylan – eine Entwicklung, die ohne Dikmen und

Omurca unvorstellbar gewesen wäre.

Bereits im Debütprogramm des Knobis – wie zuvor auch schon in Dikmens frühen

Satiren – kamen alle thematischen Schwerpunkte zur Sprache, die das türkische Mi-

granten-Kabarett bis heute bestimmen. Überwiegend geht es dabei um die Koexistenz

von Türken und Deutschen, um wechselseitige Stereotypisierungen, um gesellschaft-

liche Diskriminierung und um Probleme der Integration. Ebenfalls schon angelegt

war die kritische Auseinandersetzung mit kulturell fixierten Geschlechterbildern: In

den 1990er Jahren erhielt diese durch das Entstehen zweier türkisch-deutscher Frau-

enkabarettgruppen, des Putzfrauen-Kabaretts und der Bodenkosmetikerinnen, einen noch

höheren Stellenwert. Zusätzlich kamen je nach tagespolitischen Ereignissen im Lauf

der Jahre bestimmte Unterthemen hinzu, so etwa die deutscheWiedervereinigung oder

die Debatten über den EU-Beitritt der Türkei oder über das Staatsbürgerschaftsrecht.

Insgesamt könnte man sagen, dass türkisch-deutsches Kabarett den sozialen Pro-

blemen und Bedürfnissen türkischer Migranten ein Gesicht gibt: Ansonsten reichlich

2 Vgl. hierzu Gilles Deleuze und Felix Guattari, die in ihrer Einleitung zu Kafka. Für eine kleine Literatur

(1975) im Bereich der Literatur ausführen, dass ein politischer Charakter allgemein kennzeichnend

fürMinoritäten-Kunst ist. Eine »kleine Literatur« ist für sie die einerMinderheit, die sich einer gro-

ßen Sprache bedient. Solch eine Literatur ist v.a. charakterisiert durch ihre »Deterritorialisierung«,

d.h., durch eine Bewegung vom Zentrum weg an die Ränder. Anwendung auf die Werke türkisch-

deutscherAutorenfindenDeleuze/Guattaris Theorien etwa in Teraokas »Gastarbeiterliteratur: The

Other Speaks Back« (1987) und in ŞeyhansWriting Outside the Nation (2001, bes. S. 23–30).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 193

abstrakte Belange werden hier gleichsam in einer oder mehreren Figuren greifbar ge-

macht und sind so leichter von den (deutschen) Rezipienten zu erfassen. Erst seit der

zweiten Hälfte der neunziger Jahre macht sich seitens einiger Kabarettisten türkischer

Herkunft die Tendenz bemerkbar, auchThemen aufzugreifen,die nur noch periphermit

der Situation derMigranten zu tun haben. Somuncu undOmurca etwa haben Program-

me verfasst, die sichmit der deutschen Nazi-Vergangenheit, beziehungsweise der Neo-

nazi-Gegenwart auseinandersetzen. Dieser gewagte Vorstoß in innerdeutsche Themen

undFragestellungen,der imBereichderLiteraturbeiAutorenwieFeridunZaimoğluund

insbesondere Zafer Şenocak Parallelen findet, stellt eine neue Phase in der Entwicklung

des türkisch-deutschen Kabaretts dar.

Bevor ich mich den Projekten, Gruppen und Künstlern selbst zuwende, seien vor-

ab einige Hintergründe und grundlegende Entwicklungen des türkisch-deutschen Ka-

baretts skizziert. Im Allgemeinen ist festzustellen, dass sich kabarettistische Veranstal-

tungen türkischstämmiger Künstler fast ausnahmslos an der deutschen Form des poli-

tisch-satirischen Kabaretts orientieren.Wie in Kapitel 2 erwähnt, besitzt die Türkei kei-

ne eigene nationale Kabarett-Tradition; die ersten Kabaretts entstanden dort erst Ende

der 1960er Jahren nach deutschemVorbild. Als primärer Bezugspunkt des Kabaretts tür-

kischstämmiger Migranten ist hier daher ein Abriss der deutschen Kabarettgeschichte

angebracht.

Die Anfänge des deutschen Kabaretts reichen bis ganz zumBeginn des 20. Jahrhun-

derts zurück.3 Inspiriert durch das Pariser Chat noir entstand ab 1901 vor allem in Berlin

undMünchen eine vielfältige Szene,die literarischesKabarett ebensowieVarieté-Shows

umfasste und zurWeimarer Zeit zu großemFormenreichtumerblühte.NachderMacht-

übernahme der Nationalsozialisten kam es zu strenger Zensur und Verfolgung. Hitlers

Propagandaminister Goebbels forderte von den Kabarettbühnen pure Unterhaltung im

Dienste der NS-Ideologie (»positives Kabarett«) und ließ Verstöße gegen seine Vorga-

ben streng bestrafen. Kurz vor dem Zusammenbruch des Regimes wurden im Septem-

ber 1944 die letzten Bühnen geschlossen (vgl. Kühn S. 88ff.).

Nach demWeltkrieg startete das deutsche Kabarett einen energischen Neuanfang.

Die Besatzungsmächte befürworteten ausdrücklich »die Eröffnung neuer Kabaretts, im

Sinne einer demokratischen Selbstbetätigung der Deutschen«,wenn auch zunächst nur

unter Überwachung vonTheater-Kontroll-Offizieren (Hippen S. 33). Hauptsächlich un-

ter Verwendung der Stilmittel der Satire (Ironie, Sarkasmus, Hyperbel) setzte sich die

neue Form des politisch-satirischen Kabaretts kritischmit politischen und gesellschaft-

lichen Ereignissen auseinander mit dem Ziel, das Publikum aufzuklären und zur Teil-

nahme am öffentlichen Geschehen zu bewegen.Der Kabarett-Boomder Nachkriegsjah-

re resultierte in einer Reihe bedeutender Bühnengründungen. So öffneten etwa 1949, al-

3 Meine kurze Übersicht der deutschen Kabarettgeschichte vernachlässigt die Entwicklung in der

ehemaligenDDR, dadiese keinendirekten Einfluss auf türkisch-deutscheKabarettisten ausübten.

Meine Ausführungen basieren v.a. auf drei Textquellen, auf die ich an dieser Stelle weiterführend

verweisenmöchte: der vonReinhardHippen unddemDeutsches Kabarett Archiv herausgegebene

Band. »Sich fügen – heißt lügen« – 80 Jahre deutsches Kabarett (1981), Volker Kühns Die zehnte Muse –

111 Jahre Kabarett (1993) sowie Jürgen Kesslers Artikel »Generation Golf« (2001). Zum Kabarett in

der ehemaligen DDR vgl. v.a. Peter Jelavichs Artikel »Satire under Socialism« (2000).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

so im Gründungsjahr der BRD, die Berliner Stachelschweine ihre Pforten, und 1956 grün-

dete Dieter Hildebrandt gemeinsam mit Sammy Drechsel und anderen die Münchener

Lach- und Schießgesellschaft, die sich in der Folge zur wohl einflussreichsten Kabarett-In-

stitution Deutschlands entwickeln sollte.

In den 1960er Jahren drängte im Kabarett eine neue, gesellschaftskritische Genera-

tion an die Front, und viele renommierte Kabarettisten leisteten dem Ruf zur außer-

parlamentarischen Opposition Folge: »Man will nicht länger Symptome bekritteln, son-

dern den Kleinkunstkeller zum Forum für den Ruf nach Veränderung machen.« (Kühn

S. 163) In diese Zeit fallen auch die Anfänge des Fernsehkabaretts; als Wegbereiter kann

die zwischen 1963 und 1966 ausgestrahlte ARD-Sendung Hallo Nachbar gelten. Das Bei-

spiel machte bald Schule: Ab 1973 sendete das ZDF das SatiremagazinNotizen aus der Pro-

vinz unter HildebrandtsModeration; als dieses im Folgejahr abgesetzt wurde, setzte der

bekannteKabarettist seine Fernseh-Karrieremit dem Scheibenwischer fort, der bis zu sei-

nem Abtritt imMai 2003 Deutschlands populärste Satiresendung bleiben sollte.

Dem Politkabarett der sechziger Jahre ging aber schon beim Wechsel ins nächste

Jahrzehnt der Atem aus. Nachdem die nach Kräften unterstütze Opposition der Sozial-

demokraten andieMacht gekommenwar,drehte sichder politischeWindund sorgte für

eineFlaute indenSegelnderKabarettisten (vgl.HippenS. 42).DerZeitgeist der siebziger

Jahre forderte es eher amüsant als kritisch, dabei durchausmit einer schrillen Note: Ulk

vermischte sichmit Politik (oder ersetzte diese komplett) und sorgte für einen stetenZu-

wachs populärer Nonsense-Shows. Dieses Nebeneinander von kritischem Kabarett und

weniger anspruchsvollen Aufführungen bot Mitte der achtziger Jahre den Hintergrund

für das Entstehen des türkisch-deutschen Kabaretts. Da Türken in der Bundesrepublik

aber auch knapp 25 Jahre nach Abschluss des Arbeitsabkommens noch soziale Außen-

seiter ohne politische Stimme waren, fanden bei ihnen zuerst nur politisch-satirische

Formen des Kabaretts Zuspruch.

AbAnfangder 1990er Jahre kames zunehmendzu einerGlobalisierungUS-inspirier-

ter FormenderUnterhaltung,welchebaldauchvonderdeutschenKabarett-SzeneBesitz

ergriff. In der BRDfiel diese Entwicklung außerdemmit demneuen sozialen Phänomen

der sogenannten »Spaßgesellschaft« zusammen.DasResultatwar eineWelle vonCome-

dy-Shows auf deutschenBühnen und Fernsehkanälen, die anspruchsvolles Politkabarett

immermehr in denHintergrund drängte (vgl.Thomann und Tuma).Der populärste En-

tertainer diesesBoomswarHaraldSchmidt,der sich von 1995 bis 2003 in seinerLateNight

Comedy Show nach Vorbild des US-Komikers David Lettermans »mit kabarettistischen

Quickies nach dem uralten Muster […] über Gott und die Welt lustig« machte (Kessler).

Inder zweitenHälftederneunziger JahreerfasstedieseTendenzauchdas türkisch-deut-

sche Kabarett. Nachdem bereits zuvor einige deutschstämmige Darsteller wie etwa Ali

Ülbülüd alias Helmut F. Albrecht die Ethno-Comedy für sich entdeckt hatten, machten

sich nun auch Interpreten mit einem tatsächlichen migrantischen Hintergrund daran,

diesenBereich zuerobern.Erst inden letzten Jahren scheint derComedy-Boom langsam

nachzulassen, was teils mit der angespannten Weltlage (Kriege, Terroranschläge etc.),

daneben aber auch mit der immer problematischeren ökonomischen Situation in der

BRD zusammenhängenmag.

FolgendedasKabarett kennzeichnendeMerkmale lassen sich festhalten: ImKabarett

treten für gewöhnlich ins Klischeehafte überzeichnete Typen (anstelle ›runder‹ Charak-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 195

tere) auf, und es besitzt in der Regel keine geschlossene künstlerische Form. Statt einer

durchgehenden Handlung bietet es eine Abfolge von Sketchen, die meist nur durch ein-

zelne Motive oder auch – doch selbst dies ist nicht zwingend – durch ein übergreifen-

desThemamiteinander verbunden sind. Folglich kennt das Kabarett keine Entwicklun-

genwiedasherkömmlicheTheater,sondernnurSituationshöhepunkte.Kabarett stellt in

diesem Sinne kein Ganzes, sondern einzelne Teile dar; es ist gleichsam ein Provisorium

und setzt eine interpretatorische Eigenleistung des Publikums voraus. Dies gilt ebenso

für denDarstellungsmodus der Ironie, den diese Bühnenform–das heißt, ihre kritisch-

politische Variante – mit der Satire teilt. Indem hier das Gesprochene (oder Geschrie-

bene) imWiderspruch zum tatsächlich Gemeinten steht, ist das Publikum zu einer kri-

tischen Haltung und zum Mitdenken aufgefordert. Freilich sind einige der genannten

Merkmale auch immodernenTheater zu finden, das häufig ebenso fragmentarisch wie

das Kabarett erscheint, oder auch, wie etwa im Fall des Epischen Theaters, eine aktive

Zuschauerhaltung einfordert. Der Brecht’sche Verfremdungseffekt findet sich auch auf

der Kabarettbühne allenthalben,wird hier jedoch vorwiegend alsMittel der Belustigung

eingesetzt (vgl. Hippen S. 167 und S. 189).

Die Parallelen zu traditionellen türkischen Theaterformen sind in dieser Übersicht

derMerkmaledesdeutschenKabaretts offenkundig.Wie inKapitel 2.2beschrieben,prä-

sentierenauchdasKaragöz-Schattenspiel unddasOrtaOyunu typenhaft gezeichneteFi-

guren, besitzen einen anti-illusionistischenCharakter und bedienen sich einer ›offenen‹

Dramenform ohne konsequente Handlungsentwicklung. Auch die Satire ist ein zentra-

lesMerkmalbeiderGenres,wasebenso fürdieMeddah-Kunst zutrifft,die traditionell oft

eine zeitbezogene, sozialkritische Tendenz aufwies.Mithin ist festzustellen, dass es von

einer Meddah-Show kein allzu großer Schritt zum modernen Solokabarett ist. Auf den

anhaltendenEinflussdieserTraditionaufdas zeitgenössische türkischeMonodramaha-

be ich bereits hingewiesen; dem sei hier hinzugefügt, dass Şensoys oderMusfik Kenters

erwähnteSolo-AuftrittedurchausmitdenenSerdarSomuncusvergleichbar sind,welche

später in diesemKapitel besprochen werden.Womöglich besitzt die Türkei einfach des-

halb keine distinkte Kabaretttradition, da türkisches Theater traditionell ohnehin recht

›kabarettistisch‹ war; zumindest aber erklärt dies, warum das Kabarett – wie auch das

Brecht-Theater – ab den 1960er Jahren so leicht in der Türkei Fuß fassen konnte. Und es

begründet auch, warum sich gerade das politisch-satirische Kabarett Künstlern türki-

scher Herkunft förmlich anbot. Auf die konkreten Elemente der türkischenTheatertra-

ditionen inProjektendieserKünstlerwerde ichangegebenerStelle aufmerksammachen

und diese am Kapitelende in einer Übersicht zusammenfassen.

Bezüglich allgemeiner Tendenzen des türkisch-deutschen Kabaretts ist festzu-

stellen: Lässt man die Ethno-Comedy der letzten Jahre außer Betracht, so veränderte

sich die Darstellungsweise des türkischen Migranten-Kabaretts über die Jahre nur

sehr geringfügig. Wie im politisch-kritischen Kabarett üblich, bedienen sich türkisch-

deutschen Kabarettisten der Stilmittel der Satire (wie der Ironie und der klischeehaften

Überzeichnung) sowie deren aggressiv-humoristischen Tones.Nach Terkessidis existie-

ren im türkisch-deutschen (»allochthonen«) Kabarett keine radikalenUnterschiede zum

deutschen (»autochthonen«) Kabarett; vielmehr realisiert sich das Verhältnis zumKaba-

rett der Einheimischen »in Verschiebungen und Verrückungen – vor allem in Hinblick

auf Prozesse der Identitätsbildung« (»Kabarett«, S. 297). Ein weiteres kennzeichnendes

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Merkmal des türkisch-deutschen Kabaretts ist seine doppelte Schlagrichtung: Einer-

seits werden Missstände der deutschen Gesellschaft, andererseits jedoch stets auch

Schwachstellen türkischer Traditionen unter die Lupe genommen. Es ist unerläss-

lich für die Künstler, hier ein kritisches Gleichgewicht zu finden, da Akzeptanz und

Glaubwürdigkeit beim überwiegend deutschen Publikumwesentlich davon abhängen.

Was sich imLaufederZeit allerdingsdurchaus änderte, ist das aufderBühnepräsen-

tierte (Selbst-)Bild des Türken, das heißt die Charakterwahl und Darstellungsweise der

jeweiligen Kabarettisten. Während sich die Bühnenfiguren bis weit in die 1990er Jahre

hinein überwiegend aus sozial niederen Schichten der sogenannten ›Gastarbeiter‹ re-

krutierten (insbesondere der Typ des Müllmanns und der Putzfrau, dazu der des hyper-

integrierten Türken als semi-lächerliche Gestalt), findet man heute im Migranten-Ka-

barett auch Vertreter angesehener Berufsgruppen und Charaktere mit höherem sozia-

len Status (wie den Akademiker, den Hausbesitzer, das Bond-Girl oder den Kanakmän,

eine Art türkischen Superman). Natürlich hängt diese Entwicklung damit zusammen,

dass eine neue Generation von Künstlern türkischer Herkunft die Bühne betreten hat;

doch auch die älteren Jahrgänge präsentieren inzwischen ein erweitertes Repertoire an

Bühnencharakteren.

Relativ neu ist außerdem die Tendenz, statt einzelner, nur losemiteinander verbun-

dener Sketche (Nummernkabarett) in stärkeremMaße Programme mit durchgehender

Handlung zu präsentieren (Programmkabarett), was eine weitere Annäherung zum

Migranten-Theater zur Folge hat.4 Und schließlich ist seit etwa der zweiten Hälfte der

neunziger Jahre auch ein deutliches Übergewicht von Solodarstellern über Kabarett-

gruppen auffällig, eine Tendenz, die sich im deutschen Kabarett bereits im vorherigen

Jahrzehnt abgezeichnet hatte.

Der folgende Abschnitt bietet einen chronologischen Abriss der Geschichte des tür-

kisch-deutschen Kabaretts anhand zentraler Gruppen und Projekte. Mein Fokus liegt

dabei auf Strategien der Selbstpräsentation. Ich untersuche, welcher Türkenbilder und

Motive sich die einzelnen Künstler bedienen und wie sie diese je nach Intentionmodifi-

zieren. ImWandel der Eigendarstellung über den Zeitraum von zwei Jahrzehnten findet

eine Perspektivenverschiebung Ausdruck, welche ihrerseits auf einen veränderten Sta-

tus und ein neues Selbstbewusstsein türkischstämmiger Künstler – und von Menschen

türkischer Herkunft im Allgemeinen – innerhalb der deutschen Gesellschaft verweist.

Längst beschränken sich diese Künstler nicht mehr darauf, deutsche Klischeebilder zu

reproduzieren (und zu dekonstruieren) – sie fabrizieren mittlerweile ihre eigenen Bil-

der und damit ihre eigenen ›türkisch-deutschen‹ Identitäten.

4.2 Dikmens frühe Integrations-Satiren

Bereits mehrere Jahre vor der ersten Gruppengründung nimmt die Geschichte des tür-

kisch-deutschen Kabaretts ihren Ausgangspunkt im literarischen Bereich, und zwar in

der sogenannten Gastarbeiter- oder auch Migranten-Satire. Zweifellos ist hier als zen-

trale Figur Şinasi Dikmen zu nennen, der sich bereits ab 1979 daran machte, seine Ein-

4 Zur Unterscheidung von Nummern- und Handlungsprogrammen im Kabarett vgl. Hippen S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 197

drücke und Erfahrungen in der BRD in Form satirischer Prosatexte zu verarbeiten. Da-

neben sollte aber auch Osman Engin Erwähnung finden, obgleich dieser erst einige Jah-

re später zu schreiben begann und im Gegensatz zu Dikmen selbst nie den Schritt auf

die Kabarett-Bühne vollzog.5 Dennoch ist er insofern von Bedeutung, als seine Werke

durchaus einen thematischenEinfluss auf türkisch-deutscheKabarettprojekte ausgeübt

habenmögen. Dafür seien zwei Gründe hervorgehoben:

(a) Anders als Dikmen publiziert Engin regelmäßig bis zum heutigen Tag. Folglich

sind seine Texte leicht über den deutschen Buchhandel erhältlich, während Dikmens

frühe Bände längst vergriffen sind. Ebenso wenig erhältlich sind die Texte zu den Ka-

barettstücken, die ich in der Folge untersuche; diese liegen lediglich inManuskriptform

vor und können daher nur auf der Bühne (und das heißt: solange die Kabarettisten sie

im Programm haben) rezipiert werden.

(b) Engin hat die Themen seiner Satiren über die Jahre ausgeweitet: Während sei-

ne frühen Texte inhaltlich kaum über diejenigen Dikmens hinausgingen, setzten sich

seine letzten Texte zunehmend auchmit denNachfolgegenerationen der türkischenMi-

granten in Deutschland auseinander. Das Ergebnis ist in etwa mit den Stücken seines

Namensvettern Aydin Engin amTheater Ulüm vergleichbar (siehe Kapitel 3.5).

Festzuhalten sei hier, dass sowohl Dikmen als auch Engin in der Satire das geeignete

Medium sehen, sich mit der Diskriminierung von Ausländern in der BRD auseinander-

zusetzten, dabei zugleich auch Kritik an bestimmten Verhaltensweisen ihrer Landsleute

zu üben und sich allgemein parodistischmit dem türkisch-deutschen Leben in der BRD

zu befassen.DerWeg auf die Kabarettbühne stellt,wie ich ausführenwerde, fürDikmen

in diesem Kontext eine konsequente Entwicklung dar.

»Kabarett ist szenische Darstellung von Satire. Satire ist die artistische Ausformung

vonKritik.«DieseDefinitiondesKabarettistenWerner Schneyder aus dem Jahr 1978 (zit.

in Budzinski S. 19) mag Pate gestanden haben für Şinasi Dikmens Projekt, die bundes-

deutsche Öffentlichkeit auf die Situation und die Lebensumstände der türkischen Mi-

norität aufmerksam zu machen. Dikmen, 1945 in Ladik in der Provinz Samsun (Türkei)

geboren,zog 1972nachUlm,woerbisEndeder 1980er Jahre alsKrankenpfleger tätigwar.

Ab Ende der siebziger Jahre begann er, Satiren in deutscher Sprache zu verfassen, die er

bald darauf in zwei Bänden veröffentlichte:Wir werden das Knoblauchkind schon schaukeln

(1983) undDer andere Türke (1986).6 Fast zeitgleich vollzog er auch den Schritt auf die Ka-

barettbühne, da er von dort ein größeres Publikum zu erreichen hoffte.

Satire, als Form der Kritik an individuellen, gesellschaftlichen oder allgemein

menschlichen Schwächen in allen literarischen Gattungen zu finden, bezweckt, mit

5 Osman Engin wurde 1960 nahe Izmir in der Türkei geboren und zog Anfang der siebziger Jah-

re in die BRD. Ab 1983 veröffentlichte der Diplom-Pädagoge und Wahl-Bremer monatlich satiri-

sche Texte im Stadtmagazin Bremer. Engins erste Buchpublikation erschien 1985 unter dem Titel

Deutschling – Satiren. Über die Jahre brachte er eine Reihe von Satirebänden heraus, darunter Der

Sperrmüll-Efendi (1991) und Alles getürkt (1992). Engins Protagonist ist stets die gleiche Figur: ein

Gastarbeiter der ersten Generation namens Osman Engin. 1998 kam sein erster Roman Kanaken-

Ghandi heraus, der inzwischen als Drehbuch verarbeitet wurde. Zuletzt erschien von ihm Oberka-

nakengeil (2001).

6 1995 brachte Dikmen mit Hurra, ich lebe in Deutschland. Satiren einen weiteren Satireband heraus,

in dem er überwiegend alte Texte in Überarbeitung neu auflegte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Mitteln der aggressiv-ironischen und karikierenden Übertreibung eine verkehrte Welt

aufzuzeigen und die Deformation von Mensch und Gesellschaft bloßzustellen (vgl.

Arens S. 164f.). Sie handelt aus dem moralischen Anspruch heraus, die Welt verbessern

zuwollen (vgl.Butzinski/HippenS. 344). InDikmens Fall dient die Satire außerdemauch

dazu, ein Gefühl der Hilflosigkeit zu überwinden, sich also quasi selbst zu therapieren:

Meine Motivation, warum ich Satire schreibe, ist nicht Idealismus, sondern ist meine

innere Befriedigung, Zorn, Ausweglosigkeit, Suche. Nachdem ich einen Text geschrie-

ben habe, der mir gelungen erscheint, lehne ich mich zurück und lese den Text mit

Wonne und Genuss laut, und […] freuemich darüber, dass ich den Deutschen eins aus-

gewischt habe. Eine Woche lang habe ich keinen Zorn mehr, ich mag die Deutschen

sogar; die Ausweglosigkeit habe ich überwunden, ich sehe wieder für mich eine Zu-

kunft in Deutschland. (Zit. in Tantow, »Narrwort«, S. 107)

Zu der Zeit, als Dikmenmit der Produktion satirischer Texte begann, beschränkten sich

literarische Erzeugnisse türkischer Autoren in Deutschland überwiegend auf Themen

wie kulturelle Entwurzelung, Entfremdung, Heimweh und Sprachlosigkeit, welche zu-

dem meist in einem lamentierenden Tonfall wiedergegeben wurden. Zwar behandelt

auch Dikmen als Autor ähnliche Themenbereiche, doch stand er der (wie er es nennt)

»jammernden« Art der Darstellung von Vornherein äußerst skeptisch gegenüber: »Die

ausländischen Autoren haben, glaube ich, am Anfang viele Fehler gemacht, indem sie

über alles gejammert haben.« Zwar habe die Satire auch zu klagen, doch geschehe dies

auf eine Weise, die den Leser zum Lachen verleite. »Und«, fügt Dikmen hinzu, »ich bin

der Meinung, dass man durch die Lachmuskeln mehr im Menschen erreichen kann als

durch Tränen.« (»Das erste türkische Kabarett«, S. 117f.) Da in seinen eigenen Texten

durchweg ein humoriger bis aggressiv bissiger Ton vorherrscht, stehen sie in krassem

Gegensatz zu dieser sogenannten »Literatur der Betroffenheit«. Anstatt vor den Schwie-

rigkeiten eines Lebens in der ›Fremde‹ zu resignieren, bläst der Autor in seinen Satiren

zum Angriff auf Vorurteile und Ausgrenzungen:

Du wirst keinen Text von mir finden, wo ich jammere. Sich lustig machen bedeutet,

immer noch kampflustig zu sein. Man ist bereit zu kämpfen. Wenn man jammert,

hat man sich mit seinem Schicksal bereits abgefunden: »Ach, mir geht’s schlecht. Oh,

diese Schweine, die Deutschen.« Sich lustig machen, das ist eine Kampfansage: »Du

kriegst mich nicht! So nicht!« (Persönliches Interview 2002)

Als Schriftsteller (wie auch als Kabarettist) geht es Dikmen darum, durch »eine über-

spitzte satirische Polarisierung der Fremd- und Eigenbilder« (Arens S. 158) ein Missver-

hältnis in der Gesellschaft zu demaskieren und alltägliche Sehgewohnheiten durch das

Stilmittel der Verfremdung zu erhellen (vgl. Frederking S. 103). Lutz Tantow beschreibt

imNachwort zuDikmens zweitemSatireband die Zielsetzung,Methode und den beson-

deren Sprachgebrauch des Autors wie folgt:

Die übertriebenen Anpassungswünsche, die die deutschen ›Hausherren‹ von ihren

türkischen ›Gästen‹ fordern, bilden die Hauptangriffsflächen seiner Kritik. Dabei ar-

beitet Dikmenmit zahlreichen Umkipp-Effekten, er verkehrt Klischees und vertauscht

die Rollen. Seine Integrations-Satiren machen sich die im Rezipienten bereits vorhan-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 199

denen Normensysteme und Vorurteile zunutze und führen sie ad absurdum. Indem

er die Deutschen selbst zu Wort kommen lässt, gelingt ihm die Illusion scheinba-

rer Selbstentlarvung. […] Überhaupt beherrscht uneigentliches Sprechen seine Texte.

Ironie, wohin man sieht, und immer funktioniert sie als Waffe. Das Gegenteil des Ge-

meinten wird gesagt. Und zwar meistens in maßloser Übertreibung: Die hyperboli-

sche Sprache ist stilistisches Äquivalent zur thematisierten Hyper-Integration. (»Narr-

wort«, S. 105f.)

Dikmens Erzählungen beschreiben Situationen aus dem türkisch-deutschen Alltag,wo-

bei Fragen der Integration, Identität und Diskriminierung im Mittelpunkt stehen. In

diesemSinn können sie zu Rechtmit Tantow als »Integrations-Satiren« bezeichnet wer-

den.Mit spitzer Zunge attackiertDikmen soziale Benachteiligungen undVorurteile,mit

denen sich in Deutschland lebende Türken im täglichen Leben konfrontiert sehen. Kul-

turelle Klischees und Gegensätze reproduzierend treibt er diese bissig-ironisch auf die

Spitze, so dass sie nach und nach transparent werden und einen verzerrten Blick hin-

ter die Kulissen zulassen. Auf diese Weise attackiert Dikmen normative Rollen und ste-

reotypesDenken und offenbart gleichzeitigMechanismen der kulturellen Ausgrenzung.

Damit leistet er im Sinne von Homi Bhabha kulturellen Widerstand (vgl. S. 162). Dabei

ist es ein besonderes Merkmal seiner Texte, dass sie Kritik nie nur einseitig üben: »Als

Schriftsteller kann ich es mir nicht leisten, einäugig zu schreiben und die Türken dabei

zu übersehen.« (Zit. in Tantow, »Solange die Deutschen«, S. 36) So hält Dikmen Deut-

schen wie auch Türken einen Zerrspiegel vor, dessen Reflektionen sowohl Konzeptuali-

sierungen kultureller Identität als auch Praktiken der sozialen Integration undAusgren-

zung hinterfragen. Ohne hier zu sehr ins Detail gehen zu können, seien doch einige der

angesprochenen Themenbereiche anhand exemplarischer Erzählungen und Textpassa-

gen vorgestellt.

In der kurzenErzählung »Wer ist ein Türke?« betritt Dikmens Ich-Erzähler undAlter

Ego, ein perfekt Deutsch sprechender Türke, dem jegliche ›typisch türkischen‹Merkma-

le fehlen, ein Abteil in einem hoffnungslos überfüllten Zug. Auf seine höfliche Frage hin

bietet ihm ein älteres deutsches Ehepaar einen der letzten freien Plätze an. Als jedoch

wenig später ein ›offensichtlicher‹ (das heißt dem deutschen Klischeebild entsprechen-

der) Türke um einen Platz bittet, weist ihn die Deutsche schroff ab. Da sie es ablehnt,

das Abteil mit einem Ausländer zu teilen, ist er gezwungen, im Gang zu stehen. Verär-

gert über diese Diskriminierung weist der Erzähler die Dame auf seine eigene fremd-

ländische Herkunft hin – doch die Deutsche will sich partout nicht davon überzeugen

lassen:

»[I]ch bin aber Türke und Sie fahren leider mit einem Türken zusammen.« – »Sie kön-

nen doch kein Türke sein.« – »Warum nicht?« – »Nur so.« – »Ich bin Türke, soll ich

Ihnen meinen Pass zeigen?« – »Das brauchen Sie nicht, weil Sie kein Türke sind.« –

»Warum sind Sie so sicher?« –»Erstens, ja, hmm, erstens, ich weiß nicht, aber, hmm,

Sie sind auf alle Fälle kein Türke.« – »Warum nicht?« – »Weil, hmm, weil, wie soll ich

sagen, hmm, weil Sie Die Zeit lesen.« (Dikmen, Der andere Türke, S. 10)

Diese absurdeWeigerung, die türkische Identität des Erzählers zu akzeptieren, da er ei-

ne intellektuelle deutscheZeitung liest, stellt eine arrogante unddiskriminierendeGeste

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

dar. Das Verhalten der Deutschen offenbart ihre Vorbehalte und bekräftigt das Vorurteil

von Türken als ungebildeten und kulturlosen Individuen, ein Klischeebild, das sie so ab-

solut setzt, dass es über alle rationalenArgumentationen erhaben ist.DieWirkungskraft

solcher Festschreibungen ist enorm: Obgleich Dikmens Erzähler in zitierter Szene seine

kulturelle Identität mit Überzeugung zu vertreten scheint, ist er doch insgeheim selbst

verunsichert, wie sich kurz zuvor bereits in einem innerenMonolog andeutete: »Bin ich

ein Türke? Oder bin ich kein Türke? Wenn ich kein Türke bin, was bin ich dann? Und

wenn ich doch ein Türke bin? […] Bin ich etwa ein getürkter Türke?« (Ebd. S. 8) Von exis-

tentialistischen Anspielungen abgesehen,weist die Tatsache, dass der Erzähler sich hier

des deutschen Neologismus »getürkt« (in seiner abfälligen Bedeutung von »gefälscht«)

bedient, auf eine Identitätskrise hin, die ermit zahlreichen seiner inDeutschland leben-

den türkischen Landsleuten teilt: Mürbe gemacht von der ständigen Konfrontation mit

oberflächlich-klischeehaften Einschätzungen ergibt man sich zuletzt dem Bild, das sich

die Deutschen vom Türken machen, verinnerlicht nach und nach die autoritäre Außen-

sicht undmacht sie zur Grundlage seines Selbstbildes.

Geradezubeispielhaft zeichnetDikmendiesenProzess inderkurzenErzählung»Der

andere Türke« nach, wo einem Türken von seiner deutschen Umgebung so lange sugge-

riert wird, »ganz anders als die anderen Türken« (ebd. S. 69) zu sein, bis er jeglichenWi-

derstand gegen diese ihm unbegreifliche Einschätzung aufgibt: »Ich konnte mich nicht

länger dagegen wehren. Ich war ganz anders. Bis heute habe ich alles akzeptiert, was

mir die Deutschen vorschreiben. Das muss ich auch, denn sie durchschauenmich. Und

ich benehmemich jetzt entsprechend.« (Ebd. S. 71)Wie schon am scheinbar naiven, tat-

sächlich aber höchst sarkastischen Ton dieser Zeilen deutlichwird, attackierenDikmens

Texte solche Festschreibungen; zugleich verdeutlichen sie jedoch auch die Schwierigkei-

ten, im Spannungsfeld von äußeren Richtlinien und Bewertungsmaßstäben auf der ei-

nen Seite und dem Willen zur Eigendeterminierung auf der anderen zu einer stabilen

kulturellen Identität zu finden.

Die Identitätsfrage ist in allen TextenDikmens zentral. Jedochunterscheidet sich die

Mehrzahl seiner Erzählerfiguren von der, welcher wir in »Wer ist ein Türke?« begegne-

ten. Für gewöhnlich entspricht Dikmens Erzähler jener Figur in »Der andere Türke«, die

er selbst in den folgenden zwölf Jahren auchmeisterhaft auf der Kabarettbühne personi-

fizieren sollte. Hierbei handelt es sich um einen maßlos angepassten, gleichsam hyper-

integrierten Türken,der sich dieWertemaßstäbe der deutschenGesellschaft so vollstän-

dig zu eigen gemacht hat, dass er selbst wie eine übersteigerte Karikatur des ›perfekten‹

Deutschen wirkt. Dieser Erzähler behauptet stolz, ganz anders als die übrigen Türken

in Deutschland zu sein und wiederholt vergnügt Vorurteile gegen seine Landsleute, in-

dem er etwa bestätigt, dass er als Türke nicht logisch sein könne, wie alle Südländer ei-

ne überschäumende Fantasie besäße und zu Übertreibungen neige (vgl. Knoblauchkind,

S. 106f.). Oder aber er schwärmt selbst angesichts widrigster Umstände noch vom deut-

schenMärchenland, in dem die Arbeit so angenehm und einfach sei, dass sie »sogar von

einemklugenKind« erledigtwerden könne (ebd.S. 20).KarlMay gilt diesemErzähler als

»der beste Türkeikenner unter den deutschen Schriftstellern« (Der andere Türke, S. 61); die

Episode »Tagesablauf eines Türken«, welche Mays Enkelkindern gewidmet ist, gleicht

allerdings weniger einer soziologischen Studie (wie der Titel es vermuten ließe) denn

einer Tiersendung. Mit Lust übersteigert Dikmen hier Klischees und Irrkonzeptionen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 201

ins Maßlose, so etwa wenn er seinen Erzähler behaupten lässt, dass Türken zumeist im

Kopfstand schliefen (ebd. S. 78). In ähnlicherManier werden auch die Essgewohnheiten

des Türken geschildert:

Der Türke frühstückt mit den Händen. Es gibt viele Türken, die inzwischen moderner

geworden sind, sie trinken jetzt den Tee mit der Gabel, essen die Suppe mit der Hand,

schieben das Fleisch mit dem Löffel in den Mund. Die Kauorgane der Türken haben

sich verändert, die Zunge ist kürzer geworden. Das ist eine Erklärung dafür, warum die

Deutschen die Sprachfunktionen der Gastarbeiter übernommen haben. (Ebd. S. 76)

Der Mund wird im Verlauf dieses absurd-rückläufigen ›Modernisierungsprozesses‹ zu

seiner evolutionsgeschichtlichen Ursprungsfunktion des Essens reduziert, die Stumm-

heit desGastarbeiters erhält also gleichsameine biologischeErklärung,die das überheb-

liche Verhalten der Deutschen rechtfertigt und zur guten Tat im Sinne der Menschen-

freundlichkeit (oder der Tierliebe?) erhebt. Hier angesprochen ist auch das Helfersyn-

dromgutmeinenderDeutscher, die imNotfall sogar gewaltsamauf ihr ›Recht‹ bestehen,

den armen Türken zu helfen (vgl. ebd. S. 42).

Zusammenfassend sei festgehalten: Dikmens Erzählungen befassen sichmit Fragen

kultureller Identität und problematisieren in diesem Zusammenhang Konzepte einer

falsch verstandenen Integration, was sowohl die deutsche Forderung nach Assimilation

als auch die übereifrige Anpassung von türkischer Seite einschließt. Wie erwähnt geht

es dem Autor darum, allzu einengende Fremd- und Eigenbilder des ›Türken‹ als soziale

Konstrukte bloßzustellen und auf die Mechanismen hinzuweisen, die zu Ausgrenzung

undDiskriminierung führen. Zu diesem Zweck reproduziert er Klischees und Polarisie-

rungen in satirischer Überzeichnung.Bezüglich der Türkendarstellung fällt auf, dass ei-

ner breiten unintegrierten (das heißt ›aufklärungsbedürftigen‹) türkischen Masse stets

einige restlos überintegrierte Individuen gegenüberstehen; hier sind vor allem die Er-

zählerfiguren zu nennen, welche nicht selten den Namen des Autors tragen. DesWeite-

ren thematisieren einzelne Texte den Türken als sprachloses, beziehungsweise ungehör-

tes Anschauungs- oder Festschreibeobjekt der Deutschen, das häufig als kulturlos und

teils gänzlich entmenschlicht dargestellt wird. Dies liegt einerseits in einer entwürdi-

genden Gesetzgebung begründet, andererseits ist aber auch die deutsche Bevölkerung

oft als latent türkenfeindlich dargestellt, was sich entweder in fehlender Gastfreund-

lichkeit oder, ganz im Gegenteil, in übertriebener Gastlichkeit und falscher Freundlich-

keit äußern kann. Der Erzähler kommentiert all diese Begebenheiten auf einfältig-ko-

mische Weise, wobei gerade diese Naivität des Erzählers zu den stärksten Waffen der

Dikmen’schen Satire zu zählen ist, da sie es dem Autor gestattet, engstirnige Ansichten

auszusprechen und quasi von innen zu unterhöhlen.

Als stilistische Mittel der Satire der Erzählungen finden vor allem Hyperbel und

Ironie Verwendung. Dikmens hyperbolische Schreibweise äußert sich entweder in der

Übertreibung, die bei ihm oft durch die häufige Wiederholung derselben Aussage äu-

ßert, oder der Untertreibung oder Banalisierung. Auch ironische Verdrehungen finden

sich in seinem Werk zuhauf, wie etwa in der Aussage, dass die Deutschen menschen-

freundlich seien, weil sie ihre Autos so sehr lieben: »Dumusst nur mal in die Augen von

HerrnMeier gucken,wie lieb er sein Auto anguckt, das ist genauso wie wir in der Türkei

die Kinder anschauen.« (Knoblauchkind, S. 25) Daneben verwendet der Autor auch mit

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Vorliebe völlig absurde, teils ins Groteske übersteigerte Bilder wie den im Kopfstand

schlafenden Türken oder die gejodelte türkische Volksmusik des Dr. Ihsan (vgl. Der

andere Türke, S. 46). Gerade dieses letzte Beispiel deutet allerdings auch einen weiteren

Aspekt an, nämlich dass aus dem Aufeinandertreffen verschiedener Kulturen durchaus

auch etwas Neues im Sinne einer hybriden Kultur entstehen kann – ein Aspekt, der vor

allem auch für das türkisch-deutsche Kabarett wichtig ist.

4.3 Kabarett Knobi-Bonbon: Pioniere des Migranten-Kabaretts

ŞinasiDikmensHinwendungzumKabarett vollzog sich,wie erwähnt, inden Jahrenzwi-

schen seinen zwei Buchpublikationen. Als Fernsehgast in DieterHildebrandts Kabarett-

show Scheibenwischer und als Vorträger in derMünchner Lach- und Schießgesellschaft hatte

Dikmen nicht nur Gefallen an öffentlichen Auftritten gefunden, sondern sich auch von

der theatralischen Schlagkraft seiner Texte überzeugen können.Über das Kabarett hoff-

te er nun, ein größeres Publikumzu erreichen: »Die visuelle Kunst hatmehrWirkung als

das Lesen.« (»Das erste türkische Kabarett«, S. 123) Daneben verspürte er auch das Be-

dürfnis, demdeutschen Publikumzu beweisen, »waswir [Migranten] können,wennwir

die Möglichkeit haben, auch vor Zuschauern auf der Bühne« (ebd. S. 124). Er wollte zei-

gen, dass er als Türke durchaus in der Lagewar, in diese deutscheDomäne einzudringen

und sich dort einen Platz zu erspielen.

Dikmens Entscheidung, ein Kabarett zu gründen, fiel in eine Phase der verstärkten

türkischen Theateraktivitäten in der Bundesrepublik. Ebenfalls gegen Mitte der 1980er

Jahre formierten sich,wie ich inKapitel 3 beschrieb,auchdie beidenwohl bedeutendsten

türkischenTheaterbühnen auf deutschem Boden, das Berliner Tiyatrom und das Arkadaş

Theater in Köln. Diese Gründungen hatten eines gemein: Sie waren vom Verlangen der

türkischen Migranten bestimmt, sich künstlerisch Ausdruck und Geltung zu verschaf-

fen.Die Präsenz türkischerMigranten in der deutschenKulturszene sollte verstärkt und

bislangeinseitigbehandelte odergänzlich vernachlässigteThemenausanderenPerspek-

tiven dargestellt werden. Zu lange waren türkische Migranten stumme Objekte diskri-

minierender Festschreibungen gewesen; nun forderten sie, als Subjekte und als Produ-

zenten ernst genommen zu werden. Die Produktion der Bilder, die in der BRD von Tür-

ken kursierten, sollte nicht mehr den Deutschen allein überlassen sein.

All dasfindetAusdruck indiesenWorten,mit denen sichDikmenanseine türkischen

Landsleute wandte: »Warummachen wir nicht unser eigenes Kabarett selbst? Die deut-

schen Künstler sind zwar sehr gut und sagen tolle Sachen über uns, aber SIE sagen über

UNS.Wir sollen SELBSTüber uns sagen.« (Persönliches Interview 2002) Und so gründe-

te er im Jahr 1985 gemeinsammit dem Karikaturisten Muhsin Omurca und unterstützt

vom deutschenTheaterregisseur Ralf Milde das erste ethnische Kabarett Deutschlands:

dasKabarettKnobi-Bonbon (kurz: dieKnobis).DikmenhatteMildeEndeder siebziger Jahre

als Hospitant amTheater Ulm kennen gelernt, wo er (wie Ülgen an der Berliner Schaubüh-

ne) für die Türkenrolle in Botho Strauß‹ »Groß und klein« besetzt worden war. Omurca,

1960 in Bursa (Türkei) geboren, hielt sich seit 1979 in Deutschland auf. Als ihm Anfang

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 203

der achtziger Jahre derDurchbruch alsKarikaturist gelang,7wurde auchDikmenauf ihn

aufmerksamund verpflichtete ihn nun als Regisseur für sein Kabarett-Projekt. Als zwei-

ten Darsteller neben sich selbst hatte Dikmen zunächst an den Schauspieler Işık Aydın

gedacht,mit demer seit demUlmerEl-EleProgramm inKontakt stand.Als dieser jedoch

unmittelbar vor der Premiere –der Kartenvorverkauf war längst angelaufen, undHilde-

brandthatte seineTeilnahmezugesagt–ausberuflichenGründenausschied,überredete

Dikmen den schauspielerisch unerfahrenen Omurca, den zweiten Part zu übernehmen:

»Und ich sagte also zuMuhsin: ›Hör zu,wirmachen jetzt die Premiere.Wenn sie gut ist,

kommen die Leute weiter, wenn sie schlecht ist, kommt kein Deutscher in den nächsten

30 Jahrenmehr zum Türkenkabarett.‹« (Ebd.)

Diese Notlösung erwies sich als Volltreffer: Das Publikum war begeistert, und die

Knobis schwammen daraufhin bis zu ihrer Trennung im Jahr 1997 zwölf Jahre lang auf

einerWelle des Erfolges. Es gibt verschiedene Gründe für den in einem solchen Ausmaß

kaum zu erwartenden Triumph: Migranten-Kabarett war in Deutschland ein absolutes

Novumund stieß quasi in eineMarktlücke hinein.WieMilde anmerkt, der als Regisseur

und künstlerischer Berater wesentlich zum Erfolg des Duos beitrug, besaßen die Knobis

in einer Zeit zunehmender Gewalttaten gegen Ausländer zudem bald schon die Funkti-

on eines sozialen Gewissens: »Für jede Volkshochschule war es ein absolutes Muss, die

Knobis zu engagieren. Das galt für jede Kulturverwaltung, die irgendeinen Beitrag ge-

gen Ausländerfeindlichkeit leisten wollte.« (Persönliches Interview 2003) Vor allem aber

erklärt sich der Erfolg der beidenDarsteller aus ihremAuftreten selbst.Denn trotzman-

gelnder Bühnenerfahrung entwickelten sie sich dank ihres besonderenGespürs für Sati-

re und Ironie – nicht umsonst war Dikmen Satiriker und Omurca Karikaturist – in kur-

zer Zeit zu hervorragenden Kabarettisten.Milde erläutert hierzu:

Am Anfang war ja schon allein die Tatsache, dass ein Türke auf der Bühne steht und

in gebrochenem Deutsch den Mund aufmacht, sensationell. Alle meinten: »Das ist

ja toll, wie der Türke da einen Satz sagt.« Und von so etwas muss man ganz schnell

runter! Da muss ganz schnell der Respekt und die Achtung da sein, dass man sagt:

»Da kommt etwas, dass uns schwer fordert, etwas, das eine ganz eigene Klasse hat.«

Und mit Knobi-Bonbon ist das sicherlich passiert. [Dikmen und Omurca] verdienten

sich den Respekt, weil sie ihre Sache nach einer Weile auch beherrschten. (Ebd.)

Zwei Aspekte erscheinen mir an Mildes Ausführungen besonders wichtig: Zum einen

war das Projekt anfangs von einer Aura des Ungewohnten und Spektakulären umgeben,

was sicher dazu beitrug,demKabarettKnobi-Bonbonüber die erstenMonate zu verhelfen.

Zum anderen gelang es Dikmen und Omurca jedoch sehr schnell, diese frühe ›amateur-

hafte‹ Phase hinter sich zu lassen. So bildeten bald neben der hohenQualität der Skripte

auch solide schauspielerische Leistungen dieGrundlage für den andauerndenErfolg der

Knobis. Milde bringt auf den Punkt, wie zentral dieser Schritt zum künstlerischen An-

spruchwar: »Es gibt immer solcheDebatten, dassman von derMitleidsnummer runter-

kommen müsse, diese Nummer: Geben wir mal den Türken einTheater, damit sie auch

7 Im Anschluss an einen Ausstellungs-Eklat, als eine seiner Zeichnungen den Zorn des russischen

Kulturattachés erregten, hatte Die Südwestpresse Omurca die Zusammenarbeit angeboten (vgl.

Omurca, persönliches Interview 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ein bisschen spielen dürfen! Das war schon im Kabarett damals der vielleicht wichtigste

Kampf, den wir gefochten haben.« (Ebd.) Mit diesen Worten, die sich deutlich auf die

damals sehr aktuelle ›Türken-Bonus‹ Debatte bezieht, verleiht Milde der Haltung der

Knobis Ausdruck, als Künstler Anerkennung zu finden und nicht als ethnologische An-

schauungsobjekte betrachtet zu werden.

Dikmen und Omurca erwiesen sich auf der Bühne als ein wahres Traumteam: »Sie

waren zusammen wie Pat und Patachon – eine wirklich ausgezeichnete Kombination.«

(Ebd.) Darstellerisch wie auch visuell ergänzten sich der erfahrenere Dikmen mit sei-

nem kurzen, leicht stämmigen Äußeren und der energiegeladene junge und attraktive

Omurca auf idealeWeise.Mit rasanten Sprecherwechseln und treffsicheren Pointen zo-

gen sie das Publikum – darunter von Beginn an Deutsche wie Türken – in ihren Bann.

Bereits das erste Programmstellte jene beidenCharaktere vor, die imLauf der Jahre zum

MarkenzeichenderKnobiswerden sollten: der simple,dabei selbstbewusste Straßenkeh-

rer Ahmet und der überintegrierte, Möchtegern-Intellektuelle Şinasi. Milde beschreibt

diese Bühnenfiguren folgendermaßen:

Şinasi spielte diesen ambivalenten Typen, ein Türke und doch kein Türke, der sich nach

dem deutschen Pass sehnt und dann doch wieder nicht […] Şinasi war immer derjeni-

ge, der vorgab, sich in allem auszukennen, und Muhsin war die nächste Generation,

er kam immer etwas später rein und Şinasi wollte ihn dann über das Leben belehren.

Doch Muhsin war eigentlich der Intelligentere, der Witzigere im Spiel. (Ebd.)

In dieser Konstellation klingen durchaus auchBezüge zumSchattentheater (wie auch zu

Orta Oyunu) an, wobei Omurca gleichsam den Part des Karagöz und Dikmen die Rolle

des Hacivat übernimmt. Freilich darf dieser Vergleich nicht zu weit getrieben werden;

doch wie ich bereits zu Beginn dieses Kapitels erläuterte, lässt sich das Karagöz-Spiel

aufgrund zahlreicher formaler und charaktertypischer Eigenschaften ohne Weiteres in

die Nähe des Kabaretts rücken. Gerade Dikmens Variante des hyperintegrierten Türken

scheint mir dabei eine bemerkenswerte Überführung der traditionellen Hacivat-Figur

des türkischen Typenlustspiels in den türkisch-deutschen Kontext. Gleich seiner Vorla-

ge ist auch Şinasi ein opportunistischer Kleinbürger und versucht, sein Gegenüber zu

belehren. Omurcas Ahmet wiederum hat in seiner Übertragung zwar einige für Kara-

göz typische Merkmale wie etwa dessen gespielte oder tatsächliche Begriffsstutzigkeit

verloren, dabei aber die Grundfunktion der Figur, die des naiv-gerissenen Sozialkriti-

kers, bewahrt – eine raffinierte Verkehrung des gängigen Gastarbeiterbildes. Eine wei-

tere Parallele bietet der spielerischeUmgangmit Sprache,wobei esmitunter (aber längst

nicht so häufig wie im Original) zu Wortspielen und Missverständnissen zwischen den

Protagonistenkommt; zuBeginndesDebüt-Programms ist dies,wie ichgleichnochdar-

stellen werde, sogar zweisprachig gestaltet. Daneben arbeiten die Knobis hier aber auch

mit subtilen Zuschreibungen, etwawenn Şinasi feststellt: »WenndieDeutschen sich un-

terhalten, reden sie immer aneinander vorbei.«8 Dass in diesem geläufigenKlischee An-

klänge ans Schattentheater mitschwingen, welche die Deutschen zu typenhaft-leblosen

Figuren reduzieren, dürfte freilich kaum ein Zuschauer bemerkt haben. Anders als bei

8 Dikmen: »Vorsicht, frisch integriert!«, abgedruckt in Der andere Türke, S. 79–102 (hier S. 89); in der

Folge nur mit Seitenzahl zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 205

Özdamar (siehe Kapitel 3.4), dies sei zuletzt kontrastierend festgestellt, erscheinen bei

den Knobis die Figuren – und das gilt ebenso für Omurcas kritischeren, weniger inte-

grierten Karagöz – fest in den deutschen Kontext eingebettet.

Inhaltlich setzte sich das Kabarett Knobi-Bonbon im Wesentlichen mit den gleichen

Themen auseinander, die Dikmen bereits in seinen Satiren behandelt hatte: Auch auf

der Bühne ging es um Fragen der Integration und der Identität, um Diskriminierung

und übertriebene Anpassung, beziehungsweise übersteigertes Normenbewusstsein von

deutscher wie auch von türkischer Seite. Das deutsche (Miss-)Verständnis von Integra-

tion als kultureller Assimilation bot sich förmlich einer satirischen Behandlung an; tat-

sächlich erhält das türkisch-deutsche Kabarett seineThemen bis zumheutigen Tage fast

durchweg von dieser fragwürdigen Perspektive.Wie sich die Knobis desThemas annah-

men, sei anhand ihres Debüt-Programms »Vorsicht, frisch integriert!« von 1985 kurz er-

läutert.

SchondieEingangsszene stellt die beidenDarsteller auf charakteristischeWeise vor:Der

Straßenkehrer Ahmet ist gerade imBegriff, eineMittagspause einzulegen, als Şinasi, ein

adrett gekleideter Türke mit Reisetasche auf der Bühne erscheint. Ahmet warnt ihn auf

Türkisch vor einer herumliegenden Bananenschale, doch Şinasi reagiert darauf mit ar-

roganter Herablassung: »Jetzt ist es schon so weit, dass die Türken einen auf der Straße

ansprechen.« Er missachtet die Warnung, rutscht aus, kommt zu Fall und empört sich

dann darüber,wie stümperhaft Ahmet seiner Tätigkeit nachgehe: »Diese Türken denken

nur an ihre Pause.Da ist es ja keinWunder, dass es kein Türke weitergebracht hat als bis

zumStraßenkehrer.«AlsAhmet eswagt, ihn erneut aufTürkisch anzusprechen,herrscht

Şinasi ihn an: »Sprechen Sie gefälligst mit mir in der Sprache meines Heimatlandes:

Deutsch!« (S. 79) Doch nicht nur Ahmets Sprachwahl, sondern auch dessenMahlzeit er-

regt Şinasis Abscheu. Angeekelt wirft er dessen Kümmelknoblauchbrot in die Müllton-

ne und bietet ihm stattdessen geruchs- und geschmackslose Knoblauchpillen an. Knob-

lauch wird hier zu einem Symbol für Ahmets kulturelle Fremdheit, die Ersatzpillen, die

auch der Gruppe ihren Namen geben, erscheinen hingegen als Instrument im Dienst

der Integration, genauer: der Assimilation an deutsche Gebräuche: Mittels einer Knob-

lauchs-Entziehungskur soll hier gleichsamein Türke ganz ›nach deutschemGeschmack‹

entstehen.

Zwar entpuppen sich Ahmet und Şinasi bald schon als entfernte Verwandte, doch

ihre Haltungen bezüglich Integration könnten konträrer nicht sein: Während Ahmet

mit seiner Identität als türkischer Arbeiter in Deutschland offenbar gut zurechtkommt,

legt Şinasi, dessen Name imVerlauf des Stückes nach und nach zu Schimanskymutiert,

größten Wert auf ein vollständig angepasstes und unauffälliges Leben. Er bildet sich

viel darauf ein, selbst weniger ›rückständig‹ zu sein als die Mehrzahl seiner in der BRD

ansässigen Landsleute, und da er überdies davon überzeugt ist, dass unangepasste

Türken nichts als Probleme verursachen, betrachtet er es als seine persönliche Mission,

Leute vom Schlage Ahmets zu reformieren. Der Koffer, den dieser »staatlich noch nicht

anerkannte Integrationsexperte« (S. 87) eigener Gnaden mit sich führt, erweist sich

als eine Art Arzttasche, ein Instrumentarium im Dienst der kulturellen Gesundung:

»Ich reise mit diesem Integrationskoffer durch Deutschland«, verkündet Şinasi, »und

integriere alles, was ich in die Finger bekomme.« (S. 94) Ohne Zögern schreitet er zur

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Tat, dem widerspenstigen Müllmann die Regeln echten Deutschtums beizubringen.

Er zeigt ihm, wie man sich korrekt ›deutsch‹ begrüßt (nämlich knapp, sachlich und

unfreundlich) und wie man ebenso ›deutsch‹ elegant aneinander vorbeiredet. Auch

Ahmets Aussehen unterzieht er einer strengen Zensur: »[D]u musst für die Integration

Opfer bringen«, lässt Şinasi verlautbaren und stutzt Ahmets türkischen Schnurrbart auf

deutschlandgerechtes Hitler-Format zurecht (S. 94).

Ahmet ist zweifelsohne der tiefsinnigere und kritischere von beidenCharakteren.Er

ist es, der das restriktive deutsche Konzept von Integration beanstandet und auf diskri-

minierende Aspekte des Ausländergesetzes aufmerksam macht. So überrascht es auch

kaum, dass er sich als immun gegen Şinasis allzu plumpen Konvertierungsversuche er-

weist. Wie unbedarft dieser tatsächlich ist, kommt bei einem sprachlichen Lapsus zum

Ausdruck, als er nämlich das Wort »integrieren« mit einem ähnlich lautenden Begriff

verwechselt: »Wenn du dich intrigieren willst«, belehrt er den Müllmann, »dann musst

du dich bilden.« (S. 97) Zuletzt sind alle Mühen Şinasis umsonst, und im Gegenzug ge-

lingt es Ahmet sogar, denMöchtegern-Guru Schritt für Schritt an die unterdrückten tür-

kischen Seiten seines Charakters zurückzuführen. Im Verlauf dieses ›Re-Integrations-

prozesses‹ wird Şinasis Tragik offenbar: Trotz seines unbändigen Assimilationswillens

und der daraus resultierenden Verleugnung aller türkischer Merkmale und Eigenschaf-

ten war er nämlich zu keiner Zeit als ein gleichberechtigtes Mitglied der deutschen Ge-

sellschaft anerkannt worden. Symbolisch für sein soziales Scheitern ist die rituelle Ab-

fuhr,die ihmdeutscheBlondinen erteilen,denen er imVerlauf des Stückes frei nachdem

Motto »Das wahre Glück für einen integrierten Türken ist eine deutsche Frau« (S. 84)

wiederholt nachstellt. Ironischerweise ist es am Ende Şinasi – und nicht etwa der auf-

müpfigere und unangepasstere Ahmet – der ein behördliches Schreiben erhält, welches

ihn darüber in Kenntnis setzt, dass seine deutsche Aufenthaltsgenehmigung abgelaufen

sei und er das Land auf dem schnellstmöglichenWeg zu verlassen habe.

Hier endet die Szene unvermittelt, und die Darsteller beginnen übergangslos, über

ihren Auftritt und über das Publikum zu reflektieren, das sich an dieser Stelle sicher fra-

genwird, ob all dies noch Teil des Bühnenprogramms ist. »Du,wir sindmit ihnen fertig,

aber die bleiben immer noch hier sitzen«, bemerkt Omurca kopfschüttelnd,woraufDik-

men die Zuschauer anfährt: »Was glauben Sie denn? Sie können ja nicht bis in die Ewig-

keit hier sitzen.« Omurca fügt genervt hinzu: »Merken Sie denn nicht, dass wir Sie nicht

mehr brauchen?« (S. 100) Mit diesenWorten vollzieht sich auf der Bühne eine komplet-

te Verkehrung der sozialen Verhältnisse in der BRD: Das Publikum wird gleichsam auf

den Status von Gastarbeitern herabgesetzt. »Ich wollte Zuschauer«, variiert Omurca ein

bekanntes Zitat von Max Frisch, »doch es kamenMenschen.« (S. 101) Zunächst erwägen

die zwei Darsteller eine Rückkehrprämie für Zuschauer, die freiwillig nach Hause ge-

hen; zuguter Letzt jedoch verweisen sie dasPublikumeinfachdes Saales: »MeineDamen

undHerren, aus kabarettwirtschaftlichen Gründen kann Ihre Aufenthaltsgenehmigung

in Knobistan nicht mehr verlängert werden … Auf Nimmerwiedersehen!« (S. 102)

»Vorsicht, frisch integriert!«war ein schlagartigerErfolg: EswarDikmenundOmur-

ca gelungen, ein komplett neuesThema auf die deutsche Kabarettbühne zu bringen und

das überwiegend deutsche Publikum mit ihrer amüsant-verzerrten Darstellung türki-

schen Lebens in Deutschland zu begeistern. Dass sie dabei sozialpolitische Problem-

zonen auf durchaus kritische Weise anschnitten, rechtfertigte schon der kabarettisti-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 207

sche Rahmen und wurde zusätzlich durch die ›selbstkritische‹ Darstellung der Darstel-

ler (schließlich gerieten neben den Deutschen ja auch die Türken in die satirische Man-

gel) schmackhaft gemacht. In DikmensWorten: »Die Premiere war gewaltig. Gewaltig!«

(Persönliches Interview2003)Noch amgleichenAbend ludHildebrandt dieKnobis in sei-

nen Scheibenwischer ein,und im Jahr 1988 erhielten sie für das Programmsogar den deut-

schen Kleinkunstpreis. Mit einemMal war das Duo so gefragt und ihr Projekt nahm bei

bis zu 120 Tournee-Auftritten pro Jahr bald derart viel Zeit in Anspruch, dass Omurca ab

1986 und Dikmen ab Ende der achtziger Jahre ihre Brotberufe aufgaben, um sich ganz

auf ihre Kabarett-Karrieren zu konzentrieren. Daneben arbeitete Omurca auch weiter-

hin als Karikaturist, unter anderem acht Jahre lang für die Süddeutsche Zeitung.

Auch in ihren Folgeprogrammen beschäftigten sich die Knobis vornehmlichmitThemen

der Integration und sozialen Diskriminierung. Auf »Vorsicht, frisch integriert!« folgte

im Jahr 1988 »Putsch in Bonn«, erneutmit den bereits bekannten Bühnenfiguren, an de-

ren Konturen hier weiter gefeilt wurde. Der Journalist und Autor Klaus Budzinski gibt

dies in seiner Darstellung der deutschen Kabarettgeschichte wie folgt wieder:

Mit ihrer liebenswürdigen Selbstironie erwarben [Dikmen und Omurca] von Anfang

an die Gunst ihres Publikums – zwei ungleiche Underdogs, von denen sich der eine

als Siegfried-Hagen Dickmann-Mayer restlos in die deutsche Gesellschaft integrieren

will, während der andere lediglich seine Familie aus der Türkei nachholen möchte.

So treffen sie sich auf dem Ausländeramt und sehen sich hier über denselben Kamm

von Ausländerfurcht und Ausländerfeindlichkeit geschoren. Dagegen rennen sie mit

entwaffnendem Wortwitz an, nehmen die deutschen Betonköpfe ebenso listig-lustig

auf die Schippe wie ihre patriarchalischen Landsleute und schließen mit einer um-

werfend komischen Szene in der sie einen türkischen »Putsch in Bonn« […] inszenie-

ren, mit dem Ergebnis, dass die Ausländer hier, weil inzwischen in der Mehrheit, die

Macht übernehmen und die übriggebliebenen Deutschen ins befreundete Ausland

abschieben. (S. 160)

Budzinski sollte nicht der einzige Kritiker bleiben, der über die Jahre unter Stichworten

wie »liebenswürdig« auf eine relative Zahmheit der Knobis hinwies. Milde kommentiert

das so:

Şinasi ist ja ein absolut lieber Mensch, und auch Muhsin ist sehr lieb – und zusammen

waren sie mitunter wirklich unerträglich lieb. Man musste sich darum kümmern, dass

da auch der böse und gemeine Witz in die Stücke hineinkam. In einigen Stücken

ist uns das auch ganz gut gelungen. So, dass die Leute schon noch lachen konnten,

doch ihnen das Lachen dann im Halse stecken blieb. Ich war da immer derjenige, der

sagte, das müsse auch mal wehtun, ich müsse das spüren, wenn mich etwas betrifft

als Deutscher. (Persönliches Interview 2003)

In »TheWalls« von 1990 gelang dieses Unterfangen.Wie schon der Titel andeutet, nahm

das dritte Programm der Knobis auf die Wiedervereinigung Bezug und stellte in diesem

Kontext die provokante Frage: »50 % der Ossis hassen uns, die Türken, obwohl sie uns

nicht einmal gesehen haben.Was passiert dann,wenn sie uns erst einmal zuGesicht be-

kommen?« (Omurca, offizielleWebseite) Doch auchwestdeutsche Antirassismus-Kund-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

gebungen bekamenmit Sprüchenwie »Wollt ihr die totale Toleranz?« ihr Fett ab. Terkes-

sidis erwähnt, dass die Knobis in diesem Programm zum Teil so vehement auf Konfron-

tationskurs gingen,dass in einer Aufführung zweiDrittel des Publikumsden Saal verlie-

ßen (vgl. »Kabarett«, S. 296). Und im vierten Programm »Der Beschneider von Ulm« aus

dem Jahr 1992 verwandelte kulturelle Schizophrenie einenTürkengar in einenSchrecken

erregenden Vorhautkiller.

In einem Interview von 1995 anlässlich des Abschlussprogramms »Best of Knobi-

Bonbon« bezeichnet Omurca das Projekt im Rückblick als eine Art Fortsetzungskaba-

rett, in dem die Identitätskrise immer präsent war. Er macht dabei allerdings auf eine

entscheidende Entwicklung aufmerksam: »[F]rüher sagten wir, wir gehören weder in

die Türkei noch nach Deutschland. Heute sagen wir, wir gehören sowohl nach Deutsch-

land als auch in die Türkei. […] Jetzt haben die Deutschen eine Identitätskrise.« (Zit. in

Steinberger) Diese Beschreibung verdeutlicht nicht nur das gewachsene Selbstbewusst-

sein türkisch-deutscher Künstler in den 1990er Jahren, sondern verweist auch auf ein

deutsches Problem, auf das am Ende dieses Kapitels noch näher einzugehen sein wird:

Was ist in einem Land, dessen Großstädte mittlerweile einen ›Ausländeranteil‹ von bis

zu 35 Prozent aufweisen (von bereits eingebürgerten Migranten und Menschen mit

bikulturellem Hintergrund ganz abgesehen), überhaupt unter Begriffen wie ›deutsche

Identität‹ und ›nationale Kultur‹ zu verstehen?

Die gesamten neunziger Jahre hindurch genoss das Kabarett Knobi-Bonbon eine

unglaubliche Popularität. Dikmen und Omurca füllten Bühnen überall in der BRD und

wurden vom Goethe-Institut sogar in die Türkei eingeladen, wo sie ihr Programm auf

Deutsch präsentierten. Doch forderte die intensive Zusammenarbeit nach und nach

ihren Tribut: Im Laufe von zwölf Jahren und über 1.500 gemeinsamen Aufführungen

lebte sich das Duo zunehmend auseinander. Gegen Ende eskalierten die persönlichen

Diskrepanzen nicht zuletzt an Fragen der Autorschaft. Obwohl Milde anmerkt, dass

nur das erste Programm weitgehend aus Dikmens Feder stammte, man danach aber

»nicht mehr auseinanderhalten [konnte], wer beim Schreiben welchen Anteil hatte«,

gerieten sich die beiden Kabarettisten über diesen Punkt immer heftiger in die Haare.

»Aber letztlich«, so fügt Milde hinzu, »haben sie es ja eine ganze Weile miteinander

ausgehalten, im Kabarett sind zehn, zwölf Jahre schon eine lange Zeit. Und dann sind

sie eben wie ein altes Ehepaar auseinandergebrochen.« (Persönliches Interview 2003)

Die letzteAufführungdesKabarettKnobi-Bonbon fand imMärz 1997 inBobingen statt.

Mit der Trennung der Knobis ging eine Ära zu Ende: In etwas mehr als einer Dekade war

esDikmenundOmurcagelungen, türkischesMigranten-Kabarett inderBRDsalonfähig

zumachen. Doch die Zeiten – undmit ihnen die sozialen Verhältnisse und die Rolle der

Migranten innerhalb der deutschen Gesellschaft – hatten sich geändert. Die Zeit war,

so Milde, einfach reif für etwas Neues. Doch bevor ich auf die nächste Phase des tür-

kisch-deutschen Kabaretts eingehe, seien zunächst zwei Frauengruppen vorgestellt, die

bereits zu Beginn der neunziger Jahre im Umfeld der Knobis entstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 209

4.4 Das türkisch-deutsche Frauenkabarett

In den Jahren nach der Wiedervereinigung, als die Aufmerksamkeit der deutschen Öf-

fentlichkeit ganz auf die Herausforderungen des Zusammenwachsens zweier einander

entfremdeter Gesellschaften zu einer Nation gerichtet war, als in den sozialpolitischen

Entwürfen deutscher Politiker nationale Minderheiten plötzlich kaum mehr eine Rolle

spielten und sich bei Teilen der deutschen Bevölkerung Fremdenhass in Terrorakten vor

allem gegen türkische Migranten entlud, wurde die Rolle, die ein Projekt wie das Kaba-

rett Knobi-Bonbon spielte, immer zentraler.9 Da die Mehrzahl der Türken in Deutschland

weiter kein politisches Mitspracherecht besaßen und gezwungen waren, eine Existenz

amRande der Gesellschaft zu fristen, bestanden kaumMöglichkeiten für sie, sich Gehör

zu verschaffen und auf ihre Probleme aufmerksam zumachen. Zwar entwickelte sich zu

dieser Zeit unter Minoritäten eine vitale HipHop-Szene, doch diese existierte, wie ich

im Resümee zu dieser Studie erläutern werde, quasi im Untergrund, das heißt weitge-

hend unbemerkt von der deutschen Mehrheitsgesellschaft.10 Anders stellte sich das im

Bereich des politisch-satirischen Kabaretts dar, denn hier stand dank der Vorarbeit der

Knobis auch Künstlern türkischer Herkunft ein Weg an die deutsche Öffentlichkeit of-

fen. Nursel Köse, einer der zentralen Akteure des türkisch-deutschen Frauenkabaretts,

beschreibt dies wie folgt:

In diesem Land hat man ja kaum eine Möglichkeit, gehört zu werden. Entweder bist

du ein Politiker, oder aber du schlägst den künstlerischenWeg ein. Und Kabarett geht

noch einen Schritt weiter: Hier kannst du viel mehr sagen, ohne dass die Menschen

sauer auf dich sind. Du kannst das Kabarett als Mittel benutzen, um gewisse Wahr-

heiten ganz überspitzt zu sagen, so dass die Leute darüber lachen, dabei aber auch

etwas mit nach Hause nehmen. Und wenn du es geschickt anstellst, nehmen sie das

gern mit. (Persönliches Interview 2003)

So überrascht es auch nicht, dass in den frühen neunziger Jahren zwei weitere türkisch-

deutsche Kabarettgruppen entstanden; unerwartet war lediglich deren Besetzung, da

es sich in beiden Fällen um reine Frauen-Ensembles handelte. »Frauenkabarett und

dann noch von Ausländerinnen«, schrieb etwa eine Rezensentin. »Da kommen ja gleich

zwei Problemgruppen zusammen«. (Neumann) »Als in Deutschland lebende auslän-

dische Frauen zweifach kompetent«, konnte man an anderer Stelle lesen (»Tanz der

Putzfrauen«).

Eine Verbindungslinie zwischen beiden Projekten bestand durch die Schwestern

Nursel und Günay Köse, die zunächst zu den Gründungsmitgliedern des Putzfrauen-

Kabarett gehörten, das 1990 als Teil des Arkadaş Theaters in Köln entstand, und zwei

9 Vgl. meine Ausführungen in Kapitel 3 und insbesondere in 3.5.1 im Kontext der Besprechung des

Jalaly-Stückes. In Reaktion auf die Gewaltakte gegen Ausländer und v.a. Türken entstand auch

Claus Leggewies und Zafer Şenocaks Band Deutsche Türken – Türk Almanlar. Das Ende der Geduld –

Sabrın sonu aus dem Jahr 1993.

10 Vgl. hierzu insbesondere die materialreiche Studie von Hannes Loh und Murat Güngör. Fear of a

Kanak Planet – HipHop zwischenWeltkultur und Nazi-Rap (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Jahre später in Münster mit Serpil Ari und weiteren Teilnehmerinnen auch die Boden-

kosmetikerinnen ins Leben riefen. Beide Gruppen können als weibliche Pendants zum

Kabarett Knobi-Bonbon betrachtet werden, dessen Erfolg die Gründungen inspirierte

und inhaltliche Vorlagen bot. Migranten-Kabarett wurde vor dem Hintergrund des es-

kalierenden Rechtsradikalismus als »völkerverbindende Therapie« (Programmheft des

Arkadaş Theaters, 1993) angeboten und von vielen deutschen Organisationen und Büh-

nen ins Programm aufgenommen. Welch hoher Bedarf in den 1990ern an Migranten-

Kabarett herrschte, wird schon daran deutlich, dass zwei türkisch-deutsche Frauen-

ensembles mit ähnlichen Namen und vergleichbaren Themen eine neben der anderen

bestehen und beide vor ausverkauften Sälen spielen konnten. Wie auch die Namen

der Gruppen andeuten, bedienten sich beide Gruppen als zentralem Bild der Figur der

türkischen Putzfrau. Welche Bezüge und Intentionen damit verbunden waren, werde

ich im Rahmenmeiner ausführlicheren Behandlung der Bodenkosmetikerinnen erläutern.

Vorab sei aber das Putzfrauen-Kabarett vorgestellt, dies allerdings nur in groben Zügen,

da sich Charakter und Zielsetzungen beider Projekte in vielerlei Hinsicht ähneln.

4.4.1 Das Putzfrauen-Kabarett des Arkadaş Theaters

Im Jahr 1990 bat die Kölner Industrie- und Handelskammer Necati Şahin, den Gründer

und Leiter des ArkadaşTheaters, im Rahmen einer geplanten Veranstaltungmigrantische

Themen in Form kabarettistischer Sketche auf die Bühne zu bringen. Daraufhin setz-

ten sich Mitarbeiter desTheaters zusammen und verfassten eine Reihe von Szenen, von

denen viele mit Putzfrauen zu tun hatten (vgl. Şahin, persönliches Interview 2003). Die

Aufführung fand im September statt und war ein solcher Erfolg, dass Şahin beschloss,

das Kabarettprojekt auch nach dieser nur einmalig angesetzten Show weiterzuführen.

Bald kam es aber zu Spannungen innerhalb des Theaters und der Kabarettgruppe, da

einige der Beteiligten größere künstlerische Freiräume beanspruchten, als die Theater-

leitung ihnen zuzubilligen wollte; daraufhin verließen die Köse-Schwestern die Gruppe.

Das Arkadaş behielt das Stück mit neuer Besetzung noch eine Weile im Programm, ent-

schloss sich dann aber angesichts eines drohenden Streites um die Urheberschaft der

Texte zu einemNeubeginn unter demNamen Putzfrauen-Kabarett.11 Lale Konuk, die dem

Ensemble bis 1996 angehörte, erklärt den Namen wie folgt:

Türkische Frauen waren immer als Putzfrauen bekannt. Das ist wie ein Image, das sie

mit sich herumtragen. Und darin lag auch ein kabarettistisches Potential. Wir haben

uns überlegt, was die Putzfrauen alles sauber machen könnten. Und da ist uns zuerst

einmal der Bundestag eingefallen. Und so hat unser erstes Stück dann begonnen.

(Persönliches Interview 2003)

Für Textmanuskript und Inszenierung zeichnete sich der Schriftsteller und Kabarettist

RainerHannemann,ein FreundŞinasiDikmens, verantwortlich.Die Szenen entstanden

11 Wohl mit Bezug auf den Titel des Debütprogramm berichtete die Presse von dem Projekt auch

häufig unter dem Namen Die Türkinnen. Unter den Beteiligten ist jedoch die Bezeichnung Putz-

frauen-Kabarett gebräuchlicher. –MeineDarstellungen in diesemAbschnitt stützen sich auf eigene

Interviews mit Beteiligten (Şahin, Köse und Konuk).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 211

in Zusammenarbeit mit den Gruppenmitgliedern, deren kulturellen Erfahrungshinter-

grundder kabaretterfahreneHannemannverarbeiteteundmit vielWortwitz inBühnen-

form brachte. Unter Titeln wie »Die Türkinnen kommen« (1993) oder »Gemein sind wir

deutsch« (1996) rechneten die Darstellerinnen fortan mit staatlicher Arroganz und Aus-

länderfeindlichkeit einerseits (»DieWürde desMenschen ist unantastbar, dieWürde des

Türkenunauffindbar.«) undmit demPatriarchat andererseits (»TürkischeEhepaare sind

wunschlos glücklich: Die Ehefrau ist wunschlos, der Mann glücklich.«) ab.12 Das Debüt-

Programm »Die Türkinnen kommen« wurde die bis dato erfolgreichste Produktion des

finanziell gebeutelten ArkadaşTheaters und gastierte im September 1993 sogar zwei Wo-

chen lang in derMünchener Lach- undSchießgesellschaft.Auch in den folgenden Jahren trug

dasPutzfrauen-Kabarettmit seinen Tournee-Einnahmenwesentlich zumFortbestanddes

KölnerTheaters bei (vgl. »Arkadaş«).

Im Folgeprogramm »Gemein sind wir deutsch« widmete sich die Gruppe vor allem

den Fragen, was es bedeutet, ein Deutscher zu sein, und wie man es anstellt, einer

zu werden. Nicht willens, ihr Dasein weiterhin als türkische Putzfrauen zu fristen,

begeben sich die vier Darstellerinnen kurzerhand auf den »Weg zur seelischen Ein-

deutschung« (oder »Austürkung«, wie sie es ebenfalls nennen). Um sich jedoch »tief

ins wahre Deutschtum versenken« zu können, müssen große Opfer gebracht werden,

und zwischen Schrebergarten, Gartenzwerg und Trachtenkostüm gibt es bald kein

Zurück mehr: »Schwestern, wir haben uns auf demWeg in die totale Integration schon

so weit entseelt, enttürkt, entgeistert – für eine Umkehr ist es zu spät.« Tatsächlich

erhalten die Frauen schließlich den ersehnten deutschen Pass,müssen in der Folge aber

erkennen, wie anstrengend es ist, ein ›echter‹ Deutscher zu sein. Trotzdem leisten sie

ganze Arbeit, indem sie fortan etwa gegen Kanaken schimpfen oder die alarmierende

Überfremdung der deutschen Gesellschaft beklagen. Zuletzt erwägen sie aber doch,

mittels Gentechnologie ein multikulturelles Zwitterwesen zu erschaffen, das sich aus

verschiedenen nationalen Merkmalen und Eigenschaften (wie deutscher Pünktlichkeit,

italienischer Grandezza und türkischer Freundlichkeit) zusammensetzen würde.

Das Putzfrauen-Kabarett sparte kaum ein brisantes Thema aus, verteilte seine Kritik

dabei jedoch so geschickt in alle Richtungen, dass sich keiner ernsthaft angegriffen füh-

len konnte. Ethnische Identitäten –und Klischeevorstellungen derselben –wurden her-

aufbeschworen und spielerisch zerstückelt, beziehungsweise mit viel Ironie so absolut

gesetzt, dass sie suspekt und brüchig wurden. Den Perspektivenwechsel hin zur ›Mi-

noritätssicht‹ macht bereits die Gegenüberstellung von Begriffen wie »Eindeutschung«

und »Austürkung« deutlich: Dem Einfinden in dem einen nationalen Kontext (deutsch)

steht hier zugleich stets die Austreibung des anderen (türkisch) gegenüber, was das Ge-

waltsame und Disruptive des Prozesses deutlicher hervorhebt. Ihre türkische Herkunft

ermöglichtewie schon denKnobis auch den ›Putzfrauen‹ des Arkadaş,Themen anzuspre-

chen, die anderen verwehrt blieben. Kein deutscher Kabarettist hätte beispielsweise von

»Brandtürken« sprechen können,ohne dass er der Fremdenfeindlichkeit bezichtigtwor-

den wäre. Dennoch gab es auch für das Putzfrauen-Kabarett Grenzen des Sagbaren. Nach

12 Alle Stücke liegen als Bühnenmanuskripte ohne Seitenangaben vor. Ich zitiere aus ihnen in der

Folge ohne Verweise.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Lale Konuk wurde Kritik etwa in Fällen laut, wenn Vergleiche zwischen Türken und Ju-

den angestellt wurden (Persönliches Interview 2003).Meist gelang es den Kabarettistin-

nen jedoch, sich innerhalb bestimmter Grenzen (des Sagbaren, des Erträglichen, des Er-

laubten?) bewegend verknöcherte Vorurteile undKlischeebilder ad absurdumzu führen.

Nach einer Spielpause tritt das Putzfrauen-Kabarett seit 1999 wiedermit einemBest-of-

Programm unter dem Titel »Scharfe Rosinen« auf.

4.4.2 Die Bodenkosmetikerinnen

Wie bei den übrigen türkisch-deutschen Kabarettprojekten jener Jahre handelte es sich

auch bei denBodenkosmetikerinnen umeinWanderkabarett ohne feste Bühne.13 DieKern-

truppe bestand aus fünf Darstellerinnen, zu denen auch eine Deutsche zählte. Die Auf-

führungenderBodenkosmetikerinnen zeichneten sichdurch eine starkeBildhaftigkeit und

Ausdruckskraft der Sprache aus. In oft drastischer Überzeichnung karikierten sie all-

tägliche Charaktere und Situationen mit einem besonderen Fokus auf Ausländer- und

vor allem Frauenthemen. Nursel Köse, die Texterin und gemeinsam mit ihrer Schwes-

ter Günay sowie Serpil Ari die treibende Kraft der Bodenkosmetikerinnen, beschreibt die

Gruppewie folgt: »Wirwaren in erster Linie Frauen,dannausländischeFrauenunddann

noch türkische Frauen. Alle Klischees waren in uns kompakt. Allein aus unserer Lebens-

erfahrung heraus erzählten wir und nahmen unsere Erfahrungen und uns selbst auf die

Schippe.« (Persönliches Interview 2003) Ein zentraler Aspekt der Programmewar dabei,

die Erwartungen des mehrheitlich deutschen Publikums auf den Kopf zu stellen und so

dessen Erfahrungshorizont zu erweitern. Denn wen das Exotenklischee »Das sind doch

Orientalinnen, die machen bestimmt Bauchtanz!« in die Aufführung geführt hatte, der

wurde im Laufe der Aufführung schnell eines Besseren belehrt (ebd.).

Die Programme der Bodenkosmetikerinnen setzten sich aus einzelnen Sketchen zu-

sammen,die lose durch eine Rahmenhandlungmiteinander verbundenwaren.Hierwar

vor allemdie Figur der Putzfrau von zentraler Bedeutung.DieserCharakter zog sich leit-

motivisch durch alle Programme, strukturierte die Auftritte (beispielsweise durch putz-

wütige Nummerngirls, die mit beschrifteten Putztüchern von Szene zu Szene führten)

und gab der Gruppe ihrenNamen.Zusätzlich besaß die Figur eine starkemetaphorische

Verweiskraft, was in Programmheften ebenso gut zur Geltung kam wie in Schlagzeilen

der deutschen Presse, so beispielsweise in »›Bodenkosmetikerinnen‹ fegten Vorurteile

beiseite« (Ahlener Volksblatt vom 1. September 1992) oder in »Staub aufwirbeln statt unter

den Teppich kehren« (Westfalen-Blatt vom 11. März 1996). In einer exemplarischen Szene

macht sich eine türkische Putzfrau daran, zu orientalischen Klängen die Bühne zu säu-

bern. Nach einer Weile beginnt sie, ihren Körper im Takt der Musik zu wiegen, vergisst

darüber bald schon ihre Arbeit undwirbelt schließlich in völliger Selbsthingabe über die

Bretter. Nach und nach stoßen ihre Kolleginnen hinzu und schließen sich dem Reigen

an, bis zuletzt eine strengblickende Vorarbeiterin (gespielt von Nursel Köse) erscheint

und dem ekstatischen Tanz ein jähes Ende bereitet. Die Arbeiterinnen müssen sich vor

ihr militärisch in Reih und Glied werfen und gemeinsam das »Gelöbnis der Frau« oder

13 Dies gilt bis zu einem gewissen Grad auch für das Putzfrauen-Kabarett des Arkadaş Theaters. Zwar

besitzt das Theater eine feste Bühne, doch spielt die Gruppe hauptsächlich auf fremden Bühnen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 213

in einer Variation das »Gelöbnis des Ausländers« aufsagen, wobei sie sich verpflichten,

entweder ihrem Ehemann oder dem deutschen Staat blinden Gehorsam zu leisten und

Zeit ihres Lebens wie Esel zu schuften.

Wie sich hier andeutet, verweist die Putzfrau– in noch stärkeremMaße als die Figur

des Müllmanns bei den Knobis – aufs Servile und Ausnutzbare und steht damit gleich-

sam als Symbol für alle ausländischen Frauen in Deutschland und vor allem für Türkin-

nen, die in der deutschen Vorstellung häufig als ungebildetes, unterdrücktes Opfer ihrer

Gesellschaft, Religion oder ihres Ehemannes auftreten. Die Literaturwissenschaftlerin

Karin Emine Yeşilada beschreibt in ihrem 1997 erschienenen Aufsatz »Die geschunde-

ne Suleika«, wie Autorinnen türkischer Herkunft, während sie Zuschreibungen dieser

Art vormals noch oft in eigenen Werken reproduziert hatten, in den neunziger Jahren

zunehmend gegen das Bild der unterdrückten (und exotisierten) Türkin ankämpften,

indem sie selbstbewusste türkische Frauen als Kontrastfiguren zeichneten. Eben dies

war das Ziel der Bodenkosmetikerinnen (und des Putzfrauen-Kabaretts). Auch Özdamar hat-

te, wie erwähnt, im gleichen Zeitraum, doch auf ganz andere Weise den Typus der tür-

kischen Putzfrau in eine dramatische Figur überführt – bei ihr eine Figur, die aus einer

unterprivilegiertenPositionheraus frei beobachtenkann,da sie sichvonKontext zuKon-

text bewegt, ohne selbst jemals wahrgenommen zu werden.14 Für die Kabarettistinnen

stellte dieses potente Symbol der Unterdrückung eine ganz besondereHerausforderung

dar. Sie spielten in ihren Auftritten auf den vermeintlichen Opferstatus an, allerdings

stetsmit der Intention, diesen kritisch zu hinterfragen und durchGegenbilder zu relati-

vieren. Zusätzliche Ambivalenz erhielt die Figur dadurch, dass alle Ensemblemitglieder

akademische Abschlüsse besaßen und neben ihrer Tätigkeit auf der Bühne angesehene

Berufe ausübten, Nursel Köse zum Beispiel als Architektin und Serpil Ari als Psycholo-

gin. Regelmäßig spielten diese Berufe auch in das Bühnengeschehen hinein, so etwa im

Sketch »Gravierende Probleme«, der in der Praxis einer deutschenTherapeutin stattfin-

det.Bevor ichdieseSzeneeingehenderbetrachte, seieneinige thematischeSchwerpunk-

te der Bodenkosmetikerinnen skizziert.

Bereits imDebüt-Programm»Weggekehrt« von 1992ginges verschiedentlichumGe-

walt in der Ehe, so etwa in der Szene »Arabesk«, in der ein türkischer Ehemann seine

Frau so lange verprügelt, bis sie ihn verlässt. Zwar erkennt dieser daraufhin, wie verlo-

ren er ohne seine Frau ist, doch seine Reue kommt zu spät. In »Widersprüchliche Lie-

be« hingegen hat sich eine Türkin in ähnlicher Situation einen blonden, blauäugigen

14 Tatsächlich hatten sich Nursel Köses und Özdamars Wege kurz zuvor erstmals gekreuzt, als sie

gemeinsam in Hark Bohms Film Yasemin (1988) auftraten – Özdamar in der Rolle der türkischen

Putzfrau und Köse als deren zwischen die Stühle geratene Tochter. Erst im Jahr 2002 begegneten

sich die beiden Frauen in Berlin wieder. Köse hatte soeben die Hauptrolle – eine türkische Mutter

und Putzfrau – in Anam (2001) unter Regie von Buket Alakus gespielt und am Prater der Berliner

Volksbühne stand das Stück »Die Deutschlandtür geht auf und gleich wieder zu«, eine Fiktiona-

lisierung von Özdamars Leben, das sie bezeichnenderweise ebenso in der Gestalt einer Putzfrau

präsentierte (vgl. Laudenbach). Während Köse hinter ihrer Rolle in Anam stand, da es darin um

die Emanzipierung der Protagonistin geht, fühlte sich Özdamar, wie sie mir im Anschluss an die

Premiere des Theaterstücks am 28. November 2002 gestand, völlig falsch repräsentiert und zum

Opfer stilisiert. Ob sie nun ›positiven‹ oder ›negativen‹ Gebrauch von der Figur machen – beide

Fälle beweisen gleichermaßen die Macht des Putzfrauenbildes bis in die Gegenwart hinein.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Deutschen zugelegt. »Mir ist es egal, ob mein Mann blaue Augen hat. Hauptsache, ich

kriege keins«, kommentiert sie ihren Ausbruch aus der Opferrolle.15 Die hier angedeu-

tete Linie des aktiven Widerstandes gegen männliche Gewalt und Unterdrückung war

in »Vorsichtsmaßnahmen«, dem Folgeprogrammder Bodenkosmetikerinnen aus dem Jahr

1995, stärker ausgeprägt. Den Rahmen liefert hier eine Jahreshauptversammlung aller

Putzfrauen Deutschlands, auf der beschlossen wird, einen Piraten-Fernsehsender ein-

zurichten, um die Öffentlichkeit mittels versteckter Kameras auf Probleme von Frauen

und Ausländerinnen aufmerksam zu machen. In den einzelnen Sketchen, die Einblicke

in diverse Arbeitsbereiche der Putztruppe bieten, geht es mitunter recht deftig zu, so

etwa in der Szene »Auf der Suche«, in der zwei Putzfrauen die Besucher einer Herren-

toilette beim ›Geschäft‹ beobachten und sich dabei über deren schlechte Angewohnhei-

ten am Pissoir und jenseits davon auslassen. In ihren späteren Programmen »Best of

Woman oder Hommage an die Frau« und »Die Amazonen« von 1997 und 1998 riefen die

Darstellerinnen gar zumGeneralangriff gegen dieMännergesellschaft auf.Die folgende

Unterredung stammt aus der Szene »Belagerung von Amazonen«:

Frauke: »Was sind denn unsere speziellen Aufgaben als Ausländerinnen?«

Nursel: »Putzen.«

Günay: »Das machen wir doch immer!!«

Alle: »Wie langweilig!«

Nursel: »Putzen ist nicht gleich putzen. Wir werden diesmal für unsere Kriegerinnen

denWeg frei machen, den größten Dreck wegputzen,männlichen Staub abwi-

schen,Männer wegfegen. Alles sozusagen bereinigen!«

DasBild der Putzfrau alswehrhafter Amazone korrespondiertmit demveränderten Text

im »Gelöbnis der Frau«.Hier geht es nichtmehr wie im ersten Programmumdie Unter-

werfungunter dieGesetzedesPatriarchats, sondernumeinegrundlegendeNeustruktu-

rierung der Gesellschaft. Die für eine solche Umwälzung benötigte Kraft sei im eigenen

»Frausein« angelegt.Das Gelöbnis schließtmit denWorten: »Glücklich sei diejenige, die

sagen kann: Ich bin keine Kuhmehr.«16

Die darstellerische Bandbreite der Gruppe reichte von subtiler Ironie bis hin zu bis-

siger Plakativität.Die Presse reagierte darauf überwiegendmit Begeisterung.Sourteilte

etwa das Göttinger Tageblatt anlässlich des zweiten Programms: »[Die Bodenkosmetikerin-

nen] demonstrieren mit enormem komödiantischem Können und viel Power, dass sich

ausländische Frauenhierzulandenicht längermundtotmachen lassen.Dabei scheint es,

als habe die doppelte Benachteiligung – als Frau und als Ausländerin – ihren Blick be-

sonders geschärft.« (Koslowski) Mitunter – der oben erwähnte Toiletten-Sketch sei als

15 Die Programme der Bodenkosmetikerinnen sind unveröffentlicht. Diese und folgende Zitate stam-

men aus Nursel Köses Manuskripten (ohne Seitenangaben), die sie mir freundlicherweise zur Ver-

fügung stellte.

16 Hier ist ein Bezug zum auf Mustafa Kemal Atatürk, den Gründer der modernen Türkei, zurückge-

henden Staatsbekenntnis »Ne mutlu Türküm diyene« (etwa: »Wie glücklich ist, wer sich ein Türke

nennen kann«) erkennbar. Vgl. hierzu auch meine Ausführungen zu Muhsin Omurcas Stück Tage-

buch eines Skinheads in Istanbul später in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 215

Beispiel angeführt – näherten sich die Bodenkosmetikerinnen dabei bewusst den Grenzen

des sogenannten ›guten Geschmacks‹. Ab und an schossen sie auch über ihr Ziel hinaus,

so etwawenn sie zu rabiat gegenMänner skandierten oder Anspielungen auf denNatio-

nalsozialismus allzu direktwurden.Wennbesispielsweise in einer Szene Skinheads auf-

grund ihrer kahlgeschorenen Schädel visuell mit KZ-Häftlingen in Verbindung gebracht

werden, dann erscheint diese Art vonHumor doch bedenklich.Die Bodenkosmetikerinnen

waren zweifellos dann am besten, wenn sie sich und die Welt in absurd überzeichne-

ten Bildern humorvoll auf die Schippe nahmen, so wie in der Szene »Vorurteile«, in der

ein türkischer Dschingis Khan-Verschnitt auf einen Fleischkeule-schwingenden teuto-

nischenBarbaren trifft.Es entbehrtdabeinichtder Ironie,dassdiesenvorsintflutartigen

Gestalten nach anfänglichen Aggressionsgebaren die Versöhnung gelingt, während die

›zivilisierten‹ Beobachterinnen dieser Szene innerhalb der Szene, eine deutsche Taxi-

fahrerin und deren türkische Kundin, sich gegenseitig an die Kehle gehen. Jede Polarität

zwischen Osten und Westen, zwischen Rückständigkeit und Modernität löst sich hier

ebenso vollständig im Bild eines allumfassenden Barbarentums auf wie jede Annahme

einer fortschreitenden Zivilisierung.

Eine weitere thematische Schlagrichtung der Bodenkosmetikerinnen richtete sich ge-

gen deutsche Medien und deren diskriminierende Darstellung von Ausländern. So ist

etwa die Szene »Ein Herz für Ausländer« als bitterböse Persiflage auf aktuelle Fernseh-

Gameshows angelegt. In dem hier dargestellten Wettkampf um »Deutschlandtauglich-

keit« winkt den Teilnehmerinnen nichts Geringeres als die deutsche Staatsangehörig-

keit; durchs Programm führt ein dickbäuchig-selbstherrlicher Moderator, der von ei-

ner ebenso vollbusigen wie hirnlosen Blondine assistiert wird. Voller Herablassung be-

grüßt er die Kandidatinnen mit »Frau Türkin«, »Frau Griechin« und »Frau Jugoslawin«,

da ihm deren wirkliche Namen unaussprechlich, beziehungsweise nicht der Mühe wert

erscheinen. Indem er nur schöngefärbte Antworten gelten lässt und jede Kritik bereits

im Ansatz erstickt, trägt er dafür Sorge, dass die am besten angepasste der drei Frauen

als Siegerin hervorgeht. Schließlich steht die glückliche Gewinnerin fest: Es ist die per-

fekt eingedeutschte, hyperintegrierte Türkin imDirndl, die nach Eigenbekunden bevor-

zugt Schweinebraten mit Knödel und Rotkohl verzehrt. Die deutsche Staatsangehörig-

keit bleibt ihr aber dennoch verwehrt; dennwas derModerator als »klitzekleine« Forma-

lität ankündigt, erweist sich in der Folge als unüberbrückbare bürokratische Hürde: Die

Türkin kann die lange Liste von Auflagen nicht erfüllen und schleicht zuletzt resigniert

von der Bühne.17

Die Szene »Vorsichtsmaßnahmen« aus dem gleichnamigen zweiten Programm der

Bodenkosmetikerinnen vertieft die kritische Bestandsaufnahme der Medien. Diesmal ist

das PublikumzuGast in derNachrichtensendung »Explodiert«,welche sichmit der stei-

genden Kriminalität in der BRD auseinandersetzt. Bei der Liste der Straftäter fällt auf,

dass sie ausnahmslos Ausländer beinhaltet: Marokkanische Frauenhändler und betteln-

de Sinti sind hier ebenso vertreten wie japanische Mafiosi und polnische Autoknacker

– und zuletzt gar »die leicht entflammbare türkische Frau.« Der Realbezug liegt auf der

17 In diesemSketchfinden sichAnklänge ans erste ProgrammderKnobis, »Vorsicht, frisch integriert!«:

Die Figur der hyperintegrierten Türkin erinnert an die Bühnenpersona Dikmens, die dafür ebenso

wenig von seiner deutschen Umgebung belohnt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Hand: Der Sketch entstand imAnschluss an die Brandaschläge rechtsradikaler Gruppen

auf von Türken bewohnte Häuser in verschiedenen deutschen Städten wie etwa in So-

lingen. Geradezu empörend erscheint, dass in der satirisch-sarkastischen Darstellung

der Bodenkosmetikerinnen die Opfer zu Tätern werden. Unter der Rubrik ›Kriminalität in

Deutschland‹ ist hier alles aufgeführt, was das Leben des »braven deutschen Bürgers« in

Unordnung bringt; der Auslöser ist dabei in jedem Fall der Migrant, unabhängig davon,

ob er aktiv oder passiv am Geschehen beteiligt war. In der Folge empfiehlt die Polizei

allen Ausländern und besonders den Türken eine Reihe absurd anmutender Vorsichts-

maßnahmen. So ergeht etwa die Aufforderung, die Möbel vor dem Schlafengehen mit

reichlich Leitungswasser zu sprengen und selbst mitsamt allen wichtigen Dokumenten

in der gefüllten Badewanne zu nächtigen.Die Szene schließtmit einer ArtModenschau,

in der eine türkische Familie feuerfeste Kleidung vorführt, die den neuen Kleidungsvor-

schriften für Ausländer entspricht. Die Stoffe, so die Moderatorin der Sendung, seien

feuerabweisend und atmungsaktiv – und »selbstverständlich auch allergien- und tür-

kengetestet.«

Wie an diesen Beschreibungen deutlich wird, schreckten die Bodenkosmetikerin-

nen ebenso wenig wie das Putzfrauen-Kabarett davor zurück, selbst so heikle Themen

wie Brandstiftung gegen Türken mit beißendem Humor auf die Bühne zu bringen.

Hauptsächlich ging es der Gruppe aber weniger um die Darstellung von Fällen brachia-

ler Gewalt als vielmehr um jene vermeintlich harmlosen Vorurteile und ›alltäglichen‹

Diskriminierungen, die sich nicht selten im Gewand gut gemeinter Freundlichkeit

verbergen. Ein exzellentes Beispiel bietet hier der bereits angekündigte Sketch »Gravie-

rende Probleme«, den ich nun abschließend in mehr Detail vorstellen will.

Die Szene spielt in der Praxis einer deutschen Psychologin und schildert ein Gespräch

zwischen ihr und ihrer türkischenPutzfrau,die den vielsagendenNamenSünnetsizoğlu

trägt. Dieser Name, der sich mit »unbeschnittener Junge« oder auch »Sohn eines Unbe-

schnittenen« übersetzen ließe, gehe, so die Putzfrau, auf einen Vorfahren ihres Ehegat-

ten zurück, dem es gelungen war, der Beschneidung so lange zu entgehen, bis sie wäh-

rend seinesMilitärdienstes an ihm zwangsvollstreckt wurde. »Eine Schande!« kommen-

tiert dies die Türkin, denn gemäßder islamischen Tradition gelte einMann erst dann als

Mann, wenn er dieses Ritual über sich hat ergehen lassen.

An dieser Stelle fällt der Therapeutin ein Bluterguss am Auge der Putzfrau auf, und

sie erkundigt sich, ob diese »schonwieder die Treppe heruntergefallen« sei.Die Antwort

ist poetisch und zugleich grausam explizit: »Wo der Ehemann schlägt, blühen die Blu-

men«, entgegnet die Putzfraumit einemabgewandelten türkischen Sprichwort.Empört

über die Gewalttätigkeit des Gatten diagnostiziert die Psychologin dem Ehepaar »gra-

vierende Probleme« und fühlt sich aufgerufen, ihre Putzfrau zu therapieren. Sie drückt

sie auf die Patientenbank und erläutert ihr »laut dozierend«, so die Regieanweisung, die

Komplikationen des Ödipuskomplexes, der in Verbindung mit Kastrationsangst kleine

Knaben zwangsläufig in »aggressive Psychopathen, Vergewaltiger und potentielle Mas-

senmörder« verwandle. Der Bezug auf den Ehegatten ist klar, und Frau Sünnetsizoğlu

reagiert darauf konsterniert: »Nur, weil man [ihm] Pipi geschnitten hat,macht sie Mör-

der aus ihm.« Die Belehrungen der Therapeutin kulminieren schließlich in ihrem Rat-

schlag an die misshandelte Türkin, ein deutsches Frauenhaus aufzusuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 217

Bis zu diesem Zeitpunkt hatte Frau Sünnetsizoğlu den Vortrag laut Regieanweisung

mit einer Mischung aus Irritation und Belustigung über sich ergehen lassen; an dieser

Stelle erwacht sie jedoch aus ihrer Passivität und ergreift selbst die Initiative, indem sie

nun ihrerseits die Therapeutin auf die Patientenbank drückt. Damit vollzieht sich eine

bezeichnende Verkehrung der Rollen, welche die beiden Frauen bislang innehatten. In

diesem Kontext muss betont werden, dass die türkische Putzfrau die Praxis keineswegs

als verzweifelte, hilfesuchende Patientin betreten hatte, sondern singend und in Aus-

übung ihres Berufes. Erst die Therapeutin hatte ihr die Patientenrolle förmlich aufge-

zwungen. Obgleich dieses Einschreiten sicherlich mit den besten Intentionen geschah,

vollzog es sich doch aus einer Position der kulturellen Überlegenheit heraus. Ausgehend

vomKlischeebild der türkischen Frau als hilflosemOpfer hatte die deutscheTherapeutin

keinen Augenblick lang daran gezweifelt, dass die Putzfrau ihrer Anleitung bedürfe.

Frau Sünnetsizoğlu selbst scheint ihr Eheproblem allerdings weit weniger »gravie-

rend« zu empfinden als die Therapeutin. Dass sie just an dieser Stelle aus der Rolle der

passiv-stummen Leidtragenden ausbricht, liegt daran, dass die Ratschläge der Deut-

schenzuweit an ihrer eigenenLebensrealität vorbeizielen.DennausBerichteneiner tür-

kischen Freundin weiß sie, dass auch in deutschen Frauenhäusern jene Atmosphäre von

DiskriminierungundFremdenhass vorherrscht,die allgemeindasLeben inDeutschland

bestimmt.EineFlucht insFrauenhaus scheidet aberauchausanderenGründenaus: Frau

Sünnetsizoğlu hat Kinder, um die sie sich kümmernmuss, und selbst ihr Ehemann wä-

re, wie sie die Deutsche wissen lässt, allein hilflos und verloren. Weit sinnvoller als ein

Frauenhaus erschiene ihr da ein Familienhaus, »wo wir alle hingehen könnten«.

Aufschlussreich sind die Reaktionen der Therapeutin auf die Ausführungen ihrer

Putzfrau: Einerseits stimmt sie unter Hypnose deren kritischen Bemerkungen ohne

jede Einschränkung zu, was die Unzulänglichkeit ihrer früheren Ratschläge offenkun-

dig werden lässt; andererseits erleidet sie, derart zur Patientin reduziert, bald schon

einen Nervenzusammenbruch. Den Auslöser bietet ein vielsagendes sprachliches Miss-

verständnis zwischen den beiden Frauen: Bereits zuvor hatte die Türkin den Namen

»Freud« mit dem Begriff »Freund« verwechselt und war von der Therapeutin belehrt

worden, dass es sich hierbei umden »großenVater der Psychologie« handle. »Aaaah,…er

ist wie unser Allah also«, hatte sie darauf bezeichnenderweise geantwortet und damit

das Grundthema der Szene, die allgewaltige Kontrolle des Patriarchats, untermauert.

Als die Türkin nun erneut auf den vermeintlichen Freund der Therapeutin anspielt,

beginnt diese zu weinen und offenbart damit ihre eigenen ›gravierenden‹ Beziehungs-

probleme. Die Szene schließt mit einer vollständigen Umkehrung der traditionellen

kulturellen Rollenbilder, die einer aktiven, starken und aufgeklärten Frau westlicher

Prägung eine passive, hilflose und demütige Frau aus dem Osten diametral gegenüber-

stellen: In diesemFall ist es die türkische Putzfrau, diemit denWorten »Dir geht es doch

noch schlechter als mir, oder?« gleich einer sorgenden Mutter die weinende deutsche

Therapeutin in denArmenwiegt –ein kraftvollesGegenbild zumFreud’schenÜbervater,

dessen Präsenz den ersten Teil der Szene bestimmte.

Das Projekt der Bodenkosmetikerinnen hatte über die gesamten neunziger Jahre Bestand.

Doch ab Mitte des Jahrzehnts, als seichte Comedy Shows zunehmend das politisch-sa-

tirische Kabarett in den Hintergrund zu drängen begannen, wurde es auch für die Bo-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

denkosmetikerinnen immer schwieriger, sich auf demMarkt zu behaupten: Der Aufwand

wurde größer und die Tourneereisen ausgedehnter. Irgendwann sah sich dieGruppe vor

dieWahl gestellt,Kabarett vollberuflich oder gar nicht zubetreiben.Doch abgesehen von

Nursel Köse, die bereits 1995 den Schritt in die Professionalität vollzogen hatte, schreck-

ten die Ensemblemitglieder davor zurück, ihre ›bürgerlichen‹ Berufe aufzugeben. Und

in dieser Situation selbst auf unpolitischeComedyumzusatteln, lehnten dieBodenkosme-

tikerinnen einheitlich ab: »Wir wollten unseren Inhalten treu bleiben. Auf diese Comedy-

Schiene wollten wir nicht geraten.« (Köse, persönliches Interview 2003)

Die Auflösung des Kabarett Knobi-Bonbon und der Bodenkosmetikerinnen deuten auf

eine Phase des Umbruchs im türkisch-deutschen Kabarett in der zweiten Hälfte der

1990er Jahre hin. Über ein Jahrzehnt lang war die politisch-kritische Tradition des deut-

schen Nachkriegskabaretts für das Migranten-Kabarett bestimmend gewesen. Nun

drängte mit der Comedy-Welle auch eine neue Generation türkischstämmiger Künstler

(und mit ihnen die sogenannte Ethno-Comedy) in den Vordergrund. Dies läutete zwar

nicht gleich das Ende des herkömmlichen türkisch-deutschenKabaretts ein, doch sahen

sich deren Protagonisten gezwungen, neue Formen und zum Teil auch neue Themen

zu finden. Diese ›experimentelle‹ Phase dauert bis zum heutigen Tag an und hat der

deutschen Kabarettszene bislang eine Fülle innovativer Projekte beschert.18

4.5 Sedat Pamuk: Der frühe Solist

Insgesamt fällt auf, dass seit der zweiten Hälfte der 1990er Jahre im Migranten-Kaba-

rett fast ausschließlich Soloprogramme zur Aufführung kommen. Diese Tendenz hatte

im deutschen Kabarett bereits Anfang der achtziger Jahremit Kabarettisten wieWerner

Schneyder, Gerhard Polt, Bruno Jonas,Martin Buchholz undHarald Schmidt begonnen.

Und auch im Migranten-Kabarett gab es in diesen Jahren schon einen frühen Solisten.

Sedat Pamuks Entscheidung, Einmannshows zu veranstalten, mag neben dieser Ent-

wicklung imdeutschenKabarett auchdie bereits erwähnte Popularität desMonodramas

im türkischenTheater beeinflusst haben. In diesemSinne könnteman ihn als den ersten

türkisch-deutschen ›modernenMeddah‹ bezeichnen.

Pamuk wurde 1952 in Istanbul geboren und hatte bereits an verschiedenen türki-

schen Theaterbühnen gespielt, bevor er 1980 in die Bundesrepublik übersiedelte.19 Im

Anschluss an ein Aufbaustudium in Ausländerpädagogik arbeitslos geworden, setzte er

1985 seine Bühnenkarriere mit dem selbst verfassten Stück »Wird Ayşe in die Schule ge-

hen?« fort. Im Jahr darauf stellte Pamuk sein erstes Kabarett-Programm »Deutsch Per-

fekt« vor. DenWeg auf die Kabarettbühne beschreibt er selbst im Programmheft seines

zweiten Stückes »Gastarbeitslos«, das er seit 1990 unter ständiger Aktualisierung auf-

18 Einen guten Einstieg in neuere Entwicklungen im türkisch-deutschenKabarett bietet Tefelskis kur-

zer Artikel »Döner, Kopftuch, Uefa-Cup: Ich nix Asülant! – Drei türkische Kabarettisten lösen sich

von alten Klischees« (2000).

19 Bei den Angaben zu Pamuks Leben und Projekten halte ich mich imWesentlichen an eine Eigen-

beschreibung, die ermir freundlicherweise zusammenmit einigen Szenenausschnitten zusandte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 219

führt, kurz und bündig so: »Los: Gastarbeitslos. Diagnose: Gast-Ritis. Rezept: Kabarett-

therapie.«

Pamuks Programme setzen sich aus einer Reihe kurzer Sketche zusammen, die fast

ausnahmslos um das Thema Integration kreisen. Wie die bereits behandelten Gruppen

hält er durch pointierte Dialoge in nachgestellten Alltagsszenen Deutschen wie Türken

gleichermaßen einen Spiegel vor, ohne jemanden dabei zu direkt an den Pranger zu

stellen. So erlaubt er es dem Publikum, gegenseitige Empfindlichkeiten besser kennen

zu lernen und eigene Verhaltensweisen zu hinterfragen. Meisterlich spielt Pamuk mit

sprachlichen Eigenarten von türkischen Migranten und Deutschen, so etwa in der Sze-

ne »Gastarbeiterdoktorsozialarbeiter«, in der ein Türke über das Verhältnis zu seinem

deutschen Sozialarbeiter berichtet. Dabei richtet er sich abwechselnd in gebrochenem

Deutsch an den Sozialarbeiter und erläutert sein Verhalten dann fehlerfrei dem Pu-

blikum. Wie man erfährt, spricht der Sozialarbeiter, der nach 20 Jahren endlich seine

Doktorarbeit über Migranten abgeschlossen hat, mit dem Erzähler nur Gastarbei-

terdeutsch. »Du nix lernen Hochdeutsch«, hatte er schon vor langem festgelegt. »Ich

lernen Gastarbeiter Deutsch, du brauchen Hilfe? Mir kommen.« Zwar lernte der Erzäh-

ler heimlich auch Hochdeutsch, spricht aber mit seinem Sozialarbeiter nach wie vor in

gebrochenem Gastarbeiterkauderwelsch, da dieser geradezu darauf versessen zu sein

scheint, den Türken als hilfloses Problembündel zu betrachten. »Wenn ich nix haben

Probleme«, erklärt der Erzähler und parodiert dabei seinen eigenen ›Problemjargon‹,

»der machen langes Gesicht.« Also wahrt er lieber den Schein und gibt vor, hin und

wieder in Schwierigkeiten zu stecken, damit der Sozialarbeiter sich weiter nützlich und

in seiner Funktion als Sozialarbeiter bestätigt fühlen kann.

Manmerkt schon:Hier hat nicht der Türke, sondern vielmehr sein deutschesGegen-

überProbleme.Pamukmachtdiesgleichnochdeutlicher: »GastarbeiterundSozialarbei-

ter haben was Gemeinsames«, lässt er seinen Bühnencharakter erklären: »Identitätskri-

se.« Die große Umkehrung vollzieht sich ganz am Ende des Sketches. Da beschwert sich

der Türke über seine Landsleute, die über die Jahre allzu selbstständig geworden seien,

ohne sich dabei um die Gefühle ihrer Sozialarbeiter zu kümmern. Er selbst betreue da-

gegen seinen Sozialarbeiter nach wie vor, denn: »Wir haben in Deutschland nicht nur

Rechte, sondern auch Pflichten.« Gnadenlos dreht Pamuk hier den Spieß umund relati-

viert ähnlich wie die Knobis und die Bodenkosmetikerinnen durch seine Rollenverkehrung

Konzeptualisierungen des Eigenen und des Fremden. Besonders seine Behandlung des

Sprachthemas (gebrochenes Sprechen vs. Sprachbeherrschung) halte ich für eine gelun-

gene Parodie auf die Darstellung des Türken als sprachlosem Gastarbeiter, die sich, wie

ich in Kapitel 1.1.2 ausführte, unter deutschen Autoren und Dramatikern bis weit in die

achtziger Jahre hinein einer besonderen Beliebtheit erfreute.

Obgleich Pamuk bis heute als Kabarettist auftritt und seine Solo-Karriere damit nun

bald schon 20 Jahre andauert, ist es um seine Person relativ ruhig. Anders als Dikmen

undOmurca, die auch als Solisten viel Aufsehen erregen, findetman Pamuk recht selten

im Scheinwerferlicht deutscher Medien. Er ist ein Künstler der leisen Töne, seine Texte

sind subtil und tiefgründig–ein ähnlicherErfolgwiedemKabarettKnobi-Bonbonwar ihm

damit jedoch nicht beschieden.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

4.6 Şinasi Dikmens Kabarett Änderungsschneiderei

[M]an müsste unter den Gastarbei-

tern einen Gedicht- oder Kleidernäh-

Wettbewerb machen. Dann könnte

man prüfen, wie sie aus deutschen

Stoffen ihre türkischen Kleider nähen;

so könnte man sehen, wie viel von

ihrer Identität noch da ist. (Emine

Sevgi Özdamar)20

Auf die Frage,wie es zumEnde des Kabarett Knobi-Bonbon kam, stellte Omurca fest: »Wir

hatten uns im satirischen Bereich auseinandergelebt. Jeder wollte seine eigenen Ideen

durchsetzen und das hat nicht funktioniert.« (Persönliches Interview 2003) Eine dieser

Differenzen betraf die Gründung einer festen Kabarettbühne: Während Dikmen stets

von einemeigenenSaal geträumthatte,genossOmurcadie Freiheiten,die ihmderTour-

neebetrieb bot. Als das Duo sich schließlich entzweite, zögerte Dikmen keine Sekunde,

seinen Traum zu realisieren: Am 10.März 1997, also eineWoche noch vor der Abschieds-

vorstellung der Knobis, hielt Dieter Hildebrandt in Frankfurt a.M. die Eröffnungsrede

für das Kabarett Änderungsschneiderei (kurz die KÄS) – die erste und bis dato einzige fes-

te Bühne eines Kabarettisten fremder Herkunft in Deutschland.Nach kurzer Anlaufzeit

war der KÄS ein solcher Erfolg beschieden, dass Dikmen, der die Bühne gemeinsammit

seiner Frau Ayşe Aktay und deren SohnOktay als Familienbetrieb organisiert, imHerbst

2002 in ein ganz nach eigenen Vorstellungen gestaltetes Theaterhaus umziehen konn-

te. In heimeliger Atmosphäre kann das Publikum hier an eigenen Tischen zur Kabarett-

show zugleich auch ein Abendessen genießen. Mit 199 Sitzplätzen besitzt die neue KÄS

das doppelte Fassungsvermögendes altenHauses –eineVergrößerung,die lautDikmen

neben finanziellen Gründen auch deshalb nötig war, um die Bühne für bekannte Kaba-

rettisten attraktiver zu machen (vgl. persönliches Interview 2002).

Als Dikmen 1997 nach Frankfurt zog, tat er dies, wie er schelmisch anmerkt, weil die

Stadt »kabarettistische Entwicklungshilfe gebrauchen« könne (zit. in Paul). Seine Auf-

merksamkeit war dabei besonders auf ein deutsches Publikum gerichtet. Dikmen be-

richtet,wie einige seiner ›Landsleute‹ dieBühneanfangs für sich zu vereinnahmensuch-

ten: »Türkische Intellektuelle wollten gleich nach der Eröffnung mein Haus zum tür-

kischen Kulturinstitut machen.« (Zit. in Gülfirat, »Şinasi Dikmen«) Doch er verwehrte

sich gegen diese Vereinnahmung, wohl wissend, dass er von einer solchen Institution

nie würde leben können. Zudem ging es ihm primär darum, sich und seine Bühne in-

nerhalb der deutschen Kabarettszene zu etablieren. Wie sehr Dikmen sich inzwischen

durchgesetzt hat und seineKÄS zu einem integralen Bestandteil der Frankfurter Kultur-

szene geworden ist, verdeutlicht die Verleihung des Skyline-Kulturpreises am 22. No-

vember 2003: Franz Frye, der Vorsitzende der Frankfurter SPD,würdigte Dikmen als ei-

nen »Künstler, der mitgeholfen hat, Frankfurt zur Hauptstadt des Humors zu machen«

(zit. in Remlein) und attestierte ihm »eine Art vonHumor, die in Frankfurt zuHause ist«

20 In ihrem Drama »Karagöz in Alamania« von 1982 (S. 41).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 221

(zit. in Loichinger). Frye bezog sich unter anderem darauf, dass zu diesem Zeitpunkt

bereits fast alle deutschen Kabarettisten von Rang und Namen in der KÄS gastiert hat-

ten; vor allemhob er aberDikmens eigenen Status als Kabarettist vonBedeutung hervor.

Denn der Ex-Knobi ist auch nach Gründung der KÄS als Darsteller erstaunlich aktiv ge-

blieben.Nichtnur absolviert er an eigenerBühnebis zurHälfte allerAuftritte selbst, son-

dern spielt darüber hinaus auchweiterhin auf Bühnen in ganzDeutschland und teilwei-

se sogar in der Türkei. Auch als Stückeschreiber ist Dikmen produktiver denn je: Bereits

zur Eröffnung der KÄS wartete er mit seinem ersten Soloprogramm »Kleider machen

Deutsche« (1997) auf. Und seitdem entwickelte er fast im Jahrestakt neue Programme;

bislang entstanden nicht weniger als vier weitere: »Wenn der Türke zweimal klingelt«

(1998), »Mach kein Theater, Türke!« (1999), »Du sollst nicht türken!« (2000) und zuletzt

bereits im neuen Haus »Quo vadis, Türke?« (2002).

Wie alle erwähnten Kabarettgruppen trägt auch Dikmens Bühne einen vieldeutigen

Namen.Grundsätzlich spielt der »Änderungsschneiderei« natürlich auf die lange Tradi-

tion türkischer Schneidereien in Deutschland an, die längst den Status eines Türkenkli-

schees erlangt hat. Dikmen nutzt dieses Klischee, überhöht es symbolisch und entfrem-

det es für eigene Zwecke.Er selbst erklärt denNamen folgendermaßen: »InDeutschland

ist der Beruf des Änderungsschneiders ja fest in türkischen Händen. Die Türken nähen,

flicken, kürzen oder verlängern sozusagen dieDeutschen.Dementsprechendwird in ei-

ner Kabarett-Änderungsschneiderei die deutsche Sprache geflickt und verändert.« (Zit.

in Paul) Dikmen gebraucht den Begriff also im Sinne einer »Änderungsschneiderei des

gewohnten Sprachgebrauchs« (zit. inTholl). Als verbaler Änderungsschneider nimmt er

sich gleichsam der Schwachstellen im deutschen Identitätskleid an, flickt daran herum

und bessert nach eigenem Ermessen aus.

Dieses Bild einer zusammengeflickten Identität wendet Dikmen aber nicht nur auf

die Deutschen, sondern auch auf sich selbst an. So tritt er, der ›Türke‹, in seinem De-

bütprogramm als osmanisches Vielvölkergemisch (eine Art Flickenteppich) auf, dessen

Wurzeln nur annähernd bestimmbar sind.21 Doch wenigstens habe er sich nach seiner

Ankunft in Deutschland bestens einkleiden lassen, denn »Kleider machen Deutsche«,

wie der Titel des Programms in Variation eines deutschen Sprichworts verkündet.

Der Bezug ist klar: Nur indem Türken sich wie Deutsche kleiden, das heißt, indem

sie sich vollständig (also visuell, kulturell und intellektuell) assimilieren, können sie

hoffen, in Deutschland als Mitbürger und Menschen anerkannt zu werden. Freilich

wartet das Stück parallel zum Namen des Theaters mit einer satirischen Wendung auf:

Denn es ist der türkische Schneider, Dikmens Alter Ego auf der Bühne, dem die Kleider

der Deutschen anvertraut sind. So sitzt er, der Kabarettist, gleichsam am Schalthebel

21 Ähnlich stellt sich Dikmen auch auf der Webseite der KÄS in einem satirischen Selbstbildnis dar:

»Er ist eigentlich ein Türke, der wie ein Bayer aussieht, klein, gedrungen, ein bisschen dick, der wie

ein TschecheDeutsch spricht,mit starkem slawischemAkzent, der eine Brille trägtwie ein Japaner,

der sich manchmal benimmt wie ein Gentleman aus Oxford, der sich manchmal auch benimmt

wie ein Schwabe. Seine Urgroßeltern kommen aus dem Kaukasus. Sein Vater ist Tscherkesse, sei-

ne Mutter halb Türkin, halb Tscherkessin. Seine Enkelkinder haben amerikanische, hispanisch-

amerikanische oder deutsche Väter und türkische, französische Mütter. Der Mann ist eigentlich in

seinem persönlichen Leben schon eine UNO.« (Kabarett Änderungsschneiderei, offizielleWebsei-

te).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

der Macht. Ausgestattet mit Nähmaschine und Kleiderständer, den traditionellen Re-

quisiten des Änderungsschneiders, dazu aber auch mit Hilfe seiner Satire-erprobten

Sprachwerkzeuge näht er disparate Erfahrungen und Bilder zusammen, kürzt hier und

da, verlängert und passt an. »Şinasi Dikmens Faden«, so eine Kritikerin, »ist das Leben

eines Türken in Deutschlandmit allen seinenWidersprüchen.« (Buchner)

Dikmens zweites Solo-Programm verdient eine nähere Betrachtung, da sich hier

thematische Weiterentwicklungen und die Evolution seiner Türkenfigur bestens ver-

deutlichen lassen. »Wenn der Türke zweimal klingelt« (1998), im Programmheft als »das

multikultiste Kabarettstück der deutschen Sprache« angepriesen, ist eineMischung aus

Nummern- und Programmkabarett: Einerseits sind viele Szenen frei verschiebbar, an-

dererseits wird zumindest ansatzweise eine Geschichte erzählt, beziehungsweise eine

Entwicklung beschrieben: Unter dem Dach eines deutschen Jugendstilhauses wohnen

Vertreter verschiedener ethnischer Minderheiten unter ›Aufsicht‹ eines schwäbischen

Hausmeisters beisammen. Als der türkische Änderungsschneider Ahmet, einer der

Bewohner »dieses babylonischen Hauses« das Anwesen erwirbt, eskalieren die Span-

nungen mit dem nationalistisch gesinnten »Meister des Hauses«. Die Geschichte ist

als Allegorie auf die deutsche Gesellschaft auslegbar und bietet zugleich einen bissigen

Kommentar zum ideologisch aufgeladenen Bild einer deutschen Festung, die sich gegen

die türkische Bedrohung zurWehr setzenmuss.

Die Handlung des Stückes pendelt zwischen dem Türken und dem Schwaben hin

undher, die einander allerdings nie auf der Bühne begegnen,daDikmen abwechselnd in

beide Rollen schlüpft. Diese Zweiteilung findet gleichfalls im Bühnenbild Ausdruck, das

neben einer Jugendstilfassade rechterhand auch Ahmets Schneiderei darstellt. Der Titel

verweist zum einen auf den zweimaligen Ansturm der Osmanen auf Wien (vergleiche

Kapitel 1.1.1) und zum anderen auf denUS-FilmThePostmanAlways Rings Twice (1981) und

stellt damit einen Bezug zur Thematik des Ehebruchs her. Daneben klingt in Dikmens

Variation des Titels jedoch wie gesagt auch der von deutschen Medien heraufbeschwo-

rene türkische Ansturm aufs ›Haus Deutschland‹, beziehungsweise auf die ›Festung Eu-

ropa‹ an. »Wenn der Türke zweimal klingelt«, verkündet der Hausmeister ans Publikum

gewandt, »dann kommt der zur Sache.«22 Diese Worte erlauben Bezüge sowohl auf die

Gattin des griechischen Nachbarn, mit der Ahmet angeblich eine Affäre hat, als auch

auf das deutsche Anwesen, welches er in Besitz genommen hat. Damit wird dem Tür-

ken neben einer sexuellen auch eine kulturelle Bedrohlichkeit zugeschrieben, da er sich

in Form eines Jugendstilhauses gleichsam des deutschen kulturellen Erbes bemächtigt

hat. So sieht es wenigstens der Hausmeister: »So weit ist es also gekommen: Ein Musel-

mane herrscht über deutsches Kulturerbe!«

Dieser Hausmeister ist von Beginn an nationalistisch und fremdenfeindlich dar-

gestellt. Sein Denken vollzieht sich in Vorurteilen und Stereotypisierungen: »So ist der

Pole!« oder »So ist der Türke!«, stellt er wiederholt fest, lediglich der Schweizer sei »der

Lichtblick im trüben Dunkel dieses Völkergemisches«. Zwar besitzt der Hausmeister

22 Ich beziehe mich hier und in den folgenden Zitaten auf das unveröffentlichte Bühnenmanuskript

von »Wenn der Türke zweimal klingelt« (ohne Seitenangaben), welches Dikmenmir freundlicher-

weise zur Verfügung stellte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 223

selbst multikulturelle Wurzeln, doch beschränken sich diese auf den europäischen

Raum: »In meinen Adern fließt das Blut der europäischen Gemeinschaft«, verkündet

er voller Stolz, »aber kein Tröpfchen Türkenblut!« Diese Grenzziehung markiert für ihn

auch das Limit des Akzeptierbaren: Je östlicher die Herkunft des Hausbewohners, desto

anstößiger erscheint er in den Augen des Hausmeisters; der Türke als Nicht-Europäer

ist vollends untragbar, seine schiere Anwesenheit stellt einen Affront dar. Die Tatsache,

dass er sich ein deutsches Anwesen angeeignet hat, rückt ihn in unmittelbareNähe krie-

gerischer Vorstöße vergangener Zeiten. Was den anstürmenden osmanischen Horden

nicht gelungen war, hat sich hier ganz ohne Blutvergießen auf legalem Weg vollzogen:

Das deutsche Haus steht nunmehr unter türkischer Herrschaft. Der Hausmeister setzt

sich gegen diese Usurpation mit allen ihm zur Verfügung stehenden Mitteln zur Wehr:

Er gibt dem Türken einerseits zu verstehen, dass er als »integrierter« Hausbesitzer

bestimmte Pflichten zu erfüllen und eine deutsche Haltung zu vertreten habe. Daneben

betreibt er vorsorglich auch subversive Handlungen, indem er etwa in einem anonymen

Anruf den Griechen von der Affäre seiner Fraumit demTürken zu überzeugen versucht,

frei nach demMotto: »Die Harmonie der Ausländer untereinander ist der Feind unserer

inneren Ordnung!« Ironischerweise wird dem Hausmeister am Ende ausgerechnet

seine rassistische Parteilichkeit zum Verhängnis: Als vermeintlicher Handlanger des

drogenschmuggelnden Schweizers, den er kurz zuvor noch als »Schwabe in Vollendung«

gelobt hatte, wandert er hinter Gitter.

Der eigentliche Zentralcharakter des Stücks ist allerdings der türkische Änderungs-

schneiderAhmet.An ihmlassen sichGrundzügeder traditionellenüberintegriertenDik-

men-Figur erkennen, doch hat diese sich insofern weiterentwickelt, als ihr sozialer Sta-

tus nunmehr ein ganz anderer ist: Während er zunächst (wie in »Kleider machen Deut-

sche«) als Änderungsschneider auftritt, einer Figur mit geringem sozialem Prestige al-

so, die aber immerhin Teil der deutschen Gesellschaft ist, steigt er nach der Pause ganz

rechtens zum deutschen Hausbesitzer auf. Dies gelingt ihm durch den Verkauf seines

türkischen Grundstücks amMeer. Voller Stolz verkündet er nach vollzogener Transakti-

on: »In Deutschland habe ich es zu Etwas gebracht. In Jugendstil lebe ich, der Türke, der

ein ödes Land […] gegen dieses wunderschöne Haus getauscht hat.« Dieser Tausch ver-

sinnbildlicht einen Bruch mit der einstigen türkischen Heimat, ihren Werten und Tra-

ditionen; der türkische Änderungsschneider/Hausbesitzer richtet sich von nun an nach

deutschenMaßstäben.

Erneut lässt sich dies anhand des Hauses festmachen:Während der deutsche Haus-

meister nur ideologisch-abstrakt vonKulturerbe spricht, liegt dieses demMigrantenAh-

met tatsächlich amHerzen: »Für dieses Land und für die Erhaltung seiner Kultur Opfer

bringen«, nennt er seine Beweggründe für den Kauf des Hauses, »auch als türkischer

Änderungsschneider.« Um diesem hehren Erbe gerecht zu werden, habe er dieWesens-

merkmale des Jugendstils studiert, ausgedehnte Restaurierungsarbeiten geleistet und

sogar bei den Behörden erreicht, dass das Haus unter Denkmalschutz gestellt wurde.

Doch nicht nur »die Prinzipien des Jugendstils« übernimmt Ahmet, er lässt sich über-

dies auch vomHausmeister davon überzeugen, dass er die »religiösen Überfremdungs-

ängste der anderen deutschenHausbesitzer« begreifen und sich selbst aneignenmüsse.

Bald beginnt er in das gleiche fremdenfeindliche Horn wie der Schwabe zu blasen: »Ich

habe das Haus nicht gekauft, um mich von diesen Minderheiten plagen zu lassen. In

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

der Türkei hattenwirMinderheiten genug.« Aus demMund des Türken klingt eine solch

diskriminierendeHaltung freilich besonders absurd.Diese Entwicklungfindet amEnde

des Stücks darin ihren Höhepunkt, dass Ahmet sich nach der Festnahme seines Haus-

meisters im Publikum nach einem deutschen Ersatz umsieht und dafür nichts als einen

»mündlichenMentalitätsnachweis« verlangt.Mit den Insignien der »hausmeisterlichen

Macht« ausgestattet, könne der neue Hausmeister sofort richtig loslegen: »Und dann

zeigen Sie demmultikulturellen Sauhaufen hinter dieser meiner Jugendstilfassade mal

richtig, wo in Deutschland der Bartel denMost holt!«

In gewohnt satirischer Manier zieht Dikmen in »Wenn der Türke zweimal klingelt«

über Vertreter verschiedener Kulturen gleichermaßen her. So nennt er den Polen etwa

den »dummen August der Europäer« und macht sich über die Aussprache des Österrei-

chers lustig, indem er behauptet, dieser habe Deutsch im Goethe-Institut ohne Gram-

matik und mit falscher Betonung gelernt. Und auch Nationen, die historisch oder po-

litisch als Gegner der Türken gelten können und deren Darstellung daher mit gewissen

Risiken verbunden ist, spart er nicht aus:GemäßAhmetwürdenKurdenüberhauptnicht

existieren, sondern seien »eine reine Erfindung von Karl May« (dies entspricht in etwa

der offiziellen Haltung des kemalistisch geprägten Staates, den Dikmen damit auf die

Schippenimmt); dieGriechenwiederumwärengarnicht so schlecht,wennsienicht stets

vorgäben, alles bereits vor den Türken entdeckt zu haben – einThema, das der Kabaret-

tist als Grundidee seines Programms »Du sollst nicht türken!« weiter ausarbeiten sollte.

Hauptsächlichgeht esDikmen jedochumdieDarstellungvonTürkenundDeutschen

sowie deren Verhältnis zueinander. Ahmet spricht hier überspitzt von zwei verschiede-

nen »Menschenarten«: Der Türke wüchse horizontal, was seinen breiten Horizont er-

kläre, während der Deutsche vertikal wüchse, was ihmwiederum einen guten Überblick

verschaffe. Deutsche Gentechniker würden derzeit an einer Kreuzung beider Arten ar-

beiten, in derHoffnung, so einen »horizontalen Senkrechtstarter« oder auch „doppelten

Staatsbürger“ zu kreieren.Neben fundamentalen Unterschieden gäbe es dabei auch Ge-

meinsamkeiten zwischen Türken und Deutschen: So würden etwa Männer beider Kul-

turen stets Frauen der jeweils anderen Kultur zum Objekt ihrer Begierde machen. Als

völkerverbindend ließe sichauchDikmensTechnikderAufweichungvon Identitätsgren-

zen bezeichnen, die bereits in seinem ersten Solo-ProgrammAnwendung fand und hier

weitergeführt wird, etwa wenn Ahmet die Deutschen als »die Türken Europas« und die

Türken als »die Preußen vomOrient« bezeichnet.

Unter den türkisch-deutschen Solo-Kabarettisten dieser Tage könnte man Dikmen als

den ›Traditionalisten‹ klassifizieren.Wie ichgezeigt habe, ist er auchnachderGründung

der KÄS den Themen seiner frühen Satiren und der Spielform des politisch-satirischen

Kabaretts treu geblieben. Es liegt ihm fern, das deutsche Kabarett revolutionieren oder

auchnur leicht ändern zuwollen; vielmehr ist er–ähnlich seinerBühnenfigur ausKnobi-

Zeiten, doch mit ungleich größerem Erfolg – bemüht, sich zu ›integrieren‹ und Teil der

etabliertenKabarett-Szene zu sein.Zwar erkennt er seine kulturellenWurzeln ohne jede

Einschränkung an: »Vonmeiner Herkunft lebe ich« (persönliches Interview 2002), doch

in seinen Programmen soll sich dies nur bezüglich der Themenwahl niederschlagen. Es

ist ausdrücklich Dikmens Absicht, professionelles deutsches Kabarett zu bieten. Zu die-

semZweck lässt er alle Texte von seinemRegisseurWolfgangMarschall sprachlich über-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 225

prüfen, der sogar aktiv in den Schreibprozess eingreift und als Co-Autor der Stücke ge-

nannt ist.Dikmen erklärt hierzu: »Ich lasse korrigieren,weil wir zu demSchluss gekom-

men sind,wenn ich schon inDeutschland professionell arbeite, dannmüssenwir die Sa-

chen auch so herüberbringen, dass die Deutschen mich verstehen.« (Ebd.) Er spricht in

diesemZusammenhang von einem »Abtritt von demRecht«, der deutschen SpracheUn-

konventionelles zuzumuten. Kommunikation ist also absolut zentral für Dikmen: »Ich

oben auf der Bühne, das Publikum unten – aber wir verstehen uns.« (Ebd.)

Als Satiriker ist Dikmen über die Jahre versöhnlicher geworden: Erwähnte er in frü-

hen Interviews oft noch seine Empörung über soziale Missstände, die Ausländer diskri-

minierten und zur Anpassung zwingen wollten – »Da muss man sich einfach äußern,

mit Wut, mit Zorn, auch mit Hass« (Dikmen, »Das erste türkische Kabarett«, S. 116) –,

so ist er heute eher geneigt, die Dinge entspannter zu betrachten. Zwar erregenmanche

Umstände, wie etwa Fälle offenen Fremdenhasses, nach wie vor seinen Zorn, doch als

Kabarettist ist Dikmen bemüht, seine Emotionen stets so zu verarbeiten und zu präsen-

tieren, dass das Ergebnis sein Publikum zufriedenstellt:

Und ich frage mich: Wie bringe ich meinen Zorn rüber? Das musst du in einer Weise

machen, dass die Leute dich verstehen. Als Mensch bin ich sauer und ich bin früher

auch oft zu schnell an die Decke gegangen, doch dann habe ich versucht, auf eine

andere Art und Weise mein Problem darzustellen. Auf der Bühne versuche ich, nicht

sarkastisch zu sein, denn Sarkasmus befriedigt vielleicht mich, jedoch nicht das Pu-

blikum. Ich versuche das auf ironisch-humoristische Weise. (Persönliches Interview

2002)

Gewiss trägt der Umstand, dass Dikmen neben dem Unterhalter nun auch der Gast-

geber seines mehrheitlich deutschen Publikums ist, maßgeblich dazu bei, dass er sich

verpflichtet fühlt, diesem mehr denn je entgegenzukommen. Und so gibt er sich auf

der Bühne sprachlich wie inhaltlich zumeist sanft und leutselig und bleibt, anders als

sein früherer Partner Omurca, »stets innerhalb der Grenzen des gutbürgerlichen Ge-

schmacks« (Segler). Auch wenn so viel Harmoniewillen mitunter der Satire abträglich

ist, so gelingt es Dikmen doch stets, seine Ansichten souverän und vor allem unterhalt-

sam ans Publikum zu bringen:

Ich möchte, dass das Publikummich nicht als Ankläger sieht, sondern als Unterhalter,

als einen der sich auch über die Missstände lustig machen kann. Das Lachen ist viel

gefährlicher als ein politisches Manifest, als Jammern und Heulen oder zornig auf der

Bühne zu toben. […] Und während die Zuschauer lachen, juble ich ihnen auch meine

Ideen unter, das, was ich von den Dingen halte. (Persönliches Interview 2002)

Den Höhepunkt dieser Entwicklung stellt Dikmens bislang letztes Programm dar: »Şi-

nasi Dikmen ist unter dieMärchenerzähler gegangen«, so ein Pressebericht zu »Quo va-

dis, Türke?«, mit dem Dikmen seit Herbst 2002 auftritt. »Eine Verwandlung, die dem

türkischen Kabarettisten wunderbar bekommt: Selten hat man den Mitbegründer der

FrankfurterKÄS so locker erlebtwie in seinemneuenSolo-Programm.« (Becker)Vordem

Hintergrund einer großen Weltkarte erzählt Dikmen hier zwanglos und fast ganz oh-

ne Seitenhiebe die Mär von einem jungen Ziegenhirten aus dem Dorf an der Schwarz-

meerküste, dem imTraumderHeilandGoethe erscheint und den Auftrag erteilt, im fer-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

nen Frankfurt a.M. eine Kabarettbühne zu gründen. Die erste Hälfte der Aufführung

besteht aus Anekdoten aus der Türkei, und Dikmen nippt dazu genießerisch an einem

Glas schwarzen Tee. Nach der Pause wechselt er mit dem Land auch das Getränk und

gibt nun bei Rotwein Episoden aus Deutschland zum Besten. Mit »Quo vadis, Türke?«

hat sich Dikmen, dem bereits zu Knobi-Zeiten als Kabarettist eine gewisse Liebenswür-

digkeit nachgesagtwurde, gänzlich vomsatirisch-bissigen Ton verabschiedet.Quovadis,

Türke? Es wird tatsächlich zu sehen sein,wohin dieserWegDikmen (und andere Künst-

ler türkischer Herkunft) in Zukunft führen wird.

4.7 Muhsin Omurcas Cartoon-Kabarett

Im Gegensatz zu Dikmen sah sich Omurca stets als einen künstlerischen Nomaden. Ei-

ne feste Bühne kam für ihn nie in Frage, und so befindet er sich auch als Solist weiter-

hin ständig auf Tour durchDeutschland. Als sich das Ende desKabarett Knobi-Bonbon ab-

zeichnete, verlor er ebenso wie sein Partner keine Zeit und schrieb kurzerhand ein so-

eben fertiggestelltes Programm zum Einmannstück um. Im Verlauf dieser Arbeit kam

er auf den Gedanken, Karikaturen in die Bühnenpräsentation zu integrieren. Omurca

entsinnt sich:

Ich hatte das Stück erst für zwei Protagonisten – also für Knobi-Bonbon – geschrieben.

Aber als wir auseinander gingen, blieb mir nichts anderes übrig, als das Programm

für eine Person umzuschreiben. Ich war aber nicht gewohnt, das Publikum zwei Stun-

den lang allein zu unterhalten. Zugegeben, der zweite Protagonist fehlte mir sehr. So

kam ich auf die Karikaturen. Die sollten mich auf der Bühne begleiten. (Persönliches

Interview 2003)

Die formaleNeuerung entstand also zunächst einmal aus derNot heraus, den fehlenden

Partner ersetzen zu müssen. Im Rückblick sieht Omurca aber durchaus auch eine Lo-

gik hinter der Fusion dieser Kunstformen, die sich beide der Mittel der Satire bedienen:

»Mit den Texten ist es ja wie mit der Karikatur: Man muss Pointen finden.« Und weiter:

»Ein Cartoon Strip oder eine Karikaturgeschichte ist nichts anderes als eine gezeichnete

Szene, ein gezeichnetes Drehbuch.« (Ebd.)

Omurca hatte seine künstlerische Laufbahn wie erwähnt als Karikaturist begonnen.

Auch während der gemeinsamen Zeit mit Dikmen zeichnete er unentwegt weiter und

wurde dafür mit verschiedenen internationalen Preisen ausgezeichnet. Allerdings be-

trieb Omurca diese beiden Bereiche stets getrennt voneinander; erst mit Beginn seiner

Solo-Karriere verbander seine zwei künstlerischenLeidenschaftenund schuf damit eine

neue Bühnenform: das Cartoon-Kabarett. Trotz indirekter Vorgänger wie OttoWaalkes

und Loriot, die bereits seit den siebziger Jahren Cartoons in ihre Shows integrierten, ist

Omurcas spezifische Neuerung bislang einmalig in der deutschen Kabarettszene.Wäh-

rend er selbst auf der Bühne in verschiedene Rollen schlüpft, wirft ein Diaprojektor Bil-

der auf eine große Leinwand. Diese untermalen entweder eine Pointe oder kommentie-

ren das Geschehen und erzeugen auf diese Weise zusätzliche Bedeutungsebenen. Au-

ßerdem ermöglichen sie es Omurca, auch ohne Partner auf der Bühne in eine Art Dialog

zu treten. In seinem Debüt-Soloprogramm verlieh er der Karikatur sogar einen Sym-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 227

bolgehalt: Der türkische Charakter erwacht hier aus einem Alptraum, in dem er sich als

ein an die Wand geheftetes Türkenposter gesehen hatte, und stöhnt: »Ich bin platt. Bin

nur noch zweidimensional. Nichts als eine Radierung eines Türken. Ein Blatt Türke.«23

Der Türke als ein ›flacher‹ Charakter, ein ausradierbarer Sketch bar jeder Tiefe und oh-

ne eigenenWillen, reduziert zu einem Klischeebild, einem Konstrukt der Gesellschaft –

demKünstler gelingt in dieserDarstellung ein imposantes Symbol kulturellerUnterdrü-

ckung.

Bereits Anfang 1997 präsentierte Omurca unter dem Titel »In Istanbul« eine Früh-

version seines neuen Stücks. Hier begibt sich das Alter Ego des Kabarettisten mit ei-

nemFreund indie türkischeBosporus-Metropole,wo sie von einer skurrilen Situation in

die nächste schlittern und dabei auch einem deutschen Skinhead begegnen, der eigens

für eine geplante Straßenschlacht zwischen konkurrierenden Fußballfans angereist ist.

Die kaumzusammenhängenden,durchDiaprojektionen pointierten Szenen bescherten

Omurca jedoch nur einenmäßigenErfolg: Die Resonanz der Zuschauer undMedienwar

gering, einige Vorstellungenmussten vor nahezu leeren Sälen stattfinden (vgl. Kaapke).

Omurca ließ sichdadurch jedochnicht entmutigenundentwickelte seinProgrammkon-

tinuierlich weiter. Als er 1998 für die Endfassung seines inzwischen in »Tagebuch eines

Skinheads in Istanbul« umbenannten Stücks mit dem Deutschen Kabarett Sonderpreis

bedacht wurde, war der Grundstein für eine erfolgreiche Solokarriere gelegt.

Wie ich noch ausführen werde, sind in Omurcas erster Solo-Show durchaus Paralle-

len zu früheren Programmen der Knobis erkennbar; dennoch stellt sein »Tagebuch eines

Skinheads in Istanbul«, eine mit 35 Diaprojektionen untermalte satirische Entlarvung

xenophober Tendenzen in der deutschen Gesellschaft, nicht nur eine formale Weiter-

entwicklung dar. Auch thematisch betrat Omurcamit diesemProgrammNeuland: Erst-

mals stehen hier nicht mehr Fragen der Identität und Integration türkischer Migranten

im Mittelpunkt, sondern die Handlung dreht sich primär um einen deutschen Charak-

ter und dessen radikale Reaktion auf die Anwesenheit von ›Fremden‹ in der deutschen

Gesellschaft. Der Protagonist des Stücks ist der SkinheadHansi, der wegen Inbrandset-

zung eines türkischenWohnviertels zu einer »Umerziehungstherapie« in Istanbul verur-

teiltwurde. IhmzurSeite steheneindeutscherPädagoge,derdenvierwöchigenResozia-

lisierungsprozess überwachen soll, und ein türkischer Dolmetscher. Die Rahmenhand-

lung bildet eine Diashow, die der unlängst aus der Türkei heimgekehrte Hansi für seine

Freunde und Gesinnungsgenossen organisiert hat. Dieser Kunstgriff rechtfertigt nicht

nurdieEinbeziehungderKarikaturen, sondern ist auchderGeschlossenheit des Stückes

dienlich. Das Resultat ist ein Programm, das sich nicht wie meist im Kabarett üblich in

kaumzusammenhängendenEpisoden erschöpft, sondern eineweitgehenddurchgängi-

ge Geschichte erzählt.

Bereits Hansis erster Auftritt verdeutlicht, wie kläglich die Erziehungsabsichten der

deutschenStaatsanwaltschaft gescheitert sind:KaumaufderBühneangekommen,reißt

er schon seine Rechte in dieHöhe und begrüßt die Zuschauermit denWorten »Sieg heil,

alle zusammen!« – eine provozierendeGeste, die das deutsche Publikum in die Rolle von

23 Ich beziehe mich hier und in der Folge auf das unveröffentlichte Bühnenmanuskript von »Tage-

buch eines Skinheads in Istanbul« (ohne Seitenzahlen), das Omurca mir freundlicherweise zur

Verfügung stellte.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Hansis rechtsradikaler Kumpane zwingt, bei denen er sich »gesund undmunter von der

Türkenfront« zurückmeldet. In der darauffolgenden Diashow lässt er die Stationen des

vergangenenMonats Revue passieren.Das ganze Ausmaß vonHansis Fremdenhass fin-

det in seiner Reaktion auf den Urteilsspruch des Gerichts Ausdruck: »Lieber lebensläng-

lich in Deutschland, sogar mit Schwulen, aidsverseuchten Junkies, deutschen Kinder-

schändern in einem deutschen Knast sitzen als vier Wochen Freigänger im Kanaken-

land!«

Bei seiner Ankunft in Istanbul findet der Skinhead seine schlimmsten Befürchtun-

gen bestätigt: Die herzliche Begrüßungsszene am Flughafen setzt er voller Abscheu mit

Gruppensex gleich und das nächtliche, lautstarke Beten der Moslems deutet er gar als

Angriff auf Leib und Leben. Tags darauf zeichnet sich bei einemMoscheebesuch jedoch

ein erster Wandel in Hansis Feindbild an. Als er bemerkt, wie sich die in Reih und Glied

angetretenen Menschenmassen auf Kommando gleichförmig verbeugen und zum Ge-

bet niederlassen, zeigt er sich zutiefst beeindruckt und kommentiert: »Zucht und Ord-

nungundDisziplin!Vondenenkönnenwirwas lernen,Kameraden!«MitdieserErkennt-

nis findet Hansis Läuterungsprozess allerdings im Großen und Ganzen auch schon sei-

nenAbschluss.FürdenRest seines ›Erziehungsaufenthaltes‹mimterdenproletenhaften

deutschen Touristen und amüsiert sich ohne gedanklichen Tiefgang. Zwar haben sich

seine anfänglichenBerührungsängste aufwundersameWeise inWohlgefallen aufgelöst,

einen Lernprozess hat dieses Verschwinden aber nicht initiiert.

Wie untherapierbar der Skinhead ist, offenbart sich zum Abschluss seines Istanbul-

Aufenthaltes: Als es nach einemFußballspiel zuStraßenschlachten zwischenTürkenund

Kurden kommt, mischt sich Hansi, nach wochenlanger Zurückhaltung gleichsam un-

ter Entzug stehend, sofort gierig unter die Kämpfenden und drischt gemeinsam mit

den Türken auf die Kurden ein. Welche Minderheit nun Hiebe bekommt, ob Türken in

Deutschland oder Kurden in der Türkei – für den Skinhead macht das kaum einen Un-

terschied. Und so hat die Türkei (deren Haltung zu Kurden Omurca hier kritisiert und

so dem Grundsatz, nie einseitig Kritik zu üben, treu bleibt) auch für einen Besucher

von Hansis Schlag vieles zu bieten. Ironischerweise schlägt er daher am Ende der Dia-

show seinen Kumpanen vor, im folgenden Sommer gemeinsam auf Kosten des deut-

schen Steuerzahlers in die Türkei zu fliegen – ein Hinweis auf die Absurdität derartiger

staatlich verordneter »Umerziehungstherapien«.24

Mit dem Skinhead Hansi schuf Omurca einen für das türkisch-deutsche Kabarett

neuartigen Charaktertypen. Eine Verbindungslinie zur Erzählerfigur der Dikmen’schen

Satiren ließe sich höchstens insofern herstellen, als Hansi gleichermaßen naiv darge-

stellt ist. Die Funktion dieser Porträtierung ist in beiden Fällen gleich: Man kann jeman-

den, der so wahllos diskriminiert und dabei die eigene Ignoranz und Stupidität offen-

bart, kaum ernst nehmen – eine solche Person genießt gleichsam Narrenfreiheit und

kann ungestraft ihr Spiel treiben. In diesemKontext erklärt sichwohl auch der für einen

Skinhead unpassende Name ›Hansi‹. Alles in allem ist Omurcas Skinhead trotz seiner

Brandtat (bei der wie durch einWunder nur ein Sachschaden entstand) und ungeachtet

aller verbalen Entgleisungen harmlos, ja geradezu verharmlosend beschrieben: »Hansi

24 Laut Omurca soll diese Umerziehungstherapie auf einen authentischen Fall zurückgehen; aller-

dings gelang es mir nicht, diese Information zu verifizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 229

ist kein Monsterverschnitt, wirkt trottelig, lächerlich. Fast liebenswert.« (Wollenhaupt)

Reformierbar ist dieser Junge zwar nicht, doch auch nicht wirklich furchteinflößend –

eher ein Skinhead zumKuscheln. Diese Darstellung eines rechtsradikalen Jugendlichen

erscheint nicht unproblematisch; doch kannman sie durchaus auch im Sinne der Entta-

buisierung eines heiklenThemas interpretieren.25

Während Hansi also das Figuren-Repertoire des türkisch-deutschen Kabaretts er-

weitert, handelt es sich bei seinem (natürlich gleichfalls von Omurca gespielten) Reise-

gefährten, dem deutschen »Reformpädagogen« Dr. Botho Kraus, um eine Variation der

traditionellenBühnenfigurDikmens:Dessenunbändiger Integrationswille andendeut-

schen Kulturkontext mutiert im Falle Bothos zu einer geradezu maßlosen Türkenliebe,

die in einer Rede eskaliert, welche er in volltrunkenem Zustand während eines Festgela-

ges hält. »I have a dream!«, verkündet er und zeichnet dann seine höchsteigene Utopie

einer tolerantendeutschenGesellschaft, in der dasWort »Türke« als diskriminierend ab-

geschafft wurde und Türken unter Naturschutz stehen. Wie viele deutsche Charaktere

in Dikmens Satiren und in den Programmen der Bodenkosmetikerinnen handelt auch Bo-

tho unter demkrankhaften Zwang,Ausländern beizustehen. SelbstHansi spricht in die-

semKontext von einem »Helfersyndrom« und erklärt: »Er braucht immer einen Türken,

dem er helfen kann.«Wie könnte es verwundern, dass Bothos permanente Besserwisse-

rei und sein Helfen um jeden Preis bei den Türken auf wenig Sympathien stoßen? Den

türkischenDolmetscher verfolgt Bothos Insistenz gar bis in den Schlaf: »JedeNacht glei-

cher Alptraum. Sobald ich einschlafe, zack, erscheint Botho! Als Vampir. Er säuft zwar

kein Blut, aber er hilft Türken zu Tode!«

Vergleichbar mit dem Bühnencharakter Şinasi/Schimanski, der in »Vorsicht, frisch

integriert!« einen gegenläufigen Integrationsprozess (oder auch Dis-Integrationspro-

zess) durchläuft und zu seinen türkischen Wurzeln zurückfindet, kehrt auch Botho in

Istanbul nach und nach in den Schoß einer als deutsch verstandenen Befindlichkeit

zurück. Dieser innere Gesinnungswandel hinterlässt auch in seinem Äußerem Spuren:

Demanfänglich so euphorisch-idealistischen Türkenfreund fallen nämlich ausKummer

über die realen Zustände in seinem Traumland immer mehr Haare aus, bis er schließ-

lich visuell einem Skinhead gleicht. Als er am Ende gar wegen Erregung öffentlichen

Ärgernisses inhaftiert wird und ihm die türkische Freundin davonläuft, schlägt Liebe

vollends in Hass um.Hansi quittiert die Veränderungmit den freudigenWorten: »[D]as

ist nichtmehr der Botho von damals, nein, das ist der neue Botho, der geläuterte, der ins

Deutschtumzurückgekehrte verlorene Sohn. […]Dieser alte Linke ist zur neuenRechten

konvertiert.« Der letzte Satz unterstreicht den bereits in Bothos Namen offenkundigen

Bezug zum Schriftsteller Botho Strauß, dem im Anschluss an seinen Artikel »Anschwel-

lender Bocksgesang«, 1993 in unmittelbarer zeitlicher Nähe zu den Brandanschlägen

auf Türken im Spiegel erschienen, Ähnliches nachgesagt wurde.26

25 Ich führe diesen Punkt hier nicht weiter aus, da er in meiner Besprechung Serdar Somuncus im

nächsten Abschnitt von zentraler Bedeutung sein wird.

26 Zur Debatte um Strauß wurde reichlich publiziert; ich verweise auf zwei Texte, die einen guten

Überblick vermitteln: Peter Glotz’ Artikel »Freunde, es wird ernst. Die Debatte geht weiter. Botho

Straußals SymptomdernationalenWiedergeburt oder:Wird eineneueRechte salonfähig?« (1994)

und Michael Wiesbergs Buch Botho Strauß – Dichter der Gegen-Aufklärung (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Als einziger türkischer Charakter des Stücks tritt in einer Nebenrolle ein ständig

grinsender Dolmetscher namens Simulti Ali auf. Dolmetscher-Figuren finden sich auch

inverschiedenen frühenDikmen-Satiren (amdetailliertesten in »Brautbeschauer« inDer

andere Türke), doch handelt es sich dort in der Regel um assimilationseifrige Türken, die

zwischenGastarbeiternundDeutschenvermittelnunddabei oft vonOpportunismusge-

trieben ihre Landsleute übers Ohr hauen. Omurcas Simulti Ali unterscheidet sich dras-

tisch von diesen Figuren. Das liegt hauptsächlich daran, dass die Umstände im »Tage-

buch eines Skinheads« anders sind, da dieses Stück in der Türkei spielt. Hier brächte es

Ali ohnehinkeinenVorteil, sichdeutschenGrundsätzenanzupassen.Darüberhinausbe-

sitzt er in diesem räumlichen Umfeld auch eine ganz andere Funktion und damit einen

anderen Status.Denn als offiziellerDolmetscher vertritt er gleichsamdie türkische Seite

(oder Obrigkeit); auchwenn sich dies nie in seinemVerhalten bemerkbarmacht, so wird

seine Bedeutung doch formal dadurch unterstrichen, dass er beide Teile des Stücks ein-

führt und abschließt: Es ist Simulti Ali, der das Publikum auf die Handlung einstimmt

und es am Ende der Aufführungmit einer Lehre nach Hause entlässt.

Wennmanweiß,dass Simulti Ali inder FrühphasedesStücks als zentralerCharakter

vorgesehen war, dann überrascht es nicht, an diesem cleveren Dolmetscher Grundzüge

der traditionellen Omurca-Figur wiederzufinden: Simulti Ali ist für die kritische Sicht

zuständigundwirkt so als eineArtKorrektiv zuHansisdiskriminierendenAussagenund

zuBothos generellerOrientierungslosigkeit.Mitunter greift er sogar direkt in dieHand-

lung ein, so etwa als der Skinhead auf einem Karussell festsitzt und gezwungen ist, bis

zumErbrechen rechtsherum imKreis zu fahren. Irgendwann erscheint Simulti Ali, doch

bevor er Hansi aus seiner misslichen Lage befreit, lässt er ihn zuerst ebenso lange in die

entgegengesetzte Richtung kreiseln und kommentiert dies mit den Worten: »Zu lange

nach rechts gedreht, hä? Tja Junge, das müssen wir aber jetzt ausbalancieren.« Trotz-

dem ist Ali nicht krampfhaft belehrend wie etwa der deutsche Botho, sondern zeichnet

sichdurch einenhintergründigenHumor aus,der ihn auchnicht davor zurückschrecken

lässt,billigeTürkenwitze zumBestenzugeben.Freilich verbirgt sichdahinterdie gleiche

Absicht, die das Kabarett allgemein kennzeichnet: Mittels scheinbar harmloser Scherze

soll das Publikum zum Lachen gebracht werden, welches als Vehikel für die Aussagen

und Lehren des Kabarettisten dient und daher als ein ›subversives‹ Lachen bezeichnet

werden könnte. Im Falle Hansis zeigt diese Technik tatsächlich Wirkung: »Seit Simul-

ti Ali mir täglich fünf Türkenwitze reinwürgt, bin ich echt abgehärtet. Ich finde diese

Türkenwitze nicht mehr komisch, seit die Türken auch Türkenwitze erzählen. Seht ihr,

Kameraden, sogar das haben sie uns weggenommen. Wir sind um ein Stück deutsche

Kultur ärmer geworden.«27

Omurca erzählt die Geschichte seines Skinheads mit einer Ungezwungenheit und

Frische, die in einem gewissen Kontrast zu Dikmens Neigung zumMonologisieren und

Philosophieren steht. In seinem Hang zu lockeren Scherzen kommt Omurca zwar mit-

unterdemBereichderComedynahe,dochgelingt es ihmstets,denFallstrickendieser als

27 Diese Strategie, bestimmte negative Klischeebilder endlos zu wiederholen, bis ein Punkt der Sät-

tigung erreicht ist, wurde bereits im frühen türkisch-deutschen Kabarett eingesetzt. Möglicher-

weise ließen sich hier sogar Vergleiche zu Judenwitzen ziehen. Auf die Stammtischpraxis, alte

Judenwitze zu Türkenwitzen zu modernisieren, weist etwa Wolf-Dietrich Bukow hin (S. 188).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 231

oberflächlich kritisierten Unterhaltungsform zu entgehen. »Tagebuch eines Skinheads

in Istanbul« leistet im Großen und Ganzen eine tiefsinnige und oft auch provokante Be-

standaufnahme interkulturellerBeziehungenundKlischeebilderundwirddamitOmur-

cas Eigenanspruch gerecht, kritisches politisches Kabarett zu bieten.Wie Dikmen geht

es ihm darum, diskriminierende und xenophobe Tendenzen in der Gesellschaft mit den

MittelnderSatire bloßzustellen; eine entscheidendeAbgrenzungvon seinemEx-Partner

vollzieht sich jedoch dadurch, dass Omurca (wenigstens in »Skinhead«) das vonDikmen

bevorzugte Thema der Zwangsintegration höchstens noch am Rande anspricht. Statt-

dessen greift er, wie bereits erwähnt, mit seinem Protagonisten Hansi die Perspektive

der radikalen Opposition auf und berührt damit zugleich auch das heikelste Kapitel der

deutschen Vergangenheit, die Zeit des Nationalsozialismus.

SatirischeProgrammeüberRechtsradikalismussind inderBundesrepubliknachwie

vor keineswegs an der Tagesordnung. So verwundert es nicht, dass Omurcas Stück Fa-

schisten in ganz Deutschland alarmierte und erboste. Er berichtet von einer Veranstal-

tung in Saalfeld, »einer Hochburg der Neonazis im Osten Deutschlands«, im Jahr 1998:

»Am Abend meiner Aufführung sollen angeblich 1.200 Glatzköpfe bereitgestanden ha-

ben, Randale zu veranstalten.« (Persönliches Interview 2003) Die Polizei eskortierte den

Kabarettisten zur Bühne und bot anschließend auch an, Nachtwache vor dem Hotel zu

halten. Doch Omurca war die Sache nicht geheuer: »Ich dachte mir, wie soll ich hier in

diesemFachwerkhaus schlafen? Ich habe sofort an Solingen gedacht, dieseHäuser bren-

nen so schnell.« (Ebd.) So reiste er noch in der gleichen Nacht weiter. In diesem Kontext

erwähnt Omurca auch eine interessante geografische Beobachtung:

Es kam vor, dass ich Auftritte in zwei nah aneinander liegenden Städten hatte, eine im

Westen und eine im Osten. Im Westen lachte das Publikum den ganzen Abend hin-

durch, und imOsten war es still. Da gibt es immer noch große kulturelle Unterschiede.

Ohne geografische Kenntnisse könnte man nur nach der Reaktion des Publikums die

alte Grenzlinie fast identisch nachzeichnen. (Ebd.)

Obgleich es sich beim Zentralcharakter des Stücks um einen Neonazi handelt, be-

schränkt sich Omurcas Kritik nicht auf die faschistische Szene Deutschlands. Am Ende

des Programms bekennt Simulti Ali, dass so offensichtliche Rassisten wie Hansi nicht

einmal seineHauptsorge seien; diesekönnemanwenigstensproblemlos erkennen.»Was

mit den anderen?«, fragt er das Publikum. »Wie soll ich die anderen Glatzköpfe erken-

nen, die noch Haare aufm Kopf haben?« Die Kritik des Stücks richtet sich (neben jeder

Art von Radikalismus von Seiten faschistischer Gruppierungen) also gerade auch gegen

jene Fälle von Diskriminierung und Fremdenhass, die unsichtbar und im Verborgenen

geschehen, sei es in Bürokratie und Gesetzgebung oder auch in sozialen Institutionen

oder sogar imBereich Presse und Literatur (all dies in Person des BothoKraus).Daneben

verteilt Omurca auch munter Seitenhiebe gegen Menschenrechtsverletzungen in der

Türkei, so etwa im Rahmen der kurz angesprochenen Inhaftierungsszene.

Omurca fühlt nicht den Zwang, sich der deutschen Kabarettszene anzupassen. An-

ders als Dikmen findet er es unnötig, seine Bühnensprache von allen Merkmalen seiner

türkischen Herkunft zu reinigen. Hierzu bemerkt er: »Ich verändere meine Sprache auf

der Bühne nicht. Ich weiß zwar, dass ich, wenn ich frei und spontan spreche, hin und

wieder Fehler mache, doch ich nehme das nicht nur hin, sondern sehe das sogar positiv

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

als einebesondereFärbungderdeutschenSprache.« (Ebd.)DieseSicht teiltOmurcaetwa

mit Özdamar, die, wie ich in Kapitel 3.4 ansprach, Fehler als einen wesentlichen Teil der

eigenen Identität in der ›Fremde‹ betrachtet. Omurca fährt fort: »Neben den unabsicht-

lichen Fehlern kann ich mich aber auch ganz bewusst versprechen. Ich kann so tun, als

hätte ich tatsächlich einen Fehler gemacht, und damit ganz andere Sachen ausdrücken.«

(Ebd.)Was bei deutschenDarstellern aufgesetzt wirkt, kann er als ›Ausländer‹ glaubhaft

vermitteln, nämlich dass Versprecher und sprachliche Fehler ohne Absicht geschehen;

auf diese Weise steht ihm als Kabarettist ein zusätzliches künstlerisches Mittel zur Ver-

fügung: »[I]ch kann esmir erlauben, irgendeinWort, das gar nicht in den Kontext passt,

zu verwenden, und wenn dann alle lachen, kann ich überrascht tun und sagen: ›Oh, ich

habe wohl etwas Falsches gesagt. Entschuldigung, ich lerne immer noch.‹« (Ebd.)

Im Skinhead-Stück sind sprachliche Sonderheiten, abgesehen von der ansatzweise

gebrochenen Sprechweise Alis, allerdings rar gesät. Obgleich die Handlung in der Tür-

kei spielt, verzichtet Omurca fast ganz darauf, die türkische Sprache zu integrieren.Nur

in zwei Fällen erlaubt er sich bilinguale Sprachspiele. Beide Male entsteht die Komik

durch einen Wissensrückstand des Skinheads, welchen er bezeichnenderweise mit ei-

nemGroßteil desPublikums teilt:DadieSprachspieleunerklärt bleiben,könnennur tür-

kischsprachigeZuschauermitdenNuancendesWitzes auch seinewahreSchlagrichtung

durchschauen. Über die Gründe, warumOmurca hier den Hauptanteil seine Zuschauer

vom Verständnis ausschließt, kann nur gemutmaßt werden.Womöglich verteilt er klei-

ne Bonbons an die Türken im Publikum; eventuell handelt es sich auch gerade bei dem

ersten Sprachspiel um eine Art Insider Joke, einenWitz für Eingeweihte.

Im ersten Fall geht es um einen vermeintlichen Fehler, den Omurca Simulti Ali in

den Mund legt. In der Begrüßungsszene stottert dieser den Skinhead in übertrieben

schlechtem Deutsch an: »Du Sikin, hä, du Sikin, du Sikin?« Hansi fühlt sich davon be-

lästigt, und um in Ruhe gelassen zu werden, antwortet er zustimmend mit »Ja ja! Ich

Sikin!« Dabei entgeht ihm allerdings, dass dieser harmlos wirkende Aussprachefehler –

türkische Muttersprachler haben oft Probleme, wenn im Deutschen bestimmte Konso-

nanten unmittelbar aufeinandertreffen (daher zumBeispiel das imGastarbeiterdeutsch

geläufige »nikis« anstelle von »nichts«) – tatsächlich einen »Skin(head)« in ein männli-

ches Geschlechtsteil verwandelt (so die Bedeutung des türkischenWortes »sikin«). Dass

ausgerechnet der deutschsprechende Dolmetscher Schwierigkeitenmit der Aussprache

diesesWortes haben soll, erscheint nicht besonders glaubwürdig, und Alis später bewie-

senes Sprachkönnen stellt klar, dass er sich einen Scherz auf Kosten des Skinheads er-

laubthat.Hansi jedoch ist ganzundgar ahnungslos,waszurFolgehat,dass er sich später

sogar während eines Fernseh-Interviews als »sikin« ansprechen lässt.

Das zweite Sprachspiel ist subtiler und setzt neben sprachlichen auch kulturelle

Kenntnisse voraus: Hansi hat sich von einem türkischen Schneider aus einem orien-

talischen Teppich eine Bomberjacke anfertigen lassen; auf dem rechten Arm sollte als

Emblem der deutsche Bundesadler mit dem Schriftzug »Ich bin stolz ein Deutscher

zu sein« stehen. Doch zum Ärger des Skinheads lieferte der Schneider eine Karikatur

des Bundesadlers, gerupft und mit einem Feigenblatt zwischen den Beinen; und der

Schriftzug ist auf Türkisch wiedergegeben: »Ne mutlu Almanım diyene!« Was Hansi

so empört, ist die Tatsache, dass niemand in seiner Heimat dies verstehen wird; was

ihm aber diesmal entgeht, ist, dass diese Worte, die auf Deutsch als Neonazi-Parolen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 233

erkenntlich gewiss provokant wären, in der türkischen Übertragung jegliche anrüchige

Konnotation verlieren. Hier nämlich stellen sie eine völlig legitime Äußerung dar, die

eine Verbundenheit zum türkischen Staat signalisiert, da sie den Spruch »Ne mutlu

Türküm diyene!« in Erinnerung rufen, was auf Deutsch so viel wie »Wer sagt, er ist ein

Türke, kann sich glücklich schätzen« bedeutet. Dieser Spruch ist auf Mustafa Kemal

Atatürk zurückführen, der jeden als ›Türken‹ verstand, der dabei mithalf, die Republik

zu gründen – unabhängig seines ethnischen oder religiösen Hintergrundes.28 Indem

Omurcas Schneider hier Hansis rassistisch motivierten Ausspruch in sein humanisti-

sches Gegenteil verkehrt, beschränkt sich seine Arbeit – wie im Fall des Dikmen’schen

Änderungsschneiders – nicht darauf, nur Modifikationen an Kleidungsstücken durch-

zuführen.

Sprachlichäußert sichOmurcasbikulturellerHintergrundzwarnur indiesenbeiden

Fällen, doch resultiert er in einer Vielzahl hybrider Bilder, von denen ich als beispielhaft

seine Tanz- und Gesangseinlagen, irgendwo zwischen türkischer Folklore und westli-

chem Rap angesiedelt, sowie seine eigene türkische (›getürkte‹) Version der deutschen

Nationalhymne, hervorheben möchte. Diese Hymne, die er wiederholt einsetzt, gibt im

Stück gleichsam den Ton an; zudem besitzt sie eine unterhaltsame Vorgeschichte: Vor

Jahren kam Omurca auf den Einfall, die deutsche Hymne mit türkischen Instrumenten

im orientalischen Stil aufnehmen zu lassen. Er wandte sich an einige türkische Musi-

ker und bestellte diese für den Folgetag in ein Tonstudio. »Sie hatten bis dato die deut-

sche Nationalhymne noch nicht einmal gehört. Dann summte ich sie ihnen vor und bat

sie, die Melodie im türkischen Volksmusiktakt zu spielen. Sie fingen gleich an zu spie-

len, und bereits beimdrittenMal klappte esmit der Aufnahme.« (Persönliches Interview

2003) Das Ergebnis ist eine etwa 30 Sekunden lange, vielfach verfremdete musikalische

Passage, die Omurca schon zuKnobi-Zeiten als eine Art Erkennungsmelodie nutzte.Und

wie er augenzwinkerndhinzufügt: »Das ist bei derGEMAeingetragenauf JosephHaydn/

Muhsin Omurca. Ist das nicht einWitz? Ein echter Türkenwitz!« (Ebd.) Freilich verbirgt

sich auchhier eine tiefereBedeutunghinter dem ›Türkenwitz‹:Omurcas hybrideVersion

derdeutschenNationalhymnebetont dasKonzept derGleichheitmitUnterschiedenund

attackiert somit Vorstellungen von Integration, die auf dem Prinzip der einseitigen An-

passung unter Verlust eigener Traditionen basieren; zugleich verweist sie auch auf die

gemeinsame Geschichte von Deutschen und Türken, die sonst allzu häufig unbemerkt

bleibt oder unterschlagen wird.

Nach dem Erfolg mit »Tagebuch eines Skinheads in Istanbul« wandte sich Omurca in

seinem zweiten Soloprogramm wieder der deutschen Migrantenszene zu. »Kanakmän

–TagsDeutscher,nachts Türke« (2000) thematisiert den Identitätsspagat zwischen zwei

28 Ich danke Yüksel und Inci Pazarkaya für diese Erklärungen in einem persönlichen Gespräch. Be-

zeichnenderweise sind sich viele deutsche Kritiker der Bedeutung dieses Spruches nicht bewusst

und setzten ihn daher oft unkritisch mit Nationalismen westlichen Musters gleich (vgl. etwa Höf-

fe). Freilich ist auch Atatürks ›inklusive‹ Haltung nicht ohne Probleme, da sie effektiv verhindert,

dass ethnischeMinderheiten wie Kurden als solche anerkannt werden undMinderheitsrechte be-

anspruchen können.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Nationen, Kulturen und Sprachen – und nicht zuletzt auch dessen gesetzliche Grundla-

gen. Untermalt von über 60 Dias erzählt der Protagonist Hüsnü Güzel, wie er die deut-

sche Staatsangehörigkeit erwarb, reflektiert über Vor- undNachteile des türkischen und

des deutschen Passes und fordert lautstark die doppelte Staatsbürgerschaft. Inhaltlich

kehrte Omurcamit »Kanakmän« zwar zu den traditionellenThemen desMigranten-Ka-

baretts zurück, in sprachlicher Hinsicht stellt das Stück jedoch insofern eine Weiter-

entwicklung dar, als es ganz ungezwungen türkische Passagen integriert. Wie brillant

Omurca dabei streckenweise mit Sprachen jongliert, vermittelt der Beginn des Stücks.

Hier stellt sichHüsnüdemPublikumvorunderklärt: »IchbinkeinTürkemehr!Voila! Ich

nix Türke! … Also, ich bin Deutscher, tamammı? Ich schwör bei Allah, iki gözüm çıksın!

Anam avradım olsun!«

In seinem bislang letzten Programm setzt Omurca diese sprachliche Entwicklung

(oder Akzentverschiebung) fort: »Damsız girilmez« (Kein Zutritt ohne Dame, 2003), ein

Stück über die anstehende ›Vermählung‹ der Türkei mit der Europäischen Union, fin-

det fast ganz in türkischer Sprache statt; deutsche Passagen erscheinen hier nur noch

als Einsprengsel.Mit einemRückzug ins Türkische oder einer Abkapslung von der deut-

schen Szene hat dies allerdings wenig zu tun, was schon daran ersichtlich ist, dass der

Kabarettist sein Stück inzwischen unter dem Titel »TRäume alptrEUme« ins Deutsche

übertragen hat und seitMai 2004 erfolgreich auf Tour bringt.Wohl aber verweist Omur-

cas Entwicklung auf ein gewandeltes Selbstverständnis türkisch-deutscher Künstler, die

sichweitaus selbstbewusster als früher ihres bikulturellenHintergrundes bedienen.Mit

seinem Programm »Damsız girilmez«/»TRäume alptrEUme« hat Omurca abermals ein

neues Kapitel im türkisch-deutschen Kabarett aufgeschlagen.

4.8 Serdar Somuncu und die deutsche Vergangenheit

Serdar SomuncusAuftritte sindnicht ohneWeiteres klassifizierbar.Die beidendramati-

schen Lesereihen, die ich in diesem Abschnitt bespreche, sprengen in vielerlei Hinsicht

die Grenzen des herkömmlichen Kabaretts. Dass Somuncu dennoch in diesem Kapitel

erscheint, begründet sich damit, dass seine Vorstellungen viele Elemente des politisch-

satirischen Kabaretts aufweisen, darunter dessen satirischen Grundton, den kritischen

Umgangmit zeitpolitischenEreignissen,diedirekte,oft spontaneAnrededesPublikums

sowie die zentrale Bedeutung des Lachens alsMediumder Lehre.Da dasMigranten-Ka-

barett, wie ich argumentiert habe, in den letzten Jahren seine Grenzen geöffnet hat und

sich nun in einer experimentellen Phase befindet, erscheint es berechtigt, Somuncus

Lese-Projekte in die Reihe dieser neuen kabarettistischen Projekte türkisch-deutscher

Künstler einzuordnen. Auf problematische Aspekte dieser Klassifizierung werde ich an

späterer Stelle noch eingehen.

Da Somuncu ungleich den bisher behandelten Künstlern Fremdtexte als Grundla-

ge seiner Auftritte verwendet, um diese ohne festgeschriebenes Skript in immer neu-

er Form direkt auf die jeweilige Situation und das anwesende Publikum angepasst zu

präsentieren, verzichte ich hier auf Inhaltsangaben der Programme. Stattdessen unter-

suche ich Somuncus Auftritte bezüglich seiner Intention und Darstellungsweise (eines

außerordentlich heiklenThemas) unddiskutiere in diesemZusammenhang auchdieBe-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 235

deutung seiner türkischen Herkunft sowie deren Rezeption seitens des deutschen Pu-

blikums.Damit leistet dieser Abschnitt die Vorarbeit für eine eingehendere Behandlung

des Themenkomplexes Herkunft/Zugehörigkeit/Identität am Ende dieses Kapitels. Zu-

nächst jedoch einigeWorte zur Person Somuncus:

Serdar Somuncuwurde am 3. Juni 1968 in Istanbul geboren, kam aber schon imAlter

von einem Jahr nach Deutschland. Er studierte Schauspiel, Musik und Regie, inszenier-

te eine Vielzahl vonTheaterstücken und spielte an bekannten deutschen Schauspielhäu-

sern, darunter in Frankfurt a.M., Bremen und Bochum. Daneben wirkte Somuncu in

Produktionen für Film, Funk und Fernsehen mit. Seit 1987 leitet er das Kammerensemble

in Neuss. 1990 erhielt er den 1. Deutschen Literatur Theater Preis und drei Jahre dar-

auf den Europäischen Förderungspreis (vgl. Somuncu, offizielle Webseite). Von 1996 bis

2003 war er acht Jahre lang kontinuierlich auf Tournee mit dramatischen Lesungen von

Hitler- und Goebbels-Texten. 2002 erschien sein Tour-Tagebuch Nachlass eines Massen-

mörders – Auf Lesereisemit »Mein Kampf« imHandel, ebenso wie eine Audio-CD unter dem

Titel Serdar Somuncu liest aus dem Tagebuch einesMassenmörders – »Mein Kampf«.

Zweifelsohne sind die Themen, die Somuncu in seinen Lesungen behandelte, schon

an sich problematisch, denn schließlich geht es mit dem Nationalsozialismus um das

wohl schaurigste und sensitivste Kapitel der deutschen Vergangenheit. Unabhängig da-

von,welcher Künstlermit Textenwie Adolf HitlersMeinKampf oder JosephGoebbels be-

rüchtigter Sportpalastrede »Wollt ihr den totalen Krieg?!« auf deutsche Bühnen tritt, er

muss zunächst denTabubruch verantwortenund sichdesVerdachtes erwehren,dass na-

tionalsozialistische Propaganda im Spiel sein könnte. Daneben ist allerdings auch von

Bedeutung,wer diese Texte präsentiert. Präziser ausgedrückt: Esmacht durchaus einen

Unterschied, dass in diesem Fall der Vortragende keinDeutscher ist, sondern als ›Türke‹

quasi vonaußenandieThematikherantritt.ObwohlSomuncuakzentlosDeutsch spricht

und neben der türkischen auch die deutsche Staatsangehörigkeit besitzt, ist er dochwe-

gen seinesNamensundseinesAussehensals ›Ausländer‹markiert.Damit verbindensich

Vor- und Nachteile: Möglicherweise vermag ein ›fremder‹ Künstler bestimmte Themen

anders – eventuell freier und ungezwungener – anzusprechen als ein Deutscher. Doch

gleichzeitig besteht auch stets dieGefahr, dassman ihmals ›Außenstehenden‹ vonVorn-

herein jede Autorität abspricht, über derartig heikle innerdeutsche Angelegenheiten zu

referieren– immerhin bestünde ja dieGefahr,dass er aus sichererDistanzAnklage erhe-

ben könnte. Gerade in politischen Kreisen, doch ebenso an öffentlichen Bildungsstätten

wie Schulen, reagiertemandaher nicht nurwegenderThematik anfänglich eher zurück-

haltend auf Somuncus Projekte.

Um Befürchtungen dieser Art sogleich zu zerstreuen: Weder vertritt Somuncu

rechtes Gedankengut, noch liegt ihm daran, von der Warte des unbeteiligten Auslän-

ders Deutsche ihrer Vergangenheit anzuklagen. Denn zum einen betrachtet er den

Nationalsozialismus/Faschismus als »ein globales Thema« (zit. in Scheper); und zum

anderen begreift er die spezifisch deutsche Vergangenheit als eine Angelegenheit aller

in Deutschland Heimischer, unabhängig der jeweiligen Herkunft. Auch wenn Somuncu

selbst in der Türkei geboren wurde, so sieht er es doch als seine Aufgabe an, seinen Teil

zur Aufarbeitung der deutschen Vergangenheit beizutragen:

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Auch wenn wir Türken keinen Großvater haben, der in der NSDAP war, auch wenn wir

niemanden in der Verwandtschaft haben, der eine braune Vergangenheit hat, so sind

wir doch mitverantwortlich für die Aufarbeitung der deutschen Thematik, weil wir

keine gemeinsame Gegenwart und Zukunft verlangen dürfen, ohne auch einen Be-

sitzanspruch auf die Bewältigung der deutschen Vergangenheit zu stellen. (Nachlass,

S. 173.)

VonAnfang an erregten Somuncus Leseprojekte die Aufmerksamkeit deutscherMedien.

Wie er in seinem Tour-Tagebuch Nachlass eines Massenmörders beschreibt, war die Pre-

miere der ersten Lesung im Januar 1996 derart von Journalisten überlaufen, dass die Zu-

schauer Mühe hatten, über Kameras und Mikrophone hinweg überhaupt irgendetwas

zu sehen (ebd. S. 47). Ein Türke, der Hitler liest – das schlug ein wie eine Bombe: »Alle

wollen sie nur das eine: dabei sein,wenn ein Türke ausMeinKampf liest.« (Ebd. S. 36) So-

muncu erklärt den Medienrummel um seine Person so: »Es geht plötzlich nicht nur um

das Verbotene, das in der Sache verborgen scheint, sondern auch um das Spektakuläre,

das sich aus der Tatsache ergibt, dass ichmich dazu hergebe, als eine Art Zielscheibe für

den Hass linker oder rechter Gruppierungen herzuhalten.« (Ebd. S. 36) Dieses Spekta-

kuläre bezeichnet Somuncu an späterer Stelle einmal als »Türkenbonus« – ein Bonus,

der bei seinen spärlich besuchtenGastauftritten inÖsterreich nicht vorhanden ist: »Nur

in Deutschland, so scheint es, kann ein ausMein Kampf lesender Türke für volle Häuser

sorgen.« (Ebd. S. 228)29

BezüglichSomuncuskulturellerZugehörigkeit sei andieserStelle festgehalten:Er ist

ein Künstler türkischerHerkunft, der es als seine Aufgabe sieht, an der Aufarbeitung der

deutschen Vergangenheit teilzunehmen. Dabei versteht er es, seine Herkunft geschickt

ins Spiel zu bringen und in den Dienst seiner Arbeit zu stellen. Eine besondere Bedeu-

tung erhält diese Herkunft auch dadurch, dass Somuncu in seinen Lesungen stets den

aktuellen Bezug sucht. Dass (wie auch im Falle Omurcas) ein TürkeThemen wie Diskri-

minierung und Fremdenhass im zeitgenössischen Deutschland anspricht, verleiht dem

Ganzen eine zusätzliche Brisanz. Auf diesen Punkt werde ich gleich noch näher einge-

hen; zunächst seien hier aber Somuncus Projekte unter allgemeinen (also nicht ›türken-

spezifischen‹) Aspekten vorgestellt.

Als Somuncu im Jahre 1996 seine Lesereise mit HitlersMein Kampf begann, bestand

zunächst ein dringender Erklärungsbedarf. Es galt, die Skepsis des Publikums zu zer-

streuen: Ist es zulässig, aus diesem verpönten Buch öffentlich zu lesen? Wozu und wem

soll eine solche Lesung dienen? Und besonders: Darf über diesesThema denn überhaupt

gelacht werden? Unermüdlich erklärte Somuncu seine Intentionen: Aus legaler Sicht sei

es gestattet, öffentlich aus Mein Kampf zu lesen, solange man keine reine Lesung ver-

anstalte, sondern den Text durch kritische Bemerkungen unterbreche, das heißt, wenn

man eine reflektierend-pädagogische Ebene beifügt. Es gehe ihm bei diesem Projekt

darum, dem Mythos Hitler seine Kraft zu rauben, indem er ihn aus dem Verborgenen

29 Es sei darauf hingewiesen, dass der Begriff »Türkenbonus« hier eine andere Implikation besitzt

als in Tayfun Erdems Artikel (vgl. Kapitel 1.1). In diesem Fall hat die Rezeptionshaltung nichts mit

Mitleid oder Herablassung zu tun; es geht allein um das Spektakuläre, das dadurch entsteht, dass

Somuncu als (vermeintlicher) Vertreter einer diskriminierten Minorität sich dieses Themas an-

nimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 237

ansTageslicht befördereundderLächerlichkeit preisgebe.Undnatürlichdürfemanüber

das Thema lachen, denn dieses Lachen richte sich ja nicht gegen die Opfer des Natio-

nalsozialismus, sondern gegen die verschrobenen Ideen der Täter. Aufklären und durch

Lachen entschärfen – dies sind die erklärten Ziele von Somuncus Lesungen (vgl. »Lach-

nummer«).

So tritt er also in seinen Lesungen demThema Nationalsozialismus mit einer gehö-

rigen Portion Humor entgegen. Oder handelt es sich in Anbetracht der Thematik nicht

etwa doch um eine ungehörige Portion? Somuncu bemerkt hierzu: »Manche Zuschau-

er sind deswegen irritiert, weil sie vielleicht erwarten, dass wir angetreten sind, um die

ewig gleichen Rituale von Betroffenheitsgehabe zu zelebrieren, dieman im Zusammen-

hang mit dieser Thematik einzuhalten hat. Aber warum darf man über Hitler nicht la-

chen? Ist er ein Heiliger?« (Nachlass, S. 58) Er ist überzeugt, dass ein pseudo-religiöser

Ernst hier nicht angebracht sei: »Hitlers größte Macht war und ist, dass er mit seiner

Idee so weit kommen konnte, weil man ihn ernster genommen hat, als man ihn hätte

nehmen dürfen.« (Ebd. S. 118)Man trete der PersonHitlers weiterhinmit zu großer Ehr-

furcht entgegen: »Das Problem ist doch, dass die Leute Hitler immer noch tabuisieren.

Ich sehe das anders. Ich möchte Hitler lächerlich machen, ihn bloßstellen, ihn so dar-

stellenwie er ist.Das Tabu ist sinnlos.« (Zit. in Scheper) Nicht nur unsinnig sei das Tabu,

sondern auch gefährlich, da es aus Hitler etwas ebenso Verbotenes wie Verführerisches

mache: »So sehr der Nationalsozialismus vergangener Tage von Symbolen lebt, so wenig

lassen sich diese Symbole durch Verbote zerstören. Einzig die inhaltliche Auseinander-

setzungbleibt diewirksamsteEntkräftigungundbeugt einerAnfälligkeit vor.« (Nachlass,

S. 266) Gegen diese Praxis des Verbotes stellt Somuncu die Devise »öffentlich machen –

nicht verstecken« (zit. in Scheper) und erklärt: »Angst habe ich vor dem Unsichtbaren,

vor dem Verborgenen.« (Nachlass, S. 12)

Einen unverkrampften Umgang hält er daher für die beste Methode der Verarbei-

tung desNationalsozialismus.Und dies gelte auch für das Verbot vonMeinKampf : »Wel-

ches Buch verdient schon so eine besondere Behandlung?«, fragt sich der Künstler (ebd.

S. 12). Und: »Muss ja wirklich ein gefährliches Buch sein. Eine Waffe.« (Ebd. S. 15) So-

muncu plädiert gegen dieses Verbot, das lediglich bewirke, dass demBuch eine Aura des

Faszinierenden anhafte. Er will das Werk freigegeben sehen, da er davon überzeugt ist,

dass es sich dann ganz von selbst entmystifizieren würde: »Mein Kampf ist einfach viel

zu zäh, und es steht so viel Mist darin, dass jeder feststellen wird, dass dies eines der

verworrensten und sinnlosesten Gedankenbilder der Geschichte ist.« (Zit. in Scheper)

Die Absurdität des Buches sei »eine Antiwerbung für die Idee des Nationalsozialismus«

(Nachlass, S. 51).

DasLachenüberHitler ist für SomuncusHerangehensweise vongrößterBedeutung.

Dieses erwächst nicht zuletzt aus dem befreienden Gefühl heraus, diesem aufgelade-

nenThema einmal unverkrampft gegenüberzutreten; daneben schwingt darin aber stets

auch einMoment des Erschreckensmit,wennmannämlich erkennenmuss,wie nah Lä-

cherlichkeit und wirkungsvolle Propaganda letztlich doch beieinander liegen. Und kein

Mensch ist, wie Somuncu nachdrücklich betont, gegen die Verführung durchMacht ge-

feit: »DieMethoden der Propaganda sind statisch und sie wirken genau so,wie vor sech-

zig Jahren.« (Zit. inMandel) Völlig ungezwungen kann das Lachen über denNationalso-

zialismus folglich nie sein; vielmehr bleibt es dem Publikum immer wieder imHals ste-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

cken und hinterlässt einen beißenden Nachgeschmack. Somuncu weist in diesem Kon-

text – und hier ist die Nähe zu den übrigen Kabarettisten besonders groß – auf eine

wichtige Funktion des Lachens hin: »DerWitz ist die Falle.Und tappt der Zuschauer ein-

mal in diese Falle, dann bleibt ihm gar nichts anderes mehr übrig, als sich zu ergeben.«

(Nachlass, S. 18)Mankönntemit einigerBerechtigung fragen,wemderZuschauer sichda

ergeben soll.DemKünstler, demThema,der Erkenntnis?Dochwelcher Erkenntnis?Die-

se Frage verweist auf die Verantwortung, die ein Künstler trägt, der sich wie Somuncu

mit derart brisanten Themen humoristisch auseinandersetzt. So etwas könnte prekäre

Folgen nach sich ziehen, wenn es unreflektiert, ungeschickt oder mit fragwürdigen In-

tentionen geschähe. Somuncu selbst hat jedenfalls hehre Absichten: Sein Ziel ist es, »die

Wahrheit zu erfahren« (ebd. S. 27); mit seinen Lesungen führt er einen »Kampf gegen

das Vergessen« (ebd. S. 115).

Dabei ist Somuncu keineswegs der erste Künstler, der das dramatisch-komische Po-

tential Hitlers erkannte und auf der Bühne oder im Kino verarbeitete. Bereits 1940 par-

odierteCharlesChaplin in seinemfilmischenMeisterwerkTheGreatDictator die Figurdes

Führers und bezog so über das Medium des Humors kritisch Stellung gegen den Natio-

nalsozialismus. Etwa zeitgleich entstand auch das politische DramaDer aufhaltsameAuf-

stieg des ArturoUi.Mit diesemStück, 1941 in Finnland als Parabel auf dieMachtergreifung

Hitlers geschrieben, gelang Bertolt Brecht eine zeitlose Satire über Tyrannei undMacht,

die bis heute nicht an Aktualität verloren hat. Er verfasste das Stück in der erklärten Ab-

sicht, »den üblichen gefahrvollen Respekt vor den großen Tötern zu zerstören« (Brecht,

ArturoUi,S. 133),undwähltedafürwieChaplin als künstlerischeAusdrucksformdieForm

der Komödie: »Die großen politischen Verbrecher müssen durchaus preisgegeben wer-

den, und vorzüglich der Lächerlichkeit.« (Ebd. S. 130) Sowohl Chaplin als auch Brecht

fordern ihr Publikum dazu auf, über den Despoten und Unmenschen Hitler zu lachen,

um ihn so von seinemSockel aus Ehrfurcht zu stoßen, ihn gewissermaßen berührbar zu

machen.

Und auch Beispiele jüngeren Datums finden sich, so etwa Mel Brooks’ satirischer

FilmThe Producers/Spingtime for Hitler, für dessen Drehbuch er 1968 mit dem Oscar aus-

gezeichnet wurde; George Taboris dramatische Farce Mein Kampf von 1989, in der der

junge Hitler als cholerisches Muttersöhnchenmit Darmverschluss auftritt; und der ers-

te Teil von Christoph Schlingensiefs Deutschlandtrilogie 100 Jahre Adolf Hitler – Die letzte

Stunde im Führerbunker aus dem gleichen Jahr. Sogar ein direktes Vorbild für Somuncus

Lesungen existiert: In den siebziger Jahren ging der österreichische Schauspieler Hel-

mutQualtingermitMeinKampf auf humoristische Lesetour; nach eigenenEingabenhält

sich Somuncu in vielen Aspekten, etwa in Vortragsart und Textauswahl, weitgehend an

diese Vorlage (vgl.Nachlass, S. 26). In allen genannten Fällen ist von ehrfürchtigemErnst

wenig zu spüren; stattdessen ziehen es die Künstler vor, den Faschismusmit denWaffen

derParodieundderSatire zuentlarvenunddasPublikumdurchLachenaufzuklären.So-

muncusProjekte solltendahernicht vonVornhereinpauschal verurteiltwerden,sondern

es ist wichtig, die Vorteile zu sehen, die aus einer verantwortungsvollen humoristischen

Behandlung desThemas entstehen können. Nicht der geringste dieser Vorteile ist, dass

man so ein breiteres Publikum erreichen und effektiver zur Aufklärung beitragen kann.

Wie dargestellt, bewogen diese Aspekte ja bereits Dikmen zu seiner Kabarettkarriere;

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 239

und auch Omurcas ›verharmlosende‹ Skinhead-Darstellung kann in diesen Kontext ge-

setzt werden.

Somuncu weist verschiedentlich darauf hin, dass er weder Akademiker noch Politi-

ker sei, sondern ebenKünstler undbetontnachdrücklichdieNotwendigkeit gerade einer

künstlerischen Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus. In seinen Projekten

geht es ihm letztlich um dessen Demontage und damit auch um die Auflösung faschis-

tischer Tendenzen unserer Zeit mittels dramatischer Mittel auf der Theaterbühne. Um

Somuncus Absicht besser verstehen und beurteilen zu können, hilft es, seine Beurtei-

lung des MediumsTheater sowie sein Verständnis der eigenen Rolle als Schauspieler zu

betrachten. Er beschreibt den Schauspieler als einen »Schau-Seienden« (Nachlass, S. 7),

also als jemanden, der zu der Rolle wird, die er darstellt: »Wenn die Vorstellung beginnt,

bin ich der Stellvertreter meiner Rolle,meiner Aussage,meines Berufes undmeines En-

gagements.« (Ebd. S. 139) Tatsächlich verschmilzt Somuncu auch in seinen szenischen

Lesungen mit den Figuren, die er verkörpert; allerdings geschieht dies stets nur spo-

radisch und vor allem temporär: Bevor das Publikum sich der Illusion hingeben kann,

durchbricht er diese sogleich wieder und hebt die Show auf eine andere Ebene, indem

er über seine Rolle und den Gegenstand seiner Darstellung reflektiert, das Publikum di-

rekt anspricht und Reaktionen einfordert. Dies geht einher mit Somuncus Vorstellung

vonTheater als »Gesprächsangebot, alsoweder einMonolognoch eine vorgefertigteMei-

nung« (ebd.S. 111).GeradeHitlersMeinKampf sei hierfür besonders geeignet,daderText

bis heute die Gemüter der Menschen bewege.

Das Theater sei aus dem Grund ein solch effektives Medium, da es als »virtuelle

Welt« einen Freiraum biete, wo wir »unsere geheimsten Fantasien« ausleben können

(ebd. S. 25). Dies ermögliche es, bestimmte Themen überhaupt erst anzusprechen, be-

ziehungsweise darzustellen. Die Bühne gestatte eine direktere Vorgehensweise als ein

wissenschaftlicher Vortrag. Diesen Aspekt der Unmittelbarkeit macht Somuncu auch

für die szenische Lesung geltend. Als Schauspieler könne er so ein anderes Publikum

ansprechen als ein Professor oder Politiker: »Darüber hinaus ermutigt die Form der

Lesung, gerade die unwissenschaftlicheHerangehensweise, vielleicht sogar denjenigen,

sichder Sache zunähern,der vonder akademischenEinsilbigkeit solcherBetrachtungen

abgeschreckt ist.« (Ebd. S. 111)

Es ist Bestandteil dieses im besten Sinne des Wortes ›unwissenschaftlichen‹ An-

gangs, dass Somuncu sich einer leicht verständlichen, teils auch anzüglich oder grob

anmutenden Sprache bedient – ohne dabei allerdings in die Trivialität abzusinken.

Somuncus Rede ist schlicht und eloquent zugleich, er befindet sich gleichsam auf einer

Gratwanderung zwischen Anspruch und Unterhaltung, so etwa wenn er einen sexuell

erregten Hitler mit einer monströsen Erektion darstellt. Das Anliegen, verständlich zu

bleiben, findet man auch in seinem Tour-Tagebuch, zum Beispiel wenn er nach einer

komplex geratenen Darstellung der nationalsozialistischen Sexualitätsethik lapidar

resümiert: »Was Hitler nicht in der Hose hat, sucht er in seinemHirn, was ihm imHirn

fehlt, sieht er in den Hosen der anderen.« (Ebd. S. 165)

Wie die Künstler, die vor ihmHitler alsThema und Protagonist ihrer Komödien und

Satirenwählten, schreibt SomuncuHitler ein riesiges dramatisches Potential zu.Bereits

Jahre vor seiner Lesereise hatte er sich mit Brechts Arturo Ui beschäftigt und zu diesem

Zweck die Figur des Führers eingehend studiert.Dabei kamer zumSchluss, »dassHitler

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

als Figur gar nicht so ungeeignet für das Theater war, denn auch seine ganze Erschei-

nung schien wirklich wie eine Rolle konzipiert zu sein« (ebd. S. 24). Somuncu bezeich-

net den historischen Hitler als eine Kunstfigur und spricht davon, wie es diesem gelun-

gen sei, sich inperfekt inszeniertenShowsunddurch schauspielerischeGlanzleistungen

selbst als Spektakel zu inszenieren (ebd. S. 59). Hitlers genau einstudierte und übertrie-

ben vorgetragene Gestik, seine raue, abgehakte Sprache – all diese Eigentümlichkeiten,

die im damaligen Kontext der Unterdrückung bedrohlich wirkten, verlieren aus zeitli-

cher Distanz aber an Grauen und nehmen zunehmend lächerliche Aspekte an. Bereits

Qualtinger hatte dies in seinen Lesungen glänzend in Szene gesetzt. Als Somuncu des-

sen Show erstmals in einer Aufzeichnung hörte,war seine Reaktion: »Kabarett, das ist ja

reinstesKabarett!« (Ebd.S. 14)Hitler Ausdrucksstärke erweist sich für denKabarettisten

als Goldgrube: Tatsächlich musste sich Somuncu, um ihn auf der Bühne zu parodieren,

schauspielerisch eher noch bremsen,um seinenHitler nicht völlig überzeichnet erschei-

nen zu lassen.30

Der Begriff ›Lesung‹ wird dem, was Somuncu auf der Bühne veranstaltet, freilich

auch kaum gerecht. Wer sich darunter einen mehr oder minder manierlichen, sta-

tischen Textvortrag vorstellt, erlebt bei seinen Auftritten eine große Überraschung.

Selbst die Bezeichnung ›szenische Lesung‹ beschreibt seine Show nur unzureichend.

Natürlich liest Somuncu Passagen der Texte vor und verharrt dabei auch zeitweilig in

sitzender Position; ebenso stellt er Szenen vor, das heißt, er betätigt sich als Schau-

spieler, der in verschiedene Rollen, oft auch mehrere gleichzeitig, schlüpft: Somuncu

trägt vor, erzählt, reflektiert, lächelt charmant und provoziert zugleich, er verzieht das

Gesicht, humpelt, krächzt, schreit undmarkiert den Proleten –und all dies in rasendem

Wechsel. Doch damit nicht genug: Bisweilen springt er seinem Publikum regelrecht

ins Gesicht und wirkt dabei mitunter fast unberechenbar. So kann es vorkommen, dass

er einer Zuschauerin in der ersten Reihe einen Kuss auf die Wange drückt oder einem

Gast, der vorzeitig den Saal verlassen will, nachrennt, um ihn mitten auf dem Gang in

eine Diskussion über die Gründe für seinen Abgang zu verstricken. Wohl handelt es

sich bei denmeisten dieser Einlagen und Ausbrüche um einstudierte Versatzstücke, die

Somuncu bei passender Gelegenheit effektiv einzusetzen weiß; daneben spielt aber in

seiner Show auch die Improvisation eine wichtige Rolle. Diesmacht sich vor allem dann

bemerkbar, wenn er auf Reaktionen aus dem Publikum eingeht.

Ganz besonders auffällig ist eine Nähe zum Kabarett, wenn Somuncu mit tagespo-

litischen Themen ans Publikum herantritt und, diese erläuternd, Zuschauer involviert

und Reaktionen einfordert. Dies sei anhand eines Auftritts verdeutlicht, den er am 19.

März 2003 imBerliner BarnimGymnasiumhatte. An diesemVorabend des Irak-Krieges

eröffnete er seine Lesung der Goebbels’schen Sportpalastrede mit folgendenWorten:

Heute ist ein sehr schlechter Tag, eigentlich der schlechteste Tag, den man erwischen

kann, um eine Lesung zu veranstalten, die den Titel hat: »Wollt ihr den totalen Krieg?«

Eigentlich aber auch der beste Tag. Denn an diesem Tag können wir mehr noch als

30 Somuncu erzählte mir dies am 19. März 2003 im Anschluss an seinen Auftritt in Berlin. Ich stütze

mich bei meiner Besprechung seines Aufführungsstils auf Beobachtungen während dieser Auf-

führung.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 241

sonst feststellen, […] wie nah dieser Text eigentlich an der Realität, an der Gegenwart

ist. Und wie erschreckend die Auseinandersetzung mit dem ist, was Goebbels damals

im Sportpalast gesagt hat. Man hat fast das Gefühl, als handle es sich dabei um die

Zitate heutiger Tage.31

Dabei scheut Somuncu auch nicht davor zurück, selbst klar Stellung zu beziehen. Er sei

gegen Bush, gegen den Krieg, gegen die CDU, gegen den Karneval – es gibt vieles, das

ihm gegen den Strich geht, und er spricht alles direkt aus. Auf halbem Weg durch die

Vorstellung schlägt er seinem Publikum ein Spiel vor: Um die Aktualität der Goebbels-

Rede zu verdeutlichen, werde er den Zuschauern Zitate vortragen; sie sollten dann den

Urheber derWorte erraten. Zunächst liefert er ein Zitat, das einen Gewaltakt als »Schlag

gegendasWeltjudentum« rechtfertigt.Das Publikumnennt übereinstimmendGoebbels

als Autoren dieser Worte, doch Somuncu winkt ab und erklärt, dieser Satz stamme aus

dem Abschiedsbrief eines der Terroristen des elften Septembers. Sofort schiebt er das

nächste Zitat nach:Die zivilisierteWeltmüsse sich »gegendenAnsturmdes Terrorismus

zur Wehr setzen«. Dies seien die Worte des amerikanischen Präsidenten Bush, ruft das

Publikum geschlossen, doch erneut schüttelt Somuncu den Kopf und nennt dann Goeb-

bels als Urheber. Nichts könnte die fatale Verquickung von damals und heute deutlicher

machenalsdieseskleineSpiel,welchesSomuncumit einemverschmitztenLächelnkom-

mentiert. Überhaupt sei »Terrorismus« selbst ein äußerst ambivalenter Begriff, meint

der Künstler, und definiert: »Terrorismus ist die Legitimation des eigenen unrechtmä-

ßigen Verhaltens.« Es seien immer die anderen, die als »Terroristen« verunglimpft wür-

den,man selbst sehe sich stets als Opfer; dabei sei der Schritt vom vermeintlichen Opfer

zum Täter mitunter minimal. Gerade am Beispiel des Nationalsozialismus werde dies

überdeutlich.Undauch inheutigenArgumentationen schwingedieserAspektmit,wenn

manetwaFeindseligkeitengegenAusländerdamit zu rechtfertigen suche,dassdieseden

Deutschen Arbeitsstellen wegnähmen.

Wie eingangs angedeutet, fällt bei einer solchen Vielschichtigkeit der Themenwahl

und des Vortragstils jede eingrenzende Klassifikation von Somuncus Auftritten schwer

–sie beinhaltenElemente aus allen erwähntenBereichen: Lesung,Theater undKabarett.

Im weitesten Sinne fallen seine Projekte unter die Rubrik des politischen Lehrtheaters,

da es das Anliegen des Künstlers ist, zur politischenMeinungsbildung seines Publikums

beizutragen. Als Mittel der Darstellung macht Somuncu dabei vorwiegend von Parodie

und Satire Gebrauch und betrachtet es als seine schauspielerische Hauptaufgabe, »eine

Mischung zwischen Erschrecken, Erheitern und Ernüchterung zu treffen«, um sein Pu-

blikumaufdieseWeisegleichzeitig zuunterhaltenundaufzuklären (Nachlass,S. 48).Den

Abschluss der Lesungenbildet stets eineDiskussionoder auchFragerunde, für Somuncu

ein elementarer Bestandteil seiner Auftritte: »Es ist für mich nicht nur eine bloßeThea-

tererfahrung, der Austausch zwischen Publikum und Schauspieler, sondern es ist auch

ein weitaus größerer und aktueller Einblick in den Zustand der deutschen Gesellschaft

der Gegenwart und Zukunft.« (Ebd. S. 197)

Somuncu, der anders als die übrigen hier besprochenen Kabarettisten eine schau-

spielerische Ausbildung genoss, beherrscht sein Metier brillant und besticht auf der

31 Dieses und folgende Zitate stammen ausmeinen eigenenAufzeichnungen von Somuncus Auftritt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Bühne durch eine Intensität der Darstellung und eine imponierende Präsenz: Vom

ersten Augenblick an weiß er das Publikummit vollem Stimm- und Körpereinsatz mit-

zureißen und legt dabei ein ausgeprägtes Gespür für Pointen und Effekte and den Tag.

Scheinbarmühelos gelingt es ihm,eine effektiveMischung ausDarstellung,Kommentar

und Reflexion zu finden und mit diesen verschiedenen Ebenen zu jonglieren: Während

er noch die Illusion einer Szene kreiert, überlagert er diese auch schon, indem er über

das Gesagte, seine Rolle(n) und aktuellen Bezüge nachzudenken beginnt. Er macht

deutlich, dass alles nur ein Spiel ist, ein Programm,das er, der ›Türke‹ Somuncu, erstellt

hat und nun präsentiert. In typisch Brecht’scherManier tritt er immerwieder aus seiner

Rolle als Schauspieler heraus und verweist so fortwährend auf deren Kunstcharakter

(vgl. Wahl). Vor allem Techniken der Verfremdung und Irritierung sind in Somuncus

Programmen zentral. Denn schließlich geht es ihm nicht nur darum, die Mechanismen

von Propaganda aufzeigen, sondern er will darüber hinaus auch verdeutlichen, wie

konstruiert und durchschaubar die einzelnen Texte letztlich sind. Damit verweist er auf

einen verstörenden Aspekt, der auch in Brechts »Arturo Ui« im Mittelpunkt stand: die

Verführbarkeit des Menschen. Mit der Präsentation der Goebbels-Rede etwa bezweckt

er nach eigenen Angaben, den Beweis zu erbringen, dass die Zuschauer im Sportpalast

»nicht ausgeflippt sind,weil die Rhetorik tatsächlich so genial war, sondern weil sie sich

überzeugen lassen wollten« (zit. in Pieper).

Dass Projekte dieser Art zu Zeiten eines erstarkenden deutschen Nationalismus

nicht ohne Gefahr sind, verdeutlicht Somuncus tausendste Mein Kampf -Lesung. Der

Künstler erwähnt dieses Ereignis, das genau am Jahrestag der Ernennung Hitlers zum

Reichskanzler in Potsdamüber die Bühne ging, imNachwort seines Tour-Tagbucheswie

folgt: »Am 30. Januar 2001 habe ich zum ersten und hoffentlich letzten Mal in meinem

Leben mit kugelsicherer Weste gelesen.« (Nachlass, S. 265) Am Nachmittag dieses Tages

war beim Ausländerbeauftragten Brandenburgs ein Drohschreiben eingegangen, in

dem die rechtsextreme Nationale Bewegung einen Anschlag ankündigte, falls Somuncus

Lesung stattfinden sollte. Im Brief hieß es unter anderem: »Am 30. Januar 2001 wird

im Theaterhaus am Alten Markt das Blut derer fließen, welche meinen, sich mit der

Teilnahme an der Veranstaltung gegen den größten deutschen Kanzler schmücken zu

können.« (Zit. in Schicketanz) Unter massivem Polizeischutz fand die Lesung trotzdem

statt. Er lasse sich das Theaterspielen nun einmal nur ungern verbieten, kommentierte

Somuncu den Vorfall und begann dann seine Lesung mit den Worten: »Ich weiß nicht,

was Sie glauben, aber es gibt Leute, die glauben, alles erreichen zu können. Ich glaube

das nicht.« (Zit. in ebd.) Als nach einer dreiviertel Stunde kein Anschlag erfolgt war,

legte Somuncu die kugelsichereWeste unter demApplaus der Zuschauer wieder ab (vgl.

»Brief kündigt Blutbad an«).

Zwar bleiben solch gewalttätige Drohungen glücklicherweise die Ausnahme, doch

steht Polizeischutz gerade bei Auftritten imOsten Deutschlands auf der Tagesordnung.

Nicht selten erscheinenNeonazis zu denLesungenund versuchen,denAblauf zu stören.

Somuncu reagiert auf solche Fälle inzwischenmit einer gewissen Gelassenheit. Da kann

es durchaus vorkommen, dass er seine Lesung unterbricht, die Saallichter anschalten

lässt und dann direkt an die Störenfriede gerichtet nachfragt, »ob sie sich vielleicht auf

der Bühne darüber äußern wollten, ob sie etwa eine bessere Idee hätten, wie man aus

demBuch vortragen solle, ob sie das Buch als guteDeutsche überhaupt kennenwürden«

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 243

(Nachlass, S. 192). Zusätzliche Sprengkraft erhalten manche Lesungen dadurch, dass sie

an Orten stattfinden, die eng mit demThema Nationalsozialismus verbunden sind. So

las Somuncu etwa am 12. September 1996 in Oranienburg in unmittelbarer Nähe des KZ

Sachsenhausen (vgl. ebd. S. 108ff.) und am 10. Dezember 1998 in eben jenem Möllner

Haus, in dem einige Jahre zuvor mehrere Türken bei einem Brandanschlag ums Leben

gekommenwaren (vgl. ebd. S. 202ff.). Somuncu wandelt also nicht selten direkt auf den

Spuren des Schreckens – keinWunder, dass er dabei oftmals Anstoß erregt.

Ich sprach an, dass Somuncu zum Teil auch seine türkische Herkunft thematisiert.

Dies geschieht hauptsächlich zumZweck der Aktualisierung der Lesungen,was ein ent-

scheidendes Anliegen des Künstlers darstellt.Wiemehrmals angemerkt, stehen bei Dis-

kriminierungen gegen Ausländer Türken als größte und auffälligste ethnische Minder-

heit besonders stark im Fokus. Gewissermaßen stellt so schon allein Somuncus türki-

scher Hintergrund einen brisanten Bezug zur Gegenwart her. Seine Herkunft verleiht

ihm als womöglich Betroffenem zudem eine besondere Autorität, sich zum emotional

aufgeladenen Thema Ausländerfeindlichkeit zu äußern. Andererseits wurde Somuncu

›als Türke‹ natürlich auch viel Kritik zuteil. So erwähnt er etwa, dass die Presse ihm im-

mer wieder die gleiche Frage stellte: »Warum kommt ein Türke (kleine rassistische An-

spielung) auf so eine Idee?« (ebd.S. 39); undernenntdieZittauerZeitung,die ihmvorwarf,

erwürde durch seinenVortrag sein »eigenes Schicksal zumMythos stilisieren und somit

den Umgangmit demThema Nationalsozialismus verharmlosen« (ebd. S. 83).

Wenn Somuncu sich auf der Bühne zeitweilig als ›Türke‹ inszeniert, dann nie in der

Rolle des Opfers. Selbst wenn er Diskriminierung gegen die eigene Person erwähnt, ge-

schieht dies stets mit Humor und voller Selbstbewusstsein. Eine zentrale Strategie ist

dabei das Spiel mit Klischees,wie eine Szene aus der Audio-Aufnahme seiner Hitler-Le-

sung verdeutlicht: »InderOstseezeitung stand: ›Türke führtHitler vor!‹ Ichwusste,da feh-

len zwei Wörter – ich kann ja ein bisschen Deutsch. Da fehlte: ›Der Türke führt unseren

Hitler vor!‹« Darauf fährt Somuncu im typischen Gastarbeiteridiom fort: »Aber ich ar-

beit hier viele Jahre, komme, schneidenDöner, nix sprechen gutes Deutsch, aber ich will

bisschen erzählen von […]Warum verboten?« (Serdar Somuncu liest)

Somuncu spielt hier bewusstmit demKlischeebild des türkischenGastarbeiters, der

sich in gebrochenem Deutsch zu Wort meldet und auch mal ein »bisschen« mitreden

will. Dass einem Dönerverkäufer mit mangelnden Sprachkenntnissen kein fundiertes

deutsches Geschichtswissen zuzutrauen ist, versteht sich in diesemZusammenhang of-

fenbar von selbst. Zugleich erscheint die Szene jedoch ironisch gebrochen, da es sich bei

Somuncus »ichkann ja einbisschenDeutsch«umein sodeutlichesUnderstatementhan-

delt, dass selbst der naivste seiner Zuschauer die Schlagrichtung des Sketches erkennen

muss: Dieser geht nämlich eben auf Kosten derer, die Türken auf solche Klischeebilder

reduzieren wollen. Und auch der Bezug im Rahmen der Lesung liegt auf der Hand: Es

handelt sich dabei um eben jene Leute, die zugleich auch anfällig für faschistisches Ge-

dankengut sind. SolcheMenschenwill Somuncu demaskieren –und er hat Bühnenstra-

tegien entwickelt, potenzielle Neonazis und Hitlersympathisanten zu outen. So reicht

er etwa einemZuschauer unvermittelt seineHand undmerkt dann, als dieser sie ebenso

spontan schüttelt, trocken an: »Nazis gebenmir nie die Hand.Die denken, sie infizieren

sich mit Türkischsein. […] Dabei geht das doch nur über Geschlechtsverkehr.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

DochebensowieOmurcabeschränkt sich auchSomuncus Interesse beiweitemnicht

nur auf offenkundige Fälle von Rassismus, sondern gilt ebenso dessen unauffälligeren

Varianten. So berichtet er etwa in seinem Buch folgende kurze Anekdote: Als er durch

seine Lesungen einen gewissen Bekanntheitsgrad erreicht hatte, habe ihm das renom-

mierte SchauspielhausBochum eineGastrolle in einer Produktion angeboten. »Ich spiele –

wie sollte es im staatlichenTheater anders sein? – den Türken in Botho Strauß‹Groß und

Klein«. (Nachlass, S. 199) Wir erinnern uns, dass sich diese Rolle mehr oder minder darin

erschöpft,mehrmals laut fluchend über die Bühne zu rennen (siehe Kapitel 1.1.2). Gera-

de darin, dass dieseOfferte als Anerkennung für Somuncus Leistungen tatsächlich ernst

gemeint war, liegt die Krux an der Sache. Denn der, dem dieses Angebot gilt, kann kein

anderer sein als das oben erwähnte Klischeebild eines Türken, jener radebrechende Dö-

nerverkäufer nämlich, demman ebenmal großzügig gestattet, auch »ein bisschen«mit-

zusprechen.Manwill denKünstler als ›Türken‹ verdingen, ist aber nicht am ›türkischen‹

Künstler an sich interessiert. Somuncu kann sich kaum ernsthaft von dieser Einladung

angesprochen gefühlt haben.

4.9 Türkisch-deutsche Ethno-Comedy

In seinem vierten Soloprogramm »Du sollst nicht türken!« aus dem Jahr 2000 lässt Şi-

nasi Dikmen seinen Bühnencharakter von einer Episode berichten, in der ihn seinNeffe

Mehmet in Erwägung einer Laufbahn als Kabarettist um Rat bittet:

Ich habe Mehmet dann als erstes gefragt, ob er denn schon irgendwann mal irgend-

wen zum Lachen gebracht hätte. Mehmet überlegte kurz und meinte dann: »Ja, mei-

nen Freund Ali mit einem Witz!« – »War der Witz gut?« fragte ich ihn. »Schwer zu

sagen«, antwortete Mehmet. – »Aber Ali hat doch gelacht?!« – »Ja, aber nicht über

den Witz …« – »Über was denn dann?« – »Mir hing vorne ein Stück Hemdzipfel aus

dem Hosenlatz. Darüber hat er gelacht.« – »Das zählt nicht«, sagte ich da zu Mehmet,

»das ist kein Kabarett, das ist Comedy!«32

Was Dikmen hier auf gewohnt humoristischeWeise vermittelt, entspringt einer durch-

aus ernst gemeinten Einschätzung: Im Zuge der Globalisierung nordamerikanischer

Unterhaltungsformen und begünstigt vom Zeitphänomen der ›deutschen Spaßkultur‹

setzte die unpolitische Comedy ab der ersten Hälfte der 1990er Jahre – ironischerweise

also gerade zur Zeit, als Asylantenheime in Flammen aufgingen – zu einem Siegeszug

durch die BRD an.33 Vor allem private Fernsehsender trugen mit einer Reihe von Co-

medy-Serien wie etwa der »Harald Schmidt Show« (1995–2003) maßgeblich zur raschen

Verbreitung dieser neuen Unterhaltungsform bei, in der dem politischen Kabarett

alsbald eine ernste Konkurrenz, wenn nicht sogar eine Bedrohung erwuchs. Dies hatte,

32 Dikmens Bühnenmanuskripte sind unveröffentlicht und ohne Seitenangabe. Ich zitiere daraus in

der Folge ohne Textverweise.

33 Vgl. hierzu auch meine Einleitung zu diesem Kapitel. Zum Thema Comedy vgl. Butzinski/Hippen

S. 252. Zum Phänomen der Spaßkultur vgl. Thomann. Tuma und Kessler stellen in ihren Artikeln

einen Bezug zwischen Comedy und der Spaßkultur her.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 245

wie ich an früherer Stelle andeutete, auch Folgen für das Minoritäts-Kabarett. Serpil

Ari von den Bodenkosmetikerinnen erinnert sich: »Leute gingen plötzlich nur noch zu

Vorstellungen von Leuten, die sie vom Fernsehen her kannten. Vorher gab es ein ganz

anderes Publikum.« (Persönliches Interview 2003) IhreGruppe lösten sich,wie erwähnt,

Ende der neunziger Jahre nicht zuletzt deshalb auf, weil die Mitgliederinnen ihrer Linie

des politisch-kritischenKabaretts treu bleibenwollten, der neue Zeitgeist jedoch triviale

Unterhaltung forderte. Dikmen andererseits setzte seine Karriere fort, stellte aber von

Beginn an klar, dass er nicht mit Formen der Unterhaltung assoziiert werden wollte, bei

denen Lachen nur einen Selbstzweck erfüllt. Im Jahr 1997, zu einer Zeit, als die Comedy-

Welle ihren Höhepunkt erreicht hatte, bemerkte er:

Das meiste von dem, was da unter der neudeutschen Flagge »Comedy« über die

TV-Kanäle abflimmert, wird sich sicher bald totlaufen. Hier ist das Lachen auf der Sei-

te dessen, der einem anderen zuschaut, wie er auf einer Bananenschale ausrutscht.

Für mich ist das Lachen des Ausgerutschten viel interessanter: Wie wird er mit sei-

ner Lage fertig, wie bringt er die innere Reife auf, über seine eigene Lächerlichkeit

zu lachen? Der flache Humor der Comedy-Shows, diese ständige Verharmlosung und

Verniedlichung der Probleme und Missstände, wird das Publikum auf die Dauer nicht

befriedigen. (Zit. in Paul)

Dikmens Prognose hat sich bislang nicht erfüllt; Comedy-Shows stellen nach wie vor ei-

nen bedeutendenMarktfaktor dar.Doch immerhin erhielten in den vergangenen Jahren

auch die kritischeren Formen des Kabaretts neuen Aufwind. So fühlten sich in jüngster

Zeit auch dieBodenkosmetikerinnen zu einemComeback ermutigt und treten nach einjäh-

riger Vorbereitungszeit seit März 2004, nunmehr als Duo, wieder vors Publikum.

Die meisten Kabarettisten und Kritiker bedenken die Comedy vornehmlich mit

negativen Zuschreibungen (wie unkritisch, unpolitisch, anspruchslos) und grenzen sie

strikt vom kritischen Kabarett ab. Jürgen Kessler, Leiter des Deutschen Kabarettarchivs

in Mainz, etwa stellt in einem Kommentar in der BerlinerMorgenpost vom 3. Januar 2001

fest: »Es geht [bei Comedy] um Spaß und Kohle, um Kult und Quote. Da stört Kabarett

mit Visionen, da ist es hinderlich, Ursachen und Zusammenhänge öffentlich zu reflek-

tieren.« Kessler spricht auch von »billiger Gagreißerei in wenig gestalteter Sprache«

und urteilt: »Geistvolle espritbestimmte Satire gelingt dabei nur selten.« Und in einem

unlängst erschienenen Artikel heißt es knapp und bündig: »Intelligente Sprachspiele

statt platter Schenkelklopfer – das macht den Unterschied von Kabarett zu Comedy

aus.« (Moschinski)

Solche Gegenüberstellungen verweisen auf einen Wesensunterschied zwischen Ka-

barett und Comedy; dieser lässt sich im thematischen Anspruch (hoch-niedrig) und der

Darstellerhaltung (ernsthaft-albern) festmachen. In der Darbietung selbst gleichen sich

die beiden Kunstformen allerdings: Ein oder mehrere Darsteller wenden sich in meist

nur losemiteinander verbundenen Sketchen direkt ans Publikumund reflektieren dabei

auf humorige Weise über mehr oder minder aktuelle Themen. Und selbst bezüglich der

Darstellerhaltung sind die Grenzen zwischen Kabarett und Comedy oft fließend. Zum

Beispiel kommt Omurca mit seinem Hang zu lockeren Scherzen der Comedy mitunter

rechtnahe,undumgekehrtbeinhaltenauchmancheProgrammeder indiesemAbschnitt

behandelten Komödianten Elemente, dieman eigentlich eher im kritischen Kabarett er-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

wartenwürde.Ausdieser Sicht kannauchComedyals eines der vielenGesichter des zeit-

genössischen Kabaretts gelten – zumal unpolitische Darbietungen in der deutschen Ka-

barettgeschichte ja keineswegs ohne Vorläufer sind.

Wenn ich in der Folge von Ethno-Comedy spreche, so beziehe ich mich dabei auf ei-

nen inzwischen verbreiteten Terminus. Ich benutze ihn, um jene Comedy-Shows zu be-

schreiben, die von Künstlern fremderHerkunft präsentiert werden und sich thematisch

mit Ethnizität und Identität auseinandersetzen. Allerdings muss angemerkt werden,

dass der Begriff auch auf Programme deutschstämmiger Darsteller Anwendung fand

(vgl. Allmayer). Denn die Anfänge der türkischen Ethno-Comedy vollzogen sich ironi-

scherweise ganz ohne türkische Beteiligung.

4.9.1 Getürkte ›Türken‹

»Es war einmal ein Werbetexter, der hieß Helmut F. Albrecht und hatte viele Ideen.« So

beginnt auf derWebseite des gleichnamigen Künstlers die »Ali Success Story«, die in et-

wa wie folgt klingt: Albrecht gelangen zwar wunderbare Slogans, doch seine Liebe galt

demKabarett. Und so sattelte er alsbald umund erfand nach vielen erfolgreichen Jahren

»eine Comedy-Figur, die sein Leben nachhaltig verändern sollte: den pfiffigen mediter-

ranen Überlebenskünstler Ali Übülüd. Er wurde zu Deutschlands beliebtestem Einwan-

derer.« (Albrecht, offizielleWebseite)34 1993 begann Albrecht seine Laufbahn als ›Gastar-

beiter Ali‹ mit dem Programm »Radio Paletti«; Ende 2003, also gut zehn Jahre und fast

2.000 Shows später, nahm er mit dem fünften Programm »Hallo Chefe, alles paletti!«

von seiner »Kultfigur« Abschied – doch nicht für lange: Seit April 2004 befindet er sich

wieder auf Tour.

Auf seiner Webseite bezeichnet sich Albrecht leicht vermessen (oder in kabarettisti-

scherÜberzeichnung?) als den »geistige[n]Urvater des ersten ausländischenMitbürgers

als Kabarettfigur auf einer deutschen Bühne« – offenbar hat der deutschstämmige Ka-

barettist seine türkischstämmigenKollegen entweder gar nicht registriert oder schlicht-

weg unterschlagen. AlsMitautorin, Regisseurin undManagerin ist Albrechts »attraktive

Frau Dagmar« genannt. Türkische Beteiligung aber findet sich keine – dieser türkische

Ali ist ein rein deutsches Produkt. So scheint die Frage nicht unangebracht,werwohlmit

»jeder« gemeint sein mag, wenn Albrecht verkündigt, dass in seinem Programm »jeder

seine persönliche Alltagssituation wieder erkennen [sic] – und sich herrlich entspan-

nen« könne. Schließt dies tatsächlich auch etwaige türkische Zuschauer mit ein, oder

beschränkt sich dies doch eher auf ein rein deutsches Publikum, das geschlossen und

einmütig über den ›Jedertürken‹ aus deutscher Feder lacht? In einerRezension liestman:

»Und es ist auch keineswegs so, dass Albrecht Witze auf Kosten von ausländischen Mit-

arbeiternmacht.Erfindet jedoch,dass siewie alle anderen einRecht darauf haben, sym-

bolisch in einer Figur dargestellt zu werden.« (»Murphys Gesetz«) Es mutet doch etwas

seltsam an, wenn Albrecht seineWahl, einen Türken zumimen,mit dem Recht der Tür-

ken auf Präsenz undPräsentation begründet.Durch diese (wohl nicht bös gemeinte aber

trotzdem) arrogante Haltung gibt sich der deutsche Komödiant als Vertreter der Mehr-

heitsgesellschaft zu erkennen, die Ausländer auf Klischeerollen reduziert und zu eige-

34 Im folgenden Abschnitt beziehe ichmich wiederholt auf diese Quelle, ohne sie weiter anzugeben.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 247

nem Vorteil vermarktet. Das diskriminierende Element dieser Art von (Re)Präsentation

erscheint damit weit ausgeprägter als etwa bei Günter Wallraff, der sich bei seiner Ali-

Darstellung wenigstens noch auf einer sozialen Mission wähnte.35

Diese Ausführungen sollten genügen, um auf die Problematik hinzuweisen, die

sich fast zwangsläufig ergibt, wenn deutsche Komödianten Ausländerfiguren auf die

Kabarettbühne bringen und dort zur Witzfigur degradieren. Albrecht ist beileibe nicht

der einzige (und nicht einmal der bekannteste) deutsche Komödiant, der mittels kli-

scheehafter Türken-Darstellungen Karriere gemacht hat. In der zweiten Hälfte der

1990er Jahre gesellten sich unter anderem die beiden Duos Erkan und Stefan (alias Erkan

Maria Moosleitner und Stefan Lust) und Dragan und Alder von Mundstuhl (alias Lars

Niedereichholz und Ande Werner) hinzu. Die zuletzt Genannten hatten sich erst we-

nig erfolgreich als Rockmusiker betätigt, bevor sie auf die Idee zu Mundstuhl kamen.

Niedereichholz schlug damals nach eigenem Bekunden folgendes vor: »[Wir] setzen

uns mal zu zweit auf die Bühne und labern Scheiße.« (Zit. in Loh/Güngör S. 162) Der

ehemalige Rapper Murat Güngör sieht diese Bemerkung sehr kritisch:

»Scheiße labern« bedeutete für Lars und Ande, sich die gebrochene Sprachkultur von

Migranten in Deutschland anzueignen und ins Lächerliche zu ziehen. Die sprachlichen

Codes proletarischen migrantischen Sprechens gelangten so in die deutsche Unter-

haltungsindustrie, wobei allerdings der soziale Kontext und der gesellschaftliche Hin-

tergrund ausgeblendet wurden. So kann man sich prima über »die Ausländer« lustig

machen. (Ebd. S. 162)

Alle hier erwähntenDarsteller bedienen sich in ihren Programmen entweder der Gestalt

des radebrachendenGastarbeiters oder halbwüchsiger Figuren derUnterschicht, die ih-

re soziale Benachteiligung durch coole Männlichkeitsposen zu übertönen suchen.Hier-

bei spielt gerade der Sprachduktus eine entscheidende Rolle – ein Thema, worauf ich

später noch eingehen werde.Wie Güngör ausführt, stoßen Darstellungen dieser Art bei

Menschen mit Migranten-Hintergrund überwiegend auf Ablehnung. Er zitiert Efe, ei-

nen Rapper der Gruppe FFMC: »Wegen Erkan und Stefan und Mundstuhl glaubt jeder:

Prima, jetzt können wir über Ausländer lachen.« (Ebd. S. 163) Dabei erscheint vor allem

bedenklich, dass überhaupt eine solch große Nachfrage an diskriminierenden Darstel-

lungen besteht. In gewissem Sinne legitimiert und kultiviert hier der ökonomische Er-

folg eine soziale Haltung der Fremdenfeindlichkeit. Gerade Fernsehsendungen wie die

Harald-Schmidt-Show oder die Bully-Parade, die einMillionenpublikum erreichen, tragen

zur Verfestigung diskriminierender Bilder des ›Türken‹ bei. Terkessidis beschreibt dies

so: »[U]nter der Maßgabe der Ironie erzählt man letztendlich rassistische Witze. Inso-

fern wird das rassistische Wissen hier nicht unterlaufen, sondern augenzwinkernd be-

stätigt.« (»Kabarett und Satire«, S. 300) Güngör erklärt die Funktion solcher Darstellun-

gen wie folgt: »Der Migrant bietet sich für solche Formen der Kanak-Comedy als Pro-

35 Zu Wallraff vgl. Kap. 1.1.2. Zudem erinnert Albrechts Praxis auch ans sogenannte Blackface, eine

Theatermaskerade, die in den USA im frühen 19. Jahrhundert polulär wurde, heutzutage jedoch

allgemein als rassistisch betrachtet wird. Hierbei färben sich weiße Darsteller das Gesicht dunkel

und impersonieren schwarze Menschen. Für mehr Informationen zu diesem Thema vgl. Robert C.

Tolls faszinierende Studie Blacking up: The Minstrel Show in Nineteenth Century America (1977).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

jektionsfläche an. Er kann einerseits der gefährliche Fremde sein, den man am besten

kontrolliert und überwacht; andererseits kannman aber auch prima über ihn lachen. In

beiden Fällen wird der Migrant zum Objekt deutscher Befindlichkeiten.« (Loh/Güngör

S. 164)

Letztlich spricht Güngör der Comedy hier eine Art Ventilfunktion zu: Eine mögliche

oder vermeintliche Bedrohung wird entschärft, indem man sich über sie lustig macht.

Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet ließe sich die »Kanak-Comedy« in eine lange

Tradition veralbernder Türkendarstellungen einreihen, die, wie ich in Kapitel 1 ausge-

führte, im späten 17. Jahrhundert im Zuge der allmählichen Entmachtung des Osma-

nischen Reiches in der deutschen Volksdichtung ihren Anfang nahm und über Autoren

wie Karl May Eingang ins 20. Jahrhundert fand. Und auch heute noch, zu Beginn des 21.

Jahrhunderts, kann man damit offensichtlich viel Erfolg haben. Nicht aber in Migran-

tenkreisen: Türken in Deutschland können zwar durchaus über sich selbst lachen, doch

auf Gelächter aus den Reihen der Mehrheitsgesellschaft reagieren sie mittlerweile recht

empfindlich – besonders wenn es einseitig auf ihre Kosten geht.

4.9.2 ›Türkische‹ Türken

DieComedy-Wellemacht türkischenKabarett-GruppendasLeben schwer/DeutscheKo-

mödianten fälschen und veralbern türkische Migranten – unter Stichwörtern wie die-

sen fanden bislang nur negative Aspekte der Comedy Erwähnung. Auf positiver Seite

ist zu verzeichnen, dass sie einigen Künstlern türkischer Herkunft zu einer in Theater

und Kabarett beispiellosen Popularität verhalf. Zudem sind die Auftritte nicht immer so

seicht, wie Kritiker der Comedy dies erscheinen lassen. Ich stelle in diesem Abschnitt

zwei der bekanntesten Stars der Szene, Django Asül und Kaya Yanar, kurz vor; erwähnt

werden sollte daneben aber auch der Mannheimer Bülent Ceylan, dem zuletzt ebenfalls

der Schritt in eine breitere Öffentlichkeit gelang.36

4.9.2.1 Django Asüls Realsatiren aus der bayerischen Provinz

Django Asül (der seinen bürgerlichen Namen unter strengem Verschluss hält) wurde

im Jahr 1972 als Sohn eines türkischen Vaters und einer deutschen Mutter geboren und

wuchs im niederbayerischen Deggendorf auf. Nach Abbruch einer Banklehre widmete

er sich ganz seiner Bühnenkarriere und avancierte über Nacht zum Star; als Kabarett-

Senkrechtstarter des Jahres 1997 wurde er gefeiert, erhielt sogleich eine Reihe von Ka-

barettpreisen und war in verschiedenen Fernsehsendungen zu Gast (vgl. Asül, offizielle

Webseite).

36 Ceylan, Sohn eines türkischen Vaters und einer deutschenMutter, wurde 1976 in Mannheim gebo-

ren und erlangte zunächst lokalen Ruhm als Komödiant. Gemeinsammit Roland Junghans veran-

staltete er ab 1998 Programmeundhatte dann von 1999 bis 2000 seine eigeneVeranstaltungsreihe

(Bülents Comedy-Club). 2001war ermit derUnited-Slapstick-Show2001 auf Tour. Ende 2003wurde er

der jüngste Komödiant an derMünchner Lach- und Schießgesellschaft (vgl. seine offizielleWebseite).

Ceylan erreicht bereits jetzt ein größeres Publikum als alle anderen türkischstämmigen Bühnen-

künstler mit Ausnahme von Kaya Yanar. Meine Wahl, statt seiner Django Asül vorzustellen, liegt

darin begründet, dass ich eine größere Bandbreite von Auftritten präsentieren will, und Django

Asüls Bühnenshow dem politischen Kabarett nähersteht als Yanars und Ceylans Comedy.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 249

Asül begann seine Karriere mit dem Anspruch, kritisches Kabarett zu präsentieren:

Seine Debüt-Show, mit der er sich zwischen 1997 und 2001 vier Jahre lang auf Tour

befand, trug den Titel »Hämokratie« (was sich mit »Blutherrschaft« übersetzen ließe)

und setzte sich mit den Erfahrungen der zweiten und dritten Migrantengeneration in

Deutschland auseinander. Hier einige Beispiele aus seiner gleichnamigen Audio-CD: In

einer der vielen autobiografisch gefärbten Episoden berichtet der Kabarettist von der

Verwirrung, die ein Bankangestellter mit türkischem Namen und bayerischem Akzent

unter den »blutsdeutschen«Kunden stiftet und lässt dieser Feststellung sogleich denRuf

nach einem bayerischen Reinheitsgebot folgen; die Türkei der sommerlichen Besuche

nennt er seinen »privaten Gazastreifen«; als Strafe für illegale Einwanderer empfiehlt

Asül statt der Ausweisung die Verbannung nach Rostock oder Cottbus.

Doch nicht alle Teile behandeln so kritisch anspruchsvolle Themen wie den inner-

deutschen Rassismus; oft leistet sich Asül auch recht deftige Witze bis an die Grenze

zur Obszönität. So werden etwa die Folgen einer potenten Bohnensuppe für den Be-

trieb eines Whirlpools genutzt, was ein Rezensent mit den Worten »Asül garniert sein

Polit-Kabarett mit dem einen oder anderen Nonsense-Furz« würdigte (Hoffmann). In

dieNiederungen des belanglosenHumorswill derNiederbayer jedoch nicht abrutschen:

»Comedy interessiert ihn nicht. Seit jeder Bumsfallera-Klamauk, der früher in irgend-

ein Paukerklamottchen gepackt wurde, als Comedy verkauft wird, ist das ohnehin ›ein

Schimpfwort‹.« (Hallmayer, »Vorzeige-Türke«) Trotz Asüls Eigenanspruch als Kabaret-

tist handelt es sich bei »Hämokratie« meines Erachtens nicht um politisch-satirisches

Kabarett im herkömmlichen Sinne, da es dem Programm trotz aller Anspielungen auf

gesellschaftliche Probleme letztlich einer kohärenten politischen Botschaft ermangelt.

Mit seinem Folgeprogramm »Autark« (2001) bewegte sich Asül weiter auf den Be-

reich der Comedy zu. Nach den begeisterten Reaktionen aufs erste Programm war bei

vielen Kritikern die Enttäuschung groß. »Asüls Humor bedient sich gerne aus der Kli-

scheekiste desMachotums«, wurde etwa kritisiert (Schwedler), und eine Rezensentin in

derSüddeutschenZeitung sprach von schlichtenPointen,billigenLachnummernund einer

»wahllosen Aneinanderreihung von Witzen und Anekdoten, von denen zu viele nur als

Füller oder Bindeglieder taugenwürden« (Hallmayer, »Schadensbegrenzung«). Lichtbli-

cke würden sich nur dort finden lassen,wo Asül von seinen Familienverhältnissen (er le-

bedaheim inzwischen »als einzigerAusländerunterDeutschen«) undvonNiederbayern,

der »ideologischenMitte zwischen Deutschland und der Türkei«, erzählt. Zwar besticht

Asül in seinen Auftritten durch sprachliche Präzision und darstellerischen Minimalis-

mus (ohneMühewechselt er etwa die Idiome und springt ansatzlos vomhilflos radebre-

chenden Türken zum deftig niederbayerisch sprechenden Deggendorfer Bankier), doch

wieKritiken dieser Art andeuten, lebt erwohl trotzdemzu einemnicht unbeträchtlichen

Teil von seiner Herkunft.

Tatsächlichmachte schon 1997 ein Artikel denErfolg des Bühnenkünstlers an seinem

bikulturellen Hintergrund fest: »Django Asül besetzt eine bislang freie Nische im baye-

rischen Typenkabinett: die des niederbayerischen Türken.« (Hochkeppel) Während Asül

auf der Bühne also durchaus Kapital aus der »unerklärlichen Divergenz zwischen dem

türkischen Namen und dem urbayerischen Idiom« schlägt (ebd.), sind ihm Interview-

fragen nach seiner kulturellen Identität allerdings ein Greuel: »Er will nicht der lustige

Vorzeige-Türke des deutschen Kabaretts werden. Aber, gibt er entwaffnend unumwun-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

den zu: ›Das zieht halt. Da heißt es dann: Des muaßt da oschaun. Des is a Türk‹, und

der red Boarisch‹.« (Zit in Hallmayer, »Vorzeige-Türke«) Seit 2004 befindet sich Asül mit

seinem dritten Programm »Hardliner« auf Tour.

4.9.2.2 Kaya Yanar – Shooting Star der Ethno-Comedy

Der 1973 in Frankfurt a.M. geborene Yanar ist türkisch-arabischer Abstammung, spricht

selbst jedoch keine dieser beiden Sprachen. Nach einem abgebrochenen Phonetik- und

Philosophiestudium stellte er 1998 erstmals einige Szenen im Berliner Chamäleon-Va-

rieté vor, was ihm auf Anhieb den Preis des besten Nachwuchs-Comedians einbrachte.

Im April 2000, als Yanar gerade mit seinem ersten Solo-Programm »Suchst du?« durch

Deutschland zog, brachte die Frankfurter Rundschau einen Beitrag, in dem sie dem da-

mals noch recht unbekannten Künstler eine große Zukunft vorhersagte: »Yanar hat das

Zeug, in die televisionäre Quatschmacher-Kompanie aufzusteigen.« (Nissen) Kaum ein

Jahr später hatte sich diese Prognose bereits bewahrheitet: Die Zeit widmete Yanar, der

mittlerweile durch seine eigene Sat.1-Sendung zu nationalem Ruhm gelangt war, einen

langen Artikel und nannte ihn den »neuen Star der Ethno-Comedy« (Kaiser). Allein 2001

liefen zwei Staffeln seiner ShowWasguckst du?!37 über deutscheBildschirmeund erreich-

ten einMillionenpublikum. Yanar warmit einemMal einer der erfolgreichsten Komiker

Deutschlands und wurdemit Preisen regelrecht überschüttet, darunter demDeutschen

Fernsehpreis, dem Deutschen Comedy-Preis und dem Österreichischen Fernsehpreis;

sogar für den International Emmy war er nominiert – all dies im Jahr 2001. Nach einer

Fernseh-Pause im Jahr darauf,während der er sein neues Bühnenprogramm »Welttour-

nee durch Deutschland« präsentierte, setzte Yanar seine Sat.1-Show imMärz 2003 fort.

Mit Ausnahme vielleicht von Fatih Akin, der im Februar 2004 für seinen Film Gegen die

Wand mit dem Goldenen Bären ausgezeichnet wurde, genoss kein Künstler türkischer

Herkunft in Deutschland je ein vergleichbares Ansehen.

Anders als die großeMehrheit der türkisch-deutschen Darsteller betrachtet sich Ya-

nar selbst als einen Komödianten, das heißt, er zieht Alltagshumor und bisweilen auch

Slapstick dem kritischen Kabarett vor, dessen belehrend-moralisierende Tendenz ihm

missfällt (vgl. »Spiel mit den Klischees«). Zwar ist er sich durchaus darüber im Klaren,

dass er als Künstler türkisch-arabischer Herkunft in Deutschland schon an sich ein Po-

litikum darstellt: »Du bist in dem Augenblick politisch, wenn du als Turkoaraber auf die

Bühne gehst.« (Zit. in Kaiser)38 Doch er vermeidet es, darüber hinaus »den kabarettisti-

schen Zeigefinger zu heben oder schulmeisterlich zu werden«; stattdessen will er ledig-

lich »als Halbturkoaraber, als Halbdeutscher herausgehen und die Leute unterhalten.«

(Zit. in »Heilsame Komik«)

37 Der Titel geht zurück auf »eine der kanonischen Anmach-Formulierungen junger türkischer Ma-

chos« und beschreibt das Klischee »vomnichtdeutschenHalbstarken, dermit einembedrohlichen

›Wasguckssu‹ zum Angriff übergeht« (»Spiel mit den Klischees«). Ein Kritiker dazu: »›Was guckst

du‹ ist die späte Replik einer erst langsam zu ihrer Sprache findenden Minderheit auf das ›Guck

mal, der da‹, mit demman sie einst hier empfing. Der Ausländer erscheint einfach als jemand, der

anders spricht, andere Kleidung trägt und deswegen komisch erscheint.« (Allmaier)

38 In einem kürzlich in derNewYork Times erschienenen Artikel bezeichnet Yanar seinen Erfolg sogar

als »political breakthrough« und merkt an: »At first I thought everyone liked me because I was

funny […] But it’s more than that. It’s because I’m Turkish.« (Fitzgerald)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 251

Bei alledemmöchte Yanar keinesfalls »zum abrufbarenMultikulti-Klischee, zur ste-

reotypenWitzfigur« werden (Moor). Zugleich wehrt er sich auch dagegen, als Repräsen-

tant einer spezifischen Bevölkerungsgruppe (etwa der Türken in Deutschland) gesehen

zu werden, und wird auf der Sat.1-Webseite wie folgt zitiert: »Bei einer Comedy-Show

kannman nicht davon sprechen, dass da irgend jemand repräsentiert. Es geht nicht um

die Ausländerdebatte, sondern darum, endlich mal Comedy und Ausländer zusammen-

zudenken,ohnedass dabei politischesKabarett herauskommt.«Yanar tritt alsonicht zu-

letzt mit der Absicht an, »in der Gesellschaft dieses multikulturelle Phänomen ein biss-

chen zu entschärfen« – eine Aufgabe, die er nach den Terroranschlägen vom 11. Septem-

ber 2001 als noch gewichtiger empfindet (zit in »Heilsame Komik«). Gemäß denWorten

eines Kritikers proklamieren Yanars Fernseh- und Bühnenauftritte eine »zurückgewon-

neneNaivität«,die eineweniger verkrampfteBehandlungethnischerFragen inDeutsch-

land ermöglichen soll (Allmaier).

Trotzdiesesoffenbar ›legeren‹AngangskannmanYanarsAuftrittedennochnichtoh-

ne Weiteres als seichte Nonsense-Shows bezeichnen. Die Süddeutsche Zeitung etwa stellt

bezüglich des »Suchst du?«-Programms fest: »Kein Prolo-Palaver sondern Ethno-Come-

dy mit Botschaft. […] Er macht eine rasante Show über die Vielfalt des Lebens, über Ty-

pen, ihre Sprachen undMarotten. Es ist ein Spiel mit Klischees, aber mit Botschaft: Ya-

nar will zeigen, wie ähnlich sich die Menschen im Grunde sind.« (Temsch) Yanars Auf-

tritte zeichnen sich durch einen verantwortungsvollenUmgangmit denObjekten seiner

Darstellung aus. Im Gegensatz zu manchen Kritikern, die allzu pauschalisierend beto-

nen, dass er sich als Künstler fremder Herkunft ungestraft über alle lustig machen kön-

ne (so etwaNissen etwas unverschämt: »Kaya Yanar darf sich auch über Ausländer lustig

machen, denn er ist ja selber einer.«), ist Yanar selbst nicht der Meinung, dass ihm sein

biografischer Hintergrund einen solchen Freibrief erteile: »Ein rassistischerWitz bleibt

ein rassistischer Witz – egal, ob ihn ein Deutscher oder ein Ausländer in Deutschland

erzählt.« (Zit. in »Spiel mit Klischee«) Er achtet daher sehr auf die Befindlichkeiten der

dargestellten Minoritäten und entwirft alle Charaktere mit Sorgfalt und Vorsicht: »Ka-

yas Show setzt auf Präzision, auf die Feinheiten in Gestik und Sprache: Bei ihm ist Türke

nicht gleichTürke.« (Kaiser)DasErgebnis sindCharakteremit größeremTiefgangals die

platten Persiflagen der früher erwähnten deutschen Komödianten, deren Figuren jegli-

cher soziale Bezug fehlt. Und Yanar geht auch über die Darstellungenmancher Kollegen

türkischerHerkunft hinaus,dieAusländerfiguren,so einKritiker,häufig»als einenSpie-

gel der Deutschen« benutzen (Allmaier). Yanars respektvolle – oder auch ›schonende‹ –

Haltung als Darsteller schließt übrigens auch die Deutschen nicht aus: Selten kommt

es vor, dass er (wie etwa Omurca oder Somuncu) rechtsradikale Figuren auf die Bühne

bringt; meist handelt es sich bei seinen deutschen Charakteren um Passanten, die dem

vermeintlich arabischenReporter in einerArt Pidgin-Deutsch etwas erklärenwollenund

dadurch für Belustigung sorgen – etwas lächerliche, aber zuletzt doch harmlose Gesel-

len, über die sich auch deutsche Zuschauer amüsieren können.

Dabei beschränkt sich Yanar nicht auf die Porträtierung türkischer und deutscher

Figuren. InWas guckst du?! beispielsweise schlüpft er zudem unter anderem auch in die

Rollen eines arabischen Reporters, einer zigeunerhaften Wahrsagerin, eines indischen

Faktotums und eines italienischenMöchtegern-Casanovas. Natürlich spielt Yanar dabei

mit einer Vielzahl kultureller Klischees, doch erläutert er hierzu: »Es gibt einen wich-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

tigen Unterschied bei der Darbietung von Klischees in Sketches. Entweder du bringst

Klischees und machst dich dann über die Klischees lustig, um sie dadurch auch aufzu-

lösen, oder du bringst Klischees und machst dich nur über die Leute darin lustig.« (Zit.

in Loh/Güngör S. 169)Wie viele der in diesemKapitel besprochenen türkisch-deutschen

Kabarettisten ist also auch Yanar an der Auflösung diskriminierender Klischees gelegen;

nur will er dabei eben »nicht domestizieren, belehren oder gar bekehren« (Moor). Statt-

dessen rückt er der deutschen Leitkulturdebatte ungezwungen scherzendmit seiner ei-

genen Version der Light-Kultur zu Leibe. Und damit hat er es weit gebracht: Yanar ist

bei Deutschen und Nicht-Deutschen gleichermaßen anerkannt. Für viele Migranten ist

er zudem als erster Entertainer mit migrantischem Hintergrund, der es im deutschen

Fernsehen zu einer eigenen Sendung gebracht hat, »einewichtige Integrationsfigur« ge-

worden (vgl. Loh/Güngör S. 169). Und nach Güngör hat er das auch verdient, denn »Kaya

Yanar ist ein Kanak-Comedian, der das nötige Feingefühl für diese Art von Comedymit-

bringt« (ebd. S. 170).

4.10 Resümee: Quo vadis, Türke?

Die erstePhasedes türkisch-deutschenKabaretts standganz inderpolitisch-satirischen

Tradition des deutschen Nachkriegskabaretts und beschränkte sich inhaltlich auf Fra-

gen der Identität und kulturellen Integration. Sowohl dasKabarett Knobi-Bonbon als auch

die beiden Frauengruppen der 1990er Jahre sowie der Solo-Performer Sedat Pamuk be-

zweckten mit ihren Programmen, die Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit auf Probleme

ethnischerMinoritätenzu richten.DieKabarettbühnebot ihnendie selteneMöglichkeit,

sich Gehör zu verschaffen. Sie präsentierten Klischeebilder des ›Türken‹ in der Absicht,

diese zudekonstruierenund sogegenFälle sozialerDiskriminierung vorzugehen.Abder

zweiten Hälfte des Jahrzehnts kam es zu einer Reihe grundlegender Transformationen,

die die zweite Phase des türkisch-deutschen Kabaretts einläuteten. Ich charakterisier-

te diese als eine Phase des Umbruchs, welche bis zum heutigen Tag andauert. Teilweise

wurde die Form des politisch-satirischen Kabaretts weitergeführt, daneben entstanden

aber auch eine Reihe neuer Bühnenformen wie das Cartoon-Kabarett oder die Ethno-

Comedy.

DieserWandel hingeinerseitsmit demAuftreteneinerneuenKabarettisten-Genera-

tion zusammen: Somuncu, Asül und Yanar wuchsen allesamt in der BRD auf und haben

damit ein gänzlich anderes Verhältnis zur deutschen Gesellschaft als etwa Dikmen oder

Omurca, die beide erst im Erwachsenenalter übergesiedelt waren. Zum anderen hatte

sich jedoch auch die deutsche Gesellschaft selbst über die Jahre verändert: Die Knobis

starteten ihr Kabarettprojekt zu einer Zeit, als eine konservative Regierung Gesetze ver-

abschiedete, welche die ›Gastarbeiter‹ zu einer raschen Heimkehr in ihre Heimat bewe-

gen sollten; dieBodenkosmetikerinnenwiederumformierten sich inden Jahren,als eineAt-

mosphäre zunehmender Ausländerfeindlichkeit sich in rassistisch motivierten Gewalt-

attacken zu entladen begann. Die soziale, politische und ökonomische Benachteiligung

von Ausländern (beziehungsweise vonMenschen nicht-deutscherHerkunft) ist zwar bis

heute nicht überwunden, doch zumindest zeichnen sich nach der Wahl einer liberalen

Regierung im Herbst 1998 und mit Inkrafttreten des neuen Ausländergesetz im Januar

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 253

2000 gewisse Veränderungen ab,die auf eine erhöhte kulturelleOffenheit der deutschen

Gesellschaft zu Beginn des neuenMillenniums hinweisen.

Diese Veränderungen haben deutliche Spuren im türkisch-deutschen Kabarett hin-

terlassen, das sich,wie das türkisch-deutscheTheater insgesamt, seit geraumer Zeit an-

schickt, ethnische Einschränkungen hinter sich zu lassen und zu einem integralen Be-

standteil einer erweiterten deutschen Kunstszene zu werden. Knapp zwei Jahrzehnte

nach den ersten türkisch-deutschen Kabarettprojekten sind die Erben des Kabarett Kno-

bi-Bonbon nun an einem Scheideweg angelangt, das heißt an einem Punkt, an dem sie

ihre Themen und Darstellungsweisen ernsthaft hinterfragen und über neue Methoden

der (Selbst)Präsentation nachdenken müssen: Die einstmaligen Gastarbeiter und ihre

Nachkommen sind längst in der BRDansässig geworden und befinden sich nun auf dem

bestenWeg, ein konstitutives Element einer deutschen Gesellschaft zu werden, die sich

– entgegen reaktionärer Ansichten mancher Politiker – inzwischen aus einer Vielfalt

von Kulturen zusammensetzt. Innerhalb dieses veränderten sozialen Kontextes gilt es,

herkömmliche Methoden der Darstellung von ›Ausländern‹ ebenso zu überdenken (und

möglicherweise zu revidieren) wie die Frage, was es bedeutet, ein Künstler türkischer

Herkunft in Deutschland zu sein.

Mit der Frage, wer oder was im deutschen Kontext ein ›Türke‹ sei – einer Frage, die

Dikmen schon in seinen frühen Satiren stellte –, ließe sich die gesamte bisherige tür-

kisch-deutsche Kabarettgeschichte treffend überschreiben. Über 20 Jahre wurde diese

Frage immer wieder aufs Neue aufgeworfen und von den jeweiligen Künstlern auf un-

terschiedlicheWeise beantwortet. Insgesamt lässt sich dabei folgendeEntwicklung fest-

machen:

Der Türke als Anschauungsgegenstand äußerer Festschreibungen oder, wie Loh/

Güngör es ausdrücken, »Objekt deutscher Befindlichkeiten« wurde sukzessive von

der Bühne verdrängt. Getrieben vom Verlangen, sich selbst Ausdruck und Geltung zu

verschaffen, wurde die Stummheit des Gastarbeiters überwunden und der getürkte

Türke à la Straußwich – trotz einiger Rückfälle in Zeiten der Comedy –dem eigeninsze-

nierten Türken, der aus einer Position wachsender Autorität kulturellen Widerstand zu

leisten und dabei sogar Themen anzuschneiden vermag, welche deutschen Darstellern

verschlossen bleiben.

Dass ›der Türke‹ endlich und endgültig zur Sprache gefunden hat und sich nun rela-

tiv eigenständig zu repräsentieren vermag, heißt freilich nicht, dass er sich damit auch

bereits selbst ›gefunden‹, das heißt seine Rolle definiert hat – beziehungsweise dass er

dies überhaupt zu tun gedenkt.Auch heute noch thematisierenKabarettisten türkischer

Herkunft die gleiche Frage nach der eigenen Identität in immer neuen Variationen.Und

doch liegt zwischen Dikmens satirischer Erzählung »Wer ist ein Türke?« aus den frühen

Achtzigern und seinem bislang letzten Kabarettprogramm Quo vadis, Türke? ein weiter

Weg. Auch wenn die Markierung ›Türke‹ weiterhin Bestand hat – selbst Somuncu wird

ja nicht einfach als Schauspieler, sondern immer noch als türkischer Darsteller wahrge-

nommen–so ist dochdie Identitätsunsicherheit früherer Jahre,die innereZerrissenheit

des einstigen Migranten, einem gewachsenen Selbstbewusstsein gewichen, das seine

Kraft aus demWissen um die »Vorteile der Doppelexistenz« (Somuncu,Nachlass, S. 102)

schöpft und sich mitunter in hybriden Kunstgebilden äußert. Dies gilt für die Darstel-

lungsweise –das heißt die Verarbeitung künstlerischer Traditionen (Stichwort: Karagöz

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

in Deutschland) und Bilder (wie Omurcas ›türkischen‹ Skinhead oder Somuncus kahl-

köpfigen Hitler) – ebenso wie für den Sprachgebrauch – etwa im Sinne einer besonde-

renSprachfärbung (Omurca) oder einer kreativenAkzentuierungderdeutschenSprache

(Özdamar).

Wenn Künstler türkischer Herkunft heute Fragen der kulturellen Identität aufwer-

fen, so geschieht dies längst nicht mehr mit existentialistischer Betroffenheit, sondern

in einem kreativ-verspielten Modus: Aus der repräsentativen Umklammerung befreit,

erfindet sich ›der Türke‹ nun selbst immer wieder aufs Neue. Auch wennDikmens »Quo

vadis, Türke?« in formaler Hinsicht nicht zu den innovativeren türkisch-deutschen Ka-

barettprojekten der jüngsten Vergangenheit zählt, ist es doch in vielerlei Hinsicht exem-

plarisch für den beschriebenenHaltungswandel.DerÜbergang des (fiktionalen) Reisen-

den vom türkischen zum deutschen Kulturkontext vollzieht sich hier längst nicht mehr

in Form einer Existenzkrise, sondern frohgemut und in entspannter Atmosphäre zwi-

schen einer Tasse Tee und einem Gläschen Wein. Şinasi Dikmen, der Initiator des tür-

kisch-deutschen Kabaretts, hat Abschied genommen von der Präsentation kultureller

Entfremdung und dem bedrohlichen Gefühl der Displaziertheit. So wie der Kabarettist

DikmenseinenPlatz inderdeutschenGesellschaft gefundenhat, so sindauchseineBüh-

nenfiguren Teil der deutschen Kabarettlandschaft geworden.

Fragender Identität, Integration undZugehörigkeit nehmenhier einen vollkommen

anderenStellenwert ein als in früherenZeiten.Nach seiner kulturellenZugehörigkeit be-

fragt, antworteteDikmen: »[I]ch bin sowohlDeutscher als auchTürke. Ich bin alsoweder

Deutscher noch Türke. Ich bin ein Individuum und ich habe langsam an meinem Indi-

viduumGeschmack gefunden. […] Identitätsprobleme habe ich nicht.« (Persönliches In-

terview 2002) Eine solche Beschreibung läuft konventionellen deutschen Vorstellungen

einer kulturellen oder nationalen Identität zuwider, wo eine bestimmte Kultur/Nation

absolut gesetzt wird und so die Grenzen absteckt, innerhalb derer sich das Individuum

entfalten kann.39 Identität entsteht in einem solch restriktiven Umfeld durch Unterord-

nung, beziehungsweise Assimilation an rigorose kulturelle Vorgaben. Dikmens Selbst-

positionierung dagegen deckt sich eher mit neueren Identitätstheorien wie etwa denen

der Sozialwissenschaftler Peter S. Adler undWolfgangWelsch.

39 Bezeichnenderweise erfüllt in diesem Kontext gerade die Anwesenheit von Türken und anderen

Minderheiten eine stabilisierende Funktion: Nachdemdie deutsche Identität besonders nach 1945

sehr problematisch geworden war, machten es die Gastarbeiter den Deutschen leichter, sich – in

Abgrenzung zu ihnen – selbst (neu) als Deutsche zu definieren. So betrachtet, sind die Deutschen

gleichsam erst durch die Türken wieder zu ›Deutschen‹ geworden. (Ich danke Nina Berman für

diesen Hinweis.) Damit besäßen die ins Land geholten Türken (und übrigen Minderheiten) die

gleiche Funktion (einer Stärkung der eigenen Identität und des Nationalgefühls), welche die ko-

lonialisierten Länder einst für die Kolonisatoren innehatten, was Özdamars These einer inneren

Kolonisation stärken würde (vgl. meine Ausführungen in Kapitel 1.1). Diese Art der ›Kolonialisie-

rung‹ begann keineswegs erst mit der Kolonialzeit; und ebenso wenig beschränkt sich ihre Theo-

retisierung durch die Kritiker des Postkolonialismus auf die großen Kolonialmächte wie England

und Frankreich. Letztlich geht es bei deren Theorien um interne Machtstrukturen und konstruier-

te Differenzen, die Bestandteil einer jeden nationalen Fiktion sind – Nation verstanden im Sinne

einer »Schutzdichtung« (Bronfen/Marius S. 2).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 255

Adler charakterisiert in »Beyond Cultural Identity: Reflections onMulticulturalism«

(1978) mit Verweis auf Peter Berger eine multikulturelle Person als jemanden, dessen

Identität als kontextuell, temporär und veränderlich verstanden wird. Eine solche Per-

son sei mit einer erhöhten Sensitivität ausgestattet, die es ihr gestatte, angemessen auf

die Verschränkung verschiedenerKulturen zu reagieren,welche dieGrundlage allermo-

dernen Staaten in Zeiten globalerMobilität seien.Welsch geht in »Transculturality – the

Puzzling Form of Cultures Today« (1999) noch einen Schritt weiter, indem er argumen-

tiert, dass zeitgenössische Konzepte wie ›Multikulturalität‹ und ›Interkulturalität‹ glei-

chermaßen inadäquat seien wie das alte Hegelianische Identitätskonzept selbst. Da sie

jenes stillschweigend konzeptuell voraussetzten, gingen auch sie zwangsläufig von der

Vorstellung einer homogenen, autonomen, klar abgrenzbaren Kultur aus.

[T]he description of today’s cultures as islands or spheres is factually incorrect and

normatively deceptive. Cultures de facto no longer have the insinuated form of ho-

mogeneity and separateness. They have instead assumed a new form, which is to be

called transcultural insofar that is passes through classical cultural boundaries. (Welsch

S. 197)

Mit deutlicher Bezugnahme auf Bhabha und andere Kritiker des Postkolonialismus

beschreibt Welsch zeitgenössische Individuen als »cultural hybrids« und stellt fest:

»Work on one’s identity is becoming more and more work on the integration of com-

ponents of differing cultural origin.« (Ebd. S. 199) Dikmens Beschreibung der eigenen

Identität als sowohl türkisch als auch deutsch und zugleich als weder türkisch noch

deutsch lässt sich mit Bezugnahme auf diese Modelle erklären. Ebenso wie Adler und

Welsch zieht auch der Kabarettist einen pragmatischen Angang an Konzepte von Iden-

tität einem rein wissenschaftlich-hermeneutischen vor: Dikmens Sicht basiert auf

seiner eigenen gelebten Realität als Künstler undMensch zwischen Kulturen, die neben

Unterschieden stets auch Gemeinsamkeiten aufweisen und deren Grenzen nie absolut,

sondern immer brüchig und durchlässig sind.

Dies gilt letztlich für alle besprochenen türkisch-deutschen Kabarettisten, de-

ren neuere Projekte ausnahmslos auf Konzepten einer hybriden kulturellen Identität

basieren, die Kultur als einen offenen Prozess der Interpretation begreifen und Wider-

stand gegen nationalisierende Eingrenzungen und Vereinnahmungen leisten. In ihren

Vorstellungen greifen diese Künstler öffentliche Diskurse über ›den Türken‹ auf und

bedienen sich ihrer –doch sie stellen dabei derenBilder,Konzepte undParameter derart

auf den Kopf, dass ihre Konstruiertheit offenkundig wird. Indem sie dies gleichsam von

innen heraus tun – das heißt: in deutscher Sprache, als Teil der deutschen Kabarett-

Tradition, auf deutschen Theaterbühnen, unter Verwendung deutscher Klischeebilder

–, ließe sich ihr Vorgehen mit Bhabhas Strategie einer ›kolonialen Mimikry‹ erläutern:

Bhabha gebraucht diesen Begriff im Kontext seines Konzepts der Hybridisierung, die er

als eine »Strategie zur Destabilisierung nationalisierender und ethnisierender kulturel-

ler Praxen« begreift (Erel S. 177). Wie er inThe Location of Culture (1994) erläutert, spalten

Migranten dadurch, dass sie sprachliche Fremdheit artikulieren, die patriotische Spra-

che der Einstimmigkeit und intervenieren so gegen hegemoniale Darstellungsnormen

der dominanten Kultur (vgl. Bhabha S. 186). Insofern sich die Äußerungen der Mi-

granten jedoch in der Sprache der Mehrheitsgesellschaft vollziehen, befinden sie sich

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

auch innerhalb deren symbolischer Ordnung. Hier kommt die koloniale Mimikry ins

Spiel. Darunter versteht Bhabha eine Strategie, in der sich »das koloniale Objekt dem

kolonialen Subjekt bis auf eine signifikante Differenz hin« angleicht (Konuk S. 97),

beziehungsweise sich tarnt, »um wirksam zu werden und die Kultur und Sprache von

innen her zu transformieren« (Bronfen/Marius S. 13). Die Kabarettisten spielen in ih-

ren (Selbst)Darstellungen also nur scheinbar in die Hand des Publikums, wenn sie in

überzeichneter Form jene Bilder wiedergeben, die ihnen die Öffentlichkeit zuwirft,

und dabei den servilen Türken, den komischen Türken, den streitbaren Macho-Türken,

die unterdrückte Türkin und vor allem den immer assimilierteren Türken spielen.

Tatsächlich agieren sie aber mit kleinen internen Differenzen, und ihre zunehmende

Integrationwird relativiert durch den allmählichenWandel, den das deutsche Publikum

im Laufe der Show oder auch über die Jahre durchläuft, oft ohne sich dessen überhaupt

bewusst zu sein.

Bezüglich des Kabaretts von kleinen Differenzen zu sprechen, mag irreführend

sein; wie stets überzeichnet der Kabarettist natürlich auch hier, vergrößert und macht

überdeutlich. Und doch schleicht sich inmitten der großen Gesten und Bilder der kleine

Unterschied, die andere Akzentuierung fast unbemerkt in die Köpfe der Zuschauer und

dringt erst dann ins Bewusstsein, wenn das Lachen sich längst gelegt hat: Es sind die

überdeutlichen Hinweise, die lächerlichen Übersteigerungen, die noch Jahre später,

dann allerdings auf verarbeitbares Format reduziert, in den Köpfen nachhallen – wie

das ferne Echo von Omurcas getürkter Nationalhymne.

Omurca greift die Debatte der hybriden Identität in seinem Programm »Kanakmän

– tags Deutscher, nachts Türke« aus dem Jahr 2000 auf einer politischen Ebene auf. Der

Auslöser des Stückes war die (bereits in Kapitel 1.1 erwähnte) Unterschriftenaktion der

hessischen CDU gegen den Doppelpass im Jahr 1998, ein Fall des institutionalisierten

Fremdenhasses, den Omurca als Ausdruck einer Identitätskrise der Deutschen deutete.

Seine kabarettistische Antwort darauf ist die Gestalt des Kanakmän, eines komischen

Superhelden, der seine Kräfte aus der doppelten Staatsangehörigkeit bezieht. Bei die-

sem »Superman der Kanaken« (Omurca, persönliches Interview 2003), der den Deut-

schen das Fürchten lehrt und nebenbei eine umfassende ›Türkifizierung‹ der deutschen

Gesellschaft einleitet, handelt es sich freilich nur umeinHirngespinst des Protagonisten

Hüsnü Güzel: Dieser musste seinen türkischen Pass für die deutsche Staatsangehörig-

keit opfern und fühlt sich in der Folge innerlich zerrissen: »Ohne den türkischenPass bin

ich ein halberMensch.Halb amputiert!« In wachsender Besorgnis fragt er sich: »Bin ich

also einDeutscher? Unheilbar? Bösartig?Wie lange lebe ich noch?« Die gesetzlich vorge-

schriebene deutsche Mono-Identität als Verkrüppelung, als fataler Tumor – zum Glück

hältHüsnü, inspiriert von seinerKanakmän-Fantasie,dagegen einHeilmittel parat: »Ich

als Deutscher«, verkündet er, »bin für den Doppelpass! Auch für uns Deutsche.«40

Ebenso wie Dikmen und Omurca machen auch die Bodenkosmetikerinnen in ihrem

Comeback-Programm »Arabesk – Selbst erfüllende Prophezeiungen« – gesponsert üb-

rigens vom Berliner Kulturetat (vgl. Kettelhake) – Transkulturalität zum bestimmenden

40 Alle Zitate aus Omurcas unveröffentlichtem Bühnenmanuskript »Kanakmän. Tags Deutscher,

nachts Türke« aus dem Jahr 2000 (ohne Seitenangaben).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Geschichte des türkisch-deutschen Kabaretts 257

Identitätskonzept. Die Selbstdarstellung der Gruppe (»Wer zum Teufel sind die Boden-

kosmetikerinnen«) liest sich in Auszügen wie folgt:

Wir sind Deutschtürkinnen, in uns schlägt die Kraft der zwei Kulturen und der zwei

Sprachen. […] Wir leben seit dreißig Jahren in allen Schnittmengen dieser »Multikul-

tigesellschaft« […] Wohin wir uns auch drehen, haben wir einen neuen Blickwinkel

auf die Gesellschaft […] Wir haben die Symphonie der Integration neu komponiert

[…] Dies ist ein Duett, das gleichberechtigt gespielt werden muss, damit die Melodie

unser Ohr streichelt. Wir wollen eigentlich nur sagen, dass es wunderbar ist, deutsch

und türkisch zugleich zu sein. (Offizielle Webseite)

Auf der Bühne trifft im Arabesk-Programm eine im Erwachsenenalter eingewanderte

Putzfrau (Nursel Köse) auf eine gebürtige Deutsche mit einem zufällig türkischen El-

ternhaus (Serpil Pak, ehemals Ari). »Die Perspektiven sind wichtig«, betont Köse. »Es

macht einen großenUnterschied, obman eineDeutsch-Türkin ist und hier geboren und

aufgewachsen ist oder ob man erst später nach Deutschland kam.« (Persönliches Inter-

view 2003) Durch gegenseitiges Coachen nähern sich die beiden in der erstenHälfte des

ProgrammsdiversenAspekten ihrer doppeltenHerkunft an,umnach der Pause alle her-

kömmlichen Identitätsbeschränkungen kultureller oder geschlechtlicher Art hinter sich

zu lassen und als »Kebab-Girl 007« und »Lenny Krähwitz« reinkarniert zu werden.

Bewusst bedient sichAri, selbst bekennende Lesbe, als Vorlage für ihre kraushaarige,

dunkelhäutigeMännerfigurdesafroamerikanischenMusikersLennyKravitzunddurch-

bricht damit gleich mehrere Identitätsschranken: »Als Türkin wird es dir nicht einfach

gemacht: Da ist die kulturelle Identität und das Dasein als Frau: Türkische Lesbenmüs-

sen sich immer noch im Doppelleben verstecken.« (Zit. in Kettelhake)41 Das Stück habe,

wie Ari betont, viel mit ihren eigenen Existenzen zu tun, mit »unseren Identitäten, die

eben aus beiden Stücken bestehen, aus Deutschsein und Türkischsein, aus Heterosein

und Homosein, und mit der Integration des Ganzen«; doch letztlich laufe alles darauf

hinaus, »dass wir beide Menschen sind, die beides besitzen, das Arabeske, das Gefühl,

den Bauch – und dazu auch den Kopf.« (persönliches Interview 2003) Man müsse eben

sehen, bemerkt Köse dazu, »wie man aus den verschiedenen Kulturen und Identitäten

das Beste macht« (persönliches Interview 2003).

Vollends auf den Punkt bringt Somuncu das Gefühl einer grenzüberschreitenden

Identität:42 Einschränkende Festschreibungen existieren für ihn einfach nicht mehr; er

fühlt sich universell zugehörig und kann sich daher auch (vergleichbar mit Dikmens

weitaus restriktiver denkendem türkischem Hausbesitzer in »Wenn der Türke zweimal

klingelt«) des deutschen ›Kulturerbes‹ annehmen und sich gewissermaßen sogar die

deutsche Vergangenheit einverleiben.Zum ›Einheimischen‹wird er aufgrund der exklu-

siven deutschen Haltung damit zwar nicht; doch Somuncu hat sich wie seine Kollegen

türkischer Herkunft mit den äußeren Zuschreibungen abgefunden und sie inzwischen

41 Schockiert reagierte Ari allerdings, als sie vor kurzemvom Imagewechsel desMusikers erfuhr: »Der

föhnt sich jetzt die Haare glatt! Hat sich die Haut gebleicht! Das nehme ich ihm schwer übel.« (Zit.

in Ketttelhake)

42 Diese Sicht korrespondiert mit liberalen deutschen Haltungen und lässt ebenso Parallelen zu Po-

sitionen jüdischer Künstler und Intellektueller erkennen (vgl. Kapitel 1.2).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

in sein Spiel integriert. Voller Selbstbewusstsein betont er nun die Vorteile seiner zwei-

fachen Position und Perspektive, so etwa in seinem Tournee-Tagebuch, wo er vermerkt,

dass er sich, während er früher oft hin- und hergerissen gewesen sei zwischen seiner

Zugehörigkeit zu verschiedenen Kulturen, längst der »Vorteile dieser Doppelexistenz«

bewusst sei und sie für sich zu nutzen wisse (Nachlass, S. 102).

Im Februar 2004 erschien Somuncus GeschichtenbandGetrennte Rechnungen, in dem

er autobiografische Erlebnisse aus seiner Jugend verarbeitete und damit erstmals direkt

aufThemenwieMigration, Zugehörigkeit und Identität eingeht. In diesemZusammen-

hang weist er in einem Interview, welches er im Monat darauf gab, auf einen entschei-

dendenUnterschied zwischen sich und anderen türkischstämmigenAutoren hin, denen

er ankreidet, sich in ihren Texten immer noch zu oft selbst als Minorität zu betrachten,

beziehungsweise zu inszenieren: »[M]eine Sicht ist eine andere: Ich schreibe nicht als

Ausländer, fürmich sind dieMenschen ummich herum, also dieDeutschen, die Auslän-

der. Und das ist eine neue Perspektive.« (»Interview«). Somuncu, so klingt dies jeden-

falls, will sich nicht mehr von außen definieren und festschreiben lassen und hat selbst-

bewusst seine eigene Position zum Absolutum erhoben. Auf die Nachfrage, ob er sich

denn als Türke oder als Deutscher fühle, entgegnete er:

Für mich selbst war das nie wichtig, aber in der Betrachtung der Anderen ist es wichti-

ger geworden, je älter ich wurde. Allein durch den anderen Namen oder das Aussehen

– und das löst schon eine Diskrepanz aus, dass man nicht richtig weiß, was man ist.

In der Türkei ist man der Deutsche, in Deutschland ist man der Türke – letztendlich

weiß ich es immer noch nicht. Aber man muss auch nicht unbedingt nur eine Sache

sein… (Ebd.)

In seinem Tournee-Buch fällt seine Antwort auf die gleiche Frage weit kürzer aus: »Ich

bin zwar auchTürke,aberwasheißtdas schon. In erster Linie bin ichMensch.« (Nachlass,

S. 100)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

