
 

4. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Emmanuel Levinas 

 
 
 

Das Anliegen der Philosophie Emmanuel Levinas’ lässt sich in einem Satz oder 
vielmehr in einer Frage ausdrücken: Inwiefern verschüttet die abendländische Phi-
losophie und Ontologie die Beziehung des Subjekts zum Anderen? So leicht die 
Formulierung dieser Frage fällt, so schwer ist es, die Implikationen ihres zentralen 
Gedankens zur Sprache zu bringen. Es handelt sich nämlich um nichts weniger als 
eine radikale Kritik und Überschreitung der abendländischen Philosophie und unse-
res Selbstverständnisses als Subjekte. Levinas überbietet die Subjektkritik Heideg-
gers, indem er dem deutschen Philosophen vorwirft, selbst innerhalb einer Tradition 
zu stehen, die Alterität auf eine zugrunde liegende Einheit zurückführt. Demgegen-
über ist es Levinas’ These, gerade „in der Subjektivität eine Aus-nahme [zu] erken-
nen, die das Gefüge von sein [sic!] und Seiendem und ihrer Differenz durcheinan-
derbringt“ (JS: 19). Der zentrale Beitrag Levinas’ zu einer Kritik und Neube-
stimmung des Subjektbegriffs liegt darin, den hegemonialen Diskurs der 
Philosophie durch eine Dekonstruktion des Subjekts auf sein Anderes hin zu öffnen. 
Subjekte treten nicht als ursprünglich handlungsfähige Akteure in eine Beziehung 
zu anderen Subjekten; sie konstituieren sich vielmehr innerhalb dieser Begegnung. 
Ich möchte in diesem Kapitel zur Darstellung bringen, dass es sich bei diesem Ge-
danken um eine affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik handelt, die 
Subjektivität als heteronom neu interpretiert.1 

Levinas’ Dekonstruktion des Subjekts widmet sich der Aufdeckung von Alteri-
tät innerhalb der Struktur von Subjektivität. Alterität durchdringt Subjekte und setzt 
sie zugleich ein. Dieses dekonstruktive Verfahren verfolgt die doppelte Bewegung 
der Konstitution und Dekonstitution, der Einsetzung und Absetzung sowie der Sta-

                                                             
1  Simon Critchley (1999a: 62) bezeichnet Levinas’ philosophisches Unternehmen als „De-

fence of subjectivity“ und Stephan Strasser (1983: 259) als „eine Philosophie der Subjek-

te“. Wolfgang N. Krewani ergänzt jedoch: „Levinas verteidigt die Subjektivität nicht um 

ihrer selbst willen, sondern im Namen des anderen.“ (Krewani 2006: 308) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

bilisierung und Destabilisierung von Subjektivität. Dabei bedient es sich des Den-
kens Heideggers und löst sich zugleich von dessen Fixierung auf eine einheitliche 
ontologische Struktur ab. Subjektivität als heteronom zu interpretieren heißt des-
halb, Ausgesetztheit als Bedingung für Handlungsfähigkeit, Verantwortung und 
Identität zu begreifen. Anhand der Arbeiten Levinas’ wird sichtbar, inwiefern Ent-
zugsmomente, um deren Freilegung es Heidegger nach der Kehre vorwiegend geht, 
zugleich Bezugsmomente von Subjektivität und hiermit die Bedingungen ihrer 
Freiheit sind. 

Schon in Levinas’ frühem Werk Vom Sein zum Seienden, das in Kriegsgefan-
genschaft geschrieben und im Jahre 1947 publiziert wurde, wird das seine gesamte 
Schaffenszeit begleitende ambivalente Verhältnis zur Philosophie Heideggers the-
matisiert: 

 

„Wenn sich unsere Überlegungen zu Anfang in weitem Maße – was den Begriff der Ontolo-

gie angeht sowie denjenigen der Beziehung, die der Mensch zum Sein unterhält – an der Phi-

losophie Martin Heideggers inspirieren, so sind sie von einem tiefen Bedürfnis geleitet, das 

Klima dieser Philosophie zu verlassen, und von der Überzeugung, dass es keinen Ausweg 

gibt in Richtung auf eine Philosophie, die man als vor-heideggerisch qualifizieren könnte.“ 

(SS: 20) 

 
Levinas erkennt die Bedeutung der Philosophie Heideggers, vor allem dessen Bei-
träge zur Ontologie und zur Beziehung, als wichtigen Horizont seines eigenen Den-
kens an.2 Die Problemstellungen, mit denen sich Levinas beschäftigt, lassen sich 
nur begreifbar machen, wenn die Arbeiten Heideggers als „Vorarbeiten“ seiner ei-
genen Philosophie verstanden werden. Das beseitigt aber nicht die Notwendigkeit, 
„das Klima dieser Philosophie zu verlassen“. Das Verlangen nach einem Ausweg 
ergibt sich für Levinas aus dem auf der Einheit insistierenden Denken Heideggers. 
Für Levinas ist es der Primat der Einheit, der die Beziehung des Subjekts zum An-
deren – und damit das alteritäre Entzugsmoment von Subjektivität – verdeckt. Jenen 
gilt es zu dekonstruieren. Die Möglichkeit der Überschreitung der ontologischen 
Analyse Heideggers vollzieht sich über das Denken des Anderen, das an der Grenze 
der Ontologie als deren konstitutives, ab-gründiges Außen aufgespürt wird. Die 
Überwindung des heideggerschen Denkrahmens darf allerdings nicht durch eine 
                                                             
2  In einem Interview aus dem Jahr 1985 gesteht Levinas, dass sich sein Disput mit Heideg-

ger vor allem auf Sein und Zeit bezieht: „Bei mir ist Heidegger eigentlich an erster Stelle 

Sein und Zeit.“ (1985a: 131) Das bedeutet aber nicht, dass sich Levinas’ Kritik nicht auch 

auf die Schriften nach der Kehre beziehen lässt. Ganz im Gegenteil: Die zunehmende Fo-

kussierung auf das Sein beim späten Heidegger macht die Plausibilität und Notwendig-

keit dieser Kritik noch deutlicher. Vgl. zu einer Übersicht in Hinblick auf Levinas’ Kritik 

an Heidegger innerhalb der verschiedenen Stationen seines Werkes Stegmaier (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 111 

 

einfache Revision seiner Einsichten und in einem Anknüpfen an vor-heideggeria-
nische Fragestellungen erfolgen. Die Kritik und Neuausrichtung des philosophi-
schen Denkens durch Heidegger wird produktiv aufgenommen, der Begriff des 
Subjekts aber gegen Heidegger und in Anbindung an die Freilegung von Alterität 
rehabilitiert. Levinas verbindet die Dekonstruktion des Subjekts mit einer Fragmen-
tierung der Ontologie. Während bei Heidegger der Subjektbegriff zugunsten einer 
seinsgeschichtlichen Analyse verabschiedet wird, lässt sich bei Levinas eine Reak-
tualisierung, gar Stärkung des Subjektbegriffs erblicken, die ihre Kraft im Durch-
schreiten der Philosophie Heideggers gewinnt. 

Die Stoßkraft eines solchen reaktualisierten Subjektbegriffs erweist sich in einer 
Neubestimmung der Bezüge von Subjekten. Handlungsfähigkeit, Verantwortung 
und Identität lassen sich als Effekte der Ausgesetztheit gegenüber dem Anderen 
philosophisch neu fassen. Das Subjekt ist nicht deshalb handlungsfähig, weil es sich 
selbst ein Gesetz geben kann, sondern weil es vom Anderen berührt und angespro-
chen wird und dadurch als Akteur eingesetzt wird. Der paradoxe Gehalt dieses 
Konstitutionsprozesses beruht darin, dass die Unmöglichkeit des ursprünglich 
selbstbestimmten Handelns erst die Möglichkeit von Handlungsfähigkeit ist. Auf-
grund von Ansprache und Berührung schuldet das Subjekt dem Anderen „seine“ 
Subjektivität und ist für ihn verantwortlich. Der Sinn der Verantwortung liegt darin, 
dass das Subjekt die Verantwortung nicht an eine andere Person delegieren kann. 
Die Forderung einer unendlichen Verantwortung gegenüber dem Anderen, mit der 
das Subjekt konfrontiert ist, konstituiert zugleich seine Identität. Das Subjekt ver-
mag sich nicht deshalb als dasselbe Subjekt identifizieren, weil es im „Inneren“ auf 
den Kern seines Selbst stößt; vielmehr trifft es auf den Anderen als Fremden, der 
seine Identität durchdringt. Levinas’ wesentliches Verdienst ist es damit zu zeigen, 
dass die Kraft der Heteronomie Subjekten nicht jegliche Bezüge raubt und sie als 
leere, zerrissene und deformierte Gebilde zurücklässt, sondern sie erst als hand-
lungsfähige und verantwortliche Akteure in Erscheinung treten lässt.3 
                                                             
3  Ein das gesamte Werk von Levinas hindurchziehendes Problem ist in der Tatsache zu er-

kennen, dass stets von dem Anderen – oder wie Critchley (2005) kritisiert: nur von „Brü-

derlichkeit“, niemals aber von „Schwesterlichkeit“ – die Rede ist. Besonders prägnant 

wird der unschöne Primat des Männlichen von Pascal Delhom formuliert: „Levinas wäre 

m. E. insgesamt weniger männlich, wenn z.B. Wörter wie ‚Brüderlichkeit‘ durch ‚Ge-

schwisterlichkeit‘ und Ausdrücke wie ‚die weibliche Andere‘ durch ‚den/die familiäre(n) 

Andere(n)‘ ersetzt wären.“ (Delhom 2000: 130; Anm. 19) Diese Schwierigkeit bedeutet 

aber nicht, dass der grundsätzliche Gestus der levinasschen Philosophie ein männliches 

Subjektverständnis fundiert. Das männliche, über sich verfügende und sich als seiner 

selbst bewusste Subjekt wird ja gerade – wie sich im Folgenden erweisen wird – durch 

seine Ausgesetztheit gegenüber dem Anderen in seinen Grundmauern erschüttert. Wie 

Sabine Gürtler (2001: 246) an verschiedenen Orten von Levinas’ Werk aufgezeigt hat, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.1 TOTALITÄT UND ALTERITÄT 
 
Am Ausgang einer Freilegung von Alterität und einer Neubestimmung von Subjek-
tivität steht bei Levinas eine, vor allem in Totalität und Unendlichkeit entwickelte 
Kritik an der abendländischen Philosophie von Parmenides bis Heidegger, die sich 
als Kritik der Ontologie entpuppt. Die vermeintliche Notwendigkeit, einen Ausweg 
aus der Tradition aufzuweisen, teilt Levinas mit Heidegger und Derrida.4 Es soll 
sich in diesem Unterkapitel ergeben, inwiefern eine Explikation von Alterität an ei-
ne Kritik der Ontologie geknüpft ist. Innerhalb der Auseinandersetzung zwischen 
Heidegger und Levinas lässt sich der Ort umreißen, an dem eine Kritik der Ontolo-
gie ansetzen muss, damit der Konstitutionsprozess heteronomer Subjektivität in al-
ler Konsequenz gedacht werden kann. Nachdem ich zunächst zur Sprache gebracht 
habe, in welcher Hinsicht Levinas der abendländischen Philosophie eine Begrün-
dung und Verteidigung von Totalität nachweist, soll sich in einem zweiten Schritt 
herausstellen, dass der „Ausweg“ aus der Totalität ein ethischer ist. Die Beziehung 
zum Anderen bricht nicht nur die Totalität auf, sondern stellt auch den entscheiden-
den Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis dar. Levinas 
öffnet durch eine Explikation von Alterität die Einheitsstruktur, wie sie Heidegger 
sowohl innerhalb der Daseinsanalyse von Sein und Zeit als auch in der Thematisie-
rung des Seins als Ereignis nach der Kehre verteidigt. Diese Öffnung vollzieht sich 
schließlich über die Aufdeckung eines Phänomens, das die ontologische Ordnung 
unendlich überschreitet: Das Antlitz des Anderen. 

 
4.1.1 Das Problem der Totalität 
 
Levinas’ Philosophie lässt sich als eine Radikalisierung von Heideggers Kritik der 
abendländischen Tradition als Vergessen der Differenz zwischen dem Ontischen 
und dem Ontologischen verstehen. Was die Tradition der Philosophie – und mit ihr 
Heidegger – nicht zu denken vermag, ist der Andere in seiner Andersheit. Der phi-
losophische Diskurs versucht sich seit jeher an der Konstruktion einer Einheit, die 

                                                             
lassen sich „die diversen Formen der Reduktion des Anderen auf das Selbe [...] als Aus-

druck eines mannhaften Ich“ interpretieren. In diesem Sinne lässt sich Levinas’ Denken 

als radikal feministisches Unternehmen bezeichnen. 

4  Auch Janicaud weist darauf hin, dass ein Verständnis von Totalität und Unendlichkeit 

wesentlich von der Philosophie Heideggers abhängt: „The hole book cannot be under-

stood without taking into account the intimate tension that permeates Levinas’ rewriting 

of Sein und Zeit“. (Janicaud 2008: 26) An anderer Stelle fügt er hinzu: „Without 

Heidegger, all the real background to Totality and Infinity would vanish and the book 

could no longer be understood.“ (Janicaud 2008: 27) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 113 

 

dem Anderen keinen Platz einräumt: „Die abendländische Philosophie war meistens 
eine Ontologie: Indem sie einen mittleren und neutralen Terminus, der das Seins-
verständnis gewährleistet, einschiebt, reduziert sie das Andere auf das Selbe.“ (TU: 
51) Levinas verwendet den Terminus „Ontologie“ als einen Sammelbegriff, der die 
Reduktion von Phänomenen auf einen einheitlichen Sinngehalt anzeigen soll. Der 
Andere findet innerhalb der ontologischen Ordnung nur dann eine Berücksichti-
gung, wenn er auf Eigenschaften zurückgeführt wird, die sich innerhalb eines be-
grifflichen Rasters klassifizieren lassen. Aus diesem Grund kann die Andersheit des 
Anderen nicht gedacht werden. Die Ontologie bringt den Anderen in eine symmet-
rische Stellung zum Selben. Die hieraus resultierende Gleichung lautet: Der Andere 
ist der Selbe. Der „mittlere und neutrale“ Terminus, von dem im letzten Zitat die 
Rede ist, fundiert diese Gleichsetzung und gewährleistet die Identifizierung des 
Anderen innerhalb einer geschlossenen Ordnung. Der Ausschluss des Außen und 
die Schließung des Innen sind die grundsätzlichen Bewegungen einer Tradition, die 
Levinas unter dem Titel „Ontologie“ vereinigt.  

Es ist die Furcht vor dem Scheitern einer erschöpfenden begrifflichen Klassifi-
zierung, die für Levinas einen wesentlichen Antrieb der abendländischen Philoso-
phie darstellt. Ihre Geschichte ist eine Geschichte des Strebens nach Inklusion: 
„Diese Geschichte kann als Versuch einer universellen Synthese interpretiert wer-
den, als Reduzierung aller Erfahrung, alles Sinnvollen auf eine Totalität, in der das 
Bewusstsein die Welt umfasst, außerhalb seiner selbst nichts übrig lässt und auf 
diese Weise absolutes Denken wird.“ (EU: 57) Als Beispiel für diese historische Si-
tuation kann das Verhältnis zwischen Kant und dem Deutschen Idealismus genannt 
werden: Der Mangel der begrifflichen Klassifikationen in der Philosophie Kants, 
d.h. die Tatsache, dass sich das Ding an sich und die transzendentalen Ideen ver-
meintlich nicht homogen in das philosophische System einfügen lassen und viel-
mehr „Grenzbegriffe“ darstellen, wird von den Philosophen des Deutschen Idealis-
mus als ein zu behebendes Problem gedeutet. Der Anspruch der „Idealisten“ ist in 
dieser Konsequenz, alle Widersprüche innerhalb eines Systems zu „versöhnen“. 
Der ontologischen Logik der Philosophie geht es um die Begründung und Verteidi-
gung einer solchen Ordnung. 

Levinas verbleibt jedoch nicht dabei, den Willen zur Klassifizierung als Prob-
lem der „theoretischen Philosophie“ auszulegen. Der Primat der Ontologie und die 
Reduktion des Anderen auf den Selben stellen sich als ein Denken von Totalität und 
damit als praktisches Problem heraus, mit dem sich ein ganz bestimmtes Verständ-
nis von Subjektivität verbindet. Für Levinas ist der Krieg die Metapher der Totali-
tät. Innerhalb der Logik des Krieges erhalten Subjekte ihre Bedeutung nur im Aus-
gang dieser totalitären und nicht zu übersteigenden Logik: 

 

„Das Gesicht des Seins, das sich im Krieg zeigt, konkretisiert sich im Begriff der Totalität. 

Dieser Begriff beherrscht die abendländische Philosophie. In der Totalität reduzieren sich die 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Individuen darauf, Träger von Kräften zu sein, die die Individuen ohne ihr Wissen steuern. 

Ihren Sinn, der außerhalb dieser Totalität unsichtbar ist, erhalten die Individuen von dieser 

Totalität […] Die Ontologie als Erste Philosophie ist eine Philosophie der Macht. Sie endet 

beim Staat und der Gewaltlosigkeit der Totalität, ohne sich gegen die Gewalt, von der diese 

Gewaltlosigkeit lebt und die in der Tyrannei des Staates offenbar wird, zu wappnen.“ (TU: 

20; 55) 

 
Die rhetorische Erhöhung der levinasschen Darstellung ist ein notwendiges Mittel, 
um die Logik und Gewalttätigkeit der ontologischen Ordnung zum Ausdruck zu 
bringen. Die Ausgesetztheit und Verletzbarkeit des Subjekts, um deren Explikation 
das Werk Levinas’ kreist, gehen in der Totalität des Krieges unter. Die Logik des 
Krieges kennt keine Individuen, sondern nur Funktionsträger, die ihren Zweck in-
nerhalb dieser Logik zu erfüllen haben. Die Zweck-Mittel Relation ist die wesentli-
che Ontologie des Krieges. Die Rolle der Individuen, die als „Freund“ oder „Feind“ 
klassifiziert werden, ist ausschließlich diejenige von Figuren innerhalb strategischer 
Auseinandersetzungen.5 Im Krieg geht es nicht darum, ein einzelnes Individuum zu 
retten. Das Individuum ist im Krieg Teil eines Volkes, es ist Freund oder Feind, es 
ist aber niemals Subjekt. Levinas’ Bestreben ist es, der Ontologie des Krieges noch 
an denjenigen Stellen aufzulauern, wo der Krieg in einen vermeintlichen Frieden 
übergegangen ist.6 Jede Ordnung und jede Philosophie, welche die Ausgesetztheit 
des Subjekts verkennt, ist totalitär. Die Gemeinsamkeit zwischen der Ordnung des 
Krieges und derjenigen der Subjektphilosophie liegt darin, das Andere der Ordnung 
nicht denken zu können. Das sich selbst transparente und ursprünglich sich selbst 
bestimmende Subjekt duldet nichts, was sich seiner Aneignung und Kategorisierung 
entzieht. Es versucht alles ihm Fremde seiner begrifflichen Verfügungsgewalt zu 
unterwerfen. Der Andere ist nach diesem Verständnis ein Feind, weil er die Selbst-
bezüglichkeit des Subjekts stört. 

Auch wenn sich in den letzten beiden Kapiteln gezeigt hat, auf welch radikale 
Weise sich Heidegger gegen die Tradition der Philosophie richtet, indem er ihr die 
Verschüttung des temporalen Charakters von Sinn nachweist, ist auch er letztlich 
bei einer philosophischen Begründung der Einheit verblieben. So verteidigt die Da-
seinsanalyse in Sein und Zeit die Einheitlichkeit der Sorgestruktur (vgl. Kap. 2.3.1) 
und die Kehre zum Sein bemüht sich wesentlich um einen Ausschluss von Alterität 
(Kap. 3.1.4). Levinas’ Kritik an Heideggers ontologischer Analyse, der ich mich im 
                                                             
5  Stephan Strasser (1983: 223) hebt hervor, dass sich „Krieg“ bei Levinas nicht nur auf 

„militärischen Konflikt“, sondern auch auf das Phänomen des Marktes bezieht, denn 

„auch im Bereich des Kommerziums gilt, dass die Bedeutung des Einzelnen nur von der 

Zukunft einer unpersönlichen Totalität abhängt: der eines ‚Marktes‘“. 

6  Hier könnte man ein Anknüpfen an Foucaults Umkehrung der clausewitzschen Formulie-

rung von der Politik als Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln erblicken. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 115 

 

Folgenden zuwenden möchte, knüpft genau hier an: „Die Heideggersche Ontologie 
ordnet die Beziehung zum Anderen der Relation mit dem Neutron, nämlich dem 
‚Sein‘, unter, und dadurch fährt sie fort, den Willen zur Macht, dessen Legitimität 
und gutes Gewissen allein der Andere erschüttern und stören kann, zu verherrli-
chen.“ (1957: 193f.) Der Primat der heideggerschen Philosophie liegt bei der Onto-
logie: Den Anderen gibt es nur, weil es bereits ein ontologisches Kräfteverhältnis 
gibt, in dessen Lichtung er erscheint und dessen Ordnung er unterliegt. Levinas ar-
beitet sich nun an dieser Ordnung ab: Ziel ist es ersichtlich zu machen, wie ein 
Denken möglich ist, das im Gegensatz zum Regime der Ontologie und der Bewe-
gung der ontisch-ontologischen Differenz den Anderen nicht im Ausgang einer 
neutralen und einheitlichen Struktur bestimmt, sondern ihm in seiner Andersheit ge-
recht wird.7 Den Weg, den die Entfaltung dieses Denkens nimmt, beschreitet Le-
vinas innerhalb seines Werkes auf unterschiedliche Weise. Seine Arbeiten sind sich 
dabei immer stärker um die Schwierigkeiten eines einfachen „Auswegs“ aus der 
Ontologie im Klaren und artikulieren mit stets verfeinertem Vokabular die Erfah-
rung von Andersheit. 

Levinas’ grundsätzlicher Vorwurf des Ausschlusses von Alterität lässt sich so-
wohl an Sein und Zeit als auch an den Schriften nach der Kehre exemplifizieren. 
Die Substitution und Verschiebung des Subjektbegriffs durch denjenigen des Da-
seins löst das Problem der Ausgrenzung des Anderen nicht, weil auch das Dasein 
innerhalb der Logik des Selben verbleibt: „Das Dasein, das bei Heidegger die Stelle 
der Seele, des Bewusstseins, des Ich einnimmt, behält die Struktur des Selben.“ 
(1957: 192) Die Stichhaltigkeit dieser These habe ich bereits anhand einer Erörte-
rung zweier Stellen von Sein und Zeit aufzuzeigen versucht. Erstens geht Heidegger 
zwar einen Schritt über die metaphysische Logik der Subjektphilosophie hinaus, in-
dem er die temporale Dimension und Durchlässigkeit des Daseins gegenüber der 
Welt ausweist; allerdings werden sowohl Temporalität als auch Welt als Struk-
turmomente des Daseins begriffen und unterliegen der Einheit der Sorgestruktur 
(vgl. Kap. 2.3.1). Zweitens gewinnt das Dasein seine Freiheit im Akt einer Selbst-
bezüglichkeit, die durch einen Ruf initiiert ist, der dem Dasein selbst entstammt. 
Die Bindung von Handlungsfähigkeit an eine „innere“ Instanz teilt das Dasein mit 
dem autonomen Subjekt (vgl. Kap. 2.3.3). Aus diesem Grund ist Levinas recht zu 
geben, wenn er argumentiert, dass bei Heidegger die ontologische Analyse mit ei-
nem Primat der Selbstsetzung verknüpft wird: „Die Heideggerschen Thesen vom 
Vorrang des ‚Seins‘ vor dem Seienden, der Ontologie vor der Metaphysik, vollen-
den und bejahen insgesamt eine Tradition, in der das Selbe das Andere dominiert, 
in der die Freiheit – und sei sie mit der Vernunft identisch – der Gerechtigkeit vo-
                                                             
7  Reginald Lilly (2008: 45) weist darauf hin, dass Levinas im Gegensatz zu Heidegger kei-

ne Differenz zwischen Sein, Seiendem und Dasein konstatiert: Alle drei Phänomene er-

trinken in „uniformity and self-sameness“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

rausgeht.“ (1957: 195) Vollendet wird die Tradition deshalb, weil sie die Idee der 
Autonomie in ihrer anspruchsvollsten Form zu begründen versucht. Die Idee, dass 
die Möglichkeit der Freiheit im Subjekt selbst vorliegt, wird noch dort verteidigt, 
wo die ontologische und temporale Dimension von Subjektivität bereits an die 
Oberfläche gebracht wurde. Die Daseinsanalyse verfährt nicht radikal genug, weil 
sie an einer entscheidenden Stelle innerhalb des Horizonts des autonomen Subjekts 
verbleibt. 

Heideggers Philosophie nach der Kehre stellt nun einen wesentlichen Schritt auf 
dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis dar, weil die ontologische 
Analyse vom Dasein gelöst und somit die Verteidigung einer einheitlichen Subjekt-
struktur aufgegeben wird (vgl. Kap. 3.1.2). Das Subjekt ist nun von etwas abhängig, 
das sich ihm entzieht und es zugleich konstituiert. Das Versäumnis Heideggers be-
ruht nach Levinas aber darin, die Ausgesetztheit des Subjekts falsch bestimmt zu 
haben. Der Konstitutionsprozess des Subjekts wird erneut in die Ordnung der Onto-
logie eingeschrieben. Die Ontologie ist der ausschließliche und nicht zu überschrei-

tende – und damit totalitäre – Horizont, von dem das Selbstverständnis des Subjekts 
begrenzt wird:  

 

„Heideggers Bemühen geht dahin, die Subjektivität abhängig vom Sein zu denken, von dem 

sie eine ‚Epoche‘ zum Ausdruck bringt: Die Subjektivität, das Bewusstsein, das Ich – haben 

das Dasein zur Voraussetzung, das dem sein angehört als die Art und Weise, in der dieses 

sein sich manifestiert, wobei jedoch die Manifestation das Eigene und Eigentliche des sein ist. 

Die Erfahrung und das Subjekt, das die Erfahrung macht, konstituieren ebendie Weise, in der 

in einer gegebenen Seins ‚epoche‘ [sic!] sein sich vollzieht, das heißt sich manifestiert.“ (JS: 

55) 

 
Das Subjekt, insofern bei Heidegger noch von ihm die Rede sein kann, wird auf 
seine Funktion innerhalb des Vollzugs der „Manifestation“, d.h. des Ereignens von 
Sein, reduziert. Das Subjekt ist nichts anderes als das Produkt des Seins. Das Sein 
wird als ein von der Gabe des Ereignisses Gegebenes gedacht. Für den Prozess die-
ser Hingabe reserviert Levinas den Ausdruck des „Rauschens“8. Mit der Rede vom 
Rauschen soll die beständige, monologische und neutrale Dimension der ontologi-
schen Bewegung angezeigt werden. Die Tonalität des Rauschens, wie sie Heidegger 

                                                             
8  Am deutlichsten wird in meinen Augen die verschlingende Kraft des Rauschens des 

Seins an einer Stelle aus Jenseits des Seins: „Doch das unerschütterliche sein, das ausge-

wogen ist und gleichgültig gegenüber aller Verantwortung, die es nunmehr umfasst, 

schlägt wie in einer Schlaflosigkeit aus dieser Neutralität und dieser Ausgewogenheit um 

in Monotonie, Anonymität, Bedeutungslosigkeit, in ein unablässiges Rauschen, das durch 

nichts mehr abgestellt werden kann und das alle Bedeutung in sich aufsaugt.“ (JS: 354f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 117 

 

konzipiert, verhindert, dass der Andere das Subjekt anrufen kann.9 Der Andere 
kommt durch die neutrale Ordnung des Seins nicht mehr durch, denn es existiert 
nichts, das sich der Monotonie des Seins entzieht. Die Einheitlichkeit und symmet-
rische Bewegung der ontologischen Struktur dulden keine Alterität. Aus diesem 
Grund kann die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen nicht Gegen-
stand der philosophischen Analyse werden. 

Der Ausbruch aus der Ordnung des Seins soll sich, weil das Ereignen des Seins 
beim späten Heidegger ja als Gabe gedacht wird, als derjenige aus dem „Es gibt 
Sein“ verwirklichen. Levinas’ Anspruch ist es zu zeigen, dass der Andere seine 
Stimme über das Sein erhebt und sich damit innerhalb der Ordnung der Welt Gehör 
verschafft. Diese Bewegung vollzieht sich nicht durch eine Setzung, die das Sein 
transzendiert, sondern durch eine Ab-setzung des Seins: 

 

„Um aus dem ‚es gibt‘ herauszutreten, ist es nicht notwendig, sich zu setzen, sondern sich ab-

zusetzen; einen Akt der Ab-setzung zu vollziehen, in dem Sinne wie man von abgesetzten 

Königen spricht. Diese Ab-setzung der Souveränität durch das Ich ist die soziale Beziehung 

zum Anderen, die selbst-lose (dés-inter-essé) Beziehung. […] Die Verantwortlichkeit für den 

Anderen erweckte für mich […] den Eindruck, das anonyme und sinnlose Rauschen des Seins 

aufzuhalten.“ (EU: 39) 

 
Der entscheidende Passus in diesem Zitat betrifft die mit der traditionellen Ontolo-
gie verbundene Souveränität, welche sich als Souveränität des Selben deuten lässt. 
Nichts anderes als das Subjekt ist es, welches die Monotonie des Seins unterbricht. 
Das Subjekt wird nicht gesetzt – wie dies etwa in der Philosophie Fichtes der Fall 
ist –, sondern konstituiert sich im Vollzug der Ab-setzung des Seins. Die Ironie die-
ser Bewegung wird ersichtlich, wenn man sich vergegenwärtigt, dass nach Heideg-
ger gerade das Subjekt die problematische Kategorie ist, welche die Erfahrung des 
Menschseins verstellt. Levinas stimmt mit Heidegger zwar darin überein, dass die 
Begründung des ursprünglich autonomen Subjekts in eine Aporie mündet,10 geht 
dann jedoch über ihn hinaus, indem er das Subjekt, bedingt durch die Einsichten 
Heideggers, rehabilitiert. Das Durchschreiten der Philosophie Heideggers, gleich-
sam eine Dekonstruktion der heideggerschen Subjektkritik, ist nötig, um das Sub-
jekt als entscheidenden, aber nicht fundamentalen Begriff des philosophischen 
Denkens neu zu bestimmen. Diese Neuausrichtung wird über ein Phänomen reali-
siert, das die heideggersche Philosophie aufgrund ihrer Fixierung auf die einheitli-
che Ordnung der Ontologie nicht mehr denken konnte: Den Anderen. 

                                                             
9  Hier greife ich in der Argumentation etwas voraus. Der Ruf des Anderen wird in Kapitel 

4.2.2 genauer thematisiert. 

10  Diese Aporie wird in den Kapiteln 4.3.1 und 4.3.2 ausführlicher entfaltet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.1.2 Die Überschreitung der Totalität 
 
Levinas’ im Jahre 1961 erschienenes erstes Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit 
widmet sich dem ersten Versuch einer Überschreitung von Totalität und entwickelt 
zahlreiche Motive und Bewegungen eines heteronomen Subjektverständnisses. Der 
Versuch der Überschreitung verbindet sich in diesem Buch aber noch zum Teil mit 
der Flucht in ein Außen, ein Jenseits, das mit der Logik der Ontologie radikal 
bricht. Der Andere ist der Fluchtpunkt, der selbst nicht mehr der ontologischen 
Ordnung angehört und das Subjekt von außerhalb der Welt anspricht. Diese Argu-
mentation wird in Jenseits des Seins verworfen. Das Buch stellt auch eine Reaktion 
auf Derridas Aufsatz Gewalt und Metaphysik aus dem Jahre 1964 dar, in dem Le-
vinas das Verharren innerhalb der Dichotomie zwischen Innen und Außen und die 
Supplementierung des Endlichen durch das Unendliche vorgeworfen werden. Der 
zentrale Vorwurf Derridas lautet, dass sich Levinas in die onto-theologische Bewe-
gung der Metaphysik einschreibt, indem er den Anderen in den Rang Gottes erhebt: 
Der Andere als ganz Anderer gehört nicht mehr der Welt an, weil er diese unend-
lich transzendiert. Aus diesem Grund ist nicht mehr verständlich, inwiefern der An-
dere das Subjekt anzusprechen und damit zu konstituieren vermag. Levinas reagiert 
auf diese Kritik, indem er die Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen 
nun anders denkt. Der Andere berührt das Subjekt nicht mehr von einem radikalen 
Jenseits aus, sondern affiziert es anders als das Sein. Die dichotome Ordnung zwi-
schen Innen und Außen sowie zwischen Selbem und Anderem, der Totalität und 

Unendlichkeit an bestimmten Stellen noch verfällt, wird in Jenseits des Seins ver-
lassen: Der Andere wird als konstitutives Außen und Alterität als ab-gründiges Ent-
zugsmoment von Subjektivität gedacht. Levinas greift mit diesem Schritt Bewe-
gungen der Dekonstruktion Derridas auf und gibt ihnen eine ethische Wendung.11 
Erst jetzt wird es möglich, die ontologische Ordnung zu überschreiten und den Sub-
jektbegriff zu reaktualisieren, ohne einer vor-heideggerianischen, dichotomen 
Denkbewegung zu verfallen, die Teil der traditionellen Subjektphilosophie ist. Der 
hieraus resultierende Argumentationsgang ist aber keine komplette Revision Le-
vinas‘ vorheriger Einsichten – keine Kehre im Sinne Heideggers –, sondern viel-
mehr eine Verschärfung der Argumentation, die in eine Radikalisierung der Sub-
jektkritik und in eine Neubestimmung des Subjekts mit den positiven Dimensionen 
von Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Identität münden.12 

                                                             
11  Eine systematische Verfolgung der Bezüge zwischen Levinas und Derrida hat Critchley 

(2007) vorgelegt. 

12  Verschärft wird in Jenseits des Seins aber nicht nur die Argumentation, sondern auch die 

Rhetorik. An einer Stelle, an der sich die Rolle des Subjekts erhellt, wird die Opposition 

des levinasschen Denkens gegen die Tradition der abendländischen Philosophie beson-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 119 

 

In Totalität und Unendlichkeit wird Alterität wesentlich über die Unendlichkeit 
zu erfahren versucht, aber auch in Jenseits des Seins spielt dieser Terminus noch ei-
ne wichtige Rolle. Beide Bücher argumentieren, dass die Überwindung der Totalität 
über ein Denken von Alterität vollzogen werden muss, welches zugleich das mit 
sich identische Subjekt der Metaphysik aufbricht. Der Begriff des Subjekts ist dabei 
derjenige Ort, an dem die Problematisierung der Ontologie ansetzt: „Die Subjektivi-
tät […] ist die Bruchstelle, an der das sein durch das Unendliche überschritten 
wird.“ (JS: 45) Wie das Unendliche, das den Sinn der Alterität ausmacht, mit einer 
Neubestimmung von Subjektivität als heteronom verbunden wird, soll im Folgen-
den zur Sprache gebracht werden. Dabei gilt es zunächst, das Subjekt aus der Um-
klammerung der Ontologie zu lösen, in die es Heidegger gezwängt hat. Diese Geste 
lässt nicht jegliche Einsichten Heideggers hinter sich: Sie sprengt zwar die Einheit-
lichkeit der Ontologie auf, schließt jedoch an Heideggers Explikation von Tempora-
lität an. Um Levinas’ heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität zur Dar-
stellung zu bringen, gilt es zunächst die wichtigsten Motive und Figuren dieses 
Denkens zu entwickeln: Das sind das Unendliche, die Alterität und das Antlitz. 

Das Unendliche unterscheidet sich von der Endlichkeit der Totalität darin, dass 
es kein Begriff ist. Es überschreitet die Totalität, da es nicht innerhalb des Netzes 
begrifflicher Klassifikationen erfasst werden kann: „Indem es das Unendliche 
denkt, denkt das Ich von vornherein mehr, als es denkt. Das Unendliche geht nicht 
ein in die Idee des Unendlichen, wird nicht begriffen; diese Idee ist kein Begriff. 
Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.“ (1957: 197) Um dieses Argu-
ment verständlich zu machen, bietet sich der Bezug zu den transzendentalen Ideen 
Kants an. Die Ideen von Seele, Welt und Gott lassen sich nach Kant bekanntlich 
widerspruchsfrei denken, sind jedoch keine Objekte, die Subjekten als Erscheinun-
gen gegeben sind. Ideen benennen diejenigen Vorstellungen, die rein aus Begriffen, 
ohne den Bezug zu einem wahrnehmbaren Objekt, gewonnen werden. Sie entstehen 
aus Begriffen, die an ein denkendes Subjekt gebunden sind. Die Idee des Unendli-
chen kann bei Levinas in diesem Sinne keine Idee sein. Sie ist nichts, das vom Ich 
gesetzt ist, weil sie durch die Begriffe des Ich nicht beschreibbar ist. Das Unendli-
che lässt sich nicht auf Verstandestätigkeiten zurückführen, da es über keine objek-
tiven Eigenschaften verfügt, die einer begrifflichen und damit reduktiven Klassifi-
                                                             

ders deutlich: „Dieses Buch interpretiert das Subjekt als Geisel und die Subjektivität des 

Subjekts als Stellvertretung, die mit dem sein des Seins – und des Seienden – bricht.“ (JS: 

393) Den ethischen Aspekt der Geisel als Bedingung von Gesellschaft und Politik hebt 

Strasser hervor: „Der Zustand der Geisel ist keineswegs ein extremer Grenzfall von na-

türlicher Solidarität; er stellt vielmehr eine Vorbedingung für jedwede Solidarität und So-

zialität dar. Alle Beziehungen zwischen Personen setzen ja einerseits die Subjektivität des 

Ich voraus und andererseits dessen Fähigkeit, sich in den Anderen ‚hineinzuversetzen‘, 

das heißt, die Stellvertretung.“ (Strasser 1983: 245f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

zierung unterworfen werden können. Das bedeutet nicht nur, dass wir aufgrund der 
endlichen Möglichkeiten unserer Begriffe in der Aneignung des Unendlichen be-
schränkt sind, sondern, dass das Verfahren der Aneignung der Idee des Unendli-
chen nicht gerecht wird. Die Sprache ist stets ein unzureichendes Medium, wenn es 
darum geht, das Unendliche zu denken. Die Erfahrung des Unendlichen, so wird 
sich zeigen, ist nur durch dessen Berührung und durch eine Ansprache möglich, die 
sich der Sprache entziehen. Das Unendliche spricht Subjekte auf eine Weise an, 
welche die Möglichkeiten eines sprachlichen Zugriffs übersteigt. 

Die übliche metaphysische Strategie einer begrifflichen Klassifizierung führt al-
so bei der Idee des Unendlichen nicht weiter. Nach Levinas ist aber auch die Inter-
pretation des Unendlichen im Sinne der ontisch-ontologischen Differenz kein Er-
folg versprechender Weg. Das Unendliche ist weder das Sein noch das Seiende und 
es ist auch nicht die Differenz zwischen Sein und Seiendem. Unendliches lässt sich 
nicht in die Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz überführen, weil es sich 
der Logik dieser Differenz entzieht. Dennoch setzt Levinas das Unendliche in eine 
Differenz zum Seienden, da jenes kein in der Gegenwart erscheinendes Phänomen 
ist. Die Differenz zwischen dem Seienden und dem Unendlichen muss folglich an-
ders bestimmt werden als diejenige zwischen dem Seienden und dem Sein. 

Den Ausgangspunkt einer Reartikulation des Unendlichen findet Levinas in 
dem Anderen. Die Andersheit des Anderen – seine radikale Alterität – ist es, wel-
che die ontisch-ontologische Differenz untergräbt. Das Unendliche erscheint dem 
Subjekt in Gestalt des Anderen. Die Erfahrung des Anderen, die sich für Levinas 
als Erfahrung des Ethischen vollzieht, geschieht im Gegensatz zu allen anderen Er-
fahrungen ohne Begriffe: „Im moralischen Bewusstsein mache ich eine Erfahrung, 
für die es keinen apriorischen Rahmen als Maß gibt – eine Erfahrung ohne Begriffe. 
Jede andere Erfahrung ist begrifflich, d.h. wird zum Meinigen oder gehört in den 
Bereich meiner Freiheit.“ (TU: 143) Die Erfahrung der Unendlichkeit des Anderen 
ist keine Erfahrung, die gemessen werden kann, denn das hierfür benötigte Maß 
fehlt. Der Andere entzieht sich einer Vergleichbarkeit. Die Idee des Unendlichen 
als Erfahrung des Anderen lässt sich nicht innerhalb einer Totalität darstellen, wel-
che ja die Bedingung eines vergleichenden Rasters ist. Die Unmöglichkeit einer 
vollständigen Klassifikation ist somit nicht dem „Scheitern“ einer spezifischen Phi-
losophie anzulasten, sondern der Idee des Anderen: „Wenn die Totalität sich nicht 
zu konstituieren vermag, so deswegen, weil das Unendliche sich nicht integrieren 
lässt. Nicht das Ungenügen des Ich verhindert die Totalisierung, sondern die Un-
endlichkeit des Anderen.“ (TU: 110) Der Andere blockiert die Schließung13 der To-
talität: Er ist ein Fremdkörper, der die Homogenität der Ordnung stört und sich 
                                                             
13  Auf die Rede von der Schließung [clôture] und Aufschließung [déclosion] werde ich in 

meiner Auseinandersetzung mit Derrida eingehender zu sprechen kommen (vgl. Kap. 

5.1.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 121 

 

nicht in ihre Logik integrieren lässt. Aus diesem Grund handelt es sich nicht um ein 
kontingentes Scheitern: Die Störung der Ordnung ist vielmehr konstitutiv für jede 
(partielle) Stabilität der Welt. Jede Philosophie, die den Anderen ungedacht lässt, ist 
notwendigerweise zum Scheitern verurteilt, da sie sich an dem Versuch einer Tota-
lisierung beteiligt.  

 
4.1.3 Das Antlitz 
 
Der Andere ist nach Levinas unendlich anders als der Selbe – aber nicht aufgrund 
ihm zukommender Charaktereigenschaften.14 Die Andersheit des Anderen zeigt 
sich vielmehr in dessen Antlitz. Das Unendliche ereignet sich im Antlitz des Ande-
ren: „Die Idee des Unendlichen, das unendlich Mehr, das im Weniger enthalten ist, 
ereignet sich konkret in der Gestalt einer Beziehung mit dem Antlitz. Und nur die 
Idee des Unendlichen – bewahrt trotz dieses Verhältnisses die Exteriorität15 des 
Anderen im Verhältnis zum Selben.“ (TU: 280) Das Antlitz des Anderen lässt sich 
nicht durch Verstand und Vernunft erfassen. Es ist ein Phänomen, das zugleich ein 
Nicht-Phänomen ist, weil es sich in der Sprache der Phänomenologie – wie auch in 
jeder anderen Sprache – nicht mehr darstellen lässt. Im Französischen steht für 
„Antlitz“ das Wort „Visage“, womit die Assoziierung mit dem Gesicht herausge-
stellt wird. Im Gesicht exponiert sich die unendliche Alterität des anderen Men-
schen.16 Die Unmöglichkeit, das Antlitz des Anderen erschöpfend zu beschreiben, 
ist nicht der Beschränktheit eines begrifflichen Zugriffs geschuldet, sondern dem 
Entzugsmoment des Antlitzes. Das Antlitz entzieht sich wortwörtlich der Vorstel-
lungskraft und spricht Subjekte dennoch an. Es berührt das Subjekt und diese Affi-
zierung – so wird sich im nächsten Abschnitt ergeben – vollzieht sich wesentlich als 
eine temporale. 

Levinas’ Interpretation der Berührung und Ansprache des Anderen als Entzugs- 
und Bezugsmoment von Subjektivität beruht in der – scheinbar widersprüchlichen – 
Verbindung von Temporalität und Unendlichkeit. Scheinbar widersprüchlich ist die 
Verbindung deshalb, weil in der Geschichte der Philosophie die Idee des Unendli-

                                                             
14  Vgl. dazu TU: 312: „Diese Unterschiede zwischen dem Anderen und mir hängen weder 

von unterschiedlichen ‚Eigenschaften‘ ab, die einerseits dem ‚Ich‘ und andererseits dem 

Anderen inhärieren, noch von unterschiedlichen psychologischen Dispositionen, die un-

ser Geist aus Anlass der Begegnung ausbildet.“ 

15  „Exteriorität“ wird von Levinas auch synonym mit „Andersheit“ verwendet (vgl. TU: 

419).  

16  „Die Beziehung zum Antlitz kann gewiss durch die Wahrnehmung beherrscht werden, 

aber das, was das Spezifische des Antlitzes ausmacht, ist das, was sich nicht darauf redu-

zieren lässt.“ (EU: 64) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

chen als nicht-temporal aufgefasst wird. Phänomene, denen das Prädikat der Un-
endlichkeit beigelegt wird – wie etwa Gott und die Seele –, verharren im Modus der 
Präsenz; sie verändern sich nicht und sind daher nicht zwischen Vergangenheit und 
Zukunft eingespannt. Zeitlichkeit scheint somit kein Phänomen zu sein, das inner-
halb einer philosophischen Analyse von Unendlichkeit Beachtung finden kann. 
Auch Heidegger schließt sich noch dieser Tradition an: Weil sich sein Projekt um 
die Freilegung von Temporalität als Sinn von Sein dreht, findet die Idee der Unend-
lichkeit innerhalb seiner Philosophie keinen Platz. Levinas geht es nun darum, Hei-
deggers Explikation von Temporalität mit der Idee des Unendlichen zusammenzu-
führen. Das Antlitz des Anderen ist der (Nicht-)Ort, an dem Unendlichkeit und 
Temporalität aufeinandertreffen und es ist zugleich der Ausgangspunkt einer Be-
leuchtung des Konstitutionsprozesses von Subjektivität. Aus diesem Grund inter-
pretiert Levinas „die Subjektivität als eine solche, die in der Idee des Unendlichen 
begründet ist“ (TU: 27). 

Das Antlitz des Anderen entblößt sich als „Anders-als-sein“. Mit diesem Aus-
druck versucht Levinas das paradoxe (Nicht-)Phänomen der Alterität zu erschlie-
ßen, welches weder der Ordnung der Ontologie unterliegt, noch Teil eines uner-
reichbaren Außen ist. Der so gewonnene Überstieg über das Sein ist deshalb kein 
Ausweg17: 

 

„Das Anders-als-sein differiert in absoluter Weise vom sein, auch wenn es im Sein sich ver-

nehmen lässt. Es hat keine gemeinsame Gattung mit dem sein und wird sagbar allein in der 

Atemlosigkeit, die das außer-ordentliche Wort jenseits artikuliert. Die Anderheit [sic!] zählt 

hier außerhalb jeglicher Charakterisierung als anderer für die ontologische Ordnung – und 

außerhalb aller attributiven Bezeichnung – als nah in einer Nähe der Sozialität, die provozie-

rend ist durch ihre bloße Anderheit [sic!].“ (JS: 52) 

 
Die Andersheit teilt keine Gattung mit dem Sein, da sie sich ihm unendlich entzieht. 
Es gibt kein Wort, das dem Antlitz des Anderen angemessen ist, weil Sprache stets 
in die Ordnung einer kulturell und historisch gewordenen Welt und somit in dieje-
nige der Endlichkeit eingelassen ist. Zugleich erscheint der Andere jedoch nur in-

nerhalb einer konkreten Welt. Würde der Andere den Ort eines Jenseits einnehmen, 
so könnte er von Subjekten nicht erfahren werden. Ein radikal Anderer, der den Ort 
                                                             
17  In Levinas’ erstem, im Jahre 1935 erschienenem Buch Ausweg aus dem Sein (AS) ist 

noch – wie bereits der Titel vernehmen lässt – von einem solchen Ausweg die Rede. Die 

Hoffnung, die Levinas zu Beginn seines philosophischen Werdegangs mit diesem Vorha-

ben verbunden hat, fasst er später jedoch als Naivität auf. In der Konsequenz sind die 

Versuche, das Sein zu verlassen bzw. zu überschreiten, von einer größeren Vorsicht ge-

genüber einer einfachen Fluchtmöglichkeit begleitet. Es ist allerdings gerade diese Vor-

sicht, die eine gegenüber den frühen Schriften stärkere Radikalität in sich birgt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 123 

 

eines absoluten Außen besetzt, verbleibt innerhalb der dichotomen Ordnung zwi-
schen Innen und Außen – und somit im Regime der Ontologie, aus dem Levinas ja 
gerade ausbrechen möchte. Ein absolutes Außen ist ein ontologisches Außen, weil 
es der phänomenalen Ordnung eine noumenale Welt gegenübersetzt. Die strukturel-
le Einheit der Ontologie bleibt in diesem Falle erhalten; der Schritt von der Ontolo-
gie zum Denken des Anderen kann nicht bewerkstelligt werden. Die „Beziehung“ 
zwischen Sein und Anderem muss folglich eine andere sein.  

Betrachtet man den vollständigen französischen Titel von Levinas’ zweitem 
Hauptwerk Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, so kommt die Doppelsinnig-
keit der Beziehung zwischen Sein und Anderem sehr schön zum Ausdruck. Eine 
wortgetreue Übersetzung des Titels lautet etwa: „Anders (sein) als Sein oder über 
das Wesen hinaus“. Auch wenn die Übersetzung von „au-delà“ mit „jenseits“ legi-
tim ist, verdreht der deutsche Titel Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht 
die Reihenfolge der Wörter und verwischt den Unterschied zwischen „être“ (Sein) 
und „essence“ (Wesen). Der Andere entzieht sich einer Bestimmung seines Wesens, 
weil er sich nicht in die Ordnung des Seins integrieren lässt. Die Bedeutung fixie-
renden Begriffe der Ontologie und ihr instrumenteller Zugriff können die Affizie-
rung des Anderen nicht beschreiben. Der Andere „zeigt“ sich von einer Position 
aus, die dem Subjekt nicht vertraut ist. Zugleich „geschieht“ er jedoch innerhalb des 
Seins, d.h. er ist nur innerhalb des ontologischen Regimes erfahrbar. Hier sagt die 
deutsche Übersetzung sogar etwas mehr als der französische Titel. Das Jenseits ist 
nichts anderes als die Überschreitung der Ontologie aus der Immanenz. Es handelt 
sich um ein Jenseits, das die Opposition zwischen Innen und Außen sowie zwischen 
jenseitig und diesseitig verschiebt (vgl. Bernasconi 1986: 194).18 Das Jenseits führt 
ein Element der Alterität in das Sein ein, welches seine totalitäre Struktur stört. Der 
Andere spricht das Subjekt von der Grenze des Seins an, ist ihm konstitutiv äußer-
lich, und zwar in einer Äußerlichkeit, die jenseits jedes räumlichen Außen liegt. Der 
Andere schließt die Welt auf, er sprengt die Einheit ihrer Ordnung. Das Resultat 
dieser Sprengung ist nicht das Chaos, sondern die Möglichkeit heteronomer Subjek-
tivität: Weil das Subjekt immer schon von etwas an der Grenze der Welt affiziert 
wird, ist es überhaupt Subjekt. 

 
 

                                                             
18  Dem Anderen kommt die Bestimmung der Andersheit allerdings nur vonseiten eines Sub-

jekts zu, das durch diese Andersheit affiziert wird. So schreibt Krewani (2006: 304) be-

rechtigterweise, dass Subjektivität „der Ort [ist], an dem der andere zur Präsenz kommen 

kann“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.2 DIE KONSTITUTION DES SUBJEKTS  
DURCH DEN ANDEREN 

 
Der Andere schließt die Welt und zugleich das Subjekt der Metaphysik auf. Die 
Kritik der Ontologie mündet somit bei Levinas in eine Neubestimmung von Subjek-
tivität. Wie sich ein heteronomes Subjektverständnis im Zuge einer Dekonstruktion 
der heideggerschen Ontologie entwickeln lässt, soll nun thematisiert werden. Dabei 
gilt es diejenige Bewegung zu verfolgen, durch die der Andere das Subjekt einsetzt, 
indem er es berührt und anspricht. Der Andere affiziert das Subjekt von einer Posi-
tion aus, die dem Subjekt nicht vertraut ist, weil es diese in der Welt nicht lokalisie-
ren kann. Der Andere nimmt den (Nicht-)Ort des konstitutiven Außen ein: Er grün-
det Subjektivität und lässt im selben Moment von der Gründung ab. 

In diesem Unterkapitel möchte ich herausarbeiten, inwiefern sich der heterono-
me Konstitutionsprozess von Subjektivität als Ausgesetztheit gegenüber dem Ande-
ren mithilfe von Heideggers Figur des Ab-grunds interpretieren lässt. Die ontologi-
sche Figur des Ab-grunds, die Heidegger nicht mehr mit der Frage des Subjekts 
verbindet, wird bei Levinas mit dem Konstitutionsprozess von Subjektivität argu-
mentativ kurzgeschlossen. Die Überwindung der Totalität und die Rehabilitierung 
und Neubestimmung von Subjektivität verdanken sich damit in einer entscheiden-
den Weise dem philosophischen Gerüst Heideggers. Die Spur und der Ruf des An-
deren sind der Ab-grund, der Subjektivität gründet, und im Moment der Konstituti-
on zugleich vom Subjekt ablässt. Der Andere nistet sich in das Innere des Subjekts 
ein und raubt ihm seine Selbstbestimmung. Aufgrund des Entzugs des Anderen ist 
das Subjekt jedoch nicht determiniert. Es ist nicht der Sklave des Anderen, weil der 
Konstitutionsprozess von Subjektivität mit Rissen versehen ist und immer wieder 
neu, aber niemals gleich abläuft. Dadurch wird ein Raum eröffnet, der dem Subjekt 
erst die unterschiedlichen Möglichkeiten einer Reaktion gegenüber dem Anderen 
bereitstellt. 

Vor diesem Hintergrund ist es Levinas’ wesentliches Verdienst, den Begriff des 
Subjekts der Subjektphilosophie zu entreißen, indem das Subjekt als dem Anderen 
ausgesetzt gedacht wird. Die Beziehung zum Anderen als Nicht-Beziehung19 – oder 
als „Beziehung ohne Beziehung“ (TU: 427) – ist der Ort im Denken Levinas’, an 
dem die Figur des Ab-grunds und die Bewegung der Temporalität in eine Neube-
stimmung von Subjektivität und Alterität münden. Diesen Gedanken gilt es im Fol-
genden zur Sprache zu bringen. Indem Levinas die Spur und den Ruf des Anderen 
als Entzugsmomente von Subjektivität begreift, gelingt es ihm, die radikale Ausge-

                                                             
19  Vgl. hierzu EU: 59: „Das Nicht-Synthetisierbare schlechthin ist sicherlich die Beziehung 

zwischen Menschen.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 125 

 

setztheit und somit Heteronomie von Subjektivität zu denken.20 Die Ontologie wird 
mit dieser Bewegung in Hinblick auf eine Ethik überschritten: Weil das Subjekt 
nicht mehr vom Sein, sondern vom Anderen berührt und angesprochen wird, ist die 
Ethik die entscheidende Disziplin, in der Subjektivität philosophisch verhandelt 
wird.  

 
4.2.1 Die Spur des Anderen 
 
Die Philosophie Levinas’ widmet sich zwar dem Anderen als ganz Anderen; in 
Hinblick auf ein heteronomes Subjektverständnis ist es aber wichtig zu betonen, 
dass das Subjekt nicht unmittelbar durch den Anderen, sondern durch dessen Spur 
konstituiert wird. Die Spur ist der Ab-grund des Subjekts; der Andere erscheint nur 
als Spur: „Das Jenseits, von dem das Antlitz kommt, bedeutet als Spur.“ (1963: 
228) Mit der Figur der Spur, die auch bei Derrida (vgl. Kap. 5.2.5) innerhalb des al-
teritären Konstitutionsprozesses von Subjektivität eine prominente Rolle einnehmen 
wird, ist die temporale Dimension der Subjektwerdung angezeigt. Mit zwei Bildern 
möchte ich die Figur der Spur klarer fassen. Das erste Bild ist dasjenige der Brems-
spur. Die Reifenspur eines Wagens, der gebremst hat, lässt sich nicht immer bis zu 
seinem Beginn zurückverfolgen. Sie besitzt in diesem Falle keinen lokalisierbaren 
Startpunkt. Der Verursacher der Spur ist bereits verschwunden und kann möglich-
erweise nicht mehr identifiziert werden. Es hat somit einen Grund, dass diese Spur 
entstanden ist, aber der Ursprung der Spur lässt sich nicht mehr rekonstruieren. Das 
zweite Bild der Spur führt diesen Gedanken weiter und ist dasjenige von der Spur, 
die am Strand verläuft. Die Spur wird immer wieder vom ans Ufer strömenden 
Wasser verwischt, sie erscheint nicht kontinuierlich und als Einheit. Nicht nur lässt 
sich diese Spur nicht mehr bis zu ihrem Ursprung zurückzuverfolgen, sie ist auch 
von Unterbrechungen und Lücken gezeichnet. Es scheint nicht klar, ob es sich um 
eine durchgehende Spur handelt oder um mehrere Spuren, die nur scheinbar mitei-
nander verbunden sind. Die Spur verläuft (sich) im Sand.  

Die Figur der Spur lässt sich nun als Bezugs- und Entzugsmoment von Subjek-
tivität auslegen: Das Antlitz des Anderen als Unendliches zieht eine Spur, die sich 
nicht bis zu ihrem Beginn, ihrem präsenten Ursprung, zurückverfolgen lässt. Die 
Spur suspendiert die Gegenwart: „Das Unendliche lässt sich also nicht an seiner 
Spur verfolgen wie das Wild den Jäger. Die vom Unendlichen hinterlassene Spur ist 
nicht das Überbleibsel einer Gegenwart. Ihr Leuchten selbst ist mehrdeutig.“ (JS: 

                                                             
20  Weil die Radikalität dieses Gedankens erst im Verlauf von Jenseits des Seins entwickelt 

wird, liegt das Hauptaugenmerk meiner Argumentation auf diesem Buch. Weil viele Mo-

tive jedoch bereits in Totalität und Unendlichkeit aufgeworfen werden, wird auch dieser 

Text immer wieder konsultiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

45) Die Spur ist von der dreidimensionalen Temporalität durchdrungen. Sie ent-
stammt einer uneinholbaren Vergangenheit21 und verweist auf eine Zukunft, die im 
Kommen liegt, sich noch nicht ereignet hat und niemals vollständig ereignen wird. 
Dieses Verständnis von Temporalität ist demjenigen Heideggers nahe, hebt sich al-
lerdings in einer entscheidenden Hinsicht davon ab. Temporalität ist bei Levinas 
nicht der Sinn des Seins, welcher sich in der Spur des Anderen niederschlägt und 
diese als ontischen Effekt erscheinen lässt; Temporalität ist vielmehr nichts anderes 
als die Spur des Anderen. Die an-archische, d.h. nicht-ursprüngliche Erfahrung der 
Temporalität ist die Erfahrung des Anderen. Das ab-gründige Moment der Spur des 
Anderen ist ihr unendlicher Entzug. Ihr ab-gründiges Moment beruht in der Berüh-
rung des Subjekts. Die paradoxe, zugleich entziehende und beziehende Bewegung 
dieses Konstitutionsprozesses soll nun genauer beleuchtet werden.  

Der von Levinas phänomenologisch artikulierte heteronome Prozess der Sub-
jektwerdung lässt sich als Spaltung interpretieren.22 Diese Spaltung führt in eine 
Vergangenheit, die noch weiter als jede temporal einholbare Vergangenheit reicht.23 
Zugleich wiederholt sich der Prozess der Spaltung immer wieder: Die ab-gründige, 
temporale Spur des Anderen ist von der permanenten Bewegung des Bezugs und 
Entzugs gekennzeichnet.24 Der Andere konstituiert kein Subjekt, das danach „fer-
tig“ ist; das Subjekt wird vielmehr immer wieder gespalten und dadurch in seiner 
Autonomie und Selbstbezüglichkeit durchkreuzt. Die Begegnung des Subjekts mit 
dem Anderen findet an der Grenze der Welt statt – sie hat sich immer schon vollzo-
gen, bevor das Subjekt von sich selbst und von Anderen als Subjekt identifiziert 
werden kann. Der Prozess der Spaltung raubt dem Subjekt seine Einheitlichkeit und 
setzt es erst aufgrund dieses Raubs als Subjekt ein. Das Subjekt ist dadurch dem 

                                                             
21  Vgl. 1963: 232: „In der Spur ist eine absolut vollendete Vergangenheit vorübergegan-

gen.“ 

22  Vgl. zum Motiv der Spaltung Critchley (1999b). 

23  Krewani (2006: 333-336) argumentiert, dass Levinas implizit gezwungen ist, ein Ego vo-

rauszusetzen, das dem Prozess der Subjektivierung vorausgeht. Der Andere transformiert 

nun im Moment der Spaltung das Ego zum Subjekt. Diesen Vorgang interpretiert Kre-

wani wie folgt: „Eine mögliche Lösung böte der Gedanke, dass die Subjektivierung sich 

als eine Wesensveränderung vollzöge: Das Ego hätte den Status der Animalität; erst der 

Anruf des anderen würde das Tier in einen Menschen umwandeln.“ (Krewani 2006: 

335f.) Der Mensch ist jedoch weder Ego noch Tier gewesen, da der Subjektivierungspro-

zess temporal uneinholbar ist und jeder zeitlich konkret bestimmbaren Vergangenheit 

noch vorausgeht. Diese Uneinholbarkeit bringt Louis Althusser (1977) überzeugend zum 

Ausdruck, wenn er schreibt, dass der Mensch bereits vor seiner Geburt Subjekt ist. 

24  Es wird sich in Abschnitt 4.4 zeigen, dass Identität ein Effekt dieser doppelten Bewegung 

ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 127 

 

Anderen ausgesetzt, es wird stets vom Anderen berührt und in dieser Hinsicht als 
heteronomes Subjekt konstituiert. 

Judith Butler beschreibt den eben dargelegten heteronomen Konstitutionspro-
zess wie folgt: „Das Ich entsteht unter der Bedingung der ‚Spur‘ des anderen, der 
sich in diesem Entstehungsmoment bereits in einer gewissen Entfernung befindet. 
Die Autonomie des Ich zu akzeptieren heißt, diese Spur zu vergessen.“ (Butler 
2001: 182) Die Berührung des Anderen, die Levinas – wie sich im nächsten Ab-
schnitt erweisen wird – auch als Ruf des Anderen beschreibt, verleiht dem Subjekt 
seine Subjektivität. Die Begründung des autonomen Subjekts ist hingegen an das 
Vergessen dieser Berührung gebunden. Das Subjekt wird als Akteur eingeführt, der 
sich der Affizierung des Anderen öffnen oder entziehen kann. Die Wahl des Ver-
haltens gegenüber der Berührung basiert nach diesem Verständnis auf dem Willen 
des Subjekts. Da die Berührung jedoch die Bedingung der Möglichkeit von Subjek-
tivität ist, kann es Handlungsfähigkeit und Verantwortung gar nicht vor der Berüh-
rung geben.25 Die Empfänglichkeit für die Berührung des Anderen ist keine willent-
liche Entscheidung: Empfänglich wird das Subjekt im selben Moment, in dem es 
berührt wird. Die Subjektphilosophie setzt das Subjekt als handlungsfähig und ver-
antwortlich und damit als ursprünglich empfänglich voraus und fragt erst im An-
schluss daran, wie das Subjekt eine Beziehung zum Anderen eingehen kann. Ein 
heteronomes Subjektverständnis begreift hingegen Subjektivität als Effekt einer 
(Nicht-)Beziehung, die das Subjekt gegen seinen Willen eingegangen ist. 
 
4.2.2 Der Ruf des Anderen 
 
Levinas setzt sich in den meisten Passagen seines Werkes mit der Philosophie Hei-
deggers auseinander, ohne die Begriffe, die er sich aneignet und in dieser Aneig-
nung transformiert, explizit auszuweisen. Für das Phänomen des Rufes gilt das 
nicht. Der Ruf ist wohl derjenige Begriff, an dem die Diskrepanz zwischen Heideg-
ger und Levinas am schärfsten herausgestellt werden kann. Wie ich dargelegt habe, 
versucht Heidegger mit dem Ruf des Gewissens die Eigentlichkeit, d.h. Handlungs-
fähigkeit, des Daseins zu begründen (vgl. Kap. 2.3.2). Heideggers Subjektkritik fällt 
an dieser entscheidenden Stelle wieder in die Logik der Subjektphilosophie zurück, 
weil sich das Dasein selbst in die Freiheit entlässt. Der Konstitutionsprozess des 
Subjekts ist an einen Ruf gebunden, der Ruf des Daseins ist. Das Subjekt ist noch 
nicht ausgesetztes Subjekt. 

                                                             
25  Auf Handlungsfähigkeit und Verantwortung als Produkte des Konstitutionsprozesses von 

Subjektivität werde ich in den Abschnitten 4.3.2 und 4.3.3 detaillierter zu sprechen kom-

men. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Im bisherigen Verlauf dieses Kapitels hat sich herauskristallisiert, dass Levinas 
die Subjektkritik Heideggers sowohl radikalisiert als auch durch eine affirmative 
Wendung eine Neubestimmung des Subjekts als heteronom vollzieht. Dieser Ge-
danke kann an der Rolle des Rufes expliziter gefasst werden. Entstammt der Ruf bei 
Heidegger dem Dasein selbst, so ist er bei Levinas dem Subjekt konstitutiv äußer-
lich. Das Subjekt wird von einem Nicht-Ort aus angerufen, weil die Spur des Ande-
ren ja gerade nicht zu einem identifizierbaren Ursprung zurückreicht. Der Ruf 
spricht das Subjekt – und hierin besteht zunächst die Gemeinsamkeit mit Heidegger 
– nicht im Modus der Sprache an. Er ist eine nicht-sprachliche Ansprache. Dieses 
Paradox wird von Levinas über die Differenz zwischen Sagen und Gesagtem entwi-
ckelt. Unter dem Gesagten ist all dasjenige zu verstehen, was im näheren Sinne als 
Sprache bezeichnet wird, nämlich das gesprochene Wort. Die Sprache unterliegt 
dem konkreten historischen und kulturellen Kontext und damit einer spezifischen 
ontologischen Ordnung. Ohne diese ontologische Konfiguration gibt es keine Spra-
che. Die Möglichkeit zu sprechen ist daran gebunden, dass eine bestimmte, bereits 
gesprochene Sprache wiederholt wird. Ist das aber alles, was sich über das Phäno-
men der Sprache sagen lässt? 

Levinas’ Anliegen ist es, das Nicht-Sprachliche der Sprache zu denken, welches 
Sprache gründet und sich ihr im Moment der Gründung wieder entzieht. Der Ande-
re affiziert das Subjekt in einem Modus, der kein sprachlicher ist: „Eine Stimme er-
tönt vom anderen Ufer her. Eine Stimme unterbricht das Sagen des schon Gesag-
ten.“ (JS: 390) Der Andere ruft das Subjekt an, ohne etwas Sprachliches zu 
artikulieren und ohne eine Information zu übermitteln. Aus diesem Grund muss die 
Ansprache des Anderen als nicht-sprachlich, d.h. lautlos, bezeichnet werden. Der 
Ruf, mit dem der Andere das Subjekt anspricht, ist genauso schweigsam wie der 
Ruf des Gewissens innerhalb der Daseinsanalyse Heideggers. Levinas stimmt mit 
Heidegger darin überein, dass Subjekte nicht durch Sprache ermächtigt werden, 
sondern durch eine Stimme, die sich der Sprache entzieht. Die Sprache ist von et-
was zersetzt, das ihr nicht selbst entstammt, konstitutiv äußerlich und fremd ist und 
auf das sie dennoch unverzichtbar angewiesen ist. Es ist das Sagen des Anderen, 
das noch über jedes im Modus der Sprache Gesagte hinausreicht, indem es die 
„Entschlüsselung der Kommunikation“ (JS: 117) und die „Bedingung aller Kom-
munikation, als Ausgesetztheit“ (JS: 116) ist. Im Vernehmen des Sagens wird die 
Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen in vollem Maße spürbar: 
„Diese Passivität der Passivität, diese dem Anderen geltende Überaneignung, diese 
Aufrichtigkeit ist das Sagen.“ (JS: 313) Das Sagen als Ruf des Anderen spricht das 
Subjekt von einem (Nicht-)Ort an und versetzt es zugleich in den Zustand, dem An-
deren zu antworten. Die Übernahme der Antwort kann das Subjekt ergreifen, es 
kann aber auch darauf verzichten. In diesem Punkt beruht seine Freiheit. Das Sub-
jekt ist aber nicht darin frei zu wählen, ob es vom Ruf angesprochen wird oder 
nicht. Es ist auf den Anderen angewiesen, um antworten zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 129 

 

Anhand des Rufes des Anderen lässt sich auch die (Nicht-)Beziehung zwischen 
Subjekt und Anderem und damit die Figur des konstitutiven Außen genauer expli-
zieren. Der Ruf ist dem Subjekt konstitutiv äußerlich: „Im Sagen kommt das Sub-
jekt dem Nächsten nahe, indem es sich aus-drückt im buchstäblichen Sinne des 
Wortes, hinausgetrieben wird aus jeglichem Ort, keine Bleibe mehr hat, keinen Bo-
den betritt.“ (JS: 118) Da der Selbe den Ruf des Anderen empfängt, stehen beide in 
einer Beziehung zueinander. Der Entzug des Anderen ist nichts anderes als eine 
Nähe, die so nah ist, dass sie sich nicht mehr verorten lässt. Weil der Andere aber 
unendlich anders ist, kann es keine Beziehung im klassischen Sinne einer Relatio-
nalität geben.26 Der Andere entzieht sich der Verbindung mit dem Subjekt, er bleibt 
von ihm getrennt. Aus diesem Grund befindet sich das Subjekt nicht in der Gewalt 
des Anderen. Die Beziehung zwischen Ich und Anderem ist durchlöchert, weil der 
verbindende Begriff, die Relation, nicht ist. Die Beziehung zum Anderen beschreibt 
„sowohl die Trennung wie auch die Unzertrennlichkeit des Anderen von mir“ (Pe-
perzak 1988: 377). Diesen Gedanken soll die paradoxe Rede von der „Beziehung 
ohne Beziehung“, die ich als (Nicht-)Beziehung27 bezeichne, ausdrücken.28 

 
 
 

 

                                                             
26  Die dekonstruktive Struktur der Beziehung zeigt sich in der paradoxen Figur der Abhän-

gigkeit: „Eine Abhängigkeit, die gleichzeitig die Unabhängigkeit bewahrt. Von dieser Art 

ist die Beziehung des Von-Angesicht-zu-Angesicht.“ (TU: 123) Das Subjekt ist vom An-

deren abhängig, da Letzterer das Subjekt erst einsetzt; dem Anderen kommt aber durch 

den undarstellbaren Charakter des Antlitzes ein Moment radikaler Unabhängigkeit zu. 

27  Dieses Verständnis der (Nicht-)Beziehung ist streng von der Nicht-Beziehung in der Psy-

choanalyse Lacans zu unterscheiden, bei welcher der Andere wieder in eine Dialektik mit 

dem Selben überführt wird. 

28  Indem der Andere als Entzugsmoment von Subjektivität in die Figur des Ab-grunds ein-

geschrieben wird, ist es auch möglich, der Kritik von Badiou (2003: 35-38) und Derrida 

(1964: 190-203) zu begegnen, die Levinas Inkohärenz vorwerfen, weil der Andere dem 

Selben ähneln müsse und folglich nie radikal anders sein könne. Badiou unterstellt, dass 

Levinas den Anderen letztendlich nur im Sinne Gottes denken kann, da nur Gott radikal 

anders ist. Derrida behauptet, dass die Explikation des Anderen über ein Denken des Sel-

ben vermittelt sein muss. Ich möchte argumentieren, dass eine Ähnlichkeit zwischen 

Selbst und Anderem kein Problem für ein ethisches Denken von Andersheit darstellt, wie 

es in Jenseits des Seins entwickelt wird. Der Andere muss sich nicht in jeder Hinsicht 

vom Selben unterscheiden; vielmehr ist wichtig festzuhalten, dass er nicht in der Identifi-

zierung mit dem Selben aufgeht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.2.3 Das Ereignis als Begegnung des Anderen 
 
Die (Nicht-)Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen lässt sich auch an-
hand Levinas’ terminologischen Gebrauchs des Wortes „Ereignis“ illustrieren. Bei 
Heidegger hat sich gezeigt, dass das Ereignis die Gabe des Seins ist: Das Ereignis 
benennt die Hingabe von Sein und Zeit an den Menschen (vgl. Kap. 3.2.3). Die Fi-
gur des Ereignisses wurde von Heidegger aber nicht mehr mit der Frage des Sub-
jekts und dessen drei wesentlichen Komponenten der Handlungsfähigkeit, Verant-
wortung und des Selbstverständnisses verbunden. Bei Levinas ist das Ereignis 
hingegen ein Phänomen, das die Einheit der Ontologie auf die Alterität hin öffnet. 
Wenn im (deutschen) Titel seines zweiten Hauptwerkes von einer Andersheit ge-
sprochen wird, die „anders als Sein geschieht“, ist mit dem „Geschehen“ die ereig-
nende Überschreitung des Seins gemeint. Die Begegnung des Subjekts mit dem 
Anderen findet zwar in der Welt statt, das Subjekt löst sich durch die Berührung 
und Anrufung des Anderen aber immer auch vom weltlichen Hintergrund ab. Die 
Beziehung zum Anderen ist der Überschuss der Ontologie: 

 

„Damit sich eine Mannigfaltigkeit halten kann, muss sich im Sein die Subjektivität ereignen, 

und zwar eine Subjektivität, die keine Konsequenz mit dem Sein, in dem sie sich ereignet, su-

chen kann. […] Die Unmöglichkeit der vollständigen Reflexion darf nicht negativ verstanden 

werden als die Endlichkeit eines erkennenden Subjekts, das, sterblich und schon eh und je in 

der Welt engagiert, keinen Zutritt zur Wahrheit hat; sie muss vielmehr gesehen werden als der 

Überschuss der sozialen Beziehung, in der die Subjektivität in der Geradheit dieses Empfangs 

im Angesicht von … [sic!] steht, statt ihr Maß von der Wahrheit zu empfangen.“ (TU: 320) 

 
Die Affizierung des Subjekts durch einen von der Ordnung der Welt entbundenen 
Anderen ist das Ereignis, durch das die Unendlichkeit in der Welt erscheint.29 Le-
vinas grenzt sich in diesem Zitat zunächst gegen die Interpretation des Subjekts als 
Effekt ontologischer Kräfteverhältnisse ab. Das Subjekt darf nicht als Dasein ge-
dacht werden, das innerhalb der „Lichtung“, d.h. der Unverborgenheit als Wahrheit 
des Seins, eingesetzt wird. Die Begrenzung der Selbstreflexion des Subjekts muss 
vielmehr als ethisches Geschehen gedacht werden. Nicht weil das Subjekt in der 
Welt ist, ist es beschränkt; es ist nur deshalb in der Welt, weil es beschränkt ist. 
Ohne diese Beschränkung, die ein Produkt der Berührung und Ansprache des Ande-

                                                             
29  Delhom (2004: 153) unterscheidet drei „Momente“ des Ereignisses, die sich im Werk 

Levinas’ aufspüren lassen: Erstens das heideggersche „ontologische Ereignis des Seins“, 

zweitens das „positive Ereignis der Trennung“ und schließlich drittens „das ethische Er-

eignis der Beziehung zum Anderen“. Das zweite und das dritte Moment werden von mir 

in diesem Abschnitt zusammengeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 131 

 

ren ist, können Subjekte nicht existieren. In anderen Worten: Für das Phänomen der 
Subjektivität ist Beschränkung konstitutiv. 

Die soziale Beziehung des Subjekts mit dem Anderen fungiert als Überschuss 
über die Ordnung der Welt. Das Subjekt geht eine Beziehung mit einem anderen 
Subjekt ein, das sich nicht nahtlos in die Welt integrieren lässt, sondern über dessen 
Immanenz hinausschießt. Der Ab-grund als Spur und Ruf des Anderen ist der Name 
für das Ereignen der Ethik an der Grenze der Ontologie, d.h. für die Berührung und 
Anrufung des Anderen, welche sich weder in die Bewegung des klassifizierenden 
und identifizierenden Denkens noch in die Struktur der ontisch-ontologischen Dif-
ferenz integrieren lässt. „Ab-grund“ ist in diesem Sinne der Name für eine Alterität, 
die sich dem Denken der Einheitlichkeit, von dem auch Heideggers Spätphilosophie 
noch beseelt ist, (unendlich) entzieht. Dadurch wird auch ersichtlich, warum sich 
das Phänomen der Temporalität nicht in dem Verweis auf den Sinn von Sein er-
schöpft: Temporalität ist bei Levinas auf den (ab-gründigen) Konstitutionsprozess 
von Subjektivität und damit auf den Anderen bezogen. Temporalität, Ab-grund und 
Ereignis sind somit drei entscheidende Wörter aus dem Repertoire Heideggers, die 
eine Neubestimmung von Subjektivität als heteronom tragen. 

Die Spur und der Ruf des Anderen sind die beiden wesentlichen Entzugsmo-
mente von Subjektivität, um deren Freilegung das Werk Levinas’ kreist. Durch die 
Radikalisierung der heideggerschen Subjektkritik, die zugleich Transformation und 
Dekonstruktion ihrer wichtigsten Begriffe, Figuren und Bewegungen ist, gelingt 
Levinas zudem ein Bruch mit dem philosophischen Primat der Ontologie. Eine 
Neubestimmung des Subjekts als heteronom erfordert, Subjektivität als ausgesetzt 
zu denken und die Einheitlichkeit der ab-gründigen Einsetzung von Subjektivität 
auf Risse und damit auf ihre alteritäre Herkunft abzuklopfen. Das ist nötig, um die 
positiven Dimensionen von Subjektivität als Effekte der Entzugsmomente auszule-
gen. Bevor ich in den Unterkapiteln 4.3 und 4.4 Handlungsfähigkeit, Verantwor-
tung und Identität als Bezugsmomente von Subjektivität analysiere, sollen jedoch 
zunächst die systematischen Implikationen einer Subjektkritik herausgearbeitet 
werden, die sich als Ethik begreift. 

 
4.2.4 Subjektkritik als Ethik 
 
Subjektkritik bei Levinas – so hat sich bisher gezeigt – richtet sich auf die Proble-
matisierung des mit sich selbst identischen und autonomen Subjekts. Sie nimmt ih-
ren Ausgang von der ontologischen Subjektkritik Heideggers und illustriert zu-
gleich, wie die Bewegungen der Kritik gegen eine Vorstellung von Subjektivität 
gerichtet werden können, welche die Beziehung des Subjekts zum Anderen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

deckt. Die Form der Kritik ist folglich nicht mehr länger ontologisch, sondern von 
einem ethischen30 Impuls gezeichnet: 

 

„Die Kritik reduziert nicht wie die Ontologie das Andere auf das Selbe, sondern stellt das 

Verhalten des Selben (die Ausübung, das Sich-Vollziehen des Selben) in Frage. Eine Infrage-

stellung des Selben – die im Rahmen der egoistischen Spontaneität des Selben unmöglich ist 

– geschieht durch den Anderen. Diese Infragestellung meiner Spontaneität durch die Gegen-

wart des Anderen heißt Ethik.“ (TU: 51) 

 
Der Übergang von der Ontologie zur Ethik ist ein notwendiger Schritt auf dem Weg 
zu einem heteronomen Verständnis von Subjektivität. Meine an Levinas anschlie-
ßende These lautet, dass die Ausgesetztheit des Subjekts innerhalb eines Denkens, 
das Subjektwerdung vor einem ontologischen Horizont verhandelt, nicht angemes-
sen zur Sprache gebracht werden kann. Die Ausgesetztheit des Subjekts beruht we-
sentlich auf Sensibilität und Verletzbarkeit – und damit auf eine von jeder Ontolo-
gie entbundenen Ethik. Den Begriff der Sensibilität „reserviert Levinas für den 
Bereich der Responsivität, der dem Ich vorausgeht“ (Butler 2016b: 136); Sensibili-
tät verweist auf eine nicht-verfügbare Empfänglichkeit, die jede Selbstidentifizie-
rung des Subjekts übersteigt. Wenn Levinas die „Infragestellung meiner Spontanei-
tät durch die Gegenwart des Anderen“ als Ethik bezeichnet, dann meint er damit, 
dass die Ethik als philosophische Disziplin die Unmöglichkeit von Selbstbezüglich-
keit zu ihrem Gegenstand hat. Sie leistet damit dreierlei. Erstens ist „Ethik“ der 
Name, den Levinas seiner Philosophie gibt: Die Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
über dem Anderen ist eine ethische Erfahrung – eine Explikation dieser Beziehung 
muss sich aus diesem Grund als ethisch ausweisen. Neben der Rolle der Selbstbe-
schreibung wohnt der Ethik aber zweitens auch eine quasi-normative Funktion inne: 
Die Ethik dreht sich um eine Kritik von Subjektformationen, innerhalb derer sich 
Akteure ihrer eigenen Subjektivität und damit der Verfügung über Andere sicher 
sind. Der Ethik ist damit ein wesentlich kritischer Gestus eingeschrieben: Sie muss 
immer dann vorstellig werden, wenn Subjekte von Anderen beherrscht werden und 
ihnen der Möglichkeitsraum ihres Handelns genommen wird. Die Tatsache, dass 
Subjekte Anderen ausgesetzt sind, darf daher nicht zu einer Bejahung von Abhän-
gigkeiten führen. Gerade deshalb, weil Subjekte in einer (ab-gründigen) Abhängig-
keit gegenüber Anderen stehen, ist es möglich, konkrete Abhängigkeiten zu prob-
lematisieren. Die Kritik gilt solchen Formen der Beherrschung, in denen die 
Sensibilität und Verletzbarkeit von Subjekten, die sich aus der Aussetzung gegen-
über Anderen ergeben, nicht anerkannt werden.31 
                                                             
30  Bei Levinas werden Ethik und Moral in der Regel synonym verwendet. 

31  Judith Butler (2005; 2007; 2016b) hat eine solche Kritik bekanntlich im Anschluss an 

Levinas entwickelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 133 

 

Der Ethik ist im Rahmen der Philosophie Levinas’ aber auch noch eine dritte 
Leistung zuzuschreiben – sie zeigt den Ort der Überschneidung von Endlichem und 
Unendlichem an: „Das Ethische ist jenes Feld, das durch das Paradox eines mit dem 
Endlichen in Beziehung stehenden Unendlichen beschrieben wird, welches sich 
gleichwohl durch diese Beziehung nicht Lügen straft. Das Ethische ist das Zerbers-
ten der Ureinheit der transzendentalen Apperzeption – das heißt das Jenseits der Er-
fahrung.“ (JS: 325) Das in diesem Zitat beschriebene ungewöhnliche Verständnis 
von Ethik lässt sich durch einen Vergleich mit der Moralphilosophie Immanuel 
Kants gut erhellen. Während Kant die Begründung der Ethik an die ursprüngliche 
Einheit der transzendentalen Apperzeption, das heißt an die synthetisierende Ver-
standesfunktion und damit an die Identität des Subjekts kettet, ist für Levinas das 
Jenseits der Erfahrung, also der sich unendlich entziehende Andere, die Bedingung 
der Ethik. Empfänglichkeit als wichtigste ethische Kategorie entstammt einer Er-
fahrung, die nicht der Ontologie der endlichen Welt, sondern der Unendlichkeit des 
Anderen entspringt. Der Wert der Ethik ergibt sich nicht aus der Verstandestätigkeit 
eines ursprünglich autonomen Subjekts, sondern aus der Unmöglichkeit der Selbst-
gesetzgebung. Der quasi-transzendentale Impetus der Ethik beruht darin, dass Le-
vinas – wie es Manuel Alvarez-Pérez (2004: 179) formuliert – „den Sinnen einen 
Sinn zuspricht“. Die Berührung des Subjekts durch den Anderen ist ein Sinn stif-

tender Akt. Aus diesem Grund ist Levinas nicht gezwungen, neben der ethischen 
Einsetzung des Subjekts noch andere Konstitutionsprozesse zu erörtern, zwecks de-
rer sich die Verstandestätigkeiten des Subjekts, wie der Gebrauch von Begriffen, 
erklären lassen. All diese Fähigkeiten lassen sich im Ausgang der ethischen Genese 
explizieren. Levinas löst den Sinn der Ethik somit von seiner (endlichen) bewusst-
seinszentrierten Funktion ab und führt ihn mit der (unendlichen) Affizierung des 
Anderen zusammen. 

Die Rolle der Ontologie wird im Rahmen eines solchen Verständnisses von 
Ethik nicht negiert – Ontologie wird jedoch zu einer „zweiten“ Philosophie. Die an-
archische Sinngebung des Anderen ereignet sich nicht primär innerhalb eines histo-
rischen, kulturellen und sozialen Kontextes, sondern im Raum der Ethik – und die-
ser entzieht sich der ontologischen Ordnung von Geschichte32, Kultur und Sprache: 
„Aus dem Vorhergehenden können wir schließen, dass sich die Bedeutung früher 
als in der Kultur und früher als im Ästhetischen im Ethischen ereignet; dieses Ethi-
sche wird von jeder Kultur und von jeder Bedeutung vorausgesetzt. Die Moral ge-
hört nicht zur Kultur: sie erlaubt vielmehr, sie zu beurteilen.“ (1964: 47f.) Hier steht 
Levinas der Ethik Kants näher als der Philosophie Heideggers, da auch Kant um ei-
ne Ablösung moralischer Urteile aus einem historischen, kulturellen und sozialen 

                                                             
32  Antonio Sidekum (1993: 133-138) hat herausgearbeitet, inwiefern es sich bei Levinas 

immer auch um eine „Destruktion der Geschichte der Ethik“ handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Kontext bemüht ist.33 Der Ethik kommt ein besonderer Status zu, weil sie die ent-
scheidende Instanz in Hinblick auf die Begründung der menschlichen Würde34 dar-
stellt und jene Würde nicht an die Gültigkeit einer bestimmten politischen Ordnung 
gebunden ist. Die Ethik geht der Kultur voraus: 

 

„Weder die Dinge noch die wahrgenommene Welt noch die wissenschaftliche Welt erlauben 

es, die Normen des Absoluten zu finden. Als kulturelle Werke sind sie in die Geschichte ein-

getaucht. Doch die Normen der Moral sind nicht in die Geschichte und die Kultur verwickelt. 

Sie sind nicht einmal Inseln, die daraus hervortauchen, sie machen vielmehr jede Bedeutung, 

selbst die kulturelle, möglich und erlauben, die Kulturen zu beurteilen.“ (1964: 50) 

 
Die Herkunft der Ethik ist nicht an die Kultur des Abendlandes gebunden. Diese 
Behauptung besitzt eine paradoxe Implikation. Der quasi-universalistische35 An-

                                                             
33  Vgl. zur Nähe zwischen der Ethik Levinas’ und derjenigen Kants auch ZU: 23. Zu einer 

Gegenüberstellung der beiden Philosophen in Bezug auf den Begriff der Glückseligkeit 

vgl. von Wolzogen (2005: 166-178). 

34  Auch an dieser Stelle zeigt sich das ambivalente Verhältnis von Levinas zur Philosophie 

Heideggers. Letzterem geht es ja gerade darum, die neuzeitliche Anthropologie zu unter-

laufen, weil diese vergisst, dass der Mensch durch Kräfteverhältnisse konstituiert ist, über 

die er nicht verfügen kann. Die für die Konstitution von Subjektivität wesentlichen Kräf-

teverhältnisse begreift Levinas nun aber nicht als ontologische, sondern als solche, die 

der Forderung des Anderen entspringen. Mit Heidegger tritt Levinas für eine Neubestim-

mung des Humanismusbegriffs ein, dessen philosophischer Ausgestaltung er den Titel 

„Humanismus des anderen Menschen“ gibt. Bei aller Kritik am Humanismus behält Le-

vinas einen entscheidenden Gedanken dieser Strömung bei, wie Wenzler betont: „Das 

Denken von Levinas ist jedoch in Bewegung gehalten von der Überzeugung, dass man 

nicht darauf verzichten kann, nach der Wesensbestimmung des Menschen zu suchen.“ 

(Wenzler 2005: VII) Die Menschenrechte sind demnach diejenigen Rechte, die das Sub-

jekt dem Anderen schuldet. Eine Konzeption der Menschenrechte lässt sich folglich nicht 

aus der Fähigkeit zur Selbstgesetzgebung des vereinzelten Subjekts, sondern nur im Aus-

gang vom Anderen entwickeln: Sie ist an die Nicht-Identität, die Heteronomie des Sub-

jekts gebunden. Vgl. zu dieser Thematik vor allem Levinas’ Aufsatz Die Menschenrechte 

und die Rechte des jeweils Anderen (1985b) und zu den Parallelen und Unterschieden in 

Hinblick auf Kant Hirsch (2005). 

35  Wie Derrida (1964: 147) betont, geht es Levinas um die „unmittelbare Achtung des An-

dern, da er […] nicht durch das neutrale Element des Universalen und durch die Achtung 

– im Kantschen Sinne – des Gesetzes vermittelt wird“. Die Ethik besitzt bei Levinas ei-

nen quasi-universalistischen Status, da sie sich nicht aus einem spezifischen historischen 

und kulturellen Kontext begründen lässt; sie ist aber nicht durch die Universalität des Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 135 

 

spruch der levinasschen Ethik kann freilich nur in einem spezifischen historischen 
und kulturellen Kontext artikuliert werden. Nur eine bestimmte historische und kul-
turelle Situation macht es möglich, Ethik im Sinne einer Ethik des Anderen erfahr-

bar zu machen.36 Auf der anderen Seite ist der Sinn der Ethik jedoch nicht an die 
Geschichte gebunden, d.h. er ist nicht der Kontingenz der Geschichtlichkeit unter-
worfen. Darin liegt ihr quasi-ahistorischer Wert. Die Temporalität entbindet sich 
hier von der Geschichtlichkeit: Weil das Subjekt von der Spur und dem Ruf des 
Anderen eingesetzt ist und Spur und Ruf von der dreidimensionalen Temporalität 
durchdrungen sind, ist das Subjekt ein temporal existierendes. Der Konstitutions-
prozess von Subjektivität lässt sich gar nicht anders denn als ethisch und damit 
temporal denken, er unterliegt in diesem Sinne keiner besonderen historischen Kon-
figuration. 

Dass sich die Ethik ihrer geschichtlichen und kulturellen Kontextualisierung 
entzieht – und auch das ist eine Konklusion aus der vorherigen Argumentation – 
heißt daher nicht, dass sie sich nicht in der Welt ereignet. Die durch die Ethik be-
nannte Transzendenz des Seins durch den Anderen ist auch eine Modalität des In-
der-Welt-seins: „Die Transzendenz, das Jenseits-des-sein, das auch ein In-der-Welt-
sein ist.“ (JS: 334) In diesem Gedanken klingt ebenfalls die doppelte Bewegung der 
Einsetzung und Aussetzung des Subjekts an. Der das Subjekt berührende und anru-
fende Andere überschreitet die Welt aufgrund seiner Unendlichkeit, spricht aber 
nicht von einem Ort, der außerhalb der Welt ist: Er ruft das Subjekt von der Grenze 
der Welt aus an. Das Subjekt hat „in seinem In-der-Welt-sein bereits den Anderen 
als Teil seiner selbst in sich aufgenommen und ist durch ihn mit konstituiert“ (Bud-
deberg 2012: 717). Das In-der-Welt-sein des Subjekts ist nach dieser Lesart durch 
ein Mitsein ausgezeichnet, das den Anderen nicht bloß als eine Person neben sich, 
sondern als einen mit einem Antlitz gegenüber Befindlichen begreift. Fabio Ciara-
melli gibt in diesem Zusammenhang zu bedenken, dass die Ontologie „nicht abge-
leitet werden [kann], da das ‚Vor-ursprüngliche‘ die Einfachheit oder die Unmittel-
barkeit des Prinzips aller möglichen Ableitung sprengt. Es sprengt sie durch die 
Bewegung selbst seiner Produktion. Und eine solche, nie fertige Bewegung, d.h. die 

Bewegung der Produktion des Vor-ursprünglichen, ist genau die Vermittlung.“ (Ci-
aramelli 2005: 84) In Analogie zu Heideggers ontisch-ontologischer Differenz, die 
                                                             

setzes vermittelt, da in diesem Falle der Ontologie (dem Neutralen) ein Primat zugestan-

den und der Andere der Ontologie subsumiert werden würde. 

36  Critchley (1999a: 69f.) hebt hervor, dass die Einsicht des Poststrukturalismus, wonach 

das Subjekt durch sprachliche, soziale und psychoanalytische Faktoren konstituiert wird, 

für Levinas nicht die Tatsache negiert, dass die ethische Beziehung zum Anderen all die-

sen Faktoren noch einmal vorausgeht. Ähnlich schreibt Peperzak (1988: 386), dass die 

„Weisen des technischen, ästhetischen, politischen und theoretischen Existierens“ ihre 

Bedeutung vom „Anderen des Seins“ erst empfangen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

besagt, dass Sein nur als Seiendes erscheint und zugleich dessen Überschuss ist, of-
fenbart sich die ethische Beziehung bei Levinas in der Ontologie und ist ebenso ihre 
Übersteigung. Durch diese Geste wird das Moment der Unmittelbarkeit eingeführt, 
das als „vor-ursprüngliches“, an-archisches Moment selbst vermittelt ist. Die Evi-
denz dieses Arguments wird vor allem dann ersichtlich, wenn Levinas auf die Ebe-
ne der Politik wechselt. Von Politik ist immer dann die Rede, wenn die Beziehung 
zwischen dem Subjekt und dem Anderen um einen Dritten ergänzt wird. Der die 
Frage der Gerechtigkeit aufwerfende Dritte wird innerhalb von Jenseits des Seins 
zwar erst spät eingeführt, durchdringt die Beziehung zwischen Subjekt und Ande-
ren aber immer schon: „Der Andere steht in einer Beziehung mit dem Dritten.“ (JS: 
343) Die Gerechtigkeit und damit die Frage der Politik führen wiederum zur Onto-
logie, da politische Fragen nur in einer konkreten Welt verhandelt werden. Aus die-
sem Grund ist die Ontologie der Beziehung zwischen Subjekt und Anderen nicht 
radikal äußerlich. Die Rechtfertigung der Politik steht jedoch unter der Obhut der 
Ethik, weil die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen einen nicht 
verhandelbaren Maßstab politischer Urteile darstellt.37 

 
 

4.3 HETERONOME FREIHEIT 
 
Bis jetzt habe ich ausgeführt, wie es Levinas gelingt, mit der Spur und dem Ruf des 
Anderen zwei Entzugsmomente von Subjektivität freizulegen und somit das auto-
nome Subjekt der Metaphysik auf ein heteronomes Verständnis von Subjektivität 
hin zu überschreiten. In diesem Abschnitt soll nun die „Rückseite“ der Entzugsmo-
mente thematisiert werden, nämlich die Bezugsmomente von Subjektivität. Be-
zugsmomente werden Entzugsmomenten nicht einfach entgegengesetzt, sondern als 
positive Effekte der Entzugsmomente gedacht. Es wird sich im folgenden Argu-
mentationsgang herausstellen, dass Handlungsfähigkeit und Verantwortung als Pro-
dukte der Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen interpretiert werden 
müssen. Mit diesem Schritt kann demonstriert werden, dass ein heteronomes Sub-
jektverständnis Handlungsfähigkeit und Verantwortung als zwei Dimensionen, die 
traditionell Teil des Begriffs von Subjektivität sind, nicht nur zu berücksichtigen, 
sondern gar überzeugender zu erörtern vermag als eine Theorie des autonomen 
Subjekts. 

                                                             
37  Vgl. zum „Dritten“ und den damit verbundenen Fragen von Politik und Gerechtigkeit vor 

allem JS: 334-358. Da ich mich in meiner Arbeit auf den Konstitutionsprozess von Sub-

jektivität und damit auf die Frage der Ethik konzentriere, gehe ich auf die politischen Im-

plikationen einer solchen Ethik an dieser Stelle nicht weiter ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 137 

 

Levinas’ entscheidender Beitrag, auf dem diese Arbeit aufbaut, lautet, dass die 
Konstruktion des autonomen Subjekts eine Konsequenz der Verleugnung hetero-
nomer Subjektivität ist. Das autonome Subjekt erblickt den Anderen als Eindring-
ling und bekämpft ihn, indem es ihn vom Kern seines Selbst fernzuhalten versucht. 
Freiheit ist in diesem Sinne nichts anderes als das Anlaufen gegen die unterdrü-
ckende Kraft des Anderen. Der wesentliche Schritt auf dem Weg zu einem hetero-
nomen Subjektverständnis besteht nun darin, Freiheit als von außen kommend zu 
begreifen. Während Heidegger die Freiheit des Daseins an den Rufcharakter des 
Daseins bindet, entstammt der Ruf bei Levinas dem Anderen. Der Ertrag ist ein 
Verständnis von Freiheit, das Alterität als Ermöglichungsbedingung und nicht als 
Hindernis begreift. Zugleich gilt es darauf hinzuweisen, dass bei Levinas Freiheit 
und Verantwortung gegenüber dem Anderen eng miteinander verwoben sind. Das 
Subjekt gewinnt seine Singularität aus der Unmöglichkeit, die Verantwortung ge-
genüber dem Anderen an einen Dritten zu delegieren. 
 
4.3.1 Das Problem der Autonomie 
 
Die neuzeitliche Argumentationsstrategie, das Subjekt als in der Gegenwart er-
scheinende Substanz auszulegen, basiert auf der Idee der Autonomie. In Antike und 
Mittelalter werden Subjekte hingegen als durchlässig gegenüber der kosmischen 
bzw. göttlichen Ordnung interpretiert. Subjekte sind frei, weil sie einer Welt ausge-
setzt sind, die sie zur Freiheit ermächtigt. Freiheit ist an die Einbindung des Sub-
jekts in das Regime einer (hierarchischen) Welt geknüpft. Im Verlauf der Aufklä-
rung begreifen sich Subjekte erstmals als Wesen, die selbst über die Fähigkeit 
verfügen, autonom zu handeln und gegenüber ihren Handlungen verantwortlich zu 
sein. Die Aufklärung befreit das Subjekt vermeintlich aus seiner Gefangenschaft 
innerhalb der kosmischen und göttlichen Ordnung und versteht es zum ersten Mal 
als Individuum, zu dessen Wesensmerkmalen die Fähigkeit der Selbstgesetzgebung 
gehört. Mit der philosophisch und kulturell sich durchsetzenden Idee der Autono-
mie wird die Möglichkeit von Handlungsfreiheit an die Existenz eines mit sich 
selbst identischen Subjekts gekoppelt.38 Über Freiheit verfügt das Subjekt von Na-
tur aus: Ob und inwiefern es sich von den herrschenden sozialen Unterwerfungsme-
chanismen zu befreien vermag, liegt in seiner eigenen Verantwortung. 

Der argumentative Gestus von Levinas beruht nun darin, das soeben skizzierte 
Verständnis von Befreiung als einen Prozess der Abstraktion und Verwerfung dar-
zustellen und damit zu problematisieren. Die Möglichkeit von Handlungsfähigkeit 

                                                             
38  Taylor zeichnet diese Transformation von Äußerlichkeit in Innerlichkeit eingehend in 

Quellen des Selbst nach (vgl. Kap. 8.3.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

geht nach diesem Modell der Autonomie in entscheidender Weise mit der Neutrali-

sierung des Anderen einher:  

 

„Die Beziehung mit dem Sein, die sich als Ontologie abspielt, besteht darin, das Seiende zu 

neutralisieren, um es zu verstehen oder zu erfassen. Sie ist daher keine Beziehung zum Ande-

ren als einem solchen, sondern die Reduktion des Anderen auf das Selbe. Dies ist die Defini-

tion der Freiheit: sich trotz aller Beziehung mit dem Anderen gegen das Andere halten, die 

Autarkie eines Ich sichern.“ (TU: 55)  

 
Gemäß der Idee der Autonomie als Selbstgesetzgebung ist nur das vereinzelte Sub-
jekt eine sinnbegründende Instanz, weil die Bedeutung des Moralgesetzes aus sei-
ner Substanz extrahiert wird. Die Deduktion des Handlungsvermögens wird aus der 
Struktur der Subjektivität entwickelt. Das Subjekt ist somit immer schon befähigt, 
der Beziehung zum Anderen zu trotzen. Ein gelingendes Selbstverständnis gründet 
in einer solchen Verfestigung der eigenen Identität, die eine strikte Grenzziehung 
zwischen dem autonomen Innen und den fremden, die Identität stets wieder infrage 
stellenden Einflüssen von außen erfordert. Ein Verständnis von Freiheit, das sich 
am Modell der Autonomie orientiert, begreift den Ausschluss des Fremden als in-
tegrales Moment ihrer begründenden Bewegung. Betrachtet man diese Bewegung 
weiter, so wird jedoch schnell deutlich, dass der Prozess des Ausschlusses niemals 
zum Stillstand kommt, sondern immer wieder neu in Bewegung gesetzt wird. Für 
das Außen (Heteronomie) ergeben sich nämlich stets neue Möglichkeiten, das In-
nen (Autonomie) in seiner Reinheit anzugreifen. Das autonome Subjekt existiert in 
einer ständigen Spannung zwischen dem Anspruch auf Selbstgesetzgebung und ei-
ner Wirklichkeit, die sich dieser Forderung permanent widersetzt. 

Levinas’ Dekonstruktion von Autonomie beschränkt sich jedoch nicht nur auf 
dieses traditionelle, an Kant anschließende Freiheitsverständnis. So lässt sich das 
Problem der Autonomie auch am Phänomen der Anerkennung ersichtlich machen. 
Innerhalb der Metaphysik des autonomen Subjekts vollzieht sich die Anerkennung 
des Anderen über die Negation seiner Andersheit: „Die partielle Negation, die Ge-
walt ist, verneint die Unabhängigkeit des Seienden. Es gehört mir.“ (1951: 115) 
Freiheit wird auch hier als eine in der Verfügungsgewalt des Subjekts liegende 
Form der Selbstbestimmung und Selbstgesetzgebung gedeutet. Der Andere wird nur 
anerkannt, insofern sich das Selbst in ihm erkennt.39 Das Subjekt begreift den An-
deren als Störenfried, als jemanden, der seine Freiheit bedroht. Die Gefahr der 
Fremdheit wird gemindert, indem das Subjekt im Anderen diejenigen Merkmale lo-
                                                             
39  Diese Form der Anerkennung kommt symptomatisch in der berühmten Dialektik zwi-

schen Herr und Knecht in Hegels Phänomenologie des Geistes zum Ausdruck. Es ist kein 

Zufall, dass das Kapitel, in dem diese Dialektik entfaltet wird, den Namen „Selbstbe-

wusstsein“ trägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 139 

 

kalisiert, durch die es selbst ausgezeichnet ist. Das Subjekt versucht sich im Ande-
ren über sich selbst Gewissheit zu verschaffen. Der Andere ist der „Spiegel“, der 
dem Subjekt „seine“ Subjektivität vor Augen führt: Das Subjekt wird sich seiner 
selbst bewusst, indem es sich im Anderen (wieder-)erkennt. Durch diese Bewegung 
wird die Fremdheit des Anderen gebannt: Die vom Anderen auf das Subjekt gelenk-
te Affektion entstammt nicht mehr dem Anderen als Fremden, sondern dem Ande-
ren als Selben. Der Andere bestätigt das Subjekt in seinem Selbstverständnis und 
sichert ihm seine Autonomie, indem er die Identifikation des Subjekts mit sich 
selbst garantiert.40 

Hier ist der Übergang von der Autonomie zur Heteronomie jedoch bereits ange-
legt: Wenn das Subjekt aufgrund der Notwendigkeit der Anerkennung auf eine Be-
stätigung durch den Anderen angewiesen ist, dann ist es bereits nicht mehr ein au-
tonomes Subjekt, das sich sein Gesetz selbst gibt. Die Möglichkeit der Autonomie 
ist von etwas abhängig, das nicht in der Subjektivität des Subjekts wurzelt. Es reicht 
auch nicht aus, darauf hinzuweisen, dass sich der Prozess der Subjektwerdung dia-

logisch vollzieht: Auch in diesem Falle wird ja ein bereits konstituiertes Subjekt vo-
rausgesetzt, das mit dem Anderen eine Beziehung eingeht. Ausgeklammert wird 
auch in diesem Falle eine Explikation des Prozesses der Subjektivierung. Der Apo-
rie autonomer Subjektivität ist vielmehr nur auszuweichen, indem Subjekte als We-
sen interpretiert werden, die in ihrer Existenz auf eine Kraft angewiesen sind, die 
sich ihnen entzieht. Auch die Idee der Autonomie ist von einer spezifischen Ausle-
gung der Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen getragen: Das auto-
nome Subjekt nimmt eine rein negative Haltung ein, indem es sich dem Anderen 
widersetzt und gegen seine Kraft anläuft, um seine Identität zu bewahren. Weil der 
Erhalt der Identität jedoch auf dem Anlaufen gegen den Anderen gründet, ist das 
Subjekt auch in dieser Konstellation nicht autonom: Es ist von der Existenz des 
Anderen abhängig und somit heteronomes Subjekt – und aus genau diesem Grund 
ist die Autonomie des Subjekts immer schon abgesetzt. Die Bewegung der hetero-
nomen Freiheit, die es im folgenden Abschnitt bei Levinas aufzuspüren gilt, nimmt 
diesen Gedanken ernst. 

 
 
 
 

                                                             
40  Mit diesen Ausführungen soll nicht behauptet werden, dass eine Theorie der Anerken-

nung prinzipiell zum Scheitern verurteilt ist. Sie ist es nur dann, wenn sie für die Anders-

heit des Anderen keinen Raum mehr lässt und den Anderen der Verfügungsgewalt des 

erkennenden Subjekts unterwirft. In anderen Worten: Eine Anerkennungstheorie ist dann 

mangelhaft, wenn sie das Entzugsmoment von Andersheit nicht einzuholen vermag. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.3.2 Freiheit als Heteronomie 
 
Eine Öffnung des autonomistischen Subjektverständnisses auf eine Konzeption he-
teronomer Freiheit hin muss sich einiger Fallstricke bewusst sein. Es darf nicht der 
Anspruch eines solchen Unternehmens sein, das autonome Subjekt der Aufklärung 
schlicht zu verwerfen und eine Lösung im Subjekt der Antike zu suchen. Auch die 
Ordnung der Antike kann die Ausgesetztheit des Subjekts, wie sie Levinas entwirft, 
nicht denken. Die Subjektivität konstituierende Ordnung, bestehend aus Kosmos 
und Göttern, ist dem Subjekt zwar äußerlich, gehört jedoch genauso wie Descartes’ 
Cogito und Kants „Ich denke“ dem Regime der Präsenz an: Kosmos und Götter 
sind keine temporalen Entzugsmomente und können das Subjekt daher nicht berüh-
ren und ansprechen. In meiner Auseinandersetzung mit Heideggers Kritik an der 
Metaphysik hat sich erwiesen, dass die Ideenlehre Platons auf einem Primat der 
Gegenwart und somit einem Ausschluss von Temporalität basiert (vgl. Kap. 2.1 und 
3.1.1). Der Slogan „zurück zur Antike“ ist folglich keine Erfolg versprechende Stra-
tegie, wenn ein Verständnis heteronomer Freiheit gewonnen werden soll. 

Die Durchlässigkeit und Ausgesetztheit des Subjekts lässt sich wesentlich über-
zeugender denken, wenn das Subjekt nicht als Teil einer übersinnlichen Ordnung, 
sondern als einem ab-gründigen, sich stets entziehenden und beziehenden Phäno-
men ausgesetzt begriffen wird. Mit der Spur und dem Ruf des Anderen, so habe ich 
bereits zu zeigen versucht (vgl. Kap. 4.2.1 und 4.2.2), gelingt Levinas die Freile-
gung dieses Phänomens. Der entscheidende Gedanke eines heteronomen Freiheits-
verständnisses lautet im Anschluss daran, dass der Andere aufgrund seiner Fremd-
heit die Freiheit des Subjekts nicht verhindert, sondern erst ermöglicht: „Die 
Gegenwart des Anderen – eine privilegierte Heteronomie – verletzt nicht die Frei-
heit, sondern setzt sie ein, ist ihre Investitur.“ (TU: 122) Die Pointe von Levinas’ 
Freiheitsverständnis lässt sich anhand der Affizierung des Anderen verdeutlichen. 
Weil sich die Selbstbezüge des Subjekts durch die Affizierung des Anderen konsti-
tuieren, vermag das Subjekt nicht mehr über Fähigkeiten verfügen, die der Affizie-
rung vorausgehen. Durch die Tatsache, dass die Affizierung des Anderen nie in die 
Gegenwart eingeholt werden kann, ist eine gegenüber der Affizierung erfolgende 
Verschließung unmöglich. Der Reaktion auf die Affizierung geht die Affizierung 
selbst voraus. Das Subjekt kann sich dem Anderen erst verschließen, nachdem es 
affiziert wurde: „Die Ausgesetztheit geht der Initiative, sich auszusetzen, die ein 
Subjekt freiwillig ergreifen könnte, voraus.“ (JS: 385) Weil das Subjekt seine Exis-
tenz dem Anderen verdankt, ist es immer schon ein dem Anderen exponiertes Sub-
jekt. Die Verweigerung einer Öffnung liegt nicht in der Macht des Subjekts, da eine 
Verweigerungshaltung ja ein Effekt der Affizierung des Anderen ist. Wichtig ist 
hier festzuhalten, dass die Vorgängigkeit der Affizierung gegenüber dem Verhalten 
des Subjekts keine kausale und zeitliche Vorgängigkeit ist. Nicht der einmalige Akt 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 141 

 

der Affizierung macht das Subjekt frei, sondern der „sich endlos wiederholende Zu-
stand“ der Subjektbildung (Butler 2007: 122). Vorgängig ist die Affizierung des-
halb im Sinne einer Möglichkeitsbedingung, die vor-ursprünglich ist, weil sich ihre 
Spur nicht zu einem lokalisierbaren Ursprung zurückverfolgen lässt. 

Der Andere ist aus diesem Grund primär nicht derjenige, welcher die Freiheit 
des Subjekts gefährdet: „Damit erweist es sich, dass meine Freiheit der Konzeption, 
die in jeder Andersheit eine Kränkung sieht, entgegengesetzt ist. Sie ist keine bloß 
verminderte oder, wie man sagt, endliche causa sui.“ (TU: 368) Das Paradox der 
Freiheit liegt darin, den Akt der Unterwerfung zugleich als einen Akt der Ermögli-
chung auszulegen. Die Unterwerfung des Subjekts unter den Anderen raubt jenem 
nicht die Fähigkeit zu handeln, sondern verleiht ihm erst die Möglichkeit, auf den 
Anderen zu reagieren. Die „Störung“ von außen ist kein kontingenter Eingriff, ge-
gen den es Schutzmaßnahmen zu ergreifen gilt, sondern vielmehr konstitutiv für die 
Handlungsfähigkeit von Subjekten. Ohne einen Eindringling gibt es keine Freiheit. 
Defizitär ist ein Verständnis autonomer Subjektivität nicht nur deshalb, weil es die 
Abhängigkeit und Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen vergisst, 
sondern auch, weil es Freiheit ausschließlich negativ bestimmt. Es begreift letztlich 
die Identität des Subjekts als Produkt einer Verweigerungs- und Verleugnungshal-
tung, die alles zu negieren versucht, was sich seiner Verfügungsgewalt entzieht. Die 
Einsetzung des Subjekts ereignet sich somit auch im Modus einer Absetzung: Nur 
weil Autonomie stets schon abgesetzt ist, können Subjekte überhaupt handlungsfä-
hig sein. Die Möglichkeit von Handlungsfreiheit ist an einen Prozess der Verhinde-
rung gebunden.  

Dieses Verständnis von Freiheit und Handlungsfähigkeit unterscheidet sich in 
einem entscheidenden Punkt von demjenigen Heideggers. In Kapitel 2.3.3 habe ich 
argumentiert, dass Heidegger der Subjektphilosophie verhaftet bleibt, weil er noch 
um eine Neubestimmung von Autonomie im Sinne einer durch das Selbst gegrün-
deten Handlungsfähigkeit bemüht ist. Die Freiheit des Daseins wird nicht als Effekt 
seiner Ausgesetztheit interpretiert, sondern an den Ruf des aus dem Innen des Da-
seins stammenden Gewissens gebunden. Dieser Ruf ist dem Dasein nicht konstitu-
tiv äußerlich, da sich das Dasein mit dem Ruf selbst ruft. Heideggers Begründung 
der Selbstbestimmung in Sein und Zeit interpretiert Levinas zu Recht als ein Für-

sich-selbst des Subjekts und setzt ihr das Bedürfnis des Anderen entgegen, welches 
die Selbstbezüglichkeit des Subjekts durchbricht: 

 

„Einem Subjekt, dem es nach der Heideggerschen Formulierung ‚in seinem Sein um dieses 

Sein selbst geht‘, einem Subjekt, das dergestalt durch die Sorge um sich selbst bestimmt wird 

und das im Glück sein Für-sich-selbst vollzieht, setzen wir das Verlangen nach dem Anderen 

entgegen, das von einem schon gesättigten und in diesem Sinne unabhängigen Seienden aus-

geht, das nicht für sich selbst verlangt.“ (1964: 37f.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Das Dasein Heideggers ist selbstgenügsam; es ist zwar auf das Mitsein mit anony-

men Anderen, aber nicht auf die Berührung des konkreten Anderen angewiesen. Die 
Existenzweise des Daseins ist die Sorge für sich selbst und nicht die Sorge um An-
dere. Heidegger erörtert zwar in Sein und Zeit die Fürsorge als eine Sorge um die 
Sorge des Anderen (vgl. SZ: 121-123) – die Einheitlichkeit der Sorgestruktur bleibt 
davon jedoch unberührt. In anderen Worten: Alle Momente der Sorge werden in-
nerhalb der Daseinsanalyse auf die Sorge des Daseins zurückgeführt. Der Andere 
kann dem Subjekt – bei Heidegger: dem Dasein – in seiner Sorge bestenfalls helfen, 
er kann es aber nicht als sorgendes Subjekt einsetzen.41 Für Levinas hingegen ist 
das Verlangen nach dem Anderen ein Begehren, das die Selbstbezüglichkeit des um 
sich selbst sorgenden Subjekts durchkreuzt. Nur weil der Sorge des Subjekts kein 

Primat zukommt, sind Subjekte überhaupt ermächtigt, Selbstbezüge auszubilden 
und sich als handlungsfähige Akteure zu verstehen.42 

 
4.3.3 Freiheit und Verantwortung 
 
Die Neubestimmung von Handlungsfähigkeit verweist bei Levinas auf die Kompo-
nente der Verantwortung, die es als zweites Bezugsmoment im Rahmen eines hete-
ronomen Subjektverständnisses neu auszulegen gilt. Verantwortung ist der zentrale 
Begriff, um den Levinas’ Ethik des Anderen kreist. Im Kontext dieser Arbeit soll es 
jedoch nicht um die konkreten normativen Forderungen gehen, die sich im Umkreis 
einer solchen Ethik ausarbeiten lassen, sondern um die Möglichkeit des Subjekts 
verantwortlich zu sein. Der Kern von Levinas’ heteronomem Subjektverständnis in 
Hinblick auf Verantwortung liegt in der Unmöglichkeit des Subjekts, sich seiner 

                                                             
41  Es wird sich später ergeben, dass exakt hierin ein von Foucault verkanntes Problem der 

antiken Selbstsorge beruht (vgl. Kap. 6.3.4). 

42  Trotz der in diesem Kapitel erfolgten umfassenden Problematisierung von Autonomie 

darf nicht unerwähnt bleiben, dass in Jenseits des Seins an einer Stelle in positiver Hin-

sicht von Autonomie gesprochen wird, und zwar im Sinne einer Versöhnung: „Als Mög-

lichkeit, auf anachronistische Weise den Befehl gerade im Gehorsam zu finden und den 

Befehl von sich selbst her zu erhalten – ist diese Umkehrung der Heteronomie in Auto-

nomie genau die Weise, in der das Unendliche sich vollzieht, ‚passiert‘ – und die durch 

die Metapher der Einschreibung des Gesetzes ins Gewissen auf bemerkenswerte Art zum 

Ausdruck gebracht wird; bemerkenswert, weil sie Autonomie und Heteronomie […] ver-

söhnt.“ (JS: 325) Das hier an die Oberfläche tretende Verständnis von Autonomie ist al-

lerdings nicht mehr dasjenige einer Selbstgesetzgebung, sondern von Handlungsfähigkeit, 

denn Subjektivität ist „eben bestimmt und nicht sich selbst bestimmend“ (JS: 123). Es 

handelt sich viel eher, so möchte ich schließen, um eine Versöhnung zwischen Hand-

lungsfähigkeit und Heteronomie als um eine Rehabilitierung des Autonomiebegriffs. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 143 

 

Verantwortung zu entziehen. Das Subjekt kann zwar entscheiden, inwiefern es dem 
Ruf des Anderen Folge leistet, es hat allerdings nicht die Freiheit, die Forderung 
des Anderen abzulehnen: „Der Wille ist frei, diese Verantwortung zu übernehmen, 
wie es ihm gefällt; er ist nicht frei, diese Verantwortung selbst abzulehnen, er hat 
nicht die Freiheit, die vernünftige Welt, in die ihn das Antlitz des Anderen einge-
führt hat, nicht zu kennen.“ (TU: 317) Verweigern kann das Subjekt folglich ledig-
lich die Übernahme einer konkreten Verantwortung. Levinas’ wendet sich gegen 
ein Verständnis von Subjektivität, das den Willen zu einer entscheidenden Voraus-
setzung von Verantwortung macht. Nur weil das Subjekt gegenüber dem Anderen 
nicht gleichgültig sein kann, hat es die Fähigkeit zu entscheiden, ob es eine konkre-
te Verantwortung übernehmen oder ablehnen möchte:  

 

„Es handelt sich nicht um ein Subjekt, das Verantwortungen übernimmt oder sich Verantwor-

tungen entzieht, nicht um ein konstituiertes Subjekt, das in sich selbst und für sich selbst als 

eine freie Identität gesetzt ist. Es handelt sich um jene Subjektivität des Subjekts – um seine 

Nicht-Indifferenz gegenüber dem Anderen in der unbegrenzten, weil nicht durch Engage-

ments gemessenen Verantwortung –, auf welche die Übernahme und die Ablehnung der Ver-

antwortungen verweisen. Es handelt sich um die Verantwortung für die Anderen, auf die hin 

die Bewegung des Auf-sich-selbst-Zurückkommens umgeleitet ist; dies geschieht in den ‚be-

wegten Eingeweiden‘ der Subjektivität, die von dieser Bewegung zerrissen wird.“ (1970: 

100) 

 
Die Zerrissenheit des Subjekts lässt sich auch als ein Nicht-zur-Ruhe-kommen in-
terpretieren. Dem Subjekt ist es nicht vergönnt, eine genügsame und selbstzufriede-
ne Haltung zum Anderen einzunehmen. Eine solche Haltung wäre nur möglich, 
wenn sich das Subjekt gegenüber der Berührung und dem Ruf des Anderen ab-
schotten könnte. Die Abkehr vom Anderen bleibt ihm jedoch verwehrt, weil Berüh-
rung und Ruf ja Bedingung seiner Existenz sind und das Subjekt immer wieder – 
aber niemals auf dieselbe Weise – vom Anderen affiziert wird. Wenn man dies ne-
gativ ausdrückt, dann bedingt der ständig vernommene Ruf, d.h. die permanente 
Aufforderung Verantwortung zu übernehmen, eine Verunsicherung des Subjekts. 
Das Subjekt kommt nicht zur Ruhe, es kann sich nicht mehr um sich selbst sorgen, 
da ständig von ihm gefordert wird, Verantwortung für alle anderen Subjekte zu 
übernehmen. Von der Unmöglichkeit dieser unendlichen Verantwortung wird das 
Subjekt zerrissen: Es ist nicht im Stande aus unendlichen Forderungen in einer end-
lichen Welt konkrete Handlungsanweisungen abzuleiten. Positiv ausgedrückt ist die 
Einforderung unendlicher Verantwortung allerdings erst die Möglichkeit von Sub-
jektivität. Das Subjekt ist nur deshalb handlungsfähig und verantwortlich, weil es 
diese unendliche Bürde trägt. Die Maßlosigkeit der Forderungen führt dazu, dass 
Subjekte in einer endlichen Welt konkrete Verantwortungen übernehmen können.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Das Einstehen des Subjekts für den Anderen versteht Levinas als „Stellvertre-
tung“.43 Wenn von einer Singularität des Ich die Rede ist, dann im Sinne der Un-
möglichkeit, die Verantwortung an einen Dritten weiterzureichen: „Die Einzigkeit 
des Ich, das ist die Tatsache, dass niemand an meiner Stelle antworten und verant-
wortlich sein kann.“ (1964: 43) Es ist auch dieses Phänomen, durch das sich das 
Subjekt der ontologischen Ordnung der Welt entzieht. Die Verantwortung dem An-
deren gegenüber sprengt die Sorgestruktur des Daseins auf: Das Subjekt wird mit 
der Forderung konfrontiert, sich nicht mehr länger um sich selbst zu sorgen, son-
dern um den Anderen. Diese Konfrontation wirft es zugleich auf sich selbst zurück: 
Das Subjekt ist nicht deshalb singulär, weil es ursprünglich vereinzelt ist, sondern 
aufgrund einer Verantwortung gegenüber dem Anderen, die es nicht an einen Drit-
ten delegieren kann. Das Subjekt ist vereinzelt, weil ihm nicht die Freiheit zu-
kommt, sich seiner Verantwortung zu entziehen. Es ist daher von Grund auf ver-
fehlt, einem heteronomen Subjektverständnis vorzuwerfen, es könne nicht mehr 
berücksichtigen, dass jedem Subjekt eine „Einzigkeit“ zukommt, die es von anderen 
Subjekten unterscheidet. Mit Levinas lässt sich gerade demonstrieren, dass Subjekte 
keine fluiden, zerfließenden Gebilde sind, denen keinerlei Selbstbezüge mehr zu-
kommen. Die Singularität von Subjekten beruht auf ihrer Ausgesetztheit gegenüber 
einer unendlichen Forderung und damit auf einer ab-gründigen, aber nicht determi-
nierenden Abhängigkeit. Verantwortung als positive Dimension von Subjektivität 
ist ein Effekt des negativen Entzugsmoments, der ab-gründigen Spur und des Rufes 
des Anderen.44 

Es hat sich in diesem Unterkapitel erwiesen, dass die Freiheit von Subjekten 
erst durch die Affizierung des Anderen konstituiert wird – einer Berührung und ei-
nes Rufes, der zugleich das Subjekt in die Verantwortung einsetzt. Das Subjekt 
schöpft seine Freiheit aus dieser Verantwortung, wie es Eva Buddeberg auf den 
Punkt bringt: „Nicht Verantwortung aus Freiheit, sondern Freiheit aus Verantwor-

tung – so ließe sich Levinas’ Verständnis einer fundamental heteronomen Freiheit 
pointiert zusammenfassen.“ (Buddeberg 2012: 716) Eine quasi-normative Konse-
quenz, die sich aus diesem Freiheitsverständnis ziehen lässt, lautet, dass sich Sub-

                                                             
43  Die Stellvertretung, der eines der wichtigsten Kapitel in Jenseits des Seins gewidmet ist 

(JS: 219-288), wird von Levinas auch synonym als „Substitution“ bezeichnet (vgl. 

1968a). Rudolf Funk (1989: 376) interpretiert die „Subjektivierung des Subjekts als Sub-

stitution des Ich unter den Anderen“. 

44  Diese Form von Verantwortung kann auch im Sinne einer einseitigen Gabe verstanden 

werden. So schreibt Joachim Duyndam (2006: 131), die Beziehung der Verantwortung 

sei „eine gebende Bewegung von mir zum Anderen. Ein Geben, das nicht zum Aus-

gangspunkt, zu mir, zurückkehrt“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 145 

 

jekte nur in der Übernahme von Verantwortung als frei begreifen können.45 Ein 
Subjekt, das sich jeder konkreten Verantwortung konsequent entledigt, versteht 
Freiheit in einem bloß negativen Sinne als Distanzierung gegenüber Anderen. Es 
versucht eine vermeintlich in seinem Inneren von Geburt an vorliegende Selbstheit 
zu wahren, indem es sich dem ihm Fremden verschließt. Weil es jedoch nicht in der 
Macht des Subjekts liegt, die Aufforderung des Anderen zum Verstummen zu brin-
gen, gründet in diesem Fall die Freiheit des Subjekts in nichts anderem als einem 
Kampf gegen die Aufforderung. Die Subjekten nach Levinas zukommende Freiheit 
liegt jedoch in einem ganz anderen Aspekt, nämlich in der Frage, wie sie sich in be-
stimmten Situationen gegenüber den Forderungen anderer Subjekte positionieren, 
und das heißt, ob sie bejahend, gleichgültig oder ablehnend reagieren. Diese Spann-
breite der von Subjekten einnehmbaren Haltungen führt nun zu den Konsequenzen 

                                                             
45  Dass das Subjekt eine unendliche Verantwortung gegenüber dem Anderen hat, eine sol-

che, indem es selbst „verantwortlich […] auch noch für die Verantwortlichkeit des Ande-

ren“ (JS: 189) ist, birgt natürlich die Frage nach einer möglichen Kanalisierung der Ver-

antwortlichkeit. So schlägt beispielsweise Žižek vor: „Der wahre ethische Schritt ist der 

über das Gesicht des anderen hinaus, der Schritt der Aufgabe des Haltes, den das Gesicht 

gewährt: die Entscheidung gegen das Gesicht, für den Dritten.“ (Žižek 2005: 99) Durch 

die Verschiebung der Verantwortung auf die politische Ebene entfällt das Problem der 

unendlichen Verantwortung, weil das Subjekt nur dem Anderen gegenüber, nicht aber 

dem Dritten unendlich verantwortlich ist. Die „Entscheidung gegen das Gesicht“ lässt je-

doch wieder die Totalität Einzug erhalten, in der die Ethik von der Ontologie vernichtet 

wird. Derrida verteidigt hingegen die Unendlichkeit der Verantwortung und legt einen 

überzeugenderen Vorschlag vor: „Ich würde für Levinas und für mich behaupten, dass 

wenn man die Unendlichkeit der Verantwortlichkeit aufgibt, es keine Verantwortlichkeit 

gibt. Das liegt daran, dass wir in einer Unendlichkeit leben und handeln, dass die Ver-

antwortung des Anderen irreduzibel ist. Wäre die Verantwortlichkeit nicht unendlich, 

wenn jedes Treffen einer ethischen oder politischen Entscheidung unter Berücksichtigung 

des Anderen nicht endlos wäre, dann wäre ich nicht in der Lage, mich in der unendlichen 

Teilung in Bezug auf jedes Singuläre zu engagieren […] Es gibt Politisierung oder Ethi-

sierung, weil die Unentscheidbarkeit nicht einfach ein Moment ist, der durch die Fällung 

der Entscheidung überkommen wäre.“ (Derrida 1999: 191-193) Hier lautet die entschei-

dende Frage, wie aus dem faktischen Zustand der Stellvertretung konkrete politische 

Konsequenzen gezogen werden können. Wie Critchley (2008) dargelegt hat, besteht auch 

die Möglichkeit, mit Levinas gegen Levinas zu argumentieren, indem das Problem der 

unendlichen Verantwortung auf die politische Ebene verschoben wird, ohne den Primat 

der Ethik, d.h. die Verantwortung gegenüber jedem Einzelnen, zu vergessen. Ein solches 

Unterfangen nimmt die Kritik Žižeks auf, ohne die Radikalität der Ethik Levinas’ aufge-

ben zu müssen. Vgl. zum Verhältnis von Ethik und Politik auch Levinas (1982). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

einer Neuausrichtung von Handlungsfähigkeit und Verantwortung in Hinblick auf 
die Identität von Subjekten. 

 
 

4.4 OHNE IDENTITÄT? 
 
Wie auch Handlungsfähigkeit und Verantwortung wird die Dimension der Identität 
bei Levinas im Ausgang des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität 
erörtert. Und auch hier ist es zunächst wichtig, die entscheidende Distanzierung 
zum traditionellen philosophischen Verständnis von Identität offen zu legen. Le-
vinas gibt den Begriff der Identität nicht auf, sondern befreit ihn aus seinem meta-
physischen Horizont, indem er ihn einer Dekonstruktion, d.h. einer eröffnenden Be-
fragung und Neubestimmung unterzieht. Als Kern des klassischen Identitätsver-
ständnisses erblickt er die Voraussetzung einer ursprünglichen Befähigung des 
Identifizierens, die sich im Inneren von Subjekten befindet: „Die Identität des Indi-
viduums besteht nicht darin, mit sich gleich zu sein und sich von außen vom Zeige-
finger, der es bezeichnet, identifizieren zu lassen, sondern das Selbe zu sein, es 
selbst zu sein, sich von Innen zu identifizieren.“ (TU: 417) Es gehört zum Selbst-
verständnis des autonomen Subjekts, sich durch die Versicherung seines eigenen 
Selbst zu identifizieren. Das sich selbst transparente Subjekt ist immer schon dazu 
angeleitet, die Geste des Identifizierens zu vollziehen, weil es lediglich den in sei-
nem Innen vorliegenden Kern seiner Subjektivität lokalisieren und darauf zeigen 
muss. Ein solches Verständnis von Identität vermag die konstitutive Funktion des 
Anderen nicht zu denken. Der Andere wird auf jemanden reduziert, der das Subjekt 
bei seiner Identifizierung stört, weil es ihn an der Fixierung seines Selbst hindert. 

Indem die Idee der Autonomie den Anderen auf den Selben zurückführt, ver-
säumt sie es, die Konstitution und Ermöglichung von Identität einer Befragung zu 
unterziehen. Levinas’ heteronomes Subjektverständnis schlägt demgegenüber den 
Bogen von der Tatsache, dass sich Subjekte als Subjekte – und damit als hand-
lungsfähige und Verantwortung ergreifende Akteure – identifizieren können, zum 
Akt der Genese von Identität. Die These ist, dass Alterität die Bedingung der Mög-
lichkeit von Identität ist: Der traditionelle Begriff der Identität, der die Gleichheit 
einer mit sich selbst identischen Substanz umfasst, wird auf seine Andersheit hin 
geöffnet. Der Andere vertreibt das Subjekt aus sich selbst und stört es in seiner 
Selbstbezüglichkeit: „Die Identität des Subjekts tritt hier nicht durch ein In-sich-
Ruhen hervor, sondern durch eine Beunruhigung, die mich aus dem Kern meiner 
Substantialität verjagt.“ (JS: 312) Levinas kehrt durch diesen Zug das klassische 
Verständnis von Identität um: Es ist keine ursprüngliche Setzung, die das Selbstver-
ständnis des Subjekts garantiert, sondern die Absetzung jeder Stabilität, die Beun-
ruhigung, nicht mit sich selbst identisch zu sein und über keinen Kern zu verfügen, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 147 

 

welche das Wesen der Selbstheit ausmacht. Der Andere dringt in die Identität des 
Subjekts ein und lässt sich aufgrund seiner unendlichen Forderung auch nicht mehr 
vertreiben.46 Dieser Gedanke kann wiederum auf zweierlei Weise ausgedrückt wer-
den. In negativer Hinsicht ist der Andere die Unmöglichkeit der Identität. Er spaltet 
die Identität immer wieder auf und überführt sie in eine Nicht-Identität.47 Das Sub-
jekt ist sich nicht mehr transparent. In positiver Hinsicht ist diese Spaltung aber 
nichts anderes als die Ermöglichung von Identifizierungen. Weil der Andere das 
Subjekt nicht determiniert, sondern im selben Moment, indem er es affiziert, stets 
auch von einer Beherrschung ablässt, ist es überhaupt möglich, dass sich Identität 
sedimentiert. Identität als Bezugsmoment von Subjektivität ist ein Effekt des nega-
tiven Entzugsmoments und damit der Berührung und Ansprache des Anderen. Ohne 
eine solche Affizierung können sich Subjekte nicht als Akteure identifizieren, die 
handlungsfähig sind und Verantwortung für Handlungen und andere Subjekte über-
nehmen können. 

Wenn Levinas einem Aufsatz aus dem Jahr 1970 den Titel Ohne Identität gibt, 
dann bezieht sich das Wort „ohne“ auf eine Vorstellung von Identität als Gleichheit 
mit sich selbst. Ein Aufbrechen des traditionellen Identitätsbegriffs und die Verab-
schiedung der Gleichsetzung von Identität und Substanz verlangen einen Identitäts-
begriff, der stets aufgeschoben ist. Identität ist nichts, was ein Subjekt „besitzt“ und 
das den Kern „seiner“ Subjektivität ausmacht. Weil der Andere das Subjekt immer 
wieder affiziert, unterliegt das Selbstverständnis des Subjekts stets einer Transfor-
mation. Bevor es sich setzen kann, wird es wieder abgesetzt. In den Selbstidentifi-
zierungsprozess des Subjekts ist das Moment der Verfehlung immer schon konstitu-
tiv eingeschrieben: „Die Akte des Wiederfindens des Sich-Selbst durch das Sich-
Selbst verfehlen sich. Die Innerlichkeit ist nicht im strengen Sinn innerlich. Ich ist 

ein anderer.“ (1970: 88) Die Nicht-Identität des Subjekts mit sich, d.h. die Tatsa-
che, nie völlig bei sich zu Hause zu sein, ist der formale Aspekt der Identität des 
Subjekts. Die Konsequenz einer Dekonstruktion des Identitätsbegriffs ist, dass „In-
nerlichkeit“ kein Begriff mehr ist, der die Struktur von Subjektivität erfolgreich be-

                                                             
46  Levinas veranschaulicht dieses Eindringen auch mit dem Bild des Einbrechers: „Vor-

ursprüngliche, anarchische Identität, älter als jeder Anfang; nicht Selbstbewusstsein, das 

sich in der Gegenwart erreicht, vielmehr äußerste Ausgesetztheit, ausgesetzt der Vorla-

dung durch die Anderen, die sich hinter dem Bewusstsein und der Freiheit schon vollzo-

gen hat, Vorladung, die in mich eingedrungen ist wie ein Einbrecher – das heißt ohne 

dass es ,danach aussieht‘ und so, dass sie im Sagen des Vorgeladenen spricht.“ (JS: 318f.) 

47  Die Rolle der Nicht-Identität innerhalb des heteronomen Konstitutionsprozesses von Sub-

jektivität wird zwar erst von Derrida expliziert (vgl. Kap. 5.2 und 5.3); mir scheint je-

doch, dass die Nähe zwischen Levinas und Derrida es rechtfertigt, bereits hier davon zu 

sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

schreibt.48 Es gibt kein abgeschlossenes Innen, in dem die Identität des Subjekts 
„vorliegt“, sondern eine permanente Transformation von Identität im Zuge der stets 
wiederholenden Affizierung durch den Anderen. Dass das Ich ein Anderer ist, be-
deutet in diesem Zusammenhang, dass es im Moment seiner Identifizierung und am 
Ort seines (vermeintlichen) Selbst immer den ihm Fremden antrifft. Das Subjekt ist 
niemals mit sich selbst identisch, weil „in“ es immer schon der Andere eingedrun-
gen ist: „In der Annäherung an den Anderen, in welcher der Andere schon immer 
unter meiner Verantwortung steht, hat ‚etwas‘ meine frei getroffenen Entscheidun-
gen überschritten, es hat sich ‚etwas‘ ohne mein Wissen in mich eingeschlichen und 
entfremdet so meine Identität.“ (1970: 92) Die Bestimmung des Subjekts durch den 
Anderen fußt somit nicht auf einer freien Entscheidung des Subjekts, denn der 
Rahmen der Freiheit wird ja erst durch den Anderen konstituiert. Hier verbindet 
sich die Dekonstruktion von Identität mit der Absetzung der Idee von Autonomie. 

Der inhaltliche Aspekt der Identität ist die Unabweisbarkeit der Verantwortung 
gegenüber dem Anderen: „In der Verantwortung wird das Subjekt im Innersten sei-
ner Identität sich fremd – in einer Entfremdung, die nicht aus dem Selben seine 
Identität auslaufen lässt, sondern die ihn durch eine unabweisbare Vorladung zu 
seiner Identität zwingt – es wird zu seiner Identität gezwungen als Person, worin 
niemand es ersetzen kann.“ (JS: 310f.) Die Einzigartigkeit, d.h. Singularität des 
Subjekts beruht nicht auf der Unverwechselbarkeit seiner im Inneren vorliegenden 
Persönlichkeit, sondern auf der Tatsache, dass es die „Schuld“ gegenüber einem 
Anderen nicht delegieren kann. Weil das Subjekt niemals den Punkt erreichen kann, 
an dem es seine Schuld beglichen hat und die Übernahme weiterer Verantwortung 
entfällt, ist es ihm auch nicht vergönnt, eine in sich geschlossene Identität zu entwi-
ckeln. Derrida (1964: 126) spricht bei Levinas’ Dekonstruktion von Identität aus 
diesem Grund von einem Denken, das um die „Dislokation unserer Identität und 
vielleicht der Identität im Allgemeinen“ kreist. Die quasi-normative Pointe dieses 
Gedankens lautet, dass sich Subjekte dann am besten interpretieren, wenn sie ihre 
Selbstheit als von einer Fremdheit durchzogen begreifen. Der „negativen“ Identi-
tätsbildung, bei der das Subjekt sein Selbstbewusstsein im Moment der Konfronta-
tion mit dem Anderen bedroht sieht, wird somit eine „positive“ Identitätsformie-
rung entgegengesetzt, in dessen Verlauf das Subjekt ein Gespür dafür entwickelt, 
dass es in seinem Selbstverständnis auf den Anderen angewiesen ist. Die hermeneu-
tischen Ansätze Ricœurs und Taylors sollen im weiteren Verlauf dieser Arbeit vor-
führen, wie eine solche Neuausrichtung von Identität in Hinblick auf eine Konkreti-
sierung des Selbstverständnisses von Subjekten fruchtbar gemacht werden kann. Es 
gilt zu untersuchen, wie Subjekte Selbstbezüge ausbilden können, die sie in ihrem 
Selbstverständnis als in einem spezifischen historischen und kulturellen Kontext le-
                                                             
48  Aus diesem Grund werde ich in Kap. 8.3.2 Taylors Affirmation von Innerlichkeit als un-

überschreitbares Narrativ neuzeitlicher Subjektivität problematisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 149 

 

bende Akteure unterstützen. Eine solche hermeneutische Ausweitung der Frage 
nach dem Selbstverständnis von Subjekten, die auch die Perspektive der Subjekte 
einholt, wird dann immer vor dem Hintergrund diskutiert, inwiefern die Ausge-
setztheit gegenüber dem Anderen Berücksichtigung findet. 

 
 

4.5 RESÜMEE 
 
Die Gemeinsamkeit zwischen den philosophischen Projekten Heideggers und Le-
vinas’ beruht in dem Bemühen, einen bisher nicht thematisierten (Ab-)Grund in der 
Geschichte des abendländischen Denkens aufzudecken, um die Frage nach unserer 
Existenzweise neu aufzuwerfen. Während laut Heidegger die ontisch-ontologische 
Differenz und die Temporalität als Sinn von Sein in der Geschichte der Philosophie 
verschüttet wurden, sind es nach Levinas der Andere und das Phänomen der Alteri-
tät, die in unserer philosophischen und kulturellen Tradition kein Gehör mehr fin-
den. Das entscheidende Verdienst von Levinas ist es, die von Heidegger freigeleg-
ten Entzugsmomente als ethische zu interpretieren und zugleich die Frage zu 
beantworten, wie Subjekte Selbstbezüge ausbilden können.  

Levinas knüpft an Heideggers Explikation der temporalen und ab-gründigen 
Bewegung der Entzugsmomente an, bricht die Symmetrie der ontologischen Ord-
nung in Hinblick auf eine asymmetrische Sinngebung auf und transformiert die On-
tologie in eine Ethik. Die Aufschließung der einheitlichen Struktur der Ontologie 
eröffnet ein Denken des Anderen, das in eine Neubestimmung von Subjektivität 
mündet. Die Spur und der Ruf des Anderen sind ab-gründige Entzugsmomente, 
welche die ontologische Ordnung der Welt überschreiten, und sie sind temporale 
Momente, weil das Subjekt von ihnen immer schon berührt und angerufen wurde, 
im Moment der Berührung und Anrufung aber stets vom Subjekt abgelassen wird. 
Angesichts dieser Subjektivität verleihenden Dimension sind die Spur und der Ruf 
des Anderen schließlich auch Bezugsmomente: Die (positiven) Dimensionen von 
Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Identität, denen Heidegger keinen Ort 
mehr zuzuweisen vermochte, lassen sich als Effekte des heteronomen Konstituti-
onsprozesses von Subjektivität deuten. Heideggers durch die Kritik an Metaphysik 
und Subjektphilosophie motivierten Verabschiedung des Subjektbegriffs setzt Le-
vinas somit einen Entwurf entgegen, der auf dem Boden der Subjektkritik die Mög-
lichkeit eines heteronomen Subjektverständnisses auslotet. 

Die Radikalisierung der Subjektkritik Heideggers und die Neubestimmung des 
handlungsfähigen, verantwortlichen und für Andere einstehenden Subjekts wird im 
Verlauf dieses Buches die Messlatte für die weiteren dekonstruktiven und herme-
neutischen Autoren darstellen. Levinas’ Besprechung von Subjektivität ist jedoch 
nicht erschöpfend: Seine Fokussierung auf die ethische Dimension von Subjekt-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

werdung lässt die ontologischen Implikationen dieses Prozesses mit Absicht außer 
Acht. Zu fragen ist nun, wie im Ausgang des von Levinas zur Sprache gebrachten 
heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität die Bewegung der Subjekti-
vierung und der inhaltliche Gehalt der Selbstbezüge genauer erörtert werden kön-
nen. Bei Derrida werden Subjektivierung und die Funktion der Alterität konkreter 
untersucht, indem ihre nicht-identische Struktur expliziert wird. Foucault widmet 
sich über Levinas und Derrida hinausgehend den praktisch-politischen Implikatio-
nen von Subjektwerdung im Sinne von Wissens-, Macht- und Selbstverhältnissen. 
Die Hermeneutik Ricœurs und Taylors führt dann aus, auf welche Weise sich hete-
ronome Subjekte zu interpretieren vermögen und wie sie in ihrem Selbstverständnis 
gerahmt werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004 - am 14.02.2026, 09:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

