Erster Teil: Konkretisierung der ,,Ende-der-
Kunst“-These bei Heidegger, Adorno und Gehlen

Sehet, es wire
arg um das Grofle bestellt, wenn es irgend der Schonung

bediirfte.

R. M. RILKE

Asthetische Theorie kann nicht linger
vom Faktum Kunst ausgehen ...

TH. W. ADORNO

Rede und Stimmung vom ,,Ende der Kunst® sind zweifellos kon-
stitutiv fir die gegenwirtige Kunstrezeption und Kunstproduk-
tion geworden. Das wenigstens sollte sich in der EINLEITUNG ge-
zeigt haben. Und natiirlich konnte man derartige Stimmungen als
schnell wechselnde ,Mode“ abtun. Doch wire die Asthetik damit
schlecht beraten. Denn zum einen ist auch eine ,Mode“, in einer
»modernen® Asthetik, nichts per se Verwerfliches und kein blof§
pejorativer Begriff; zum anderen aber dauert diese ,Mode“ nun
doch schon mehrere Jahrzehnte, ja man geht nicht vollig fehl,
wenn man sie bis auf Hegels Asthetik-Vorlesungen zuriickdatiert.
Und schlieflich: Drei der wichtigsten Philosophen des zwanzig-
sten Jahrhunderts, Heidegger, Gehlen, Adorno — lingst ,klas-
sisch® geworden und in die Philosophiegeschichte eingegan-
gen —, haben sich mit diesem ,Ende der Kunst“ nicht blof}
marginal auseinandergesetzt. Ihre diesbeztiglichen Erérterungen
sind, beileibe nicht historisch, von hochster Aktualitit.

Im folgenden werden diese Erérterungen nach drei Aspekten
differenziert: einem gesellschaftsfunktionalen Aspekt (1), der die
Isolation der Kunst erortert (A), einem gesellschaftsfunktionalen
Aspekt (2), der die Funktionalisierung der Kunst thematisiert (B),
und schliefflich einem kunstimmanenten Aspekt, der Phinomene
der Erschopfung und Repristination zusammentfaf$t (C).

53



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (1):

Die Isolation der Kunst: Verlust der geschichte-
bildenden Kraft und korrektiven Funktion

1. ,Daneben und trotzdem*: Sektorialisierung

Martin Heidegger glaubte, nachdem er die Kunst idealiter auf
Hochstes verpflichtet hatte, nimlich auf das ,,Sich-ins-Werk-Set-
zen der Wahrheit des Seienden (UK 33), fiir die reale geschicht-
liche Situation seiner Zeit von einer ,Kunst-losigkeit® und
»kunst-losen Geschichte® (65, 505)* sprechen zu miissen. Und
erstaunlich ist hierbei, dafy Heidegger, dem die Dialektik zeitle-
bens eine, wenn auch ,echte, ,philosophische Verlegenheit” (15,
400) war, die Hegelsche These vom ,,Ende der Kunst“ wohlwol-
lend-zustimmend zitiert, und zwar in der Nietzsche-Vorlesung
wDer Wille zur Macht als Kunst“ vom Wintersemester 1936/37
und im ,z. T. spiter geschriebenen® (UK 5) Nachwort zur Ab-
handlung ,Der Ursprung des Kunstwerkes®, die auf 1935/36 in
Freiburg und Frankfurt gehaltene Vortrage zuriickdatiert. Fol-
gende Belegstellen fiithrt Heidegger an:

»-Uns gilt die Kunst nicht mehr als die hochste Weise, in wel-
cher die Wahrheit sich Existenz verschafft.” (WW.X,1, S. 134)
,Man kann wohl hoffen, daff die Kunst immer mehr steigen und
sich vollenden werde, aber ihre Form hat aufgehort das hochste
Bediirfnis des Geistes zu sein.® (ebd. S. 135) ,In allen diesen Be-
zichungen ist und bleibt die Kunst nach der Seite ithrer héchsten
Bestimmung fiir uns ein Vergangenes. (X,1, S. 16)“ (UK, 92) Das
letzte Zitat wird auch in der Nietzsche-Vorlesung angefiihrt und
durch zwei weitere erginzt: ,,... so ist doch wenigstens kein ab-
solutes Bediirfnis vorhanden, daf§ er [der Stoff] von der Kunst zur
Darstellung gebracht werde.” (Bd. X 2, S. 235) ,Die schonen Tage
der griechischen Kunst wie die goldene Zeit des spateren Mittel-
alters sind vortiber. (Bd. X 1, 15£.)“%

% Bei Zitation aus der Heidegger-(Gehlen-, Adorno-)Gesamtausgabe gibt die er-
ste Zahl den Band, die zweite die Seite an. Geliufige Einzelschriften bzw. Schri-
ften, die noch nicht in der Gesamtausgabe erschienen sind, werden mit Siglen
zitiert; Siglenverzeichnis am Ende der Schrift.

% 43,99. Vgl. auch Petzet (1983), 157: ,Im Anschluff daran wird der schon mehr-

54



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es verdient hochste Aufmerksamkeit, wie Heidegger diese
These Hegels vom Vergangenheitscharakter (,Ende®) der Kunst
fir seine eigene Interpretation der ,kunst-losen Geschichte® auf-
nimmt. Denn natiirlich: Alle Belegstellen, die Heidegger anfiihre,
sind vom Systemdenken gepragt und nur durch dieses zureichend
verstandlich. Die argumentativ tragenden Worte dieser Belegstel-
len — hochste Weise, hochstes Bediirfnis, hochste Bestimmung,
absolutes Bediirfnis — sind ohne die Lehre von den Weisen der
Selbsterkenntnis des Geistes, also ohne die Hegelsche Konstruk-
tion ,absoluter Geist“, nicht zu verstehen.

Heidegger aber blendet den gesamten Zusammenhang von
Dialektik, System und absolutem Geist aus und reduziert diesen
Hegelschen Komplex letztlich auf die Aussage — die bisweilen
auch im Gewand der Frage auftauchen kann —, daff die Kunst ihre
»geschichtebildende® (N1 94) Kraft verloren hat bzw. keine
»mafigebende Gestalt der Wahrheit mehr zu sein vermag™”.

Der Kunst fillt, zusammen mit der Religion, Politik und Phi-
losophie, die Aufgabe zu, so hatte es Heidegger 1936 entworfen,
das Sein zu eroflnen, um geschichtliches Handeln zu ermogli-
chen. (Heidegger wird dies dann freilich noch radikalisieren: Der
Politik wird er diese Eroffnung absprechen,” der Philosophie das
LEnde“” und dem Christentum ,absterbenden Geist“'®° beschei-
nigen.) Das war idealiter gesprochen, und gesprochen beinahe zur
selben Zeit, als er in den, erst posthum veroffentlichten, ,Beitra-
gen zur Philosophie® eine der schwirzesten Diagnosen zur Kunst
des 20. Jahrhunderts niederschrieb — all denen ans Herz gelegt,
welche die ,,,Kunst® genieflen und erleben® und die gerade da-
durch ,zu blind“ und ,,zu schwach® seien, die ,kunst-lose“ Ge-

fach zitierte Satz Hegels, daf§ die Kunst nach der Seite ihrer hchsten Bestimmung
ein Vergangenes sei, erortert. Heidegger bejaht den Satz, fiigt aber hinzu: eben dies
miisse man erst zeigen.“

7 Heb 23. Vgl. auch UK 89: ,Die Kunst ist Geschichte in dem wesentlichen Sin-
ne, daf§ sie Geschichte griindet./Die Kunst 18t die Wahrheit entspringen.

% Vgl. z.B.: Buchner (1989), 192: ,Von der Politik und Wirtschaft ausgehend,
kommen wir nicht weiter.”

” Vgl. den 1964 gehaltenen Vortrag ,,Das Ende der Philosophie und die Aufgabe
des Denkens® (in: ZSD 61-80).

1% Storck (1989), 60. Vgl. auch N II 144: ... wie entschieden das Christentum
seine mittelalterliche, geschichtebildende Kraft eingebific hat. Vgl. auch das Ge-
dichtnisprotokoll von Tezuka (1989).

55

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte und ,Kunst-losigkeit* der Zeit zu erkennen (vgl. 65,
503-506).

Dochauch das ,,z. T. spiter geschriebene” (UK 5) Nachwort zu
»Der Ursprung des Kunstwerkes“ prisentierte illusionslos dem
Leser jenes im Haupttext versuchten idealischen Héhenfluges
vom weltstiftenden Charakter der Kunst die Rechnung. An einem
Satz aus diesem Nachwort lifit sich auch sehr anschaulich studie-
ren, wie Heidegger Hegels These — bewufit oder unbewufit — um-
deuntet, indem er die spezifisch Hegelschen Begriffe ,,hochstes, ab-
solutes Bediirfnis (hochste Bestimmung, héchste Weise) durch
»wesentlich® und ,notwendig® ersetzt. Der Satz folgt auf den
Einwand, daff Hegels These doch schon allein dadurch widerlegt
sei, dafd nach 1828/29 viele neue Kunstwerke und Kunstrichtun-
gen entstanden seien: ,,Allein die Frage bleibt: Ist die Kunst noch
eine wesentliche und eine notwendige Weise, in der die fiir unser
geschichtliches Dasein entscheidende Wahrheit geschieht, oder ist
die Kunst dies nicht mehr?“!®

Kunst wird in der Neuzeit ein Bereich fiir sich: ,,Dichtung und
bildende Kunst ... werden ... in Gebiete aufgeteilt ... Jene Gebie-
te werden Felder freier Betdtigung, die sich selbst ... thre Maf3std-
be setzt ... Dichtung um der Dichtung, Kunst um der Kunst ...
willen. (EiM, 36) Dieser Vorgang ist sehr oft — positiv und enthu-
siastisch — als ,,Autonomisierung® der Kunst gefafit und beschrie-
ben worden. Doch Heidegger vergleicht Verlust und Gewinn und
stellt einen Saldo zuungunsten der Kunst fest. Und unter dem fir
Heidegger alles entscheidenden Aspekt ,geschichtebildend” und
,Gestalt der Wahrheit“ ist das nur allzu verstandlich. Nicht das
Abarbeiten von Heteronomie, nicht die Befreiung aus den Fesseln
der Religion und Gesellschaft wird dann gefeiert, sondern Gettoi-
sierung, Sektorialisierung und bleiche Selbstbeziiglichkeit der
Kunst werden beklagt. Sehnsiichtig denkt Heidegger an die grofie
Zeit der Griechen, da die Kunst noch ,fromm, modpog, d.h. fiig-
sam dem Walten und Verwahren der Wahrheit® war. Diese Kunst

11 UK 92. Vgl. auch den Brief an Petzet vom 17.5.72, in: Petzet (1983), 148. Be-
zug zu Hegel und Absetzung von Hegel werden angesprochen bei Faden (1986),
147-149.

56



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

war — im Gegensatz zur Kunst der Neuzeit — ,noch nicht Sektor
eines Kulturschaffens“ (VA 42).

So weit hat es die Kunst der Neuzeit gebracht: Sie hat ihre Ni-
sche gefunden. Durch diese Sektorialisierung wird die Kunst un-
brauchbar fiir die Wahrheitsgestaltung, harmlos fiir die geschicht-
liche Situation. — Littérature engagée, Politisierung der Kunst?
Das sind nach Heidegger grobe Mifiverstindnisse des geschichte-
bildenden, wahrheitsstiftenden Wesens der Kunst: Nicht in der
ySUmsetzung“ in die ,,Praxis“, nicht im Hineinpumpen eines poli-
tischen ,,Gehaltes“ in die ,Form® besteht die praktische Relevanz
der Kunst; die praktische Relevanz der Kunst beruht, viel ur-
spriunglicher, darin, daf} die Kunst, als Eroffnen des Seins, ein
Handeln, das elementare, allem Tun vorweggehende Handeln zu
sein vermag und bisweilen auch war.

Worin nun liegt die Kongruenz der Heideggerschen Ende-The-
se mit der Hegels? — Zunichst negativ: Dafl die Kunst am Ende
ist, liegt nach Heidegger und Hegel nicht daran, dafl die kiinst-
lerischen Produktionen, daff der Kunstbetrieb und die Kunstre-
zeption eingestellt werden oder auch nur an Niveau verlieren. Die
Kunst in diesem Sinne wird weitergehen, auf hochstem Niveau ist
dies moglich, und selbst Steigerungen sind nicht auszuschliefien:
»Man kann wohl hoffen, daf§ die Kunst immer mehr steigen und
sich vollenden werde ...“,'? so Hegel; und Heidegger konzediert
»die Austibung vollendeter Fihigkeiten aus der vollstindigsten
Beherrschung der Regeln sogar nach den héchsten bisherigen
Mafistaben und Vorbildern ...« (65, 505).

Das Ende der Kunst liegt vor, weil die Kunst ihre Wesensbe-
stimmung, die bei Heidegger und Hegel freilich anders gefafit
wird, verloren hat. So lauft die Kunst weiter — ,,oberflachlich®
und selbstldufig und sich selbst genug -, schreitet gar qualitativ
und quantitativ voran; sie hat aber ihre elementare Funktion
verloren.'” Mogen die Werke auch noch so vortrefflich sein —

12 Agth, I, 110.

1% Jm dieses so verstandene , Ende® der Kunst vor Mifverstindnissen zu bewah-
ren, schligt Dahlhaus in bezug auf Hegel die Wendung ,Substanzverlust der
Kunst* vor (1988, 238). Oelmiiller (1965/66) redet mit Vorliebe vom ,,Ende der
héchsten Bestimmung der Kunst®.

57

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

yunser Knie beugen wir doch nicht mehr“'®. Geschichtlich
herrscht allenthalben ,,die Kunst-losigkeit” innerhalb einer ,,stin-
dig zunchmenden ,Kunsttatigkeit*™ (65, 506).

Geht Heidegger mit Hegel darin einig, dafy ,Ende” der Kunst
nicht deren faktisches Absterben und Aufhoren, sondern Verlust
ithrer Wesensfunktion meint, so liegt in der Bewertung dieses so
verstandenen ,Endes® die entscheidende Differenz. Dieses Ende
hat ja fiir Hegel bekanntlich nichts Negatives. Es mag in mancher
Hinsicht traurig sein, wenn die ,,schonen Tage“ der griechischen
Kunst und die ,goldene Zeit“ des spateren Mittelalters voriiber
sind — es hat aber letzlich doch ein tiberaus Positives: Nichts we-
niger als der Fortschritt des Geistes in der Geschichte dokumen-
tiert sich damit. Denn wenn es der Kunst nicht mehr méglich ist,
das Absolute in addquater, selbst-bewufiter Form darzustellen, so
ist damit nicht gesagt, daff das Absolute nun tiberhaupt nicht
mehr dargestellt werden kann. Vielmehr gibt die Kunst die Fackel
an die Religion und — mafigeblich fiir Hegels Zeit — die philoso-
phische Wissenschaft weiter, in deren Licht alles — und selbst die
vergangene Funktion der Kunst — in dem ihm zustehenden Glanz
zum Leuchten kommt.!%

Darauf kann Heidegger nun nicht mehr bauen. Steht thm doch
die Philosophie nicht besser da als die Kunst! Denn auch der Phi-
losophie sieht er jede Moglichkeit des unmittelbaren oder auch
mittelbaren Eingreifens in den Gang der Geschichte bis auf un-
vordenkliche Zeit genommen. Das Licht der Kunst geht nicht auf
die Philosophie tiber.'® Deshalb ist es bei Heidegger — im Gegen-
satz zu Hegel — so dunkel. Deshalb kliren sich die bunten Farben
der geschichtlichen Entwicklung bei ithm nicht zum Licht, son-
dern werden verschluckt im Schwarz.

So radikalisiert er Hegels These.

1o Asth. T, 110.

195 Vol. hierzu auch den Exkurs ,Heidegger und Hegel — Das Geschehnis der
Wahrheit der bei Bollnow und Schulz verfaf§ten Dissertation von Fuad Rifka
(1965), 98-101.

1% Vgl. hierzu den 1964 gehaltenen Vortrag: Das Ende der Philosophie und die
Aufgabe des Denkens (in: ZSD 61-80). Die These vom ,,Ende der Philosophie®
ld88¢ sich freilich schon in den frithen, erst posthum edierten Vorlesungen finden.
Vgl. z.B. 17, 1: ,Es ist meine Uberzeugung, daf} es mit der Philosophie zu Ende
1st.¢

58



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und doch nivelliert er sie auch. Er nimmt ihr die Schirfe und
definitive Form. Bei Hegel ist das Ende der Kunst unumstéfilich
und nicht mehr riickgingig zu machen. Werke, in dem Sinne, wie
es sie vor dem Ende der Kunst gab — das Absolute in der ithm
addquaten Form darstellend —, gibt es bei Hegel nach deren Ende
nicht mehr — wir beugen nicht mehr das Knie. Bei Heidegger aber
schon. Wie er einerseits die Hegel-These radikalisiert, so setzt er
sie auch in die Schwebe, indem er an ein absolutes Ende der —
geschichtebildenden, wahrheitsstiftenden — Kunst nicht zu glau-
ben vermag: ,Die Entscheidung tiber Hegels Spruch ist noch
nicht gefallen.“ (UK, 92) Dermaleinst mag die Kunst wieder in
den Gang der Geschichte eingreifen. Und dafd dies moglich ist,
dafiir ist durch die Werke der Kunst gesorgt. Denn die gibt es bei
Heidegger vor und nach dem Ende. Nur eben — das ist sein Ende-
Kriterium -: Sie haben nicht mehr teil am geschichtlichen Gesche-
hen! ,Zwar gibt es Kunst und Werke innerhalb der ,Kultur, aber
wie? Daneben und trotzdem und im leeren Raum. '

Damit enthistorisiert Heidegger in gewissem Sinne die Hegel-
sche Ende-These. Nicht auszuschlieflen, dafl die Kunst wieder
auferstehe, und d.h. nichts weiter als: ins geschichtliche Gesche-
hen eingreife. Denn im Grunde war sie niemals tot. Das sollen
Heideggers Interpretationen zu Hélderlin, Trakl, van Gogh, Cé-
zanne, Klee ete. darlegen. Nur die Zeit-Umstande sind so kor-
rupt, ,verfallen®, dafl man sich nicht mehr auf die ,,Ursprungs®-
Michte Kunst und Denken urspriinglich einzulassen vermag,
sondern im Abgeleiteten und Triiben und Dekadenten der ,Kul-
tur® sich tummelt.

Das Ende der Kunst geschieht nach Hegel der Kunst zu Recht.
Sie weicht dem geschichtlich-gesellschaftlichen Fortschritt und
bleibt als profan-geheiligte Reliquie den Museen und der Kunst-
historie anheimgegeben. Bei Heidegger muf} die Gesellschaft erst

17 TyK, S. XIIL - In seinem Arbeitsexemplar von Klees Vortrag ,,Uber die mo-
derne Kunst“ hatte Heidegger den die Isolation der Kunst beklagenden Satz ,,Uns
tragt kein Volk® rot unterstrichen. — Vgl. auch den Brief an Krimer-Badoni vom
25.4.60 (in: Phinomenologische Forschungen 18 (1986), 179): ,Wenn ich nun im
Nachwort zu meiner Abhdlg. (Holzw. 66/7) Hegel zustimmend zitiere ..., dann
ist das weder eine Einstimmung mit Hegels Auffassung der Kunst noch die Be-
hauptung, die Kunst sei am Ende. Vielmehr méchte ich sagen, daff das Wesen der
Kunst fiir uns frag-wiirdig sei.”

59

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu einem Ende kommen, um zu bemerken, daff man sich nur mit
der Kunst am Leben erhalten kann.

I1.  Erkrankt an Zwecklosigkeit

Erortert Adorno das ,Ende“ der Kunst zwar vor allem unter in-
nerdsthetischem Aspekt und dem der Funktionalisierung (s.u.),
so besteht aber doch auch fiir ithn kein Zweifel, daff Krise, Ver-
stummen und Ende der Kunst ihren Ausgang nehmen axch von
der Situation totaler Isolierung der authentischen Kunst gegen-
tiber dem gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang: ,Daf} gegen-
wirtig Kunst, die irgend z3hlt, gleichgiiltig ist inmitten der Ge-
sellschaft, die sie duldet, affiziert die Kunst selbst mit Malen eines
an sich Gleichgtiltigen ...“ (7, 509)

LJAllzuweit hat sich die ,,Autonomie® der Kunst von der ma-
nifesten Praxis ,wegbewegt® (7, 359). Kunst bezahlt nun den
Preis dafiir, daf} sie sich ,alles Kunstfremden® zu entschlagen
suchte (7, 476): ,,Gelautert zum Selbstzweck, erkrankt sie an der
Zwecklosigkeit nicht weniger als das Konsumgut an den Zwek-
ken.“ (12, 30) Auch nach der Entfaltung zur ,ungeschmalerten
Autonomie, nach der Absage an Unterhaltung®, sind die Werke
ynicht indifferent gegen die Rezeption® (12, 24).1%

Die gesellschaftliche Isolierung der Kunst wird daher zur ,,t6d-
lichen Gefahr ihres eigenen Gelingens® (12, 24). Avancierte Kunst
krankt an dem, woran in der Rezession auch der Warenmarkt
krankt: ,Es besteht keine Nachfrage mehr.“ (12, 103)

1% Vol zu ,Anonymitit® und ,chaotischer Situation ... des zeitgendssischen
Konzerts®, die das Kunstwerk ,ins Leere und ins Zufillige* setzen, zur Gefahr,
im ,Spezialistentum zu verkiimmern®: 17, 261 u. 18, 120.

60



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. Randlage

Dafl die Kunst zur Gesellschaft in eine ,exzentrische Lage® gera-
ten sei und ,,,unwiderruflich am Rande® (Z-B 207)'% stehe, ist
auch fiir Gehlen eine ausgemachte, fiir ihn aber ohne Melancholie
zu konstatierende und seit lingerem bereits — Worringer, Lewis
und Malraux werden zitiert — konstatierte Sache. ,Kunst und Li-
teratur riicken jetzt an den Rand, eine Behauptung, die auch
durch die iiberaus geschiftige Offentlichkeit moderner Kunst
nicht widerlegt wird. Die Folgerung zog endlich auch die 5. do-
cumenta mit der riesigen Uberschrift ,Kunst ist iiberfliissig*.
(7,27)1°

Zwar zeitige auch die industriell-biirokratisch-wissenschaft-
liche Welt ein Bediirfnis nach Kunst, aber es sei doch fraglich, ob
sie dies Bediirfnis — wiren ihr die Kunstgattungen nicht durch die
Tradition vorgegeben — von sich aus gerade mit Olmalerei, Or-
chestermusik oder Lyrik befriedigen wiirde. Die Kunstgattungen
und Kunstformen seien in den Feudalzeiten auf dem Boden der
Agrarkultur entstanden, also letztlich auch an deren Beduirfnisse
gebunden. Das Bildbediirfnis des heutigen Menschen sei mit Pho-
tographie und Film besser zu erfiillen (vgl. Z-B 40, im Anschluf§
an Beenken); damit aber werde die Malerei ,,aus dem Spannungs-
feld eines echten sozialen Bediirfnisses herausgedringt (Z-B 40).
Auch laufe die ,reprisentative Funktion der Kunst“ schon seit
der Mitte des vorigen Jahrhunderts im Gefolge der ,,unaufhaltsa-
men Demokratisierung leer (Z-B 43).'"

19 Gehlens ,,Zeit-Bilder” (Z-B) werden, soweit nicht anders vermerkt, nach der
3. Auflage, Frankfurt/Main 1983, zitiert.

10 Die ,Uberschrift” fand sich auf einem am Fridericianum angebrachten Trans-
parent. Vgl. auch die Anmerkung 27.11 (S. 471) des Herausgebers des 7. Bandes
der Gesamtausgabe.

1 Anders als fiir Adorno gilt fiir Gehlen und Heidegger die Isolationsthese nicht
speziell fiir die avantgardistische Kunst. Liegt das Interesse dieser Arbeit an der
Erarbeitung der dem Denken Adornos, Heideggers und Gehlens gemeinsamen
Grundstrukturen, so soll damit nicht die Differenz geleugnet werden — wenn-
gleich diese mehr am Rande denn im Zentrum des Gedankens liegt, als man ge-
meinhin zuzugestehen bereit ist.

61

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (2):
Die Funktionalisierung der Kunst: Verlust der
Wesensdifferenz zum gesellschaftlichen System

L Im Sog der ,Technik®: Die ,Auflosung® der Kunst

Wie oben erértert, heiflt ,Ende der Kunst® bei Heidegger: Die
Kunst ist ihrer ,geschichtebildenden® Kraft, ist ihrer Aufgabe,
»mafigebende Gestalt der Wahrheit ... zu sein“ (Heb 23), verlu-
stig gegangen. Dieser Sinn wird durchaus auf dem gesamten Hei-
deggerschen Denkweg beibehalten. Gleichwohl taucht er in zwei
Varianten auf, von denen bislang nur eine erortert wurde. Sie ist
mit Heidegger auf folgende Kurzfassung zu bringen: ,Zwar gibt
es Kunst und Werke innerhalb der ,Kultur?, aber wie? Daneben
und trotzdem und im leeren Raum.“ (TuK XIII) Bei dieser Art
von Kunst darf man, im Ausgang von Heideggers Vorlieben und
Interpretationen, vor allem an Hélderlin, Trakl, Cézanne, Klee,
van Gogh, aber etwa auch noch an Stifter, Strawinsky, Le Corbu-
sier denken.!'? Hier also gilt: Diese Kunst ist, nur fiir sich genom-
men, durchaus am Leben geblieben; sie hat ihr Wesentliches
bewahrt und harrt der Deutung und Einbeziehung ins geschicht-
liche Handeln. Thr ,Ende“ beruht auf ihrer Isolation.'

Aber nicht alle Kunst hat ihre Substanz bewahrt. Beim Gros
der Kunst ist diese Substanz diffundiert. Durch Verzicht auf das
Eigentliche hat Kunst sich radikal den neuzeitlichen Verhiltnis-
sen angepafdt und erhilt sich mit der eisernen Lunge des Kunst-
und Kulturbetriebes ein kiinstliches Leben. Diese Kunst und der
ihr gemdfSe, d. h. hier: sie erst konstituierende Betrieb, die sich so
quicklebendig und auf der Hohe der Zeit geben: Sie erweisen sich
nun auch als eine Gestalt des Endes — und des Endes in einem
noch radikaleren als dem schon erérterten Sinne. Mit der Uber-
nahme einer ,legitimen Funktion“ (SvG 41) hat die Kunst die ihr
drohende Isolation umgangen, dies aber mit dem Verlust ihres

12 Zu Strawinsky, van Gogh, Cézanne, Klee vgl. zwerter TEIL, B, zu Cézanne
und Klee auch DRITTER TEIL, C; zu Stifter ZzWEITER TEIL, D.IL

15 In UK 78 spricht Heidegger sogar der Erinnerung an das Werksein der gewe-
senen Werke das Potential zu, Geschichte mitzugestalten.

62



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wesens erkauft. Damit hat sie alles ,,Wegweisende® verloren und
ist — im negativen Sinne — ,destruktiv® geworden.'*

Die Einsicht in diesen Sinn vom ,Ende“ der Kunst setzt aller-
dings die Analyse der neuzeitlich-technischen Welt des ,Ge-
stells“ voraus: ,,Ob, wenn Kunst metaphysisch am Ende, sie nicht
gemdfd der Vollendung der Metaphysik in diese Vollendung (im
Ge-stell) sich auflost?“ (TuK XIII)"*

Sie hat sich fiir Heidegger aufgelost. Er hat es oft genug darge-
legt. Und sie hat sich durch diese ,,Auflésung®, durch Mimikry an
die neuzeitlichen Verhiltnisse, am Leben erhalten — nur eben: un-
ter Verlust thres Wesens, d. h. durch ihr Ende auf fundamentaler
Ebene.'"

Vor dieser Auflosung ins Ge-stell sind nun aber auch die giiltig-
isolierten Werke nicht gefeit. Auch sie, die gewesenen sowohl wie
die gegenwirtigen, kénnen im Kunstbetrieb verramscht werden.
Aber im Gegensatz zur Kunst, die von vornherein auf ihr Werk-
sein verzichtet und allein durch den ihr gemdflen Betrieb konsti-
tuiert wird, ist der Betrieb diesen Werken nicht gemif}. Dieser
Betrieb zerstort sie. Er zerstort ihr Werksein ins Gegenstand-sein.
Er 16st damit ithr Wesen, d.h. thre Beziehung zu Geschichte und
Wahrheit, auf und stellt sie mit der von vornherein technisch-
funktionalen Kunst auf ein und dieselbe Stufe. Wenige nur, ,,die
Einzelnen, die Seltenen® (65, 11), selbst wiederum isoliert, also
ohne jeglichen Einfluff auf die realen geschichtlichen Verhiltnisse,

14 Spiegel-Gesprach®, in: Neske/Kettering (1988), 99 u. 110.

15 Vgl. auch den Brief an Petzet vom Frithjahr 1950: ,Oder wird Kunst mit der
Metaphysik hinfillig? Verbirgt sich hinter der Beunruhigung durch die gegen-
standslose Kunst vielleicht eine noch viel tiefere Erschiitterung? Das Ende der
Kunst? Die Ankunft von etwas, wofiir wir keinen Titel haben?* (Petzet (1983),
161)

16 Vgl. den Brief Heideggers an Krimer-Badoni vom 25.4.60: ,Sie werden doch
auch nicht damit sich abfinden, daff die Kunst, wie sie heute ,lebt‘, nur in den
Kulturbetrieb eingeordnet wird.“ (In: Phinomenologische Forschungen 18
(1986), 180) Vgl. hierzu auch die Aufzeichnung eines Heideggerschen Diskussi-
onsbeitrages durch Petzet: Die abstrakte Kunst ,sei ein ,Instrument des Wesens
der Technik’, sei etwas ganz anderes als Kunst und verstehe sich selbst nicht, wenn
sie sich fiir ,Kunst® halte* (Petzet (1983), 72). Hierzu auch Petzet (1953), 444: ,Die
Frage, ob die moderne Kunst noch mit der Kunst im alten Sinne zu tun habe,
verneinend, machte Heidegger deutlich, dafl es sich bei der umstrittenen ,Gegen-
standslosigkeit® nicht um eine historische Novitit, sondern um ein wesensmafiig
anderes im sich vollziehenden abendlindischen Geschick handle.*

63

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verméogen ithre Substanz zu bewahren. Fiir alle anderen sind auch
sie Objekte des ,Kunstbetriebes“ und , Erlebniserreger” (UK 77).

1. Asthetisierung

Die Neuzeit bringt sich die Kunst nahe, indem sie die Kunst auf
Distanz bringt. Das geschieht in der ,,Asthetisierung“ der Kunst.
Wir schdtzen die Dichtung als ,,Bildungsgut“"”. Wir schdtzen die
Kunst im Museum oder zumindest mit musealer Einstellung. Das
Museum aber ist fiir Heidegger nur die Folgeerscheinung einer
elementar-universalen Objektivierung, die auch vor der Kunst
nicht haltmacht. ,Durch das Asthetische, oder sagen wir durch
das Erlebnis und in dessen mafigebenden Bereich, wird das
Kunstwerk im vorhinein zu einem Gegenstand des Fiihlens und
Vorstellens. Nur wo das Kunstwerk zum Gegenstand geworden
ist, wird es ausstellungs- und museumstihig ...“ (USpr 139) Doch
dieser ganze ,Kunstbetrieb® (UK 39f) reicht nur an das ,,Gegen-
standsein® der Werke, nicht an ihr ,Werksein“ (UK 39{). Gegen-
standsein und Erlebnis: so ,,stirbt“ (UK 91 f) die Kunst.

Und sie stirbt also paradoxerweise, indem sie in der neuzeitli-
chen, d.h. fiir Heidegger: technischen Welt vielfache Aufgaben
tibernimmt. Funktionslosigkeit und Isolation kann man ihr nicht
mehr vorwerfen. Sie ist in ihre geschichtliche Situation, in ihre
Zeit integriert — voll und ganz. In der technisch-wissenschaftli-
chen Weltkonstitution hat die Kunst ihre ,legitime Funktion®
(SvG 41). Auf diese Weise an den gesellschaftlichen Verhiltnissen
mitzuarbeiten, d. h. geschichte- und wahrheitsbildend zu sein — es
war die Forderung Martin Heideggers. Doch leider sind die tech-
nischen Verhiltnisse das Ungeschichtliche schlechthin, und
»Wahrheit“ im urspriinglichen, von Heidegger eingeklagten Sinn
ist in thnen ginzlich zum Erliegen gekommen: Statt am urspriing-
lichen Wahrheitsgeschehen arbeitet die Kunst nun an der der
Technik eingentiimlichen ewigen Wiederkehr des Immergleichen.

Daf} der Kunst nach threm Tod, d.h. nach dem Verlust ihres
Wesens, noch geniigend Aufgaben bleiben — das bestdtigt thren
Tod jeden Tag aufs neue. Wo die ,Verédung des Daseins durch

"7 Brief vom 21.3.48 an E. Blochmann, in: Storck (1989), 95.

64



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Industrie, Technik und Wirtschaft“ (N1 105) voranschreitet,
tibernimmt sie kompensative Funktionen der , Erregung des Ge-
fihlsrausches” und der ,Entfesselung der ,Affekte® — sie rettet
das ,,,Leben (N 1105). Sie ist fiir ,,das Entspannende, Ausruhen-
de und deshalb fir den Genuf} bestimmt“. Das, was ,gefillt®,
wird nun allzu schnell ,das Gefillige“. Kunst nimmt Tivoli-Cha-
rakter an, wird zum Amisierbetrieb und ,,gehért dann in den Be-
reich des Zuckerbickers“ (EiM 101); Dichtung ist ,,,lustiges Ne-
benbei“ (15, 283).

Die Asthetisierung von Kunst und Gesellschaft, deren Kritik
den dsthetischen Diskurs im Ausgang des 20. Jahrhunderts mafi-
geblich bestimmt (vgl. EINLEITUNG, II) — Heidegger macht ihr
bereits seit den dreifiiger Jahren den Prozef3.

Das durch Funktionalisierung herbeigefithrte ,Ende der
Kunst“ kann nach Heidegger nicht ohne die Analyse der techni-
schen Verhiltnisse und der ihnen eigentiimlichen Gestalt von
Wahrheit, d. h. Unverborgenheit, kann nicht ohne die Erérterung
threr Genese gefafit werden. Die Entwicklung der Kunst-
Geschichte hat teil an der Entwicklung der gesamtgesell-schaft-
lich-geschichtlichen Verhiltnisse: ,Dem Wesenswandel der
Wahrheit entspricht die Wesensgeschichte der abendliandischen
Kunst.“ (UK 94) ,Die Metaphysik ... enthdlt die abendldndische
Grundstellung zum Seienden und somit auch den Grund zum
bisherigen Wesen der abendlindischen Kunst und ihrer Werke.
(65, 504) Mit dem ,Ende der Metaphysik“ geht daher notwendig
das ,Ende der Kunst® einher.

Das ,Ende der Metaphysik® wird von Heidegger u.a. durch
das Einmiinden der Philosophie in Wissenschaft und Technik dar-
gelegt."® Unter diesem Aspekt des Endes mufl es also auch eine
Parallele zum Ende der Kunst geben. Und hier sind es vor allem
zwei Prozesse, die fir Heidegger von Relevanz sind: die Ausbil-
dung der Kybernetik als neuer Grundwissenschaft und die Auf-
16sung des Gegenstandes in den ,,Bestand®.

13 Vel, ZSD 61-65.

65



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eingeschlossenheit, ,,Bestand“

Die Kiinste, so Heidegger, werden ,,zu gesteuert-steuernden In-
strumenten der Information® (ZSD 64). Und er fragt — wohl eher
rhetorisch —: , Erscheint die moderne Kunst als eine Riickkopp-
lung von Information im Regelkreis der Industriegesellschaft und
der wissenschaftlich-technischen Welt? Bezieht von hier aus der
vielgenannte ,Kulturbetrieb® gar seine legitime Begriindung?“
(HeKu 19) Das ist die ,Eingeschlossenheit® (ebd.) der Kunst:
nur noch die Bediirfnisse der technischen Welt wahrnehmend,
nur noch auf diese riickbezogen, keinerlei Beziehung mehr zu
Wahrheit und Geschichte aufnehmend. Die Kunst ist duflerst sen-
sibel und reagibel — aber nur noch im Rahmen des ,,,Kulturbe-
triebs. Kunst fiigt sich dem selbstreferentiellen technischen Sy-
stem ein, geht in dieses tiber. Der Hamster im Laufrad — er ist fir
Heidegger ein iiberholtes Bild. In Zukunft sollte man fiir das Auf-
der-Stelle-Treten bei rasender Geschwindigkeit die Kunst bemii-
hen.

Gehort aber zum Kunstwerksein der Bezug zur Wahrheit, dann
sind die ,Hervorbringungen® des Kunstbetriebes keine Werke
mehr, sondern ,etwas, wofiir noch das gemifle Wort fehlt (SvG
66).

Weiterhin gilt Heidegger als herausragendes Kriterium der sich
vollendenden Technisierung der Welt die Auflosung des Gegen-
standes in den ,,Bestand“: Alle Dinge der technischen Welt verlie-
ren ithre Wider- und Eigenstindigkeit (also Gegen-stindigkeit)
und sind nur als Material technischer Manipulationen bedeut-
sam."? Diesem fundamentalen Vorgang korrespondiert nach
Heidegger nun auch der Wandel der Kunst zur ,gegenstandlo-
sen“ und ,abstrakten®: ,Dafl in einem solchen Zeitalter die Kunst
zur gegenstandlosen wird, bezeugt ihre geschichtliche Rechtmi-
Rigkeit ...« (SvG 66)

Das ist der Alptraum desjenigen, der der Kunst das ,, Ins-Werk-
Setzen der Wahrheit® zudachte: Die Kunst hat teil am Betrieb
einer — durch den wissenschaftlich-technischen Verstand einge-
richteten — geschlossenen Anstalt. Eine Kunst, die sich allein

19 Vel. Seubold (1986), 135-140.

66



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch solche Funktion am Leben erhilt, ist fiir Heidegger an ihr
Ende gelangt, auch wenn sie sich noch so lebendig gibt, auch
wenn sie noch so rauschende Feste der ,,Kreativitit“ und ,,Spon-
taneitit” feiert.

1. Kultuvindustrie“

Beziiglich des Aspektes ,,Funktion® ist der Gang der Kunst von
threm Beginn bis zu threm Ende fiir Adorno ein Gang der Diffe-
renzierung: Waren die Momente (kultische) Funktion und auto-
nome Durchbildung stets ineinander, so laufen diese Momente
am ,Ende der Kunst® ganzlich auseinander. Die von der Kultur-
industrie verwaltete ,,Kunst“ geht auf in der ihr zugedachten
Funktion, wird ,funktionalisiert”, wobei ihr ,Wahrheitsgehalt®
gegen Null tendiert; die authentische Kunst bleibt dagegen ihrem
der Autonomie verpflichteten Entwicklungsgesetz und dem An-
spruch auf Wahrheit treu, bezahlt dies aber (vgl. ERSTER TEIL,
A.II) mit vélliger Isolation, die schliefflich auch ihre eigenen auto-
nomen Gesetze untergrabt.

Funktionalisierung und Autonomisierung der Kunst laufen fiir
Adorno — gerade auch beziiglich ihres Steigerungsgeschehens —
parallel: ,Dem Absterben des Scheins in der Kunst korrespon-
diert der unersattliche Illusionismus der Kulturindustrie ...; die
Allergie gegen den Schein setzt den Kontrapunkt zu dessen kom-
merzieller Allherrschaft. (7, 417) Dieser parallele Verlauf it
sich zugleich als Entkoppelungsprozefy echemals zusammengeho-
riger Momente (1) fassen, mit dem sowohl die Genese der Kultur-
industrie (2) wie die Isolation der avancierten Kunst (vgl. oben
ERSTER TEIL, A.IT) beschrieben werden kann.

1. Magisch-kultische Funktion: das Ineinander von
Funktion und Autonomie

Ist die Eingliederung der Kunst in den gesellschaftlichen Funk-
tionszusammenhang fir die Kunst zwar durchaus ein Zustand
der ,Heteronomie®, so sichert diese Eingliederung der Kunst
doch auch das Fortleben, die Existenz; dies um so mehr, je mehr

67



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Kunst in diesen Gesamtzusammenhang integriert ist — und ihr
dabei doch noch gentigend Raum fiir ,,autonome Durchbildung®
gelassen wird, deren , frappierende Ziige* Adorno bereits bei den
»Hohlenbildern“ konstatiert (7, 487). Mit Blick auf den Zustand,
auf den hin Autonomie und Funktion sich geschichtlich entwik-
keln, kénnte man — freilich nur mehr im Anschluff an Adorno -
dieses Ineinander in gewisser Weise sogar als ,,gliickliches“ Inein-
ander von Autonomie und Funktion bezeichnen: Beide Momente
sind aneinander verwiesen und verhindern damit — sie halten sich
gewissermaflen gegenseitig in Schach — ihre Hypertrophierung,
verhindern damit nichts weniger als den Tod der Kunst. Die Ge-
schichte der funktionalen Kunst will Adorno untergliedert schen
in eine ,magische“ und ,kultische® Phase (vgl. 7, 192).® Den
»Beginn“ der radikalen Differenzierung von Autonomie und
Funktion — man entdeckt den Trug des Kriftespiels — sicht er in
der Renaissance (vgl. 7, 91).

2. Kulturindustrie: Entkunstung durch Funktionalisierung

In der Kulturindustrie wird der Kunst nicht allein eine ,,Funk-
tion“ zugesprochen. Sie wird ,funktionalisiert”, u.d. h. hier: Sie
erhdlt ihre Wesensbestimmung von der Gesellschaft und geht da-
mit ihrer fiir sie konstitutiven Autonomie verlustig: Kunst hort
auf zu sein.

Hier sind vor allem Phinomene zu benennen, die Adorno als
kulturindustrielle ,,Entkunstung der Kunst® zu fassen sucht.'
Nun ist aber, was die Kunst betrifft, die Extension des Begriffes
,Kulturindustrie“ bei Adorno beinahe universal. Denn allein die

120 Eben diese Unterscheidung diirfte gemeint sein, wenn Adorno von den ,,ma-

gisch praktizistischen wie den religics metaphysischen Reduktionen der Kunst*
(7, 471) spricht. Er kennt ,,magische und animistische Vorformen der Kunstwerke
als Bestandstiicke ritualer Praxis* (7, 28; vgl. z.B. auch: Pris 160), weifs von einer
Autonomie der Kunst, die ,ihre kultische Funktion und deren Nachbilder ab-
schiittelte” (7, 9).

2t Der Begrifl ,Entkunstung® eignet sich fiir die hier zu erdrternde Thematik
besonders dadurch, dafl er erneut auf Parallelisierung und ,Korrespondenz® (7,
417) autonomer und verwalteter Kunst verweist; denn auf die radikal autonome
Kunst - als ,Kontrapunkt“ (7, 417) — trifft ,Entkunstung® nicht weniger zu als auf
die radikal verwaltete.

68

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

svorgeschrittene Produktion” (Diss 16), allein die isolierte ,avan-
cierte Kunst“ gilt Adorno als ,Widerpart® (DA 115) der Kultur-
industrie'? — nicht jedoch die ,offizielle des Kulturbetriebs:
»Die Unterschiede in der Rezeption der offiziellen ,klassischen’
und der leichten Musik haben keine reale Bedeutung mehr.”
(Diss 16)

Diese , Totalitit der Kulturindustrie“ (DA 122), die die ,,unver-
sohnlichen Elemente der Kultur, Kunst und Zerstreuung® (DA
122) zusammenzwingt und ,.in der Synthese von Beethoven und
Casino de Paris terminiert” (DA 121), fafit Adorno explizit als
»gesellschaftliche Liquidation der Kunst® (DA 141)."* Der
»Zweck®, die Forderung nach Unterhaltung und Entspannung —
exemplarisch fiir Adorno nicht nur der ,,Schlagerenthusiast®, son-
dern auch der ,Besucher der Philharmoniker® (Diss 16) mit den
yhoheren Bediirfnissen nach klassischem ,Kunstgenuff“ und
»Ohrenschmaus® —, hat das Reich der Zwecklosigkeit, damit alle
Autonomie und allen Wahrheitsgehalt, aufgezehrt (vgl. DA 142).

Dieser Vorgang der ,,Entkunstung® unter funktionalem Aspekt
sei nach den Hinsichten Werk, Rezipient und Produzent kurz
aufgeschlisselt.

a. Entqualifizierung des Werkes: Das Kunstwerk als Konsumgut

Das Schirren der Kunst in das Joch der Zweckmafligkeit zeigt sich
hinsichtlich des Werkes in der ,Leidenschaft zum Antasten ...,
kein Werk sein zu lassen, was es ist, ein jegliches herzurichten,
seine Distanz vom Betrachter zu verkleinern® (7, 32). Das Werk
wird damit auf das Bediirfnis des Rezipienten reduziert; dieser
will, dafl das Werk ,,ithm etwas gebe“ (7, 33), und dieses zu Ge-
bende ist das schon Bekannte, aus dem eigenen verdinglichten
Bediirfnis konstituiert. So geschieht die ,Einreihung der Kunst
unter die Konsumgiiter durch die vested interests® (7, 32), die da-
durch erleichtert wird, daff der Gebrauchswert der Konsumgtiter
im Zeitalter der Uberproduktion an Wert verliert und dem ,,se-

12 Vgl. 12, 19: ,Musik hat an dem teil, was Clement Greenberg die Aufspaltung
aller Kunst in Kitsch und Avantgarde nannte ...*

13 Vgl z.B. auch 7, 399: Hier wird als ,Schema der Kulturindustrie® die ,,Neu-
tralisierung® der Kunst genannt, und diese von der ,Negation der Kunst*, wie sie
in der ,,Projektionstheorie® mitzudenken sei, abgesetzt.

69



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kundiren Genufl von Prestige, Mit-dabei-Sein, schliefilich des
Warencharakters selbst weicht® (7, 321). Kurzum: In der Entqua-
lifizierung der Werke vollzieht sich eine Nivellierung der ,be-
schimenden Differenz zwischen der Kunst und dem Leben® (7,
32); das Kunstwerk wird ,,Ding unter Dingen® (7, 33), und von
der ,,Autonomie der Kunstwerke ... ist nichts iibrig als der Fe-
tischcharakter der Ware, Regression auf den archaischen Feti-
schismus im Ursprung der Kunst“ (7, 33).'**

b. Ichschwdche des Rezipienten: Psychische Prostitution

Im Gegenzug zur Entqualifizierung der Werke und gewisserma-
len als Ersatzhandlung projiziert der Betrachter all seine Empfi-
ndungen auf das Werk und setzt sich damit in den Zustand der
vorgeblichen Vertrautheit mit dem Werk, zerstort damit aber die
fiir jegliche Kunsterfahrung konstitutive Fremdheit. Damit macht
er das Kunstwerk seinem Ego gleich, nicht gleicht er sich dem
Werk an, die , Freiheit zum Objekt” nimmt er sich nicht mehr.
Nicht ,Entduflerung des Subjekts, sondern Reduktion des
Kunstwerkes auf das subjektive Bediirfnis bestimmt solche Art
»Rezeption“: Das Kunstwerk wird ,,zum Vehikel der Psychologie
des Betrachters (7, 33). Der Rezipient unterwirft sich somit nicht
— wie von ithm gefordert wire — der ,, Disziplin des Werkes“ (7,
410), sondern verharrt bei sich: Ichschwiche ist letztlich der
Grund solchen Verhaltens; unfihig bleibt solch ein Subjekt fiir
die ,Erschiitterung®; die Moglichkeit geht thm ab, den ,Boden
unter den Fiiflen zu verlieren® (7, 363). Dies projektive Verhalten
aber ,entkunstet die Kunstwerke® (7, 410).12

12 Von hier aus wird Adornos Auseinandersetzung mit dem ,, Aura“-Begriff Ben-
jamins doch wohl erst recht verstindlich; verstindlich werden die unerbittlichen
Attacken gegen die ,einfache Antithese zwischen dem auratischen und dem mas-
senproduzierten Werk, die, um ihrer Drastik willen, die Dialektik beider Typen
vernachlissigt® (7, 89); vgl. auch 7, 73/90/123/4081, Diss 41. Adornos Position
will dabei aber keineswegs — erneut ein kulturindustrieller Akt der Regression —
eine ,Fetischisierung® der Werke in Kauf nehmen (vgl. 7, 399, Diss 22).

125 Daher darf Kunst, will sie nicht ihr Eigentliches verlieren, auch nicht dem
kompensativen ,Bediirfnis nach Kunst“ (7, 34) willfahren: ... das positivistische
Bewufitsein hat, als falsches, seine Schwierigkeiten: es bedarf der Kunst, um in sie
abzuschieben, was in seinem erstickend engen Raum nicht unterkommt. (7, 399)
yIndem das Kunstwerk ganz dem Bediirfnis sich angleicht, betriigt es die Men-
schen vorweg um eben die Befreiung vom Prinzip der Niitzlichkeit, die es leisten

70

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. die Heteronomie des Kiinstlers: entertainment

Aus dieser Unterordnung autonomer Kunstwerke unter das ge-
sellschaftliche Zweckmoment (vgl. 7, 375), aus dieser Durchstrei-
chung der der Kunst eigenen Transzendenz (vgl. 7, 122) folgt
zwangslaufig, dafl man — auch rickwirkend - die Differenz zwi-
schen dem Kiinstler als ,dsthetischem Subjekt* und ,empiri-
scher®, d.h. Zwecken dienender Person abschafft: ,,Die Stellung
der Kiinstler in der Gesellschaft, soweit sie fiir die Massenrezep-
tion in Betracht kommt, begibt nach dem Zeitalter der Autono-
mie tendenziell sich ins Heteronome zurtick. Waren die Kiinstler
vor der Franzosischen Revolution Bediente, so werden sie zu
Entertainers.“ (7, 376)

I11. Kapitalisierung der Kunst

Versteht man unter ,Funktionalisierung®: ,nicht durch sich
selbst, sondern durch anderes bestimmt“,'? so fillt unter diesen
Begriff ein Vorgang, der fiir Gehlen die Situation der Kunst in den
sechziger und siebziger Jahren dominiert: die Kapitalisierung der
Kunst.

Kapitalisiert, umgerechnet in den abstrakten Wert des Geldes,
kann die Kunst werden, weil sie sich von ihren ,fritheren Funda-
menten in den Seelen® (Z-B 230) gelost hat und hier keine essen-
tielle Rolle mehr spielt (vgl. ERSTER TEIL, A.III), damit aber im
Gegenzug durch ein System konstituiert werden kann, das von
den der Kunst selbst fremden Medien Geld und Macht bestimmt
wird: einem Apparat aus Kunsthindlern, Kritikern, Museumsdi-
rektoren, Ausstellern und Sammlern, die die Definitionsmacht
tiber die Kunst innehaben, die Kunst anfordern und den Apparat
am Leben erhalten (vgl. Z-B 230{). Dieser Kunstapparat arbeitet
in kapitalistischer Manier, wie sie in dieser Reinkultur in der
Wirtschaft nicht mehr anzutreffen ist: Man mahnt laufend Inno-
vationen an, will die neuen Produkte bei noch niedrigem Kurs

soll.“ (DA 142) Von hier aus wird auch Adornos Abneigung gegen eine aus-
schlieflich auf ,Kunstgenu8“ (z.B. 7, 26-29) und ,isthetischem Erlebnis“ (z.B.
7,362f) basierende Kunstrezeption verstindlich.

% Luhmann (1972).

71

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

magazinieren, um sie als haussierende mit finanziellem Gewinn
abstoflen bzw. mit Status-Gewinn an die Wand nageln zu
konnen.'” Es wird auf Vorrat produziert, und man driickt durch
Werbung und Propaganda, kaum durch wirkliche Kritik, sein
»Produkt” durch — Meinungskartelle, die andere Kinstler aufler
Kurs setzen kénnen (Gehlen nennt z. B. Nay, Gilles).

In dieser Hinsicht ist die Kunst nicht am Ende, sondern ins
»Zeitalter der Unaufhérlichkeit® (Z-B 229) eingetreten. Thr ist
ein ,Umsteigen® (Z-B 230) gelungen. Es gibt Kunst so lange, wie
man will. Und man will sie und will sie offenbar noch lange. Frei-
lich ist dieses endlose Weiterleben in entscheidender Hinsicht das
trostloseste Ende, das man sich denken kann: Man hat nicht ein-
mal mehr die Kraft und den Mut, die Leiche unter die Erde zu
bringen. Wie im Hellenismus gibt es eine ,,ungeheure Produktion
bei schon erloschenem Gehalt“ (Z-B 231). Die Befreiung der
Kunst vom metaphyisch-gesellschaftlichen Ballast, die von Geh-
len positiv beurteilt wird (vgl. ERSTER TEIL, D.1.2), ist so in eine
neue, hirtere Abhingigkeit umgeschlagen.

Das Bild der ,Kapitalisierung® sei zu diister und tibertrieben
ins Schwarze? — Was einst unabdingbar an die Autonomisierung
der Kunst gekntipft war, was einst Bedingung war fiir diese Auto-
nomisierung — die Bildung eines Marktes, der die Unabhingigkeit
von bestimmten gesellschaftlichen Michten garantieren sollte —,'*

127 Im Zynismus der [nnovation®, so Lyotard (1984, 164), in dem sich ,die Ent-
tiuschung dariiber, dafl sich nichts mehr ereignet®, verbirgt, dokumentiere sich
eine Angleichung an die ,Metaphysik des Kapitals®.

12 Diesem Vorgang steht Gehlen keineswegs negativ gegeniiber. Ware er nicht
gegliickt, d.h., wire es nicht gelungen, relativ stabile Strukturen eines eigenstindi-
gen Systems aus Kunsthandel, Museum, Sammlern, Gelegenheitskiufern, Speku-
lanten und dem Kunstpublikationswesen aufzubauen, so wire dies der Todesstof§
der Kunst gewesen. Eine ,marktbezogene Groforganisation® (Z-B 208) trat an
die Stelle des gesellschaftlichen Auftrages. Und mit ihr iberlebten Kiinstler und
Kunst nicht nur — die Zahlen der Produktionen wie der Kiinstler schnellten in
bislang kaum vorstellbare Hohen. Diese ,sekundire Institutionalisierung® (Z-
B 207), eine fiir Gehlen ,groflartige Institutionalisierung® (Z-B 208), mit der die
Kunst den Untergang der weltlichen und geistlichen Herrschaft, die tiber Jahrtau-
sende ihre Auftraggeber waren, iiberstand, ist also nicht grundsitzlich zu verwer-
fen (vgl. Z-B 208). Auch wenn bereits hier viele aufleristhetische Interessen ins
Spiel kimen, so wire es doch bemerkenswert, ,dafl im groffen und ganzen wirk-
lich Minderwertiges kaum hochgetrieben wird“ (Z-B 209). Davon riickt Gehlen in
der 1972 (zur 3. Aufl. 1986) neu geschriebenen ,Schlulerdrterung® ab: Der Appa-

72

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist zur Einfriedung und Fesselung, ist zur Einsargung der Kunst
geworden: Der Marktmechanismus'? braucht stindig Neuerun-
gen, doch diese Neuerungen sind immer nur Neuerungen auf
demselben Niveau; so wird das Risiko ,,einer wirklich fundamen-
talen (Neuerung, G. S.), die vielleicht den Kdufer verfehlen kénn-
te“, nicht eingegangen (2. Aufl. 229).1%

rat dient nicht mehr der Kunst, sondern die Kunst dem in ,nackt spekulativ-kapi-
talistischer Weise“ (Z-B 231) arbeitenden Apparat.

» Fir die neuere Entwicklung der Malerei konstatiert G. Boehm (1987, 233 f):
,Die kiinstlerische Arbeit mit Blick auf Medien und Markt einzurichten, unter-
scheidet Gruppen wie die Miilheimer Freiheit oder die Berliner Wilden grundsitz-
lich von ilteren Avantgarden, die nicht am Markt, sondern an threm Erkenntnis-
interesse arbeiteten, nicht selten generationenwihrende Rezeptionsverzogerungen
in Kauf nehmen mufiten.“

1% Wohl am eindringlichsten wurde diese Liquidierung der Kunst durch den
Kunstbetrieb an der Kélner Grofausstellung ,Bilderstreit — Widerspruch, Einheit
und Fragment in der Kunst seit 1960 aus dem Jahr 1989 offenbar. (Vgl. z.B.: SZ
vom 14.7.89, 12 oder DIE ZEIT vom 21.4.89, 65.) Vor allem die Zeugnisse des
Kiinstlers Judd und des Galeristen van de Loo sind hier hervorzuheben. Judd
kritisierte, daf im Grof8betrieb das Kunstwerk zur Randerscheinung verkomme
und Kunst den Gesetzen des Kapitalmarktes unterworfen werde. Und van de Loo
gab in einer ,,Offenen Erklirung® vom 12.4.1989 bekannt: ,Die Galerie van de
Loo wird ab Juni 1989, d.h. nach der ART in Basel, auf keiner Kunstmesse oder
einer dhnlichen 6ffentlichen Veranstaltung mehr vertreten sein. Eine in meinen
Augen fatale Entwicklung, wie sie seit einigen Jahren sichtbar geworden ist, und
im sogenannten ,Bilderstreit’ — auf 10000 qm 1000 Werke von 100 Kiinstlern —
ihren vorerst erbarmlichen Hohepunkt gefunden hat, eine Entwicklung, in der
bestallte Agenten, Kunstbanausen und Kulturbiirokraten in schoner Wahlver-
wandtschaft die Kunst milbrauchen, mit den Mitteln der Offentlichkeit Augen-
wischerei, Tduschung und Brunnenvergiftung betreiben, ist ansteckend und
zwingt mich, fiir meinen Teil zu retten, was noch zu retten ist ... Kunst hat eine
Eigengesetzlichkeit; sie entsteht in geistiger Konzentration und in der Stille und
kann nur so von ihren Zeitgenossen und der Nachwelt angenommen werden.
Wettbewerbsalliiren und Medienklamauk ... eignen sich bestenfalls fiir Kirmes-
und Sportveranstaltungen, nicht aber fiir die Kunst.*

73

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. Inneristhetisch-kunstimmanenter Aspekt: Er-
schopfung des Innovationspotentials und Repri-
stination

1. Entwicklungslogik der Musik

Dafl Kunst sich ihrem Ende zubewegt, ist ihr nach Adorno nicht
blof} von auflen angetan. Sie selbst arbeitet an diesem Prozefi. Sie
ist ihr eigener Totengraber. , Entkunstung®, nach Adorno ,Ent-
wicklungstendenz“ und ,Liquidation” der Kunst (7, 123; vgl.
auch 12, 108), findet auch inneridsthetisch, und zwar gerade in
den avancierten authentischen Produkten statt.

Durch Thematisierung zweier grundlegender Konstituenzien
moderner Kunst, Rationalitit und Traditionsnegation, kann das
Bewegungsgesetz und damit auch die Ende-Situation der Kunst
erhellt werden. Dabei wird vor allem auf Adornos Musikisthetik
eingegangen, dem Quellbereich seiner genuinen Erfahrungen und
Erorterungen. ™

1. Rationalitat

»Rationalitit“ ist der , Kernbegriff“ (Diss 123), der nach Adorno
die neuere Musikgeschichte in Bewegung brachte. Asthetische
Rationalitdt wird dabei verstanden als ,,bewufite Verfigung* tiber
die Mittel: ,daf} jedes kiinstlerische Mittel in sich und seiner
Funktion nach so bestimmt sein mufy wie moglich® (7, 581).
»Das Extrem“ verdanke sich nicht nur ,rebellischer Gesinnung®,

51 Ohne groflen Aufwand liefle sich zeigen, dafl hier Modelle und Kategorien
entwickelt werden, die, mutatis mutandis, auf andere Kiinste und die Situation
von Kunst Giberhaupt tibertragen werden. Vgl. z.B. 7, 413: Hier ist von der Kunst
die Rede und vom ,Sprachcharakter von Kunst, der heute abzusterben scheint®.
Gewonnen ist allerdings — wie im folgenden zu zeigen ist — solche allgemeine Rede
von der Kunst an der Interpretation der Entwicklung der Neuen Musik. Carl
Dahlhaus hat mit Recht darauf hingewiesen, daf§ Adornos isthetische Theorie
auch dort, wo von Kunst schlechthin die Rede ist, im Grunde von einer Philoso-
phie der Musik — der neuen Musik — ausgeht. Dahlhaus (1983, 133) sieht aber
gerade darin — da Musik in der traditionellen wie gegenwirtigen Asthetik eine
nur periphere Rolle spielt — ,eines der Hindernisse, die einer adiquaten Adorno-
Rezeption im Wege stehen®. Dem ist vorbehaltlos zuzustimmen.

74

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern sei ,von kiinstlerischer Technologie geboten® (7, 59).
»Gemifligte Moderne ist in sich kontradiktorisch, weil sie die ds-
thetische Rationalitit bremst.“ (7, 59)

Daher ist die jeweilige Uber-Treibung der je neu gewonnenen
Stufe von Rationalitit nur konseqent; und ubiquitire, alles um-
fassende Beherrschung das bewufite oder auch heimliche Telos
der Musikgeschichte.

a. Konsequenz: integrale Rationalisierung

Konsequente Ausformung und Gipfel dieser ,,asthetischen Ratio-
nalitdt® sicht Adorno in der Schénbergschen Zwolftontechnik
und deren ,ganz konsequenter® (Diss 149) Fortfithrung bei den
yseriellen” Komponisten der Nachkriegsdra — mit Webern als
mehr oder weniger heimlichem Griindungsvater. Und kein Zwei-
fel, dafd Adorno — bet aller grundsdtzlichen Kritik (s.u.) — die Fol-
gerichtigkeit der Entwicklung von der freien Atonalitit zu
Zwolftontechnik und serieller Kompositionsweise konzediert.
Schénbergs ,radikales Werk® zersetze in ,,unerschiittertem Glau-
ben an die Tradition ... diese aus der eigenen Konsequenz*“ (12,
155). Die Regeln der Zwolftontechnik seien ,nicht willkiirlich
ausgedacht. Sie sind Konfigurationen des geschichtlichen Zwan-
ges im Material.“ (12, 65) Beabsichtigt wird, ,Musik von den Re-
sten des verfallen Organischen zu reinigen® (12, 65). Und noch in
kompositionstechnischer Hinsicht wird die Zwolftontechnik als
konsequent legitimiert: ,Wer immer mit freier Atonalitit umging,
weifl von der ablenkenden Kraft eines Melodie- oder Bafitons, der
zum zweitenmal auftritt, ehe alle andern da waren. Er droht den
melodisch-harmonischen Zug zu unterbrechen. Die statische
Zwolftontechnik verwirklicht die Empfindlichkeit der musikali-
schen Dynamik gegeniiber der ohnmichtigen Wiederkehr des
Gleichen.“ (12, 65)

Schonbergs Zwélftontechnik ist aber noch nicht ganz konse-
quent (vgl. Diss 149). Die ,Antagonismen ... sind nicht zu ver-
schweigen® (Diss 143). Es resultieren ndmlich ,gewisse Unstim-
migkeiten“ (Diss 142), wenn, wie im Falle Schonbergs, Mittel wie
Themenbildung, Exposition, Ubergang, Fortsetzung, Spannungs-
und Auflosungsfelder, die dem Boden der Tonalitit erwachsen
sind, auf ein ,nicht tonales Material iibertragen werden® (Diss

75



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142; vgl. die Ausfihrungen zu ,,Uberleitung“ und ,Thema“ in
Diss 143).

Und genau diese ,Antagonismen® und ,Unstimmigkeiten®
wollen nun die Seriellen, an ihrer ,Spitze“ Pierre Boulez (Diss
144), auflésen — durch ,integrale Rationalisierung® (Diss 144,
146): durch ,objektiv-kalkulatorische Anordnung von Inter-
vallen, Tonhohen, Lingen und Kiirzen und Stirkegraden®
(Diss 144). Durch diese ,dekretierte Systematik wolle man
,mit den Resten des traditionellen musikalischen Idioms auch
jegliche kompositorische Freiheit als Willkiir ... beseitigen®
(Diss 144).

Die serielle Kompositionsweise ist also nicht bloff Komponi-
stenwillkiir, sondern konsequente Vollstreckung des ,Bewe-
gungsgesetzes“ Rationalitit: ,Dem Ausdruck widerfahrt® erneut,
»was er verdient hat“ (12, 162).

b. Konsequenz zur Leere: Austreibung des Subjekts

Damit aber beraubt sich das ,Bewegungsgesetz“ seiner Grund-
lage: Es liquidiert das, was es zu sich selbst bringen wollte: die
Musik. Wird Rationalitit zum Selbstzweck, ,losgelassene Ratio-
nalitdt“ (Diss 153), so geht der ,,Sinn“ von Musik verloren. Musik
geht zu Ende. Sie geht zu Ende, weil das serielle Komponieren die
andere, der Rationalitit entgegengesetzte und nicht minder kon-
stitutive Komponente von Kunst, die ,mimetische®, zerstort:
Ausdruck (Diss 154, 148, 146, 1411), Subjektives (Diss 152, 144)
Sprachcharakter (Diss 152, 149, 144, 142), Sinn (Diss 149, 143),
Sinnliches (Diss 145).

Wird dieses der Kunst konstitutive Moment ausgetrieben, so
bleibt nichts als die ,,Passion der Leere” (Diss 152), die ,leere,
frohliche Fahrt“ (Diss 143), die ,mathematisierenden Manipula-
tionen® (Diss 152), die ,,Mimesis wissenschaftlicher Verfahrungs-
weisen® (Diss 151), die ,,gnadenlos ablaufende Héllenmaschine®
(Diss 155), kurz: ,,Die Palette wird zum Bild.“ (Diss 150) Kom-
ponieren wird damit zur ,verblendeten Bastelei“ (Diss 151), das
»Subjekt, dessen Freiheit die Bedingung avancierter Kunst ist,
ausgetricben (Diss 154). Komponieren wird reduziert auf
rechnerisches Verfahren, auf blinde, leerlaufende Rationalitit;
eine ,gewalttitige und duflerliche Totalitdt ... ergreift ... die

76



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Macht ..., gar nicht so undhnlich den politischen totalitiren Sy-
stemen® (Diss 154).

Diese Entwicklung legt nach Adorno einen ,Schatten” auch
tiber die ,heroischen Zeiten, die Urspriinge der Neuen Musik
selbst (Diss 145), einen Schatten, den Adorno vor allem bei
Schonberg wahrnahm. Freilich: Aus der Perspektive der seriellen
Akme erscheint Schénberg — und mit Recht — als der, der noch
sJnmitten der Zwolftontechnik den musikalischen Sinn, das
eigentliche Komponieren® (Diss 143) bewahrt hat. Doch sind be-
reits in der ,Philosophie der neuen Musik® all die Gefahren auf-
gelistet, in die die Seriellen dann herz- und traditionslos laufen.
Denn all dies: die ,totale Rationalisierung des Materials® (12,
170), die Flucht ,nach vorwirts in die Ordnung® (12, 108), die
yverfigende Disposition iibers Ganze“ (12, 71), die ,virtuelle
Ausloschung” des Subjekes (12, 70), die ,In-Frage-Stellung der
Moglichkeit von Ausdruck® (12, 27), die ,Drohung der spezifisch
musikalischen Sinnlosigkeit (12, 83), die ,stdhlerne Apparatur®
(12, 100), die ,sinnleere Integration® (12, 195) und ,Heterono-
mie (12, 195) — all dies wird schon dem Entwicklungsstand der
Zweiten Wiener Schule zuerkannt.

2. Tradition

Auch das Verhaltnis der avancierten Kunst zur Tradition, das mit
der asthetischen Rationalitit korreliert, wirft Licht auf die inner-
asthetische Ende-Situation. Dabet ist gedacht an jenes kritische
Verhaltnis, das sich nur tiber die Negation auf das Tradierte be-
zieht (vgl. 7, 223). Gedacht ist vor allem an den der ,historischen
Tendenz“ ricksichtslos gehorchenden ,Rigorismus der jlingsten
Entwicklung®, der die — noch verbliebenen — ,Residuen des
Uberkommenen und Verneinten ausmerzt® (7, 223).

a. Tradition als Heteronomie und der Zwang zu Neunem

Heteronomie ist fiir Adorno nicht allein eine Kategorie zur Kritik
gesellschaftlicher Zweckbestimmung von Kunst. ,,Heteronom*
konnen auch ,innerasthetische”, kunstimmanente Konstituen-
zlen, insbesondere traditional iiberkommene Formen und Inhalte
sein. Ja letztlich wird von avancierter Kunst Tradition als solche

77



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als ,heteronom® disqualifiziert: Der Zwang, der aus der Entwick-
lungstendenz abendlindischer Kunst sich ergibt — der Tendenz
des ,dsthetischen Nominalismus“: alles aus Subjektivitit zu set-
zen, keine an sich seiende Form zu iibernehmen —, greift substan-
tiell alle Tradition an, ahndet sie als heteronom und will das blof§
Uberkommene und nicht selbst Gesetzte vernichten.

Dieses Bestreben realisiert sich, indem es ,Neues in die Kunst
einbringt. Es bringt das autonome Neue ein, um das heteronome
Traditionelle zu verabschieden. Hat es dieses Traditionelle verab-
schiedet, wird das Neue selbst zum Traditionellen: Kunst gerit in
einen Vernichtungs- und Erneuerungsrausch, die Furie des Ver-
schwindens paart sich mit dem — sich am Warenmarkt orientie-
renden — Fetischismus des Neuen (vgl. 7, 41): ,Das Neue ist keine
subjektive Kategorie, sondern von der Sache erzwungen, die an-
ders nicht zu sich selbst, los von Heteronomie, kommen kann.
Aufs Neue dringt die Kraft des Alten, das, um sich zu verwirkli-
chen, des Neuen bedarf.“ (7, 40)

Avancierte Kunst steht in einem ,antithetischen Verhiltnis zur
Tradition® (7, 508), und traditionelle Kunst ist ,,dem lebendigen
Bewufitsein“ anders nicht als ,,durch Negation® (7, 383) erreich-
bar. Das ,Rimbaudsche il faut étre absolument moderne“ hat ei-
nen ,Ekel vorm Abgestandenen® (7, 286), lebt von seinen ,,Idio-
synkrasien, den ,dsthetischen Statthaltern von Negation® (7,
478), die schliefllich in einen ,,Kanon der Verbote“ (12, 40; 7, 60/
456) miinden, kurz: Modernes Bewufitsein hat die dsthetische
Tradition ,gekiindigt” (7, 517).

Nun kénnte man der Meinung sein, es sei dies alles in der Ord-
nung. Was die Kunst auf der einen Seite, Tradition, negiert, kom-
pensiert sie, avantgardistisch, durch Eroberung neuen Terrains
nicht nur - sie erweitert dariiber hinaus auch noch ihre Méglich-
keiten. Dieser Prozefd gerade sei es, der die Kunst jung und am
Leben erhalte.

Doch ist dies nach Adorno nur ,von auflen® (7, 223) gedacht.
Denn von auflen her wird ,,die Erweiterung disponibler Materia-
lien ... sehr uberschatzt (7, 223); ,die Refus, die nicht nur der
Geschmack sondern der Materialstand selber den Kiinstlern ab-
nétigt, kompensieren sie” (7, 223). So setzt die avantgardistische
Gesinnung zwar den dissonanten Klang als veritable Ausdrucks-

78

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

form durch, dchtet aber auch das ,verbrauchte® konsonant-tonale
Material.

Und selbst dies ist noch zu harmlos gedacht; das Problem ist
damit noch nicht vollstindig erfafit. Denn daf$ solches Gebaren
Allergien erzeugt, die sich nicht mehr nur gegen einzelne traditio-
nelle Elemente richten, nicht mehr nur gegen Tradition als solche,
sondern daf mit der Vernichtung aller Tradition und der Inaugu-
rierung der dsthetischen Dauerrevolution der Motor sich iiber-
drehe, die Kolben sich fressen oder der Pleuel sich verbiege, dafs
solches Gebaren also die eigene Selbstvernichtung betreiben
kénnte -: die Kunst ahnt es, und avancierte Asthetik weifl es:
»Kunst nahert sich der Allergie gegen sich selbst; Inbegriff der
bestimmten Negation, die sie iibt, ist ihre eigene.“ (7, 60)

Dieses Geschehen lifit sich nun wie folgt konkretisieren.

b. Reduktionismus und Erschopfung des Innovationspotentials
Der ,,Ausschlufy des Verbrauchten und der iiberholten Verfah-
rungsweisen® (7, 58) zeitigt einen Reduktionismus, der der Kunst
so lange nicht an den Lebensnerv reicht, solange sie Neuland zu
entdecken weif. Aber das Land, das es zu entdecken gilt, erstreckt
sich nicht ins Unendliche. Die Entdeckung kommt zu einem ,,En-
de“. Neuland entdecken heifit: die Evolution des ,Materials“ —
dessen, womit der Kiinstler arbeitet — vorantreiben. Und hat die
»~Moglichkeit von Neuerungen sich erschopft, werden Neuerun-
gen, so Adorno, nur noch mechanisch weitergesucht auf einer
Linie, die sie wiederholt, so muf8 ,die Richtungstendenz der
Neuerung verdndert, in eine andere Dimension verlagert werden®
(7,41). Das ist einfach gesagt und in dieser Allgemeinheit wohl
auch stimmig und einsichtig. Wie aber sieht dies konkret aus?
Was unter einem Richtungswechsel nach einer ,,Erschopfung*
zu verstehen ist, hat Adorno anlafllich der Analyse einer ,Musik
tiber Musik® (von Mozart bis Strawinsky) gezeigt: Die Komposi-
tion von ,,Musik tiber Musik® werde veranlafit durch eng gesetzte
Grenzen der ,Maoglichkeit von ,Erfindung™ im Schema der
Tonalitdt; sei bedingt von der ,Enge des Verfiigbaren®, von der
»Ausschopfung® des ,,schmalen Materials®, so daf§ kein Einfall
mehr hitte gedethen konnen, der nicht schon dagewesen wire.
Daher, also der ,,objektiven Abgebrauchtheit des Vorrats“ wegen,

79



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das ,,,Zitat™, als explizit subjektives Verhiltnis zu Bekanntem,
daher die ,Musik tiber Musik“. Doch hat dies, was den Erschop-
fungszustand betrifft, hochstens aufschiebende, keine authebende
Wirkung. Diese wurde allein durch radikale Erneuerung des mu-
sikalischen Materials erreicht: durch die Emanzipation der Disso-
nanz. ,Ins Freie ..., los vom vergriffenen Material“ sei man nur
durch das Verfahren Schénbergs gekommen: das Verlassen des
harmonisch-melodischen Zirkels und die Zuwendung zur Atona-
litdt. (Vgl. 12, 167) Schonberg hat damit ,,das ausgelaugte und bis
in all seine Moglichkeiten verbrauchte Material der Tonalitit ab-
gestoflen® (18, 118).

Aber was ist, wenn auch diese Richtung durchlaufen ist und
keine neue mehr eingeschlagen werden kann? Was, wenn das Ma-
terial nicht mehr zu erweitern ist? Was, wenn man 1961 erkennt,
daf} ,die pure Evolution des Materials einen Schwellenwert er-
reicht hat“ (16, 425)? Was, wenn eine auf die Evolution des Mate-
rials fixierte Moderne ,ihre Decke erreicht hat®? und ,kein
Fund, keine blofle Verfahrungsweise mehr durch Neuheit allein
sich legitimieren” kann, da ,.alle solchen Funde ... in einen vom
Gehor bereits abgesteckten Raum ... fallen” (18, 241)?

Es ist der Zusammenhang des ,, Alterns der Neuen Musik®, i
dem Adorno aussprlcht, »dafl die Expansion des mu51kahschen
Materials selbst bis zu einem Aufiersten Vorgestoﬁen . 1st* (Diss
147). Die Moglichkeiten neuer Klinge sei ,virtuell erschopft®.
Natiirlich seien nicht alle Klangkombinationen durchgespielt, da
sie mathematisch ja unabsehbar seien. Aber es gehe eben nicht um
Quantitit, sondern um Qualitit. Und hier ,ist ... der Raum ab-
gesteckt, und kein hinzuzufiigender Klang wiirde wohl die
Klanglandschaft insgesamt verindern® (Diss 147).

Plausibel — und wohl mehr als eine blofle Vermutung — Ador-
nos Begriindung: ,Vielleicht war solche Verdnderung selbst mog-
lich nur im Angesicht noch geltender Einschrinkungen.“ (Diss
147) Sind mit der Emanzipation der Dissonanz die harmonischen

2 Diese Formulierung geht auf Messiaen zuriick. Vgl. auch: Uber Statik und
Dynamik als soziologische Kategorien (8, 217-237): ,,... konnte der Musiker
Messiaen ... davon sprechen, es habe die geschichtliche Entwicklung der Musik
ihren ,Plafond® erreicht, iiber den hinaus keine Entwicklung mehr vorzustellen
sel.” (8, 217)

80



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tabus alle gefallen, so scheint ,,die absolute Grenze des geschicht-
lichen Tonraumes der abendlindischen Musik erreicht® (Diss
147) — und diesen Tonraum zu sprengen, rege sich weder ein star-
ker Impuls, noch zeige sich auch bloff die Fahigkeit, auflerhalb
jenes Raumes ,spontan zu horen®. Die Vorstellung eines
»schlechterdings Offenen, Unendlichen, das zu biandigen ware®,
ist somit Illusion: ,Es ... gibt ... keine musikalische frontier
mehr.“ (Diss 148)!1

Diese Situation setzt dem Avantgarde-Anspruch, der Schock-
Auslésung avancierter Komposition zu: Avantgarde und Schock
werden ,komisch®. Der Schock ,,stumpft sich ab“ (12, 186) — und
nicht nur bei Strawinsky. Diese Abstumpfung liegt iiber dem ,, Al-
tern der Neuen Musik® iberhaupt, die in den ,Kulturbetrieb®
(Diss 136) einverleibt zu werden droht. Der ,Begriff der Avant-
garde, iber viele Dezennien hinweg den jeweils sich als die fort-
geschrittensten erkldrenden Richtungen reserviert”, hat ,etwas
von der Komik gealterter Jugend® (7, 44). ,Die systematisierte
und nach Schulen und Schulhduptern organisierte Avantgarde
hat nicht weniger resigniert als die Konformisten, die den Leuten
nach den Ohren schreiben.” (18, 176) 1%

All dies inkludiert einen Letalfaktor: ,Es zeigt sich darin ... das
todliche Potential des Schrumpfens der Artikulationsmittel.”

1 Vgl. auch Franco Evangelistis Bemerkung: ... wie Adorno das Ende eines
Systems nicht nur unter philosophischem, sondern auch unter technischem
Aspekt vorausgesehen hat, nimlich in seinem Aufsatz aus dem Jahre 1955 [recte
Rundfunkvortrag 1954; publ. 1956]: ,Das Altern der Neuen Musik‘. Auch wenn
Adorno Soziologe war, zentrierte er seine scharfsichtige Analyse doch um syn-
taktisch-asthetische Probleme, und man darf keineswegs den Wert dieser heute
immer wichtiger werdenden Schrift verkennen, in der er wirklich das Ende einer
gewissen abendlindischen Welt begriff.“ (1985, 57)

B4 Folgerichtig werden von Adorno daher, ,anstelle des Schocks, der mit seiner
Explosion zugleich verschwindet® (15, 248), ,Ratschlige zum Horen neuer Mu-
sik“ (15, 247) erteilt. — Peter Biirger spricht von einem ,,Antiavantgardismus Ador-
nos* (vgl. 1990, 128-135 sowie 1990/91). In der ,Theorie der Avantgarde“ hatte
Biirger die dsthetische Theorie Adornos noch an die Avantgardebewegung ,ge-
bunden® (1974, 130) gesehen (und nicht bloff im Sinne des ,,Anti®, sondern posi-
tiv), hier hatte er betont, fiir Adorno sei die Avantgarde die ,historisch einzig
legitime Kunstform® (123); und es sei ,,nur konsequent, wenn bewufite Neoavant-
gardisten den politischen Anspruch, den sie mit ihrer Produktion verbinden,
durch eine sich eng an Adorno anschlieffende Argumentation zu begriinden su-
chen® (113).

81

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(7, 449) Denn mit der ,Verarmung der Mittel ... verarmt auch das
Gedichtete, Gemalte, Komponierte“ (7, 66). Der ,,Kanon des Ver-
botenen ... saugt ... immer mehr in sich hinein® (O. L. 33), ,anti-
traditionalistische Energie wird zum verschlingenden Wirbel® (7,
41), der schliefllich die Kunst selbst in die Tiefe zieht. Kunst im
Zeitalter thres Verstummens zeigt ,,die Unmoglichkeit der kiinst-
lerischen Objektivation® (7, 51). Mit der Schrumpfung der Mittel
ist die Kunst angekommen bei einem abstrakt-leeren Objektivis-
mus, wie in der seriellen Komposition, der die Musik zur uner-
bittlich ablaufenden fithllosen Maschine gerit, oder bei einem
nicht minder abstrakten leeren Subjektivismus (Expressionis-
mus). Auch dieser ,schied das Vorgegebene aus sich aus“ und
wurde damit auf den ,,Punkt der reinen Subjektivitdt® als der ,,je
eigenen und damit abstrakten ... zurlickgeworfen“ (7, 51). Die
»Schrumpfung des Zuginglichen, die Totalitdt der Refus®, termi-
niert auch hier in einem ,ganz Armen, dem Schrei, oder in der
hilflos ohnmachtigen Geste, buchstdblich jenem Da-Da“ (7, 51).

Diese ,,Schrumpfung des Zugidnglichen wurde auch von Geh-
len konstatiert. Seine Analysen zur Situation der Malerei in der
zweiten Halfte des Jahrhunderts weisen, was Rationalitit, Reduk-
tionismus und Traditionsnegativismus betrifft, erstaunliche Paral-
lelen zu Adornos Diagnose auf.

I1.  Entwicklungslogik der Malere:

Nicht allein von ,, Logik redet Gehlen, wenn er die Entwicklung
moderner Malerei thematisiert. Die Rede ist auch von ,Konse-
quenz® (Z-B 206), ,konsequenter Entwicklung” (Z-B 226) und
»Folgerichtigkeit der Entwicklung“ (Z-B 203), ebenso von ,,sinn-
logisch® (Z-B 206) und ,Richtungssinn® (Z-B 206/220); behaup-
tet wird eine ,innere Logik® (Z-B 206) und eine ,tatsichlich
nachweisbare geschichtliche Kontinuitit® (Z-B 204); er spricht
von einer ,prozefirationalen Verlaufsneigung® im Hegelschen
Sinne (Z-B 157), von einer ,zunehmenden Rationalitit als Quali-
tit des ProzefSverlaufes” (Z-B 157).

Gehlens — ziemlich unsystematische — Erorterungen dieser
Entwicklungslogik lassen sich nach zwei Aspekten differenzie-

82



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren: dem eines Reduktionismus (1) und dem einer prinzipiell-an-
tithetischen Auslotung der Potentiale (2).

1. Reduktionismus — usque ad finem

Moderne Kunst versteht sich selbst geschichtlich. Sie entwickelt
sich nicht nur — sie will sich entwickeln. Sie verpflichtet sich zur
Dauerrevolution. Und die Revolution vollzieht sich, indem ,Al-
tes“ gemieden, verpont, verboten und , Neues® gefordert, gewollt
und erschlossen wird. Und es wire dies ein tiberaus erfreulicher
Zustand — Kunst ist nicht dgyptisch-starr, sondern modern-be-
weglich —, wenn nicht ein kleines Handicap auftreten wiirde: Die
neuen Freiheitsraume kompensieren die ,,Absagen und Liquida-
tionen® (Z-B 213) nicht, da die neuen Freiheitsriume ,immer en-
ger (Z-B 213) werden. Zudem werden sie immer schneller
durchmessen.

»Man hat nacheinander den Tiefenraum preisgegeben, die
Formgenauigkeit, das Helldunkel, dann den Gegenstand iiber-
haupt und endlich gar die Farbe — man sah doch tatsachlich schon
homogene, farbschwache Flichen. In der Serie der Abschaffun-
gen die Kunst selbst abzuschaffen schien bedrohlich bevorzu-
stechen.“ (Z-B 213) Ganz offensichtlich ist dies nun eine nihere
Erlduterung der von Gehlen behaupteten Entwicklungslogik.
Und zweifellos wird man, in dieser allgemeinen Form vorgetra-
gen, dem zustimmen miissen. Man stelle nur einen , Raffael“ ne-
ben einen , Delacroix, einen ,, Kandinsky“ und ein monochromes
Bild: Die Malerei unterliegt einem Reduktionsprozeff.'

Doch so einleuchtend Gehlens Behauptung in ihrer allgemei-
nen Form prima vista ist, so problematisch wird ihre Konkretion.

Der in der Renaissance gewonnene Tiefenraum wurde preisge-
geben. Das ist richtig, man kann es ,,sehen®. Doch wann und bei

1% Ein Reduktionsprozef§ wird von Gehlen nicht nur fiir die formalen Mittel der
Moderne, sondern auch fiir den Bildgehalt abendlindischer Kunst als solcher be-
hauptet. Dieser Prozefi sei eine ,einleuchtende Folge von Abtragungen der
Schichten der Bildrationalitit®: von der ,ideellen Kunst® einer ,Vergegenwirti-
gung” ideeller Gehalte (Z-B 15) tiber die ,realistische Kunst“ des ,Wiedererken-
nens® natiirlicher Begebenheiten zur ,abstrakten Malerei®, die allein mit der ,Ra-
tionalitit des Auges“ experimentiere (vgl. insbes. Z-B 14-17).

83

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wem? Und wo liegt die ,Logik“ dieses Steigerungsgeschehens?
Welche Logik waltet hier? Gehlen schweigt sich hier aus. Natiir-
lich kann man den Kubismus als Dreh- und Angelpunkt ver-
stehen. Aber ist er der Dreh- und Angelpunkt? Ist dieser nicht
vielmehr mit Cézanne oder gar schon mit manchen impressioni-
stischen Gemilden gegeben? Kann man noch weiter zuriick-
gehen, zu Delacroix beispielsweise oder gar Rubens, Malern also,
bei denen die Farbe dominiert und Bildlogik und Bildstimmung
auf die Farbe abgestellt sind?

Moégen Konkretisierungen von Fall zu Fall auch nicht ohne
Widerspruch bleiben: Daff hier historisch eine ,gewisse® Logik
waltet, ist nicht zu leugnen. Und wenn diese ,,Logik“ vom Histo-
riker auch ,konstruiert” werden muf}, so vermag er dies doch nur,
weil sein Untersuchungsfeld dies erlaubt.

Freilich ist diese Logik eine geschichtliche: Es koénnen hier
durchaus zeitliche Verwerfungen auftreten. Was schon preisgege-
ben, kann wieder auftreten; was erst Jahrzehnte spiter sich voll-
standig realisieren und durchsetzen wird, kann blitzartig auf-
leuchten. Fiir die ,,Formgenauigkeit®, das ,Helldunkel“ und den
»Gegenstand® gilt es nicht weniger als fiir den Tiefenraum. So hat
sich auch die gegenstandslose Malerei im nachdriicklichen Sinne
erst in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts als Endpunkt der
von Gehlen angefiihrten Entwicklung durchgesetzt, und man
mag hier die ,documenta“ von 1959 als Gipfel wihlen, in deren
Katalog W. Haftmann erkldrte: ,Die Kunst ist abstrakt gewor-
den“.”” Dennoch hatte sie sich bereits bei Kandinsky und Male-
witsch im zweiten Jahrzehnt dieses Jahrhunderts, ja im Grunde
bereits im Miinchner Jugendstil der Jahrhundertwende auskristal-
lisiert.

Verwerfungen, Uberlappungen, Vorliufe, Riickschritte, Phan-
tastisch-Vorausschauendes, Bewahrend-Zuriickbleibendes, Mit-
telmiflig-Vermittelndes — das alles gehort zu dieser spezifischen

ve  Geschichte (historisches Wissen, G.S.) ist ... weder wiederholendes Abbild
noch verdoppelnde Reproduktion des Geschehens, sondern eine spezifische, Be-
deutung und Sinn verlethende konstruktive Organisation raumlich-zeitlich loka-
lisierbarer Elemente, Vorginge, Ereignisse, Handlungen.“ (Baumgartner (1976),
277)

7 Vgl.: Haftmann (1959), 17.

84



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Form von Logik, auch der Historiker natiirlich, der dies dann
unter bestimmtem und zu legitimierendem Aspekt konstruiert.

Freilich, und deswegen kommen ja die Zweifel an Gehlens
These auf: Diese Logik wird von Gehlen nicht konkretisiert.'
Allem zuvor aber miifite man hier, um der ,,geschlchtsphllosophl—
schen Konfusion® zu entgehen, unterscheiden zwischen einer
»Entwicklungslogik®, die mehrfach realisierbare Strukturen be-
reitstellt, und einer ,Entwicklungsdynamik®, der selektiv verlau-
fenden Realisierung dieser Potentiale.'

Das alles geschieht bei Gehlen nicht. Und doch wird der Le-
bensnerv der These damit nicht durchtrennt.’* Auch ohne die
Erfillung der einklagbaren Desiderata kann man die These einer
sich verengenden und schliefflich in eine Sackgasse miindenden
Entwicklunslogik akzeptieren und als wichtig fiir ein adiquates
Verstindnis der Situation moderner und nachmoderner Malerei
reklamieren.'

18 Vgl. auch 7, 514: ,So hat man in der Malerei erst die Inhalte abgestofien, baga-
tellisiert oder ganz weggelassen, dann die Formen abgestreift, bis alles immer
chaotischer wurde, und dann kamen die Reizsteigerungen, es dréhnte in den Au-
gen, und die Formate wurden riesig, und jetzt ist eine allgemeine Verlegenheit
eingekehrt, und man weif§ nicht mehr recht weiter.”

1% Zu dieser Differenzierung vgl. Habermas (1981), z.B. Bd. 1, 275 oder 2781.

" Eine Reduktionslogik hatte ja auch - differenzierter dargelegt — Adorno fiir die
Musik behauptet (vgl. ErRsTER TEIL, C.1.2.b: ,Reduktionismus und Erschépfung
des Innovationspotentials®).

" Deutlich prigt dieses Bewufitsein der ,modernen” Reduktion und Einschnii-
rung die ,wilden®, ,heftigen®, ,postmodernen” Maler. Vgl. z. B.: Szczesny (1989),
6; von einem durch die Avantgarde heraufgefiithrten ,logischen Endpunkt®, von
yextremer Lihmung” und von ,,Entleerung® ist hier die Rede. Auch der postmo-
derne Romancier Eco (1986, 78) konstatiert: ,Die Avantgarde zerstort, entstellt
die Vergangenheit: Picassos Demoiselles d’Avignon sind die typische Auftrittsge-
birde der Avantgarde; dann geht die Avantgarde weiter, zerstort die Figur, annul-
liert sie, gelangt zum Abstrakten, zum Informellen, zur weiflen Leinwand, zur
zerrissenen Leinwand, zur verbrannten Leinwand; in der Architektur ist das Ende
die Minimalbedingung des Curtain Wall, das Bauwerk als glatte Stele, das reine
Parallelepiped, in der Literatur die Zerstorung des Redeflusses bis hin zur Collage
a la Burroughs, bis hin zum Verstummen oder zur leeren Seite, in der Musik der
Ubergang von der Atonalitit zum Lirm, zum bloffen Gerausch oder zum totalen
Schweigen ...“ — Das Wortfeld der Reduktionslogik gehort zum Begriffsinventar
auch des Kunstgeschichtlers. Vgl. hier z.B. den Imdahl-Schiiller Kay Heymer
(1989, 171): ,In der Malerei stellten die Helden dieses idealistischen Zeitalters
(gemeint ist die Avantgarde der klassischen Moderne, G. S.) nacheinander die fol-
genden Kategorien zur Disposition: illusionistische Distanzstiftung, die Figur, die
Form, die Komposition, das Tafelbild als solches, die Malerei selbst. Die Ge-

85

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dafl dieser Reduktionsprozefl das Fundament der Kunst unter-
grabt, ist offensichtlich. Der Abbau ist irgendwann zu Ende, da
die abbaubaren Ressourcen nicht unendlich, sondern durchaus
begrenzt sind. So geht die Kunst auf ihre eigene Abschaffung
zu — das elementare Movens fiir die nachmoderne Wende (vgl.
ERSTER TEIL, C.II. 3-5).

Doch spielt hier, neben dem Reduktionismus, noch ein anderer
konstitutiver Aspekt der ,, Entwicklungslogik® moderner Malerei
eine wichtige Rolle.

2. Prozeflrationale Erschopfung: prinzipiell-antithetische Auslo-
tung der Potentiale

Die ,Stil“-Entwicklung in der modernen Malerei vollzieht sich
immer weniger naturwiichsig und zufillig; sie wird vom Kiinstler
bewufit gesucht — einer der Griinde, warum man die Dauer eines
Stils nicht mehr in dreistelligen Zahlen, sondern nur noch in zwei-
stelligen oder gar einstelligen mifit. ,Der Louvre ist das Buch, in
dem wir lesen lernen® (Cézanne): Der Kiinstler weifd sich in eine
historische Kontinuitdt gestellt, seine Einstellung zu dem, was er
tut — Gehlen zitiert Klee — ist ,retrospektiv beschwert”. Hinzu
kommt: Der Kiinstler des 20. Jahrhunderts hat den ,,Louvre” in
Form eines ,imaginiren Museums“ in seiner Bibliothek stets
griffbereit. Kunstgeschichtler, Kunstkritiker und Asthetiker tun
das Thre mit ,,Erklirungen® des Ubergangs von einer Epoche zur

schichte der modernen Malerei ist beschreibbar als die Geschichte einer immer
weiter fortschreitenden Separation ihrer Mittel voneinander und ihrer Verabsolu-
tierung in jeweils kontriren Bildern. Endpunkte der Malerei sind der Konstruk-
tivismus als Verabsolutierung der Komposition, die Monochromie als Verabsolu-
tierung der Farbe, das Informel als Verabsolutierung der expressiven Geste. Von
Malewitschs Schwarzem Quadrat und Rodchenkos Monochromien der frithen
zwanziger Jahre ausgehend lief3e sich eine Geschichte letzter Bilder erzihlen. Fol-
gerichtig wurde die Malerei selbst aufgegeben — weitere Endpunkte der purifizie-
renden Suche der Moderne nach dem Realen sind so verschiedene Manifestationen
wie das Happening, die spezifischen Objekte der Minimal Art, die Tkonen der
Trivialitdt in der Pop Art, die Arte povera, Spurensicherung, Performance und
Body Art sowie die asketische Concept Art ...« Auch H. Klotz (1986, 10f) dia-
gnostiziert fiir den ,Hauptstrom der Moderne ... den Kausalismus einer Kunst-
programmatik, die vom ersten abstrakten Aquarell Kandinskys mit zwanghafter
Folgerichtigkeit zum weiflen Bild und zur schwarzen Leinwand fiihrte®.

86

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ndchsten.'? Gezielt wiahlt der Kinstler nun sein Konzept und
seine Darstellungsmittel im Gegensatz zu schon bestehenden Sti-
len aus, die damit als tiberwunden, als ,erledigt gelten. Dafl ein
Kunstwerk der Todfeind des anderen sei (Adorno) — im eigent-
lichen Sinne gilt dies erst fiir die Moderne.

Es ist die Selbstbeztiglichkeit der Malerei, die diesen Prozef in
Gang setzt. So ergibt sich ,,das Bild einer sozusagen Hegelschen,
also prozefirationalen Verlaufsneigung. Impressionismus/Expres-
sionismus, Expressionismus/neue Sachlichkeit, gegenstindlich/
ungegenstindlich, geometrisch abstrakt/informell abstrakt — im-
mer geschieht das Wahrscheinliche, ndimlich der Umschlag in eine
Antithese — aber wie lange?“ (Z-B 157)'%

Ausdricklich betont Gehlen (was auch Adorno betont hatte,
s.0.), dafl die rasche Folge dieser antithetischen Entwicklung kei-
ne ,,,Mode“ (Z-B 157) sei, sondern durch das Geschichtsbewuf$t-
sein der Kiinstler veranlafit wird; daff damit eine ,,zunehmende
Rationalitdt“ (Z-B 157) als neue Qualitit des Prozefiverlaufes ent-
steht.

Sofort aber keimt auch hier der Verdacht, daf} sich dieses the-
tisch-antithetische Vorgehen erschopfen konnte. Gewify lassen
sich mnerbalb einer thetisch-antithetischen Position mehrere
Tendenzen entwickeln;* die Erstreckung aber des aus jeweils

12 Selbst Leo Castelli, wohl der erfolgreichste Galerist der Nachkriegsira, be-
miiht die Kunstgeschichte zur Erklirung seines Erfolgs: ,Ich hatte die Kunstge-
schichte studiert und wufite, dafl eine Strémung auf die andere folgt. Gerade in der
Kunstwelt indern sich die Dinge sehr schnell. Eine Bewegung dauert vielleicht
finf Jahre, vielleicht ein wenig linger. Aber dann passiert etwas Neues.” (In:
ZEITmagazin 45 (1993), 92)

¥ Diese jeweils antithetische Auslotung liefle sich fortsetzen fiir die 60er und
70er Jahre: Informell (Abstrakter Expressionismus)/Pop Art (Neue Figuration,
Nouveau Réalistes); Pop Art/Concept Art (Minimal Art); Concept Art (Minimal
Art)/Peintres-sculpteurs. Doch hitte diese prinzipiell-antithetische Auslotung
nach 1960 fiir Gehlen eine andere Bedeutung als vor 1960: Der Nullpunkt der
Reduktionsmoglichkeiten ist mit der informellen Abstraktion (und hier wieder
mit der ,farblosen® Farbfeldmalerei) erreicht. Danach waren nur noch der Riick-
gang zur Gegenstindlichkeit oder eben — Concept Art — das tendenzielle Verlassen
des sinnlichen Mediums der Kunst méglich. — Zur antithetischen Auslotung vgl.
z.B. auch die jiingste Entwicklung in der Musik: , Aleatorik“ mit dem Prinzip
JZufall“ als Antithese zur ,Serialitit“ mit dem Prinzip ,integrale Berechnung®;
»Neue Expressivitit® als Antithese zur ausdruckslosen Aleatorik und Serialitic.
" In der 2. Auflage der ,Zeit-Bilder” (230) sieht Gehlen auf der Landkarte des

87

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umschlagender Perspektive konsitutierten territorium  artis
scheint tiberschaubar und rasch vermefibar zu sein.

Natiirlich gilt die soeben anldfllich des Reduktionismus vorge-
tragene Kritik an ,,Logik” und ,Kontinuitit“ der Entwicklung
auch beziiglich dieser prinzipiell-antithetischen Auslotung. So
lifle sich zweifellos gut begriinden, daff These und Antithese
»geometrisch-abstrakt® -, informell-abstrakt® die Kunstszene
der 50er Jahre dominierten; dennoch wurden sie bereits im
zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts aufgestellt (Malewitsch-
Kandinsky)."*

Gehlens Argumentationsweise und Vorgehen ist hier aber noch
problematischer. Seine Frage: ,, Aber wie lange? (vgl. Zitat vor-
hergehende Seite) ist Indiz hierfiir. Man konnte sie als nur rheto-
risch verstehen, hitte dann aber die Problematik nicht erfafit.
Denn Gehlen vermischt hier eine systematisch-logische Argu-
mentation mit einer historisch-logischen. Und nicht von ungefahr

durch die abstrakte Kunst entdeckten Kontinents der Sensibilitit noch weifle
Flecken; niemand sei bislang zu ihnen vorgedrungen.

% Hat man vor Augen, daf} schon im zweiten Jahrzehnt des Jahrhunderts diese
grundsitzlich-gegensitzlichen Entwiirfe erfolgten, so kénnte man geneigt sein,
die Konzeption einer ,linearen Entwicklungslogik® aufzugeben, um statt dessen
ein ,Spektrum konkurrierender kiinstlerischer Grundideen® zum quasitranszen-
dentalen Raster seiner dsthetischen Analysen zu wihlen. Strukturelle Synchronie
trite an die Stelle der Ereignis-Diachronie. Diese Betrachtungsweise hat gewif§
vieles fiir sich (vgl. hierzu Boehm (1987), 230). Gehlen selbst ist sie nicht fremd.
Kommt sie in den ,Zeit-Bildern® nur latent und andeutungsweise zum Vorschein
(vgl. z.B. 203: ... {ibrigens gibt es keine Richtung der heutigen Malerei, deren
Prinzipien nicht damals gefunden wurden®), so tritt sie in den 1962 und 1965 ge-
haltenen Vortrigen ,Uber kulturelle Evolutionen® und ,Erérterung des Avant-
gardismus in der Bildenden Kunst“ ganz massiv auf: ,In den bildenden Kiinsten
sind die letzten groflen Erfindungen von Stilkategorien um 1910 herum erfolgt ...
Unbeschadet der Tatsache also, daff die Gleise in der Malerei und Plastik schon
seit 50 Jahren verlegt sind, entsteht der Eindruck einer ungemeinen Beweglichkeit.
... kann kein Zweifel daran bestehen, daff keinerlei Entwicklung mehr vor sich
geht, sondern Abwechslung ...“ (1964, 212) ,,... ist seit 40 Jahren das eroberte
Gebiet abgesteckt. Da nun der Geist erfinderisch ist, gibt es zwar kein Repetieren
eines giillugen Kanons, wohl aber endlose Abwechslung innerhalb festliegender
Grundentwiirfe: expressiv-abstrakt, geometrisch-abstrakt, surrealistisch, expres-
sionistisch-figural, konstruktivistisch usw.“ (1966, 87) Bei Gehlen schliefit die eine
Betrachtung die andere also nicht aus. Und es ist durchaus sinnvoll, mit Gehlen
darauf zu insistieren, daf} der reale geschichtliche Gang, also die Entwicklungsdy-
namik, ein Gang der Reduktion war. Durchaus kann man diese These historisch
mit marktstrategischen, pekuniiren, feuilletonistisch-meinungsbildenden Fakten
belegen (vgl. hierzu ERSTER TEIL, C.I1.4).

88

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

taucht der Name Hegel in diesem Zusammenhang auf, in dessen
Asthetik ja letztlich die historische Betrachtung der Kunst mit der
systematischen zusammenfdllt. Aber da Gehlen doch wohl nicht
mehr die Metaphysik Hegels akzeptiert, die thn allein zu dieser
Annahme berechtigen wiirde, stellt er die Frage: ,Aber wie lan-
ge?“ — die in systematischer Hinsicht nur zu berechtigt ist: Denn
mit welcher Begriindung wollte man apriorisch negieren, daf} sich
inmitten der Herrschaft informeller Abstraktion ein nzexer funda-
mentaler (also nicht auf Gegenstindlichkeit zuriickgreifender)
Gegensatz entwickelt? Apriorisch 13t sich nicht behaupten, dies
werde nicht mehr eintreten, da die prinzipiell-antithetischen Po-
tentiale erschopft seien.'* Wohl aber kann man historisch eine Er-
schépfung konstatieren, da nach der informellen Abstraktion ein
Riickgriff auf Figuration erfolgte (vgl. ERSTER TEIL, C.I1.4).

So laflt sich natiirlich auch keine Notwendigkeit der von Geh-
len angefithrten antithetischen Position behaupten, schon gar
nicht in der Folge der einzelnen Stil-Paare.

Begriindet Gehlen, ein Ruckgriff, eine Renaissance sei in der
gegenwirtigen Situation unméglich, damit, daff ,,der Stil, auf den
man zurlickkommen konnte, ... sich ja frither schon in logischer
Entwicklung in den nichstfolgenden verwandelt* hat (Z-B 158),
so kann man darin wieder eine Verwechslung von ,Entwick-
lungslogik® und , Entwicklungsdynamik® sehen. Denn keines-
wegs folgt aus dem Kubismus mit Notwendigkeit die geometri-
sche Abstraktion eines Mondrian. Zwar kann man behaupten, sie
habe sich historisch daraus entwickelt (,, Entwicklungsdynamik®);
man kann weiter behaupten, eine Renaissance des Kubismus wire
sretrospektiv beschwert, da man weif}, was sich aus dem Kubis-
mus entwickelt hat. Aber keinesfalls kann man behaupten, aus
dem Kubismus hitte sich nur die geometrische Abstraktion eines
Mondrian etc. entwickeln kénnen.'

Und doch ist dieser fundamentale Gedanke Gehlens interessant

16 Vgl. auch folgende Passage aus dem Vortrag ,Erorterung des Avantgardismus
in der Bildenden Kunst“: ,,... wie unwahrscheinlich es ist, dafl in dem ange-
schnittenen System noch weitere grofie Funde verborgen liegen konnten. Wer
uns das zeigte, wire der neue Mann.“ (1966, 84).

¥ Vgl. hierzu auch das Verdikt iber Neo-Dada, ,jene lingst im ,Surrealismus*
aufgegangene Antikunst“ (Z-B 227).

89

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und wichtig. Er ist — mit den nétigen Einschrinkungen genom-
men - hilfreich, die rasante Entwicklung der modernen Malerei
verstehen zu lernen; hilfreich vor allem dann auch, sich die
yneofigurative Wende® verstindlich zu machen (vgl. ERSTER TEIL,
C.I1.4). Auch ist der Begriff Entwicklungs-,logik“ nicht zu ver-
werfen. Denn die Verwendung des Begriffes ,Logik“ mit der
Konnotation ,sinnhaftes Geschehen® (,Das liegt in der Logik
der Sache) — und nicht nur mit der Konnotation ,notwendig,
allgemeingtiltig, keinen Widerspruch vertragend — ist ja durch-
aus geldufig.

Koppelt man nun diese prinzipell-antithetische Auslotung der
Potentiale mit dem sinnlogischen Prinzip des Reduktionismus, so
ergibt sich eine Entwicklunglogik, die man im bildlichen Sinne —
was Gehlen freilich nicht tut (wenngleich er in Zusammenhang
damit von ,,Pyramide® spricht, s.u.) — als ,pyramidal“ bezeichnen
kénnte. Denn zweifellos ist das Potential Impressionismus/Ex-
pressionismus grofler (es gestattet mehr Nuancen und Stilvarian-
ten) als das Potential geometrisch-abstrakt/informell-abstrakt. So
ergibt sich folgendes ,,Bild“:

informell abstr.
geom. abstr. «—— informell abstr.
gegenstindlich «————— ungegenstindlich
Expressionismus Neue Sachlichkeit
Impressionismus Expressionismus

Die Moglichkeiten von These und Antithese nehmen nicht nur ab
— sie werden in ihrer Bandbreite auch enger. (Wobei ,,gegenstind-
lich® sich natiirlich allein auf den historisch erreichten Stand ma-
lerischer Gegenstindlichkeit bezieht, nicht auf Gegenstindlich-
keit tiberhaupt.) Der Gedanke lag fiir Gehlen nahe, daf} diese
Entwicklunglogik an ein Ende kommt. Historisch war dies fiir
thn der Fall, als die Informell-Abstrakten die Geometrisch-Ab-
strakten dominierten (vgl. Z-B 151). Die pyramidale Entwick-
lungslogik erreichte die Spitze. Es gab nun keine Fortschritte
mehr. Man griff auf lingst Uberwundenes zuriick.

Eigenwillig, doch mit Raffinement erértert Gehlen das Revival
der gegenstindlich arbeitenden Kunst in den 60er Jahren als
»Kippen® der sinnlogisch erbauten Entwicklungspyramide. Sein

90



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestreben geht dahin, diese Wende zur Gegenstindlichkeit nicht
als Mode oder Zufall zu nehmen, sondern als zwangsliufige,
durchaus sinnvolle Entwicklung. Das ,Kippen“ der Pyramide
selbst ist fiir Gehlen sinnvoll und nachvollziehbar, da die abstrak-
te Kunst als ,Nullpunkt* der Entwicklung gelten darf (3), den
man nur mit Riickgriff auf Figuration verlassen kann (4); ohne
Sinnlogik aber ist das, was nach diesem Kippen kommt: Gestalt-
beliebigkeit und Preisgabe jeglichen Richtungssinnes (5).

3. Abstrakte Malerei als Nullpunkt der Entwicklung

Der Nullpunkt der sinnlogischen Entwicklung ist fiir Gehlen er-
reicht, weil es nichts mehr zu reduzieren gibt an Gegenstand,
Form und Farbe: Die Farbfeldmalereien, und hier insbesondere
die ,homogenen, farbschwachen Flichen“ (Z-B 213), sind fir
Gehlen im Grunde schon ,jenseits der Malerei‘. Was sollte jetzt
noch abgebaut werden? Sicher: Man kann die Leinwand noch zer-
schneiden oder zunageln, den Bilderrahmen zertrimmern oder,
damit es auch jeder kapiert, auf die Leinwand schreiben: ,,Hort
auf zu malen!“ Aber dies bringt nichts Neues in der bildimma-
nenten Abbau-Logik. Schliefilich stand es doch ,,schon in der Zei-
tung, daf§ der Nullpunkt im Abbau von Gegenstand und Form
erreicht ... sei“ (Z-B 224).

Die Art von Abstraktion, die Gehlen im Sinn hat (er kennt
freilich noch eine andere, anspruchsvollere, vgl. DRITTER TEIL,
B.I u. II), zeichnet sich dadurch aus, daff sie ein ,Maximum an
Bewegungsfreiheit und Experimentalchance® erreicht und nur
ein ,Minimum des geistigen Anspruchs® fordert. Am Ende gilt
diese Malerei nur dem Sinnenreiz, nur der ,Sensibilitit der Netz-
hdute“ (Z-B 206). Das ,stark gereizte Auge® (Z-B 214) brauchte
nur zu ermiiden — und man wurde des Ganzen uberdriissig und
wandte sich gelangweilt ab.

Hier nun verwendet Gehlen das Bild der auf dem Kopf stehen-
den (Netzhaut-)Pyramide: ,Schliefflich balancierte das riesige
Gebiaude, zu dem endlich auch zahlreiche Damen und Jugendli-
che Bestandteile herbeitrugen, wie eine umgekehrte Pyramide nur
noch auf der Sensibilitit der Netzhiute. Jetzt mufite es kippen.®
(Z-B 206)

91



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die abstrakte Malerei, fiir Gehlen dann schliefilich nur noch die
informelle Abstraktion (vgl. Z-B 151), war die ,,Endstation” (Z-B
226) einer konsequenten Entwicklung gewesen. Damit aber war
die ,Entwicklung ... abgewickelt (Z-B 206), zugleich jedoch die
»Anidmie der Abstraktion® (Z-B 227) eingetreten. Spannungs-
verlust, das blof§ Dekorative — die Degradierung zum Tapeten-
muster —,'*® der ,Riickfall in die Unmittelbarkeit des bloflen Ein-
drucks® (Z-B 64), der nur die bedeutendsten Kiinstler zu
entgehen vermochten, war das Schicksal der Abstraktion. Sie hat-
te die ,,Zweischichtigkeit des Bildes“ (Z-B 64), die Verselbstindi-
gung einer Reizfliche sui iuris bei dennoch festgehaltener Gegen-
stindlichkeit, aufgegeben und damit letztlich ihr Schicksal
besiegelt (vgl. auch Z-B 113). Die abstrakten Gemilde wurden
»seelisch zu handlich (Z-B 180) und verkiimmerten zum ,Netz-
haut-Optizismus“ (Z-B 150). Parallel hierzu kam eine riesige
Kommentarliteratur ins Schwimmen; allein mit Eloquenz lief}
sich der Beliebigkeit abstrakter Darstellung ein Sinn nicht zuspre-
chen. Fehlt nimlich der rote Faden einer wie auch immer gear-
teten Bildlogik, so kann der Kommentar das Dargestellte nur
noch lyrisch-existentiell ansingen, kann im Grunde nicht einmal
mehr die technischen Mittel legitimieren bzw. kritisieren (vgl.
Z-B 169).

Gewif! ist dies ein harter Angriff auf die abstrakte Malerei, und
der Einwand ihrer Liebhaber, auch der dsthetisch Gebildeten un-
ter ihnen, liegt nahe, Gehlen habe kein Verstindnis fiir die ab-
strakte Malerei, er habe keine ,Erfahrung® mit ihr gemacht — da-
her seine Auslassungen. Dieser Einwand ist jedoch nicht
berechtigt. Gehlens Erorterungen der abstrakten Malerei bewe-
gen sich durchaus auf hohem Niveau. Sie sind gedankenreich im

1 Freilich hatte bereits Kant die Tapetendekorationen mit dem Titel einer ,frei-
en®, ,fiir sich bestehenden® Schonheit — pulchritudo vaga im Gegensatz zur pul-
chritudo adhaerens (der ,blof§ anhingenden Schénheit®) — nobilitiert: ,,So bedeu-
ten die Zeichnungen 4 la grecque, das Laubwerk zu Einfassungen oder auf
Papiertapeten usw. fiir sich nichts; sie stellen nichts vor, kein Objekt unter einem
bestimmten Begriffe, und sind freie Schonheiten®. (KU, § 16) Doch wire ihm die
abstrakte Malerei des 20. Jahrhunderts viel zu bunt fiir ein ,reines Geschmacks-
urteil” gewesen. Diese Malerel stiinde fiir ihn dem ,parfiimierten Schnupfruch®
und den ,,Garkiichen von Paris zu nahe. Denn das ,reine Geschmacksurteil ur-
teilt ,der bloffen Form nach® (§ 16).

92



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

innerdsthetischen wie kunstsoziologischen Sinne. Das lyrische
Ansingen kommentierender Liebhaber, die in existentiellen Ab-
griinden oder gar der Quantenphysik einen Ersatzgegenstand ge-
funden hatten, blieb weit dahinter zuriick. Diese Kommentarlite-
ratur nicht ernst nehmen zu miissen, glaubte Gehlen mit Recht.
Dagegen gelingen ihm treffende Einsichten und pointenreiche
Formulierungen, etwa tiber die ,optischen Wortfindungen® (Z-B
190) der ,Ecole de Paris“: ,Diese Bilder eines Hartung, Singier,
Soulages usw. sind trainiert, entfettet und sprungsicher, und viel-
leicht fanden sie den einzigen Weg, auf dem sich die abstrakte
Malerei, ohne nur dekorativ zu werden, von der Kommentarbe-
dirftigkeit losmachen kann: Der Kommentar wiirde, um im Ver-
gleich zu bleiben, aus einem einzigen Wort bestehen, das es nicht
gibt, das aber einen optischen Doppelginger hat.“ (Z-B 174)

Gehlen kritisiert vor allem die ,Demokratisierung® der ab-
strakten Kunst. Fast jeder meint (und Dubuffet hatte es ja offen
propagiert), er konne ,das“, da diese Kunst, einmal zum ,,Sul®
geworden, weder Metier noch Gedanken vorauszusetzen scheint.
Aber auch in ihrem hochsten Gelingen mufite diese Kunst einen
hohen Tribut entrichten: Der Horizont dieser Kunst war sehr
schnell durchschritten.'*

4. New concern with figure

Was Wirkung, Einfluff und Dominanz betriftt, gilt Gehlen die
Documenta des Jahres 1959 als Zenit der abstrakten Malerei. Er
zitiert Werner Haftmann aus dem Documenta-Katalog: ,,,Dafl die
ganze grofle Domine der Auseinandersetzung mit den optischen
Erscheinungsbildern der Gegenstandswelt nur noch schwache
Impulse herzugeben vermag. Die Kunst ist abstrakt geworden.*
(Z-B 206) Doch letztlich war diese Ansicht schon provinziell.
Denn: ,In den groflen auslindischen Kunstmilieus dachte man
anders. (Z-B 206) Zitiert werden nun das Magazin TIME vom
10.10.60 (,,People are tired of abstract art“), der Tastemaker des

¥ Zudem sei die These gewagt, diese Malerei hatte am eigentlich Modernen mo-
derner Malerei, der Identititsirritation (vgl. DRITTER TEIL. B) und des Entzuges
(vgl. DRITTER TEIL), nur begrenzt (und dann oft nur in symbolisch-metaphysi-
schem Sinne) Anteil.

93

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Museum of Modern Art (,A new concern with figure®) sowie —
endlich (1963) war es auch zur deutschen Presse vorgedrungen —
die ,Weltkunst® und die ,Welt“ (,Abenteuer der Abstrakten geht
zu Ende®).

Auch die Baisse der sechziger Jahre, die nicht die traditionelle
Kunst betraf, sondern ausschliefilich die Moderne, insbesondere
die abstrakte Moderne (und hier wiederum die ,Ecole de Paris®),
wird von Gehlen zur Erérterung des Bruchs herangezogen. Aus-
gelost wurde diese Avantgarde-Baisse — man erinnere sich der
»Kapitalisierung® der Kunst“ (ERSTER TEIL, B.III) — von einer
Borsenbaisse, bei der die Spekulanten, die auf beiden Mirkten
gekauft hatten, nervés wurden und ,Verkauf bestens® auch fir
ithre ,Werke“ orderten. Schliefflich mufite 1964 sogar die angese-
hene Avantgarde-Galerie Daniel Cordier, Paris/Frankfurt, schlie-
len und in dem hierzu verfafiten Rundbrief (Gehlen zitiert daraus
ausfihrlich) die Fackel der informellen Abstraktion der sich ver-
dunkelnden Kunsthauptstadt Paris an die Pop Art aus der kiinfti-
gen Kunsthauptstadt New York weitergeben.

Freilich hatte dieser Einbruch keine blof§ finanztechnischen
Ursachen. Gehlen legt grofiten Wert auf die innerdsthetischen —
fiir Gehlen die eigentlichen — Griinde: Die informelle Malerei war
zum Stil degeneriert, zu einem hochst einfachen dazu. Zweifel
kamen auf an der Ernsthaftigkeit der dsthetischen Experimente,
die ,Hast der Ausfihrung® und die ,Armut der Inspiration®
(Z-B 214) waren offenkundig geworden. Zudem war diese Male-
rel, Jahrzehnte nach ihrer Inaugurierung, erfolgreich ,demokrati-
siert”: Man ahmte die informelle Fassade nach — ohne eigentliches
Verstindnis, ohne jegliche Erfahrung. Dankbar nimmt Gehlen
daher einen Satz von Greenberg aus dem Jahre 1964 auf: ,Die
informelle Kunst ist gescheitert, weil sie in der zweiten Genera-
tion die am meisten manieristische und nachahmerische, die wie-
derkduerischste Kunst (le plus rabacheur) hervorgebracht hat, die
die Welt je sah.” (Z-B 213)

Dieser Niedergang der abstrakten Malerei zeitigte eine Wieder-
belebung, ja eine Dominanz der gegenstindlichen Malerei, nicht
blofl der Pop Art. Natiirlich war es nicht so, dafl die gegenstind-
lich arbeitende Malerei ganz verschwunden gewesen wire. Aber
doch war sie, das duldet keinen Zweifel, ins Hintertreffen geraten.

94



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sie war es nicht nur der quantitativen Produktion, sondern auch
dem Ansehen nach, das sie bet den Medien, Museen und Samm-
lern genofl. Zudem wurde sie oft nur defensiv, mit schlechtem
Gewissen betrieben.' Das dnderte sich nun mit dem Niedergang
der informellen Malerei. Und Gehlen interessieren daran natiir-
lich vor allem die kunstgeschichtlichen Konsequenzen des Falles:
das Autbrechen und Verlassen der Reduktionslogik.

5. Gestaltbeliebigkeit und Preisgabe jeglichen Richtungssinnes;
endloses Uberleben

Mit dem Fortschritt, mit einer noch irgendwie erkennbaren Logik
tiberhaupt, und sei es die der Absurditdten, ist es nun vorbei — das
ist die fundamentale kunstgeschichtliche Konsequenz, die Gehlen
aus der ,neofigurativen Wende® zieht. ,Von jetzt an gibt es keine
kunstimmanente Entwicklung mebr!“ Das ist fiir ihn die letzte
»bedeutende Neuigkeit* (Z-B 206). Alles, was nun komme, sei
sbereits vorhanden: Der Synkretismus des Durcheinanders aller
Stile und Méglichkeiten, das Posthistoire® (Z-B 206).

Man wundert sich natiirlich wieder tiber die Bestimmtheit, mit
der die These vorgetragen wird, und elementarer noch tiber den
Synkretismus des Gehlenschen Denkens, der, allem Anschein
nach, die Deskription der Zustinde Mitte der sechziger Jahre mit
einem apriorischen Urteil iiber die Zukunft der Kunst vermengt.
Freilich begeht Gehlen hier keinen simplen Denkfehler. Auf-
grund der von thm behaupteten Reduktionslogik ist diese prinzi-
pielle, jegliche zukiinftige Kunst betreffende Argumentation nur
konsequent — vorausgesetzt, die Kunst verbleibt auf der Ebene,
auf der sie bislang agierte, und eine andere Ebene anzunehmen,
hatte Gehlen weder Grund, noch bot die Malerei Mitte der sech-
ziger Jahre Anlafl zu solch einer Annahme.'

Mit der informellen Abstraktion war der ,Nullpunkt“ erreicht,

150 Tn dieser Ara (1945-1960, G. S.) wagten es in Deutschland, wo man besonders
angepafSt war, nur die alten Partisanen, fiir den Realismus ein gutes Wort einzu-
legen.” (Belting (1989), 19)

5! Freilich hitte man die Concept Art der siebziger Jahre so verstehen kénnen —
nicht aber miissen. Gehlen hitte sie ebenso fiir seine Logik nutzen konnen: Die
Kunst verlafit ihr sinnliches Medium; ist dieses aber konstitutiv fiir die Kunst, so

95

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in dem man nicht verharren konnte. Man griff auf Stadien der
Reduktionslogik zuriick. Und auch in Zukunft wird man sich die-
ser bislang erarbeiteten Méglichkeiten bedienen — einschliefflich
natiirlich der damit historisch gewordenen abstrakten Malerei.
»Kaleidoskopische Statik, etwas bewegtes Unbewegtes (7, 267)
ist das Ergebnis der Fortschrittslogik.

Freilich ist Gehlen die Fortschritts-(Reduktions-)Logik der
Kunst verddchtig. Sie stehe ,eher der Technik® zu (Z-B 213).
Doch ist der ,Fehler”, Kunst primdr unter dieser Perspektive zu
betrachten, nicht in seiner dsthetischen Konstruktion zu suchen;
sie legt nur dar, was mit der Kunst vor sich ging, als sie ,sich
selber allzusehr historisch verstand ... und sich selbst einem Fort-
schrittszwang ausgeliefert hatte“ (Z-B 213).

Durch diesen Riickschritt auf bereits Abgelegtes, durch die Ge-
staltbeliebigkeit — also durch das Ende der sinnlogischen Ent-
wicklung — sichert sich die Kunst nun das ,endlose Uberleben®
(Z-B 206): Wo nichts geboren wird — und im ,new look” wird
nichts geboren —, kann auch nichts sterben. Das — so wird man
spater formulieren — ,anything goes“ der Postmoderne ist nun
an der Rethe. Die Entwicklungslinie, der Fortschrittspfeil,
schliefit sich damit zum Kreis. Nicht mehr gilt: ,,Ein Kunstwerk
ist der Todfeind des anderen” (auch nicht: des anderen Freund),
sondern: Ein Kunstwerk ist des anderen nicht zu behelligender
Nachbar. In dieses ,Neben“ hat sich das ,,Vorher-Nachher® der
asthetischen Dauerrevolution aufgel6st. Man befolgte das auf die
Leinwand geschriebene ,,Hort auf zu malen!“ nicht; Heer und
Trofd machten sich, nachdem alles Wilde gezihmt war und alles
Unbekannte sich bekannt gemacht hatte, im eroberten Terrain
breit. Hier konnte man dann aufs trefflichste die halsbrecheri-
schen Attacken der Avantgarde imitieren, Avantgarde simu-
lieren.'”

ist damit der letzte Beweis fiir das Ende der Entwicklung erbracht. Einige Kiinst-
ler sahen offenbar, wollten sie nicht in den Fundus der Geschichte greifen, keine
andere Moglichkeit als die Emigration und das Siedeln auf einem Gebiet, fiir das
der Begriff ,,Concept Art“ der denkbar schlechteste war.

152 Diese Gehlensche Interpretation der neofigurativen Wende ist kaum noch
strittig. Vgl. z. B. Beltings Ausfiihrungen (1989, 22) im Abschnitt ,,1960: eine zwei-
te ,Stunde Null*“: ,Die neue ,Stunde Null¢ brachte keinen neuen Stl zur Herr-
schaft, sondern 16ste jenen Pluralismus der Stile, Kunstbegriffe und Bildtechniken

96

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. Kunstimmanente Ende-Kriterien bei Heidegger?

Wie oben (ERSTER TEIL, A.I) erdrtert, deutet Heidegger die He-
gelsche These vom ,Ende der Kunst® um. Doch allem zuvor
schon ist die Heideggersche Auswahl der Belegstellen, und somit
seine Lesart der Hegelschen These vom ,,Ende der Kunst®, selek-
tiv. Er nivelliert deren Komplexitdt. Denn ,,Ende der Kunst® hat
bei Hegel — durchaus keine plakative ,,These® — einen zweifachen
Sinn: ,Ende® wird einmal verstanden als: die Kunst 1st nicht mehr
hochstes Bediirfnis des Geistes (bereits mit dem Heraufkommen
des Christentums und der Ablésung der Kunstreligion durch die
Schriftreligion eingetreten: der Ubergang von der ,klassischen®
zur ,romantischen Kunstform®), zum anderen aber bedeutet
»Ende® die romantische Selbstiiberschreitung der Kunst (,, Auflo-
sung der romantischen Kunstform®). Im Anschluf} an diese Diffe-
renzierung notigt hermeneutische Redlichkeit den Interpreten ge-
radezu, die Kriterien, die Hegel fiir das ,,Ende der Kunst® angibr,
zweizuteilen, ndmlich in Kriterien, die der Hegelschen System-
konstruktion entspringen, und in Kriterien vergleichsweise sy-
stemunabhingiger, d. h. innerdsthetisch-kunsthistorischer Art.!
Alle Heideggerschen Belegstellen entstammen dem ersten
Komplex. Dies mutet zundchst erstaunlich an. Warum zitiert

aus, der seither als Last und Argernis der Moderne gilt, aber ihr neues Gesicht
treffend wiedergibt. Andere erkliren heute den Vorgang zur Geburtsstunde der
Postmoderne ... Freilich wird oft erst der Umbruch am Ende der siebziger Jahre
—von der Concept Art zu den Neuen Wilden bzw. von der Arte povera zur Trans-
Avantgarde (Oliva) — als postmoderne Wende in der Malerei bezeichnet. Und in
der Struktur sind diese beiden Umbriiche ja durchaus analog: Am Beginn der
sechziger Jahre war es die informelle Abstraktion, genauer: das monochrome Bild,
das die letzte Méglichkeit der Malerei reklamierte, und die Pop Art bzw. die Neu-
en Realisten stellten den Umbruch dar; am Ende der siebziger Jahre belegten diese
Positionen die Concept Art und die Neuen Wilden.

1% Doch zeigt auch die Hegel-Literatur, nach Heidegger, nur wenig Neigung,
Hegels These vom Ende der Kunst nach dieser Hinsicht zu differenzieren und zu
diskutieren. Immerhin rettet es die Ehre der Heidegger-, Schule®, daff es vor allem
Gadamer ist, der ,Ende” in zweifachem Sinne versteht und auch getrennt zu the-
matisieren sucht. Vgl. (1986), hier vor allem 220 (,Der Verangenheitscharakter der
Kunst, wenn er so verstanden ist ...“, Hervorhebung G. S.) und 221 (,,Dieses Ende
...%, Hervorhebung G. S.). — Vgl. auch Morawski (1964, 63): ,,... dafl Hegel nicht
nur das Zerfallen der Kunst aus seinen apriorischen historiosophischen Voraus-
setzungen schlufifolgerte, sondern daf er ebenfalls ein scharfsichtiger und begei-

97

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidegger nicht die systemisch unbelasteten oder doch weniger
belasteten Kriterien dsthetischer und kunsthistorischer Art?'* Ist
das Zufall? Hat Heidegger diese tibersehen, oder kann man hier
einen tieferen Grund angeben? Gibt es bei Heidegger — neben der
These, dafy die Kunst ihre Wirkungsmoglichkeiten in der ge-
schichtlichen Situation eingebiifit hat — eigene, iiber Hegel hinaus-
weisende kunstimmanente Kriterien fiir das ,,Ende der Kunst“?
Immerhin waren seit Hegels Vorlesungen mehr als 100 Jahre ver-
gangen. Nicht auszuschliefen also, daff die Lage der Kunst, die ja
inzwischen ein neues, fiir Hegel noch nicht vorstellbares Terrain
(Gegenstandslosigkeit, Atonalitdt, antigrammatische Sprache
etc.) erobert hatte, der philosophischen Analyse auch neue Krite-
rien abverlangte.

Man kénnte vermuten, dafl der Sentenz aus dem posthum ver-
offentlichten ,Spiegel-Gesprach” von 1966, die heutige Literatur
und Kunst sei — im negativen Sinne — ,,destruktiv® und des Stiftens
von ,Heimat“ nicht mehr fdhig,' ein dsthetisches Kriterium zu-
grunde liegt. Die Kunst verweigert sich, so Heidegger, der ge-
schichtlich anstehenden Aufgabe und willfahrt statt dessen dem

sterter Zeuge des damaligen kiinstlerischen Schaffens war.“ — Wird diese Ende-
Differenzierung bei Hegel nicht oder zu wenig beachtet, so kann es zu Behaup-
tungen wie der Oelmiillers (1965/66, 87) kommen, daf§ Hegel ,lediglich vom Ende
der héchsten Bestimmung der Kunst, ... jedoch an keiner Stelle vom Ende der
Kunst {iberhaupt® spreche. Dieser Satz Oelmiillers gilt nur fiir das Ende im Sinne
von: Ablosung der Kunstreligion durch geoffenbarte Religion und Philosophie
(also fiir den Ubergang ,klassische Kunstform*-,romantische Kunstform®), nicht
aber fiir das Ende im Sinne von: Auflésung der romantischen Kunstform; denn
hier spricht Hegel tatsachlich von der ,Zerfallenheit und Auflésung der Kunst
selbst® (Asth.I, 551). — Zur Rezeption der Hegelschen ,,Ende“-These im 20. Jahr-
hundert vgl. auch Koepsel (1975), 85-143.

15 Diese lassen sich wie folgt zusammenfassen: Die Kunst wendet sich der pro-
saischen, der ,gemeinen und nicht mehr der idealen, Wirklichkeit zu; sie stellt
damit das ,absolute Scheinen® der Dinge dar — ohne den substantiellen Gehalt des
Absoluten; die Kunstfertigkeit der Kiinstler, das Machenkonnen, verabsolutiert
sich; die Mittel der Darstellung werden Selbstzweck; alle geschichtlichen Formen
und Inhalte der Kunst-Geschichte sind fiir den modernen Kiinstler — da nicht
mehr substantiell fiir einen erst herauszubildenden Inhalt lebend — frei verfiigbar;
Kunst kehrt am Ende, durch das Auseinanderfallen von Bedeutung und Gestalt,
zum Anfang, zum Symbolischen, zuriick; aber im Gegensatz zum Anfang gibt es
nun ,nichts Dunkles®, kein ,,Geheimnis® mehr; die Kunstwissenschaft vermag
allen Inhalt der Kunst ,,denkend zu begreifen®. (Vgl. hierzu vor allem das Kapitel:
Das Ende der romantischen Kunstform, in: Asth. I, 576-584.)

15 Jetzt in: Neske/Kettering (1988), 99 u. 110f.

98

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturbetrieb. Daher ist sie am Ende. Was genauer unter ,de-
struktiv® zu verstehen ist, worauf sich diese Kennzeichnung be-
zieht, ob auf Inhalt oder Form der Werke oder gar auf beide, wird
in diesem Gesprich nicht deutlich. Auf kritisches Nachfragen der
Gespriachspartner Wolff und Augstein nimmt Heidegger das
Wort schliefflich zuriick.

Explizit Bezug auf eine dsthetische Kategorie unter dem
Aspekt des ,Endes der Kunst“, nimlich die des ,Stils“, nimmt
Heidegger bei Erorterung der Kunst und Asthetik Richard
Wagners in der Nietzsche-Vorlesung von 1936.%

Heidegger geht auf Kunst und Asthetik Richard Wagners im
Horizont der Hegelschen These vom ,,Ende der Kunst“ ein. Er
moéchte wissen, warum im 19. Jahrhundert, und als herausragen-
der Reprisentant des 19. Jahrhunderts gilt thm Wagner, die Kunst
ithre ,Macht zum Absoluten, ihre absolute Macht“ (N 1 101) ver-
loren hat. Und Heidegger spricht in diesem Zusammenhang, bei
Erérterung des Gegensatzes von Nietzsche und Wagner, von ei-
ner ,Miflachtung des inneren Gefithls und des eigentlichen Stils
bei Wagner (N I106). Diese Miflachtung des ,eigentlichen Stils®
besteht fir Heidegger — in Anlehnung an Nietzsche — in der
»Auflésung alles Festen in das fliissig Nachgiebige, Eindrucks-
emptingliche, Schwimmende und Verschwimmende; das Unge-
messene, ohne Gesetz, ohne Grenze, ohne Helligkeit und Be-
stimmtheit, die maf{lose Nacht des reinen Versinkens“ (N 1 104).

Hier nun kdnnte man meinen, daff der — ,falsche® — Stil, d. h.,
dafl asthetische Kriterien schuld daran seien, daf} das Ende der
Kunst auch durch Richard Wagner nicht hatte aufgehoben wer-
den konnen.

Dies zu folgern wire nicht falsch. Aber es ginge nicht auf den
Grund der Dinge. Denn letztlich gelingt nach Heidegger das
Werk Wagners nicht, weil in thm die Musik die Sprache domi-
niert. Bei Wagner sei ,,die Herrschaft der Kunst als Musik ... ge-
wollt“ (N 1103), blieben ,,Dichtung und Sprache ... ohne die we-

156 Vgl. auch den Brief vom 26.0kt.48 an E. Blochmann, in dem Heidegger von
einem ,dichterischen Stilvermogen® spricht. (Storck (1989), 87) — Von hochstem
Interesse, aber an dieser Stelle nicht zu erdrtern, ist hier auch das Kapitel 31 der
»Beitrige zur Philosophie“: ,Der Stil des anfinglichen Denkens®.

99



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sentliche und entscheidende gestalterische Kraft des eigentlichen
Wissens“ !,

Diese Musik-Dominanz ist die Kristallisation — auch hierin
folgt Heidegger Hegel — einer zunchmend subjektiven — , dsthe-
tischen® — Bezichung des Menschen zur Kunst im Ganzen: ,Daf§
Richard Wagners Versuch scheitern mufite, liegt nicht nur an der
Vorherrschaft der Musik vor den anderen Kiinsten. Vielmehr: daf§
die Musik tiberhaupt diesen Vorrang tibernehmen konnte, hat be-
reits seinen Grund in der zunehmend dsthetischen Grundstellung
zur Kunst im Ganzen; es ist die Auffassung und Schitzung der-
selben aus dem blofien Gefiihlszustand und die zunehmende Bar-
barisierung des Gefithlszustandes selbst zum blofien Brodeln und
Wallen des sich selbst tiberlassenen Gefiihls. (N 1 105)

In der Erstarkung der Musik hatte Hegel den Zug der Kunst zu
Subjektivierung und Verinnerlichung bestdtigt gesehen, durch die
Betonung des ,,engen Zusammenhangs® (Asth.Il, 333) der Musik
mit der ,romantischen Kunstform* dem Rechnung getragen und
diesen Zug dsthetisch legitimiert. Heidegger vermag dies fiir die
Musik nicht. Er macht ihr vielmehr den Prozefl. Zunichst sicht es
so aus, als beziche er sich dabei nur auf die Musik Wagners. Doch

17 N1 102{. So sind auch folgende Sitze als Kritik am Wagnerschen Gesamt-
kunstwerk, als Kritik an der Musik-Dominanz zu lesen: ,Der Absicht nach sollte
die Musik ein Mittel sein, das Drama zur Geltung zu bringen; in Wirklichkeit aber
wird die Musik in der Gestalt der Oper zur eigentlichen Kunst.“ (N I 102) Hei-
degger scheint sich mit ,der Absicht (Wagners, G. S.) nach“ auf Wagners Ausfiih-
rungen in ,,Oper und Drama“ zu beziehen, wonach das Orchester — unabhingig
vom Drama — ,gar nicht gehort® werden solle, sondern nur ,Mittel des Aus-
drucks® des Dramas sein diirfe (Wagner (1983), Bd. 7, 364; vgl. zur Mittel(Mu-
sik)-Zweck(Drama)-Relation auch: Finleitung, a.a.O., 18f; Heidegger erwihnt
»Oper und Drama® in N I 101). Drama ist hier, das bemerkt Heidegger (N I 102)
richtig, als Handlung, als szenische Aktion zu verstehen, wovon der Text nur ein
Moment ist. - Wie C. Dahlhaus dargelegt hat, wird die ,,Oper und Drama“ (1850/
51) bestimmende Asthetik durch Wagners Schopenhauer-Lektiire (seit 1854) wie
durch kompositionstechnische Erfahrungen am ,,Ring® und am , Tristan® erschiit-
tert und gerit in der Schrift ,Beethoven® (1870) in Konfusion, so daf§ eher umge-
kehrt gilt: Nicht die Musik driickt das Drama aus, sondern das Drama die Musik.
Zur Losung dieser inneristhetischen Widerspriiche schreibt Dahlhaus Wagner ei-
nen zweifachen Musikbegriff zu: einen dsthetisch-metaphysischen und einen
kompositionstechnisch-empirischen. Vgl. hierzu vor allem das 3. Kapitel , Musik
als ,Mittel‘ und ,Ursprung® des Dramas“ der Abhandlung ,Wagners Konzeption
des musikalischen Dramas®, (1971), sowie die ,Einleitung® zu ,Richard Wagners
Musikdramen®, (1988a).

100

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er meint die Musik als solche. Man mag zunichst noch stutzen,
dafl er als ,fast ... reine Gegenwelt zu Wagner®, sich auf Nietz-
sche bezichend, Stifters ,,Nachsommer® nennt'*® und nicht, was ja
mit Nietzsche ndhergelegen hitte, Bizet und insbesondere Bizets
»Carmen®." Verstindlich wird die Sache, wenn man liest: ,Die
Aufsteigerung in das Wogen der Gefithle mufite den fehlenden
Raum fiir eine gegriindete und gefiigte Stellung inmitten des
Seienden ersetzen, wie sie nur das grofle Dichten und Denken zu
schaffen vermag.“ (43, 103)

Es liegt bei Heidegger — und nicht nur 1936 — eine klare Prife-
rierung der Sprach-Kunst vor. Und wenn man bei Heidegger ds-
thetische — und nicht nur gesellschaftlich-geschichtliche — Krite-
rien fiir das Ende der Kunst namhaft machen will, dann sieht man
sich allein an seine Kritik verwiesen, daf} andere Kiinste — wie
exemplarisch in Wagners Gesamtkunstwerk die Musik — die
Sprach-Kunst dominieren.'®® Andere dsthetische Kriterien, diffe-
renziertere, konkretere, auf einzelne dsthetische Kategorien und
Werke bezogene, finden sich bei Heidegger nicht. Im Gegenteil:
Heidegger verneint explizit, dafl der Vertall der ,groflen” Kunst
darin bestehen kénnte, daf} ,,die ,Qualitdt® geringer und der Stil
kleiner wird“'*'. Und von der Dichtung sagt Heidegger gar — in
Absetzung gegen das verfallende ,,Philosophie-Werden des Den-
kens®“ —, sie sei ,der Stdtte urspriinglichen Auf-gehens nicht ab-
triinnig geworden® (15, 284).

15 N T 106. Stifters ,Nachsommer® verschenkte Heidegger, dies zeigt, dafl der
Geschmack des ,lebensweltlichen® Heidegger durchaus den Analysen des Philo-
sophieprofessors entsprach, an Elisabeth Blochmann. Vgl. hierzu den Brief an
Blochmann vom 20.Dez. 31, in: Storck (1989), 451.

1% Folgt doch Heidegger in seiner Wagner-Kritik Nietzsche — hiufig bis in die
Terminologie — Schritt fiir Schritt. Nietzsche nennt Bizess Musik und nicht Stifters
»Nachsommer® ,das Gegenstiick zu Wagner® (Der Fall Wagner, Vorwort; Werke
[ed. Schlechta] IT 905), die ,ironische Antithese gegen Wagner® (I 1347).

1 Zum idealtypisch entworfenen Verhiltnis von Sprachkunst und iibriger Kunst
vgl. UK 83-85.

et N T 100. Und noch in der Spitzeit bekundet Heidegger angesichts der Frage,
warum Strawinskys Werke ,Psalmensymphonie“ und ,Perséphone” nicht mehr
den Ort zu stiften vermogen, ,an den sie gehoren: ,Die Frage meint nicht eine
Grenze der Kunst Strawinskys. Sie betrifft vielmehr die geschickhafte Bestim-
mung der Kunst als solcher, d.h. des Denkens und Dichtens.” (13, 181) - Zum
Verhiltnis von Musik und Wort bei Heidegger vgl. zwerTer TEIL, B.IL4: Exkurs:
Musik und Wort.

101

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im weiteren Verlauf der Arbeit (vgl. ZzWEITER TEIL, B und RE-
SUMEE UND AUSBLICK, V) werden konkretere innerasthetisch-
kunstimmante Ende-Kriterien sich als das entscheidende Deside-
rat der Heideggerschen Erérterungen zum , Ende der Kunst® und
dessen moglicher Uberwindung zu erkennen geben.

So weit die Ausfithrungen Gehlens, Heideggers und Adornos
tiber das ,Ende der Kunst®“. Anhand ihrer Erérterungen lafit sich
erkennen, daff die Rede vom ,Ende der Kunst“ in der Situation
des ausgehenden 20. Jahrhunderts in mehrfacher Hinsicht ihren
guten Sinn hat — vorausgesetzt man spezifiziert diese allgemeine
Wendung und beldfit es nicht bei der pauschal-plakativen Phrase.
Freilich: Diagnosen dieser Art kann man weder ,letztbegriinden
noch geschichtsphilosophisch ,beweisen®. Die Geschichte der
Kunst — deren Kontinuitit —, die Heidegger, Adorno und Gehlen
erzihlen, ist eine ,Konstruktion, gewifl. Doch anstoflig wird
dies nur dem sein, der sich noch immer der Illusion hingibrt,
Geschichte (historisches Wissen) gibe es anders denn durch Kon-
struktion.'? Freilich ist die Konzession zur konstruktiven Ge-
schichte noch nicht die Konzession zu den Geschichtskonstruk-
tionen Heideggers, Adornos und Gehlens. Man kann einwenden,
die Geschichte der jiingeren Kunst wire auch ,ganz anders® zu
konstruieren gewesen. Doch sollte, wer behauptet, man kénnte,
dies dann auch tun. Bislang aber liegen, soweit zu schen, keinerlei
Konstruktionen der Geschichte der jiingeren Kunst vor, die mit
Heideggers, Adornos und Gehlens Entwiirfen konkurrieren
konnten. Einzelne, selbst zutreffende Behauptungen, Heidegger,
Adorno und Gehlen hitten dies oder jenes tibersehen, fruchten
nichts. Eine Konstruktion der Geschichte lafit sich nur durch eine
andere, zutreflendere Konstruktion aus den Angeln heben, nicht
durch singulire Verweise.

Zuletzt aber mufd man die Konstruktionen der Geschichte der
Kunst, die Heidegger, Adorno und Gehlen geben, als Konstruk-
tionen in poetisch-praktischer Absicht nehmen:'® Man hat sich
zu fragen, was man gewinnt fir die gegenwartige Situation der

1 Vgl. zum narrativ-konstruktiven Charakter geschichtlichen Wissens: Baum-
gartner (1972).

16 Uber den Begrifl der Konstruktion in praktischer Absicht vgl.: Baumgartner
(1972), 160-166 und 249-256.

102

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst, wenn man Geschichte so betrachtet, wie Adorno, Heideg-
ger und Gehlen sie betrachtet haben. Das geschichtliche Wissen
tiber die Kunst zielt bei thnen letztlich auf die Kunstpraxis heute.
Es wire also verfriiht, hier schon Kritik ansetzen zu wollen.

Fiir Heidegger, Adorno und Gehlen gilt jedentalls: Sie resignie-
ren nicht ob der von thnen gegebenen Geschichtskonstruktion. Es
kommt keine apokalyptische Ende-Stimmung auf. Sie bemiihen
sich vielmehr um eine Regeneration der Kunst. Sie verpflichten
damit die Asthetik auf eine kunstpraktische Funktion. Asthetik
soll nicht linger, als wire nichts geschehen, eine selbstgentigsame
Disziplin bleiben und nur das metaphysische Wesen der Kunst
bzw. transzendentale Bedingungen des dsthetischen Urteils erér-
tern. Asthetik soll in der Reflexion auf das diagnostizierte ,,Ende
der Kunst“ ihre innerste Fiber haben und die Méglichkeit von
Kunst, genauer: die Moglichkeit konkreten Kunstschaffens heute
erdrtern. Liflt dagegen die Asthetik die Kunst mit all thren Pro-
blemen im Stich, so tragt sie durch Nichtbeachtung dieser preka-
ren Lage nur das Thre zum ,Ende der Kunst“ bei. Asthetik wiirde
vollends zur zufrieden-gliicklichen, von den Problemen der ge-
genwirtigen Kunst abgekoppelten Disziplin.

So hat die dsthetische Reflexion der Ende-Situation am Ende
ihr Gutes auch fiir die Asthetik (als einer philosophischen ,,Diszi-
plin®) selbst: Sie zwingt — oder jedentalls: sie sollte zwingen — die
Asthetik zum Schleifen ihrer selbstgeniigsamen Bastionen und
zur Reflexion auf die Bedingungen der Moglichkeit konkreten
Kunstschaffens heute.

Geboren ist damit noch nicht die ,,neue Kunst, wohl aber der
entschlossene Geburtshelfer: die ,nicht linger anachronistische
Asthetik®, auf der Adorno insistiert wie Gehlen auf einer Asthe-
tik, die zur Erneuerung der ,,peinture conceptuelle® beitrigt; und
auch Heidegger mahnt eine denkerische und kiinstlerische Besin-
nung der ,kunst-losen Geschichte® an.

103



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Kann kein Ende sein: Die Notwendigkeit von
Kunst und die kunstpraktische Funktion nicht
linger anachronistischer Asthetik

Natiirlich lafit sich nach Sinn und Berechtigung einer kunstprak-
tischen Funktion der Asthetik fragen. Inwiefern kann hier der
Asthetiker der Kunst iiberhaupt unter die Arme greifen? Hat die-
se ,Hilfe“ nicht von vornherein den Charakter des ,Vorschrei-
bens“? Werden hier nicht abstrakt-normative Kriterien erarbeitet,
nach denen sich der Kiinstler gefalligst zu richten habe?

Diese Bedenken erweisen sich aber bei Adorno, Gehlen und
Heidegger als gegenstandslos. Denn nattirlich handelt es sich
nicht um ,Anweisungen®, wie der Kiinstler vorzugehen habe.
Keineswegs werden normative Postulate einer Regelpoetik aufge-
stellt. Und doch auch sind diese Anweisungen wieder nicht so
allgemein, daf sie allein dem narzifitischen Bediirfnis des Asthe-
tikers geniigten und véllig nichtssagend fiir die Kunstpraxis
waren.'*

1. Gesellschaftsfunktionaler Aspekt

Der Kunst wieder eine gesellschaftliche Funktion zuzusprechen
heifft, nach Méoglichkeiten suchen, ihre Wirkungslosigkeit zu
durchbrechen. Dadurch aber darf sie — anders als in , Kulturindu-

1 Mit der kunstpraktischen Funktion der Asthetik ist auch die wesentliche
Differenz zu Hegel benannt, dem eigentlichen Vater der ,,Ende-der-Kunst“-The-
se. Denn ,ladet uns“ die Kunst auch bei Hegel ,,zur denkenden Betrachtung ein®
(Asth. 1, 22), so geschieht dies doch ,nicht zu dem Zwecke, Kunst wieder hervor-
zurufen® (22). Hegel tiberlif8t die Kunst sich selbst, sieht man von seinen implizi-
ten normativ-klassischen Anweisungen ab. Das rithrt auch daher, daff Hegel das
yEnde der Kunst“ seiner Zeit weniger bedenklich findet als Adorno, Gehlen und
Heidegger das ,Ende der Kunst“ der ihren. Denn nach Hegel braucht es der
Kunst im elementaren Sinne nicht mehr, weil Philosophie und Wissenschaft ihre
Funktion iibernommen haben. Diese ,,Schliisselattitiide® kénnen Adorno, Gehlen
und Heidegger aber auch der Philosophie und Wissenschaft nicht mehr zuerken-
nen. Dadurch nun wird die Kunst vergleichsweise aufgewertet. Sie gelangt wieder
zu ,Aktualitit”, wenngleich nur zur ,,Aktualitit der Randlage” und der ,Funk-
tion der Funktionslosigkeit* inmitten universaler Fungibilitat.

104

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

strie®, , Technisierung” und ,Kapitalisierung® — ihre autonome
Struktur gerade nicht verlieren. Kunst soll eine Funktion erhal-
ten, darf dabei aber nicht funktionalisiert werden.

1. Modell moglicher Praxis

Um anzuzeigen, dafl der ,Tod“ der Kunst unter gesellschafts-
funktionalem Aspekt nur ein mehr oder weniger langer Schlaf
sein konnte, bemitht Adorno die paradoxe Formulierung:
»--. die Funktion der Kunst in der ginzlich funktionalen Welt ist
ithre Funktionslosigkeit“. (7, 475) ,Soweit von Kunstwerken eine
gesellschaftliche Funktion sich pridizieren lifit, ist es ihre Funk-
tionslosigkeit. (7, 336) 165

Unter funktionalem Aspekt empfiehlt Adorno also eine Art
Flucht nach vorne: Die avanciert-authentische Kunst hat in unse-
rer Zeit keine Funktion — sie soll aber auch gar keine haben, keine
bestimmte ndmlich. Sie soll sich weder dem gingigen Geschmack
andienen noch tiber eine konkrete ,inhaltliche® Aussage poli-
tisieren.' Gerade damit aber iibernimmt die funktionslose Kunst
eine Funktion grofiter Dignitdt: Thre Form wird zum ,Modell
moglicher Praxis“ (7, 359), zur ,Statthalterschaft fiir eine kom-
mende Gesellschaft“ (12, 196): ,In der Befreiung der Form, wie
alle genuin neue Kunst sie will, verschliisselt sich vor allem an-
deren die Befreiung der Gesellschaft, denn Form, der dsthetische
Zusammenhang alles Einzelnen, vertritt im Kunstwerk das sozia-
le Verhaltnis; darum ist die befreite Form dem Bestehenden an-
stoflig. (7, 379)

¢ Analog zur ,,Funktion der Funktionslosigkeit” kennt Adorno auch die Wen-
dung ,,Notwendigkeit der Nicht-Notwendigkeit“ (7, 373).

16 Fir ,politische Kunst® im engeren Sinne, ,littérature engagée® etc., hat Ador-
no ja bekanntlich nichts iibrig: ... solche (Werke, G.S.), die gesellschaftlich ein-
deutig, diskursiv urteilen, negieren dadurch die Kunst und mit ihr sich selbst.”
(7,368) ,In jeder noch méglichen (Kunst, G.S.) muf soziale Kritik zur Form
erhoben werden, zur Abblendung jeglichen manifesten sozialen Inhalts.” (7, 371)
.Kunstwerke, die durch real hochst fragwiirdige politische Fingriffe des Fetischis-
mus sich entiuflern wollen, verstricken sich durch unvermeidliche und vergebens
angepriesene Simplifizierung regelmifiig gesellschaftlich in falsches Bewuftsein.
In der kurzatmigen Praxis, der sie blind sich verschreiben, wird ihre eigene Blind-
heit prolongiert.” (7, 338). — Zur Kritik der Popularisierung der Kunst vgl. zwg1-
TER TEIL, C.

105

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeitet die autonome Kunst in der Situation des ,asthetischen
Nominalismus® an einem nicht mehr unterdriickenden Verhaltnis
von Allgemeinheit und Besonderheit, so hat dieses dsthetische
Verhiltnis auch Relevanz fiir das soziale Vehiltnis von Allgemein-
heit und Besonderheit. Genau dadurch, daff sich die Kunstwerke
von einzelnen — ,heteronom® ihre Form bestimmenden — Aufga-
ben befreien, durch deren bewufite Ubernahme ,sie unter ihren
Begriff zu gehen ... pflegen® (7, 359) — genau dadurch werden sie
zum Bild, zum ,Schema“ (durchaus im Kantischen Sinne), zur
vermittelnden Instanz zukiinftiger freier ,Praxis“: ,Der Praxis
sich enthaltend, wird Kunst zum Schema gesellschaftlicher Pra-
x1s.“ (7, 339; vgl. RESUMEE UND AUSBLICK, XII)

2. Soziale Distanz

In Gehlens Erorterungen ist die allerorten beklagte gesellschaftli-
che Isolierung der gegenwirtigen Kunst nur das Sprungbrett, mit
dem er sich in andere Bereiche abzustoffen sucht: Dem Klagelied
von der Isolierung der Kunst fligt er keine neue Strophe bei; viel-
mehr vermag er dieser primiren gesellschaftlichen Isolierung auch
positive Aspekte abzugewinnen. Denn aus der Situation der
»Randlage“ 1afit sich nach Gehlen ein entscheidender Vorteil zie-
hen: Die Passionen und Streitbarkeiten, die die Kunst auch heute
noch auszulésen vermag, fallen nicht mehr, wie frither, ,in die
zentralen Interessen der Gesellschaft hinein®; man braucht die
Kunst diesbeziiglich nicht mehr ganz so ernst zu nehmen. Die
»alten Kunstgattungen“ werden nur verwandelt mitgefithrt: mit
yinhaltlicher Entlastung, mit ,existentieller* Gewichtsminderung
und mit Umschaltung ihres Anspruchs vom Herzen auf das Auge
oder vielmehr auf dasjenige unbenannte Organ, das halbwegs
zwischen beiden liegt” (Z-B 207).

Zum ,Funktionieren® der Gesellschaft und zum ,Funktionie-
ren“ in der Gesellschaft brauchen wir die Kunst nicht mehr; es
gibt bessere Moglichkeiten, sich das, was ist, verstindlich zu ma-
chen, bessere Moglichkeiten der Sozialisation, Integration und
Handlungskoordination. Damit aber wird die Kunst frei fiir neue
Aufgaben. Kunst dient nun in soziologisch-psychologischer Hin-
sicht eher dazu, ,,sich® zu finden — freilich darf man dieses Refle-

106

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xivum nicht mehr metaphysisch und existentialistisch lesen. Es
geht vielmehr um ,soziale Distanz® (Z-B 207), um Absetzung
von der Gesellschaft und der ,,Gleichheit des Milieus® (Z-B 207)
mit der Kunst und der ,,Sicherheit des asthetischen Urteils“ (Z-B
207). Inmitten der Uniformierungstendenzen der Gesellschaft
verhilft Kunst dazu, Differenzen zu setzen; man weify sich mit
thr vom anderen und von der ,Masse“ abzusetzen.'® So kommt
Gehlen zur paradoxen Schlufifolgerung: ,Dafl die Kiinste in die
Randlage kamen, nahm ihnen also nichts von ihrer Attraktions-
kraft, im Gegenteil: Sie erhielten die komplementire Unentbehr-
lichkeit.“ (Z-B 207)

Freilich — und daran wird alles liegen: Die ,inhaltliche Entla-
stung® und ,existentielle Gewichtsminderung® der Kunst wird
nicht zum Asthetizismus des unverbindlichen Spiels und zur Fin-
dung des ,life style” degenerieren diirfen. Vielmehr wird es dar-
auf ankommen, daf} die Befreiung von metaphysischem Ballast
und weltanschaulicher Vorgabe genutzt wird, problematische
Identititen sowie vedinglichte Welt- und Ich-Beziige zu themati-
sieren. Gehlens Verhiltnis zur praktischen Relevanz der Kunst ist
in dieser Hinsicht ambivalent: ,Randlage® heifdt fiir thn nimlich
auch: ,Freiziigigkeit des Folgenlosen®. Es wird aber zu prifen
sein (vgl. RESUMEE UND ausBLICK XI u. XII), ob sich fiir die von
Gehlen festgestellten Identitidtsirritationen der Kunst (vgl. DRIT-
TER TEIL, B) tatsichlich eine Folgenlosigkeit behaupten lafit.

3. Forderung der technischen Welt

Wie oben (ERSTER TEIL, A.I) angesprochen, ist es nach Heidegger
— bet aller Illusionslosigkeit gegentiber der gegenwirtigen Kunst-
szene — mit der Kunst nicht schlechthin vorbei. Die Entscheidung

1 Wenn die ,Manier‘, d.h. ,Stil* und ,Eigenart’, eine symbolische Manifestation
darstellt, deren Sinn und Wert gleicherweise von dem abhingt, der sie wahrnimmt,
wie von dem, der sie duflert, dann wird verstindlich, warum die Eigenart des Ge-
brauchs symbolischer Giiter und zumal jener, die als die Attribute des Vortreffli-
chen gelten, eines der privilegiertesten Markenzeichen von ,Klasse* wie zugleich
das strategische Mittel zur Darstellung von Distinktion bilden, in Prousts Worten
,der unendlich variationsreichen Kunst, Distanz zu bekriftigen‘.“ (Bourdieu
(1983), 120).

107

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiber Hegels Spruch sei noch nicht gefallen, heifit es im Nachwort
zu ,Der Ursprung des Kunstwerkes®.

Nach Heidegger brauchen wir die Kunst. Und wir brauchen sie
angesichts der ,trostlosen Raserei der modernen Technik, die
alles auf Verwertung und Vernutzung stellt und in der auch der
Mensch, als ,,Funktionar der Technik“ (Holzw 271), sein Wesen
verloren hat. Wir brauchen die Kunst, damit wir nicht an der
Technik zugrunde gehen. Denn mit der Kunst vermag der
Mensch in eine urspriinglichere Beziehung zu Welt und Selbst zu
gelangen. Die Kunst ist notwendig fiir die Uberwindung der tech-
nischen Welt. — Aber ist sie moglich? Sie ist moglich, weil sie not-
wendig ist. Das ist die ,,Abwandlung der Hegelschen Frage®: ,,Ob
innerhalb der heutigen durch die Technik bestimmten Welt, durch
diese und fir sie, die erst am Beginn der Entfaltung ist, Kunst
wesentlich und notwendig und darum méoglich ist! (Abwandlung
der Hegelschen Frage).“ '

Der als Frage in Ansatz gebrachte und mit einem Ausrufezei-
chen abgeschlossene Satz sowie die Bezeichnung der kalten He-
gelschen Diagnose als Frage — dies bezeugt das ungewohnliche,
phantastisch anmutende Vorgehen des Reflektierenden, fiir den
die Kunst das aus der Technik ,Rettende” ist, befdhigt hierzu, da
sie ,einerseits mit dem Wesen der Technik verwandt und anderer-
seits von ihm doch grundverschieden® (VA 43) ist.

So erzwingt die technische Welt, so erzwingt das in der techni-
schen Welt erfolgte ,Ende der Kunst“ das Fortleben der Kunst.
Hierbei muf} die Kunst in kunstimmanenter Hinsicht freilich eine
andere werden.

168 TyK XIIL Das in den Klee-Notizen Heideggers zur Thematik ,Der Wandel
der Kunst® zu findende Schonberg-Wort ,,Kunst nicht von ,Kénnen*, sondern von
Miissen* will Heidegger damit weniger psychologisch denn geschichtlich ver-
standen wissen. Zu den — auch im Zusammenhang mit der These vom ,Ende der
Kunst“ relevanten — Klee-Notizen vgl. Seubold (1993a).

108

2026, 11:27:36. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II.  Kunstimmanenter Aspekt
1. Unbegangene Méglichkeiten

»Neu ist die Qualitdt, dafl Kunst ithren Untergang sich einverleibt;
als Kritik herrschaftlichen Geistes ist sie der Geist, der gegen sich
selbst sich zu wenden vermag.“ (7, 474)

Wie allerdings dieses dialektische Kunststiick einer ,Einver-
leibung® des Untergangs, eines Lebens durch den Tod be-
Werk-stelligt werden soll —: das bleibt in der LAsthetischen
Theorie“ Adornos schr vage und damit zu einem gewissen
Grad auch fragwiirdig. Begriffe wie ,Nullpunkt®, ,Fille des
Augenblicks“, ,Nichts“, ,Standpunkt, der keiner mehr ist®,
szweite Welt“, ,unendliche Fiille werden hier bemiiht.
»Noch der duflerste Reduktionismus ... bewegt gleichwie in
einem Differential sich weiter.“ (7, 309f) Adorno redet von
yverdringten Aufgaben und Mdéglichkeiten® (7, 373), von
skonkret offenen, vielfach wie unter einem Bann unbegange-
nen Moglichkeiten (7, 475) — ohne diese doch niher zu kon-
kretisieren.

Diese Art von Rede taucht in der ,Asthetischen Theorie®
oft bei der Erwihnung Becketts auf — erfihrt aber auch hier
keine Konkretion. Der ,Beckettsche Punkt® enthalte ,gleich
dem Atom wunendliche Fulle“ (7, 474). Die Kunst Becketts
emigriere ,auf einen Standpunkt, der keiner mehr ist* (7,
371); und dhnlich paradox formuliert: Becketts ,Bewufitsein

. war richtig, das der Nétigung zur Fortbewegung ebenso
wie das von deren Unméglichkeit® (7, 52). Sein Werk sei
»Extrapolation des negativen noupog. Die Fille des Augen-
blicks verkehrt sich in endlose Wiederholung, konvergierend
mit dem Nichts.“ (7, 52) ,Auf dem Nullpunkt aber, in dem
Becketts Prosa ihr Wesen treibt, wie Krifte im unendlich
Kleinen der Physik, springt eine zweite Welt von Bildern her-
vor, so trist wie reich ...“ (7, 53)

Von ,uneingelésten Aufgaben® ist aber auch im Zusammen-
hang des ,,Alterns der Neuen Musik® (Diss 153) die Rede — und
hier stofit man auf eine Fihrte, die letztlich auch zum besseren
Verstandnis der Auﬁerungen aus der ,Asthetischen Theorie“

109



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fihrt: An der Zeit wire ,eine Konzentration der kompositori-
schen Kraft in veranderter Richtung; nicht auf die blofle Organi-
sation des Materials hin, sondern auf das Komponieren wahrhaft
kohdrenter Musik mit dem wie immer auch entqualifizierten Ma-
terial“ (Diss 148).

Die ,verinderte Richtung® ist auch in einem zeitlichen Sin-
ne zu verstehen, denn die ,unbegangenen Maoglichkeiten® (7,
475) und ,vermachten Aufgaben“ (Diss 153) wurden nach
Adorno in der vor der Ausbildung der Zwéolftontechnik gele-
genen atonalen Phase der Musik erarbeitet und gestellt. In
dieser Phase eroffnete sich das ,Reich der Freiheit®, bevor
die Kiinstler ,wieder nach vorgeblicher, kaum je tragfihiger
Ordnung trachteten (7, 9). Es ist die Phase, in der der ,ds-
thetische Nominalismus“, die Triebfeder der modernen Kunst,
seine Akme erreicht, in der aber nicht die Beliebigkeit regiert,
sondern Objektivitdit durch Subjektivitit hindurch™ (und
nicht durch traditionelle Schemata) erreicht werden soll, die
Phase, die es mit den damit verbundenen Schwierigkeiten
und Aporien aufnehmen will, sich dadurch aber vor ,nahezu
prohibitive Schwierigkeiten gestellt sieht.

An sie kniipft Adornos Asthetik, kniipft — konkreter — sein mu-
sikdsthetisches Programm einer ,,musique informelle“ an. Wer et-
was liber das Fortleben der Kunst erfahren will, muff vor allem
diese Programmschrift und die ihr nahestehenden musiktheoreti-
schen Schriften Adornos erértern (vgl. ZWEITER TEIL, A), aber
auch seine Interpretationen zur ,Zweiten Wiener Schule®, und
hier vor allem seine Alban-Berg-Interpretation (vgl. DRITTER
TEIL, A), einbezichen.

Pointieren liefle sich Adornos Antwort auf das ,Ende der
Kunst® wie folgt: Das Bewegungsgesetz ,dsthetischer Nomi-
nalismus“ offeriert der Kunst die Chance radikaler Autono-
mie: Es liflt keine heteronom-vorgegebene Form mehr zu.
Den Schwierigkeiten dieser Situation zeigen sich die Kinstler
jedoch nicht gewachsen: Sie flichen in die falsche, nicht trag-

16 Vol. 7, 91: ,Kunst méchte durch Konstruktion desperat aus eigener Kraft ihrer
nominalistischen Situation, dem Gefiihl des Zufilligen sich entwinden, zu einem
ibergreifend Verbindlichen, wenn man will, Allgemeinen gelangen.”

110

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fahige Ordnung — bei Strafe des Endes der Kunst. Dieses En-
de hat sein Gutes insofern, als es die Grundlagen tragfihiger
Ordnung tiefer zu legen zwingt: einer Ordnung ndmlich, die
sich ohne traditionelle und kalkulatorische Schemata gebiert.
Die dsthetische Reflexion ist der Situation daher nicht von
auflen auferlegt — sie wird von der Situation ernédtigt: ,Asthe-
tische Besinnung ... antwortet auf das fatale Altern der Mo-
derne durch die Spannungslosigkeit des totalen technischen
Werkes.“ (7, 509)17°

2. Peinture conceptuelle

Auch Gehlen sieht in der Situation gegenwirtiger Kunst die As-
thetik nicht nur in entwicklungslogischer und werkanalytischer,
sondern ebenso in kunstpraktischer Hinsicht gefordert. Und es
will so gar nicht dem grassierenden Bild von Gehlen als dem Post-
histoire-Denker sich einfiigen, daff dieser Denker des Kiltetods
der Kultur in der Resignation nicht steckenbleibt, die siechende
und in Agonie liegende Kunst ihrem Schicksal nicht tiberlafit,
sondern sich die Frage nach den Moglichkeiten einer Regenera-
tion stellt: ob denn nicht der Asthetiker der Kunst wieder auf die
Beine helfen kann (vgl. Z-B 206), um ihr den Weg aus den ,,dufler-
sten Enden der Sackgasse® (Z-B 232) zu ermdglichen. Generell, so
Gehlen, interessierten ihn in seinem Buch weniger kunstge-
schichtliche Betrachtungen als die Erdrterung der im gegenwir-
tigen Zustand beschlossenen ,, Entwicklungsmoglichkeiten® (Z-B
203).

Die Vorschlige Gehlens zur Regeneration der Kunst (vgl.
DRITTER TEIL, B) legitimieren sich letztlich durch die Funda-
mentalthese, Kunst heute konne nur Reflexionskunst sein; und

70 Dankbar nimmt Adorno daher auch die Bestitigung dieses Ansatzes durch

Boulez auf: ,\Was er (Boulez, G. S.) mit ,orientation esthétique‘ meint, wire am
ehesten mit kritischer Selbstbesinnung des Kiinstlers zu tibersetzen ... Angel-
punkt der Erwigungen von Boulez ist, daf} er irre wurde an der unter avantgardi-
stischen Kiinstlern gingigen Meinung, kommentierte Gebrauchsanweisungen
technischer Verfahrungsweisen seien bereits das Kunstwerk ...« (7, 508) Vgl. hier-
zu: Boulez (1963).

111

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Annahme stiitzt sich zum einen auf die Aufdeckung der
Banalitdt der Produkte, die sich der ,uberstindigen Zeitmode®
einer Irrationalitit der kiinstlerischen Vision verdanken, zum
anderen auf die Einsicht, daf} die produktiven Neuerungen
moderner Kunst sich einem Verwachsensein von Reflexion
und Inspiration verdankt haben, einer ,peinture conceptuelle®
entwachsen sind. Und durchaus kénne eine zukiinftige ,pein-
ture conceptuelle” von der dsthetischen Theorie Impulse erhal-
ten — auch im innerdsthetischen Sinne. Die Finwinde, Theorie
habe ,,immer nur der Kunst nachgehinkt, das Geschehen
ssimmer nur’ auf Begriffe gezogen — gerade die ,lautesten
Herolde der Kunsterneuerung® (Z-B 224) argumentierten hier
historisch -, lifit Gehlen nicht gelten. Wenn es denn frither
wahr gewesen sein sollte, so sei es heute nicht mehr der Fall:
»Heute ist Kunst Reflexionskunst, Inspiration und Kalkil sind
zusammengewachsene Zwillinge, Vision erinnert an nachsehen,
durchsehen, tiberpriifen, an Revision; Intuition heifft genau
Einsicht, Emotion ist lateinisch und hat mit vertreiben und
hinauswerfen zu tun — si pinge col cervello, non colla mano.”

(Z-B 225)

3. Das ganz andere Element

Auf die Frage, was denn nach dem Ende der Kunst sei, gibt
Heidegger die Antwort: ,Die Kehre? Etwas Urspriinglicheres
als Kunst — téyvn.“ (TuK XIII) Und zu dem im Nachwort
der Abhandlung ,Der Ursprung des Kunstwerkes“ niederge-
schriebenen Satz, dafl das Erlebnis vielleicht das Element sei,
in dem die Kunst stirbt, hat sich Heidegger in seinem durch-
schossenen Handexemplar notiert: ,Dieser Satz besagt aber
doch nicht, dafl es mit der Kunst schlechthin zu Ende sei.
Das wire nur der Fall, wenn das Erlebnis das Element
schlechthin fiir die Kunst bliebe. Aber es liegt gerade alles
daran, aus dem Erleben ins Da-sein zu gelangen, und das sagt
doch: ein ganz anderes ,Element® fiir das ;Werden® der Kunst
zu erlangen.“ (5, 67) Dieses ,ganz andere ,Element™ — und

112

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur es, nicht die Pflege von Museum und Kunsthistorie —
bedeutet die Rettung der Kunst.

Wie stellt sich Heidegger dieses ,,Urspriinglichere als Kunst®
nun vor? , Téxvn“ heifit die lapidar gegebene Antwort aus dem
oben angefiihrten Zitat. Das ist nicht sehr ausfiihrlich, aber man
weif}, u. a. durch den aus demselben Jahr stammenden Vortrag
»Die Frage nach der Technik®, was Heidegger darunter verstan-
den wissen mochte. Téyvn sei ,ein her- und vor-bringendes Ent-
bergen ... Sollten die schonen Kiinste in das dichterische Entber-
gen gerufen sein? Sollte das Entbergen sie anfinglicher in den
Anspruch nehmen ...?“ (VA 42f)

Heidegger mochte der Kunst eine Aufgabe zuweisen, die er
in analoger Weise auch dem Denken auferlegt: die Uberwin-
dung der ,Seinsvergessenheit als der in der neuzeitlichen
Technik kulminierenden ausschliefilichen Ausrichtung auf das
Seiende und dessen Festlegung auf Anwesenheit, Bestandigkeit
und Beherrschbarkeit; und die Hinwendung zum anwesenlas-
senden Sein als Geschehen der Verbergung und Entbergung.
Das klingt sehr abstrakt, wenn man die Sinnlichkeit der
Kunst vor Augen hat, kann aber konkretisiert und plausibili-
siert werden, wenn man Heideggers Auflerungen zur Kunst
Cézannes und Klees heranzieht. Dies soll im DRITTEN TEIL,
C geschehen.

Philosophische Asthetik — diese Einsicht prigt das Denken
Adornos, Gehlens und Heideggers gleichermaflen — mufl in der
Reflexion auf das ,Ende der Kunst“ ihre innerste Fiber haben,
darf sich nicht linger mit einer Metaphysik des ,Schonen und
»Erhabenen® beruhigen. Diese ,Ende-Reflexionen® aber sind
wiederum kein Selbstzweck. Es geht nicht um das ippig kolo-
rierte Gemailde einer Apokalypse. Vielmehr zielen diese Refle-
xionen auf das Vorhaben, die Kunst aus der mif{lichen horizon-
talen Lage des Kranken- und Sterbebetts zu befreien — ihr
aufzuhelfen durch das Aufzeigen bislang tibersehener Méglich-
keiten und Aufgaben. Dabei soll die Antwort der Asthetik auf
das Ende der Kunst weder billiger Trost noch trotziges ,Es-
geht-schon-weiter” sein. Die Antwort hat das Ende ernst zu
nehmen, es sich ,einzuverleiben®.

Fraglos ist dieser Anspruch einer kunstpraktischen Funktion

113



https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Asthetik eine prekire Angelegenheit — wie prekir, zeigt der
nun folgende ZWEITE TEIL, der sich mit zum Scheitern verurteilten
Konzeptionen auseinandersetzt: denen Adornos, Heideggers und
des von Adorno vorwegnehmend kritisierten ,,postmodernen
Programms.'”

7t Wenn Gehlen im nun folgenden Kapitel insuffizienter Modernebegriffe nicht
thematisiert wird, dann wird damit nicht behauptet, dafi sein Modernebegriff in
jeder Hinsicht zureichend und konzis wire. Anders als Adorno und Heidegger
erhebt Gehlen nicht den programmatischen Anspruch einer Uberwindung der
Krise der modernen Kunst auf fundamentaler Ebene. Die Krise ist fiir ihn letztlich
keine fundamentale. Der Kunst sollen bei Gehlen nicht neue Riume erschlossen
werden, sondern sie soll sich in den eroberten Riumen besser einrichten. Seine
Bemithungen um eine Erneuerung der peinture conceptuelle verbleiben letztlich
im Horizont des ,post-histoire“. Deshalb setzt er sich auch nicht so exponiert wie
Adorno und Heidegger der Gefahr des Scheiterns aus. Dennoch kénnen Gehlens
»Zeit-Bilder” nicht geradewegs als ,kulturkonservativ® bezeichnet werden. Die
Konzeption dieses Werkes ist weit weniger geschlossen, als man gemeinhin an-
nimmt. Das wurde bereits oben (ERSTER TEIL, B.III) anlifflich der Kritik der Ka-
pitalisierung der Kunst und der Lobpreisung der ,sekundiren Institutionalisie-
rung® deutlich. Mit dem von Gehlen erdrterten Prinzip der Identititsirritation
moderner Kunst ist schliefflich ein Sprengsatz gelegt, den kunstimmanent ver-
puflen zu lassen nicht mehr gelingt. (Vgl. prRrTTER TEIL, B und RESOMEE UND AUS-
BLICK, X[ u. XIL.)

114

2026, 11:27:36. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (1): Die Isolation der Kunst: Verlust der geschichtebildenden Kraft und korrektiven Funktion
	I.  „Daneben und trotzdem“: Sektorialisierung
	II.  Erkrankt an Zwecklosigkeit
	III.  Randlage

	B.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (2): Die Funktionalisierung der Kunst: Verlust der Wesensdifferenz zum gesellschaftlichen System
	I.  Im Sog der „Technik“: Die „Auflösung“ der Kunst
	1.  Ästhetisierung
	2.  Eingeschlossenheit, „Bestand“

	II.  „Kulturindustrie“
	1.  Magisch-kultische Funktion: das Ineinander von Funktion und Autonomie
	2.  Kulturindustrie: Entkunstung durch Funktionalisierung
	a.  Entqualifizierung des Werkes: Das Kunstwerk als Konsumgut
	b.  Ichschwäche des Rezipienten: Psychische Prostitution
	c.  Heteronomie des Künstlers: entertainment


	III.  Kapitalisierung der Kunst

	C.  Kunstimmanenter Aspekt: Erschöpfung des Innovationspotentials und Repristination
	I.  Entwicklungslogik der Musik
	1.  Rationalität
	a.  Konsequenz: integrale Rationalisierung
	b.  Konsequenz zur Leere: Austreibung des Subjekts

	2.  Tradition
	a.  Tradition als Heteronomie und der Zwang zu Neuem
	b.  Reduktionismus und Erschöpfung des Innovationspotentials


	II.  Entwicklungslogik der Malerei
	1.  Reduktionismus - usque ad finem
	2.  Prozeßrationale Erschöpfung: prinzipiell-antithetische Auslotung der Potentiale
	3.  Abstrakte Malerei als Nullpunkt der Entwicklung
	4.  New concern with figure
	5.  Gestaltbeliebigkeit und Preisgabe jeglichen Richtungssinnes; endloses Überleben

	III.  Kunstimmanente Ende-Kriterien bei Heidegger?

	D.  Kann kein Ende sein: Die Notwendigkeit von Kunst und die kunstpraktische Funktion nicht länger anachronistischer Ästhetik
	I.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt
	1.  Modell möglicher Praxis
	2.  Soziale Distanz
	3.  Forderung der technischen Welt

	II.  Kunstimmanenter Aspekt
	1.  Unbegangene Möglichkeiten
	2.  Peinture conceptuelle
	3.  Das ganz andere Element



