
Erster Teil: Konkretisierung der „Ende-der- 
Kunst“-These bei Heidegger, Adorno und Gehlen

Sehet, es wäre
arg um das Große bestellt, wenn es irgend der Schonung 
bedürfte.
R. M. RILKE

Ästhetische Theorie kann nicht länger 
vom Faktum Kunst ausgehen ...
TH. W. ADORNO

Rede und Stimmung vom „Ende der Kunst“ sind zweifellos kon­
stitutiv für die gegenwärtige Kunstrezeption und Kunstproduk­
tion geworden. Das wenigstens sollte sich in der Einleitung ge­
zeigt haben. Und natürlich könnte man derartige Stimmungen als 
schnell wechselnde „Mode“ abtun. Doch wäre die Ästhetik damit 
schlecht beraten. Denn zum einen ist auch eine „Mode“, in einer 
„modernen“ Ästhetik, nichts per se Verwerfliches und kein bloß 
pejorativer Begriff; zum anderen aber dauert diese „Mode“ nun 
doch schon mehrere Jahrzehnte, ja man geht nicht völlig fehl, 
wenn man sie bis auf Hegels Ästhetik-Vorlesungen zurückdatiert. 
Und schließlich: Drei der wichtigsten Philosophen des zwanzig­
sten Jahrhunderts, Heidegger, Gehlen, Adorno - längst „klas­
sisch“ geworden und in die Philosophiegeschichte eingegan­
gen -, haben sich mit diesem „Ende der Kunst“ nicht bloß 
marginal auseinandergesetzt. Ihre diesbezüglichen Erörterungen 
sind, beileibe nicht historisch, von höchster Aktualität.

Im folgenden werden diese Erörterungen nach drei Aspekten 
differenziert: einem gesellschaftsfunktionalen Aspekt (1), der die 
Isolation der Kunst erörtert (A), einem gesellschaftsfunktionalen 
Aspekt (2), der die Funktionalisierung der Kunst thematisiert (B), 
und schließlich einem kunstimmanenten Aspekt, der Phänomene 
der Erschöpfung und Repristination zusammenfaßt (C).

53

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (1):
Die Isolation der Kunst: Verlust der geschichte­
bildenden Kraft und korrektiven Funktion

I. „Daneben und trotzdem“: Sektorialisierung

Martin Heidegger glaubte, nachdem er die Kunst idealiter auf 
Höchstes verpflichtet hatte, nämlich auf das „Sich-ins-Werk-Set- 
zen der Wahrheit des Seienden“ (UK 33), für die reale geschicht­
liche Situation seiner Zeit von einer „Kunst-losigkeit“ und 
„kunst-losen Geschichte“ (65, 505)95 sprechen zu müssen. Und 
erstaunlich ist hierbei, daß Heidegger, dem die Dialektik zeitle­
bens eine, wenn auch „echte“, „philosophische Verlegenheit“ (15, 
400) war, die Hegelsche These vom „Ende der Kunst“ wohlwol- 
lend-zustimmend zitiert, und zwar in der Nietzsche-Vorlesung 
„Der Wille zur Macht als Kunst“ vom Wintersemester 1936/37 
und im „z.T. später geschriebenen“ (UK 5) Nachwort zur Ab­
handlung „Der Ursprung des Kunstwerkes“, die auf 1935/36 in 
Freiburg und Frankfurt gehaltene Vorträge zurückdatiert. Fol­
gende Belegstellen führt Heidegger an:

,„Uns gilt die Kunst nicht mehr als die höchste Weise, in wel­
cher die Wahrheit sich Existenz verschaft/ (WW.X,1, S. 134) 
,Man kann wohl hoffen, daß die Kunst immer mehr steigen und 
sich vollenden werde, aber ihre Form hat aufgehört das höchste 
Bedürfnis des Geistes zu sein.1 (ebd. S. 135) ,In allen diesen Be­
ziehungen ist und bleibt die Kunst nach der Seite ihrer höchsten 
Bestimmung für uns ein Vergangenes.1 (X,1, S. 16)“ (UK, 92) Das 
letzte Zitat wird auch in der Nietzsche-Vorlesung angeführt und 
durch zwei weitere ergänzt: „... so ist doch wenigstens kein ab­
solutes Bedürfnis vorhanden, daß er [der Stoff] von der Kunst zur 
Darstellung gebracht werde/ (Bd. X 2, S. 235) ,Die schönen Tage 
der griechischen Kunst wie die goldene Zeit des späteren Mittel­
alters sind vorüber/ (Bd. X 1, 15 f.)“96

95 Bei Zitation aus der Heidegger-(Gehlen-, Adorno-)Gesamtausgabe gibt die er­
ste Zahl den Band, die zweite die Seite an. Geläufige Einzelschriften bzw. Schri­
ften, die noch nicht in der Gesamtausgabe erschienen sind, werden mit Siglen 
zitiert; Siglenverzeichnis am Ende der Schrift.
96 43, 99. Vgl. auch Petzet (1983), 157: „Im Anschluß daran wird der schon mehr­

54

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es verdient höchste Aufmerksamkeit, wie Heidegger diese 
These Hegels vom Vergangenheitscharakter (,Ende‘) der Kunst 
für seine eigene Interpretation der „kunst-losen Geschichte“ auf­
nimmt. Denn natürlich: Alle Belegstellen, die Heidegger anführt, 
sind vom Systemdenken geprägt und nur durch dieses zureichend 
verständlich. Die argumentativ tragenden Worte dieser Belegstel­
len - höchste Weise, höchstes Bedürfnis, höchste Bestimmung, 
absolutes Bedürfnis - sind ohne die Lehre von den Weisen der 
Selbsterkenntnis des Geistes, also ohne die Hegelsche Konstruk­
tion „absoluter Geist“, nicht zu verstehen.

Heidegger aber blendet den gesamten Zusammenhang von 
Dialektik, System und absolutem Geist aus und reduziert diesen 
Hegelschen Komplex letztlich auf die Aussage - die bisweilen 
auch im Gewand der Frage auftauchen kann -, daß die Kunst ihre 
„geschichtebildende“ (NI 94) Kraft verloren hat bzw. keine 
„maßgebende Gestalt der Wahrheit mehr zu sein vermag“97.

Der Kunst fällt, zusammen mit der Religion, Politik und Phi­
losophie, die Aufgabe zu, so hatte es Heidegger 1936 entworfen, 
das Sein zu eröffnen, um geschichtliches Handeln zu ermögli­
chen. (Heidegger wird dies dann freilich noch radikalisieren: Der 
Politik wird er diese Eröffnung absprechen,98 der Philosophie das 
„Ende“99 und dem Christentum „absterbenden Geist“100 beschei­
nigen.) Das war idealiter gesprochen, und gesprochen beinahe zur 
selben Zeit, als er in den, erst posthum veröffentlichten, „Beiträ­
gen zur Philosophie“ eine der schwärzesten Diagnosen zur Kunst 
des 20. Jahrhunderts niederschrieb - all denen ans Herz gelegt, 
welche die ,„Kunst1 genießen und erleben“ und die gerade da­
durch „zu blind“ und „zu schwach“ seien, die „kunst-lose“ Ge­

fach zitierte Satz Hegels, daß die Kunst nach der Seite ihrer höchsten Bestimmung 
ein Vergangenes sei, erörtert. Heidegger bejaht den Satz, fügt aber hinzu: eben dies 
müsse man erst zeigen.“
97 Heb 23. Vgl. auch UK 89: „Die Kunst ist Geschichte in dem wesentlichen Sin­
ne, daß sie Geschichte gründet./Die Kunst läßt die Wahrheit entspringen.“
98 Vgl. z.B.: Buchner (1989), 192: „Von der Politik und Wirtschaft ausgehend, 
kommen wir nicht weiter.“
99 Vgl. den 1964 gehaltenen Vortrag „Das Ende der Philosophie und die Aufgabe 
des Denkens“ (in: ZSD 61-80).
100 Storck (1989), 60. Vgl. auch N II 144: „... wie entschieden das Christentum 
seine mittelalterliche, geschichtebildende Kraft eingebüßt hat.“ Vgl. auch das Ge­
dächtnisprotokoll von Tezuka (1989).

55

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte und „Kunst-losigkeit“ der Zeit zu erkennen (vgl. 65, 
503-506).

Doch auch das „z. T. später geschriebene“ (UK 5) Nachwort zu 
„Der Ursprung des Kunstwerkes“ präsentierte illusionslos dem 
Leser jenes im Haupttext versuchten idealischen Höhenfluges 
vom weltstiftenden Charakter der Kunst die Rechnung. An einem 
Satz aus diesem Nachwort läßt sich auch sehr anschaulich studie­
ren, wie Heidegger Hegels These - bewußt oder unbewußt - um­
deutet, indem er die spezifisch Hegelschen Begriffe „höchstes, ab­
solutes Bedürfnis (höchste Bestimmung, höchste Weise)“ durch 
„wesentlich“ und „notwendig“ ersetzt. Der Satz folgt auf den 
Einwand, daß Hegels These doch schon allein dadurch widerlegt 
sei, daß nach 1828/29 viele neue Kunstwerke und Kunstrichtun­
gen entstanden seien: „Allein die Frage bleibt: Ist die Kunst noch 
eine wesentliche und eine notwendige Weise, in der die für unser 
geschichtliches Dasein entscheidende Wahrheit geschieht, oder ist 
die Kunst dies nicht mehr?“101

Kunst wird in der Neuzeit ein Bereich für sich: „Dichtung und 
bildende Kunst... werden ... in Gebiete aufgeteilt... Jene Gebie­
te werden Felder freier Betätigung, die sich selbst... ihre Maßstä­
be setzt . Dichtung um der Dichtung, Kunst um der Kunst . 
willen.“ (EiM, 36) Dieser Vorgang ist sehr oft - positiv und enthu­
siastisch - als „Autonomisierung“ der Kunst gefaßt und beschrie­
ben worden. Doch Heidegger vergleicht Verlust und Gewinn und 
stellt einen Saldo zuungunsten der Kunst fest. Und unter dem für 
Heidegger alles entscheidenden Aspekt „geschichtebildend“ und 
„Gestalt der Wahrheit“ ist das nur allzu verständlich. Nicht das 
Abarbeiten von Heteronomie, nicht die Befreiung aus den Fesseln 
der Religion und Gesellschaft wird dann gefeiert, sondern Gettoi- 
sierung, Sektorialisierung und bleiche Selbstbezüglichkeit der 
Kunst werden beklagt. Sehnsüchtig denkt Heidegger an die große 
Zeit der Griechen, da die Kunst noch „fromm, ngöpog, d.h. füg­
sam dem Walten und Verwahren der Wahrheit“ war. Diese Kunst

101 UK 92. Vgl. auch den Brief an Petzet vom 17.5.72, in: Petzet (1983), 148. Be­
zug zu Hegel und Absetzung von Hegel werden angesprochen bei Faden (1986), 
147-149.

56

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war - im Gegensatz zur Kunst der Neuzeit - „noch nicht Sektor 
eines Kulturschaffens“ (VA 42).

So weit hat es die Kunst der Neuzeit gebracht: Sie hat ihre Ni­
sche gefunden. Durch diese Sektorialisierung wird die Kunst un­
brauchbar für die Wahrheitsgestaltung, harmlos für die geschicht­
liche Situation. - Litterature engagee, Politisierung der Kunst? 
Das sind nach Heidegger grobe Mißverständnisse des geschichte­
bildenden, wahrheitsstiftenden Wesens der Kunst: Nicht in der 
„Umsetzung“ in die „Praxis“, nicht im Hineinpumpen eines poli­
tischen „Gehaltes“ in die „Form“ besteht die praktische Relevanz 
der Kunst; die praktische Relevanz der Kunst beruht, viel ur­
sprünglicher, darin, daß die Kunst, als Eröffnen des Seins, ein 
Handeln, das elementare, allem Tun vorweggehende Handeln zu 
sein vermag und bisweilen auch war.

Worin nun liegt die Kongruenz der Heideggerschen Ende-The­
se mit der Hegels? - Zunächst negativ: Daß die Kunst am Ende 
ist, liegt nach Heidegger und Hegel nicht daran, daß die künst­
lerischen Produktionen, daß der Kunstbetrieb und die Kunstre­
zeption eingestellt werden oder auch nur an Niveau verlieren. Die 
Kunst in diesem Sinne wird weitergehen, auf höchstem Niveau ist 
dies möglich, und selbst Steigerungen sind nicht auszuschließen: 
„Man kann wohl hoffen, daß die Kunst immer mehr steigen und 
sich vollenden werde ...“,102 so Hegel; und Heidegger konzediert 
„die Ausübung vollendeter Fähigkeiten aus der vollständigsten 
Beherrschung der Regeln sogar nach den höchsten bisherigen 
Maßstäben und Vorbildern ...“ (65, 505).

Das Ende der Kunst liegt vor, weil die Kunst ihre Wesensbe­
stimmung, die bei Heidegger und Hegel freilich anders gefaßt 
wird, verloren hat. So läuft die Kunst weiter - „oberflächlich“ 
und selbstläufig und sich selbst genug - , schreitet gar qualitativ 
und quantitativ voran; sie hat aber ihre elementare Funktion 
verloren.103 Mögen die Werke auch noch so vortrefflich sein -

102 Ästh. I, 110.
103 Um dieses so verstandene „Ende“ der Kunst vor Mißverständnissen zu bewah­
ren, schlägt Dahlhaus in bezug auf Hegel die Wendung „Substanzverlust der 
Kunst“ vor (1988, 238). Oelmüller (1965/66) redet mit Vorliebe vom „Ende der 
höchsten Bestimmung der Kunst“.

57

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„unser Knie beugen wir doch nicht mehr“104. Geschichtlich 
herrscht allenthalben „die Kunst-losigkeit“ innerhalb einer „stän­
dig zunehmenden ,Kunsttätigkeit“‘ (65, 506).

Geht Heidegger mit Hegel darin einig, daß „Ende“ der Kunst 
nicht deren faktisches Absterben und Aufhören, sondern Verlust 
ihrer Wesensfunktion meint, so liegt in der Bewertung dieses so 
verstandenen „Endes“ die entscheidende Differenz. Dieses Ende 
hat ja für Hegel bekanntlich nichts Negatives. Es mag in mancher 
Hinsicht traurig sein, wenn die „schönen Tage“ der griechischen 
Kunst und die „goldene Zeit“ des späteren Mittelalters vorüber 
sind - es hat aber letzlich doch ein überaus Positives: Nichts we­
niger als der Fortschritt des Geistes in der Geschichte dokumen­
tiert sich damit. Denn wenn es der Kunst nicht mehr möglich ist, 
das Absolute in adäquater, selbst-bewußter Form darzustellen, so 
ist damit nicht gesagt, daß das Absolute nun überhaupt nicht 
mehr dargestellt werden kann. Vielmehr gibt die Kunst die Fackel 
an die Religion und - maßgeblich für Hegels Zeit - die philoso­
phische Wissenschaft weiter, in deren Licht alles - und selbst die 
vergangene Funktion der Kunst - in dem ihm zustehenden Glanz 
zum Leuchten kommt.105

Darauf kann Heidegger nun nicht mehr bauen. Steht ihm doch 
die Philosophie nicht besser da als die Kunst! Denn auch der Phi­
losophie sieht er jede Möglichkeit des unmittelbaren oder auch 
mittelbaren Eingreifens in den Gang der Geschichte bis auf un­
vordenkliche Zeit genommen. Das Licht der Kunst geht nicht auf 
die Philosophie über.106 Deshalb ist es bei Heidegger - im Gegen­
satz zu Hegel - so dunkel. Deshalb klären sich die bunten Farben 
der geschichtlichen Entwicklung bei ihm nicht zum Licht, son­
dern werden verschluckt im Schwarz.

So radikalisiert er Hegels These.

104 Ästh. I, 110.
105 Vgl. hierzu auch den Exkurs „Heidegger und Hegel - Das Geschehnis der 
Wahrheit“ der bei Bollnow und Schulz verfaßten Dissertation von Fuad Rifka 
(1965), 98-101.
106 Vgl. hierzu den 1964 gehaltenen Vortrag: Das Ende der Philosophie und die 
Aufgabe des Denkens (in: ZSD 61-80). Die These vom „Ende der Philosophie“ 
läßt sich freilich schon in den frühen, erst posthum edierten Vorlesungen finden. 
Vgl. z.B. 17, 1: „Es ist meine Überzeugung, daß es mit der Philosophie zu Ende 
ist.“

58

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und doch nivelliert er sie auch. Er nimmt ihr die Schärfe und 
definitive Form. Bei Hegel ist das Ende der Kunst unumstößlich 
und nicht mehr rückgängig zu machen. Werke, in dem Sinne, wie 
es sie vor dem Ende der Kunst gab - das Absolute in der ihm 
adäquaten Form darstellend -, gibt es bei Hegel nach deren Ende 
nicht mehr - wir beugen nicht mehr das Knie. Bei Heidegger aber 
schon. Wie er einerseits die Hegel-These radikalisiert, so setzt er 
sie auch in die Schwebe, indem er an ein absolutes Ende der - 
geschichtebildenden, wahrheitsstiftenden - Kunst nicht zu glau­
ben vermag: „Die Entscheidung über Hegels Spruch ist noch 
nicht gefallen.“ (UK, 92) Dermaleinst mag die Kunst wieder in 
den Gang der Geschichte eingreifen. Und daß dies möglich ist, 
dafür ist durch die Werke der Kunst gesorgt. Denn die gibt es bei 
Heidegger vor und nach dem Ende. Nur eben - das ist sein Ende­
Kriterium -: Sie haben nicht mehr teil am geschichtlichen Gesche­
hen! „Zwar gibt es Kunst und Werke innerhalb der ,Kultur‘, aber 
wie? Daneben und trotzdem und im leeren Raum.“107

Damit enthistorisiert Heidegger in gewissem Sinne die Hegel- 
sche Ende-These. Nicht auszuschließen, daß die Kunst wieder 
auferstehe, und d. h. nichts weiter als: ins geschichtliche Gesche­
hen eingreife. Denn im Grunde war sie niemals tot. Das sollen 
Heideggers Interpretationen zu Hölderlin, Trakl, van Gogh, Ce- 
zanne, Klee etc. darlegen. Nur die Zeit-Umstände sind so kor­
rupt, „verfallen“, daß man sich nicht mehr auf die „Ursprungs“- 
Mächte Kunst und Denken ursprünglich einzulassen vermag, 
sondern im Abgeleiteten und Trüben und Dekadenten der „Kul­
tur“ sich tummelt.

Das Ende der Kunst geschieht nach Hegel der Kunst zu Recht. 
Sie weicht dem geschichtlich-gesellschaftlichen Fortschritt und 
bleibt als profan-geheiligte Reliquie den Museen und der Kunst­
historie anheimgegeben. Bei Heidegger muß die Gesellschaft erst

107 TuK, S. XIII. - In seinem Arbeitsexemplar von Klees Vortrag „Uber die mo­
derne Kunst“ hatte Heidegger den die Isolation der Kunst beklagenden Satz „Uns 
trägt kein Volk“ rot unterstrichen. - Vgl. auch den Brief an Krämer-Badoni vom 
25.4.60 (in: Phänomenologische Forschungen 18 (1986), 179): „Wenn ich nun im 
Nachwort zu meiner Abhdlg. (Holzw. 66/7) Hegel zustimmend zitiere ..., dann 
ist das weder eine Einstimmung mit Hegels Auffassung der Kunst noch die Be­
hauptung, die Kunst sei am Ende. Vielmehr möchte ich sagen, daß das 'Wesen der 
Kunst für uns frag-würdig sei.“

59

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einem Ende kommen, um zu bemerken, daß man sich nur mit 
der Kunst am Leben erhalten kann.

II. Erkrankt an Zwecklosigkeit

Erörtert Adorno das „Ende“ der Kunst zwar vor allem unter in­
nerästhetischem Aspekt und dem der Funktionalisierung (s.u.), 
so besteht aber doch auch für ihn kein Zweifel, daß Krise, Ver­
stummen und Ende der Kunst ihren Ausgang nehmen auch von 
der Situation totaler Isolierung der authentischen Kunst gegen­
über dem gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang: „Daß gegen­
wärtig Kunst, die irgend zählt, gleichgültig ist inmitten der Ge­
sellschaft, die sie duldet, affiziert die Kunst selbst mit Malen eines 
an sich Gleichgültigen ...“ (7, 509)

„Allzuweit“ hat sich die „Autonomie“ der Kunst von der ma­
nifesten Praxis „wegbewegt“ (7, 359). Kunst bezahlt nun den 
Preis dafür, daß sie sich „alles Kunstfremden“ zu entschlagen 
suchte (7, 476): „Geläutert zum Selbstzweck, erkrankt sie an der 
Zwecklosigkeit nicht weniger als das Konsumgut an den Zwek- 
ken.“ (12, 30) Auch nach der Entfaltung zur „ungeschmälerten 
Autonomie, nach der Absage an Unterhaltung“, sind die Werke 
„nicht indifferent gegen die Rezeption“ (12, 24).10S

Die gesellschaftliche Isolierung der Kunst wird daher zur „töd­
lichen Gefahr ihres eigenen Gelingens“ (12, 24). Avancierte Kunst 
krankt an dem, woran in der Rezession auch der Warenmarkt 
krankt: „Es besteht keine Nachfrage mehr.“ (12, 103) 108

108 Vgl. zu „Anonymität“ und „chaotischer Situation ... des zeitgenössischen 
Konzerts“, die das Kunstwerk „ins Leere und ins Zufällige“ setzen, zur Gefahr, 
im „Spezialistentum zu verkümmern“: 17, 261 u. 18, 120.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Randlage

Daß die Kunst zur Gesellschaft in eine „exzentrische Lage“ gera­
ten sei und .„unwiderruflich am Rande1“ (Z-B 207)109 stehe, ist 
auch für Gehlen eine ausgemachte, für ihn aber ohne Melancholie 
zu konstatierende und seit längerem bereits - Worringer, Lewis 
und Malraux werden zitiert - konstatierte Sache. „Kunst und Li­
teratur rücken jetzt an den Rand, eine Behauptung, die auch 
durch die überaus geschäftige Öffentlichkeit moderner Kunst 
nicht widerlegt wird. Die Folgerung zog endlich auch die 5. do­
cumenta mit der riesigen Überschrift ,Kunst ist überflüssig1.“ 
(7, 27)110 111

Zwar zeitige auch die industriell-bürokratisch-wissenschaft­
liche Welt ein Bedürfnis nach Kunst, aber es sei doch fraglich, ob 
sie dies Bedürfnis - wären ihr die Kunstgattungen nicht durch die 
Tradition vorgegeben - von sich aus gerade mit Ölmalerei, Or­
chestermusik oder Lyrik befriedigen würde. Die Kunstgattungen 
und Kunstformen seien in den Feudalzeiten auf dem Boden der 
Agrarkultur entstanden, also letztlich auch an deren Bedürfnisse 
gebunden. Das Bildbedürfnis des heutigen Menschen sei mit Pho­
tographie und Film besser zu erfüllen (vgl. Z-B 40, im Anschluß 
an Beenken); damit aber werde die Malerei „aus dem Spannungs­
feld eines echten sozialen Bedürfnisses herausgedrängt“ (Z-B 40). 
Auch laufe die „repräsentative Funktion der Kunst“ schon seit 
der Mitte des vorigen Jahrhunderts im Gefolge der „unaufhaltsa­
men Demokratisierung“ leer (Z-B 43).m

109 Gehlens „Zeit-Bilder“ (Z-B) werden, soweit nicht anders vermerkt, nach der 
3. Auflage, Frankfurt/Main 1983, zitiert.
110 Die „Überschrift“ fand sich auf einem am Fridericianum angebrachten Trans­
parent. Vgl. auch die Anmerkung 27.11 (S. 471) des Herausgebers des 7. Bandes 
der Gesamtausgabe.
111 Anders als für Adorno gilt für Gehlen und Heidegger die Isolationsthese nicht 
speziell für die avantgardistische Kunst. Liegt das Interesse dieser Arbeit an der 
Erarbeitung der dem Denken Adornos, Heideggers und Gehlens gemeinsamen 
Grundstrukturen, so soll damit nicht die Differenz geleugnet werden - wenn­
gleich diese mehr am Rande denn im Zentrum des Gedankens liegt, als man ge­
meinhin zuzugestehen bereit ist.

61

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (2):
Die Funktionalisierung der Kunst: Verlust der 
Wesensdifferenz zum gesellschaftlichen System

I. Im Sog der „Technik“: Die „Auflösung“ der Kunst

Wie oben erörtert, heißt „Ende der Kunst“ bei Heidegger: Die 
Kunst ist ihrer „geschichtebildenden“ Kraft, ist ihrer Aufgabe, 
„maßgebende Gestalt der Wahrheit ... zu sein“ (Heb 23), verlu­
stig gegangen. Dieser Sinn wird durchaus auf dem gesamten Hei- 
deggerschen Denkweg beibehalten. Gleichwohl taucht er in zwei 
Varianten auf, von denen bislang nur eine erörtert wurde. Sie ist 
mit Heidegger auf folgende Kurzfassung zu bringen: „Zwar gibt 
es Kunst und Werke innerhalb der ,Kultur‘, aber wie? Daneben 
und trotzdem und im leeren Raum.“ (TuK XIII) Bei dieser Art 
von Kunst darf man, im Ausgang von Heideggers Vorlieben und 
Interpretationen, vor allem an Hölderlin, Trakl, Cezanne, Klee, 
van Gogh, aber etwa auch noch an Stifter, Strawinsky, Le Corbu­
sier denken.112 Hier also gilt: Diese Kunst ist, nur für sich genom­
men, durchaus am Leben geblieben; sie hat ihr Wesentliches 
bewahrt und harrt der Deutung und Einbeziehung ins geschicht­
liche Handeln. Ihr „Ende“ beruht auf ihrer Isolation.113

Aber nicht alle Kunst hat ihre Substanz bewahrt. Beim Gros 
der Kunst ist diese Substanz diffundiert. Durch Verzicht auf das 
Eigentliche hat Kunst sich radikal den neuzeitlichen Verhältnis­
sen angepaßt und erhält sich mit der eisernen Lunge des Kunst- 
und Kulturbetriebes ein künstliches Leben. Diese Kunst und der 
ihr gemäße, d. h. hier: sie erst konstituierende Betrieb, die sich so 
quicklebendig und auf der Höhe der Zeit geben: Sie erweisen sich 
nun auch als eine Gestalt des Endes - und des Endes in einem 
noch radikaleren als dem schon erörterten Sinne. Mit der Über­
nahme einer „legitimen Funktion“ (SvG 41) hat die Kunst die ihr 
drohende Isolation umgangen, dies aber mit dem Verlust ihres

112 Zu Strawinsky, van Gogh, Cezanne, Klee vgl. zweiter teil, B, zu Cezanne 
und Klee auch dritter teil, C; zu Stifter zweiter teil, D.II.
113 In UK 78 spricht Heidegger sogar der Erinnerung an das Werksein der gewe­
senen Werke das Potential zu, Geschichte mitzugestalten.

62

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wesens erkauft. Damit hat sie alles „Wegweisende“ verloren und 
ist - im negativen Sinne - „destruktiv“ geworden.114

Die Einsicht in diesen Sinn vom „Ende“ der Kunst setzt aller­
dings die Analyse der neuzeitlich-technischen Welt des „Ge­
stells“ voraus: „Ob, wenn Kunst metaphysisch am Ende, sie nicht 
gemäß der Vollendung der Metaphysik in diese Vollendung (im 
Ge-stell) sich auflöst?“ (TuK XIII)115

Sie hat sich für Heidegger aufgelöst. Er hat es oft genug darge­
legt. Und sie hat sich durch diese „Auflösung“, durch Mimikry an 
die neuzeitlichen Verhältnisse, am Leben erhalten - nur eben: un­
ter Verlust ihres Wesens, d. h. durch ihr Ende auf fundamentaler 
Ebene.116

Vor dieser Auflösung ins Ge-stell sind nun aber auch die gültig­
isolierten Werke nicht gefeit. Auch sie, die gewesenen sowohl wie 
die gegenwärtigen, können im Kunstbetrieb verramscht werden. 
Aber im Gegensatz zur Kunst, die von vornherein auf ihr Werk­
sein verzichtet und allein durch den ihr gemäßen Betrieb konsti­
tuiert wird, ist der Betrieb diesen Werken nicht gemäß. Dieser 
Betrieb zerstört sie. Er zerstört ihr Werksein ins Gegenstand-sein. 
Er löst damit ihr Wesen, d. h. ihre Beziehung zu Geschichte und 
Wahrheit, auf und stellt sie mit der von vornherein technisch­
funktionalen Kunst auf ein und dieselbe Stufe. Wenige nur, „die 
Einzelnen, die Seltenen“ (65, 11), selbst wiederum isoliert, also 
ohne jeglichen Einfluß auf die realen geschichtlichen Verhältnisse,

114 „Spiegel-Gespräch“, in: Neske/Kettering (1988), 99 u. 110.
115 Vgl. auch den Brief an Petzet vom Frühjahr 1950: „Oder wird Kunst mit der 
Metaphysik hinfällig? Verbirgt sich hinter der Beunruhigung durch die gegen­
standslose Kunst vielleicht eine noch viel tiefere Erschütterung? Das Ende der 
Kunst? Die Ankunft von etwas, wofür wir keinen Titel haben?“ (Petzet (1983), 
161)
116 Vgl. den Brief Heideggers an Krämer-Badoni vom 25.4.60: „Sie werden doch 
auch nicht damit sich abfinden, daß die Kunst, wie sie heute .lebt', nur in den 
Kulturbetrieb eingeordnet wird.“ (In: Phänomenologische Forschungen 18 
(1986), 180) Vgl. hierzu auch die Aufzeichnung eines Heideggerschen Diskussi­
onsbeitrages durch Petzet: Die abstrakte Kunst „sei ein .Instrument des Wesens 
der Technik', sei etwas ganz anderes als Kunst und verstehe sich selbst nicht, wenn 
sie sich für .Kunst' halte“ (Petzet (1983), 72). Hierzu auch Petzet (1953), 444: „Die 
Frage, ob die moderne Kunst noch mit der Kunst im alten Sinne zu tun habe, 
verneinend, machte Heidegger deutlich, daß es sich bei der umstrittenen .Gegen­
standslosigkeit' nicht um eine historische Novität, sondern um ein wesensmäßig 
anderes im sich vollziehenden abendländischen Geschick handle.“

63

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermögen ihre Substanz zu bewahren. Für alle anderen sind auch 
sie Objekte des „Kunstbetriebes“ und „Erlebniserreger“ (UK 77).

1. Ästhetisierung

Die Neuzeit bringt sich die Kunst nahe, indem sie die Kunst auf 
Distanz bringt. Das geschieht in der „Ästhetisierung“ der Kunst. 
Wir schätzen die Dichtung als „Bildungsgut“117. Wir schätzen die 
Kunst im Museum oder zumindest mit musealer Einstellung. Das 
Museum aber ist für Heidegger nur die Folgeerscheinung einer 
elementar-universalen Objektivierung, die auch vor der Kunst 
nicht haltmacht. „Durch das Ästhetische, oder sagen wir durch 
das Erlebnis und in dessen maßgebenden Bereich, wird das 
Kunstwerk im vorhinein zu einem Gegenstand des Fühlens und 
Vorstellens. Nur wo das Kunstwerk zum Gegenstand geworden 
ist, wird es ausstellungs- und museumsfähig ...“ (USpr 139) Doch 
dieser ganze „Kunstbetrieb“ (UK 39 f) reicht nur an das „Gegen­
standsein“ der Werke, nicht an ihr „Werksein“ (UK 39 f). Gegen­
standsein und Erlebnis: so „stirbt“ (UK 91 f) die Kunst.

Und sie stirbt also paradoxerweise, indem sie in der neuzeitli­
chen, d. h. für Heidegger: technischen Welt vielfache Aufgaben 
übernimmt. Funktionslosigkeit und Isolation kann man ihr nicht 
mehr vorwerfen. Sie ist in ihre geschichtliche Situation, in ihre 
Zeit integriert - voll und ganz. In der technisch-wissenschaftli­
chen Weltkonstitution hat die Kunst ihre „legitime Funktion“ 
(SvG 41). Auf diese Weise an den gesellschaftlichen Verhältnissen 
mitzuarbeiten, d. h. geschichte- und wahrheitsbildend zu sein - es 
war die Forderung Martin Heideggers. Doch leider sind die tech­
nischen Verhältnisse das Ungeschichtliche schlechthin, und 
„Wahrheit“ im ursprünglichen, von Heidegger eingeklagten Sinn 
ist in ihnen gänzlich zum Erliegen gekommen: Statt am ursprüng­
lichen Wahrheitsgeschehen arbeitet die Kunst nun an der der 
Technik eingentümlichen ewigen Wiederkehr des Immergleichen.

Daß der Kunst nach ihrem Tod, d. h. nach dem Verlust ihres 
Wesens, noch genügend Aufgaben bleiben - das bestätigt ihren 
Tod jeden Tag aufs neue. Wo die „Verödung des Daseins durch

17 Brief vom 21.3.48 an E. Blochmann, in: Storck (1989), 95.

64

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Industrie, Technik und Wirtschaft“ (NI 105) voranschreitet, 
übernimmt sie kompensative Funktionen der „Erregung des Ge­
fühlsrausches“ und der „Entfesselung der ,Aftekte‘“ - sie rettet 
das ,„Leben1“ (N 1105). Sie ist für „das Entspannende, Ausruhen­
de und deshalb für den Genuß bestimmt“. Das, was „gefällt“, 
wird nun allzu schnell „das Gefällige“. Kunst nimmt Tivoli-Cha­
rakter an, wird zum Amüsierbetrieb und „gehört dann in den Be­
reich des Zuckerbäckers“ (EiM 101); Dichtung ist ,„lustiges Ne­
benbei1“ (15, 283).

Die Ästhetisierung von Kunst und Gesellschaft, deren Kritik 
den ästhetischen Diskurs im Ausgang des 20. Jahrhunderts maß­
geblich bestimmt (vgl. Einleitung, II) - Heidegger macht ihr 
bereits seit den dreißiger Jahren den Prozeß.

Das durch Funktionalisierung herbeigeführte „Ende der 
Kunst“ kann nach Heidegger nicht ohne die Analyse der techni­
schen Verhältnisse und der ihnen eigentümlichen Gestalt von 
Wahrheit, d. h. Unverborgenheit, kann nicht ohne die Erörterung 
ihrer Genese gefaßt werden. Die Entwicklung der Kunst­
Geschichte hat teil an der Entwicklung der gesamtgesell-schaft- 
lich-geschichtlichen Verhältnisse: „Dem Wesenswandel der
Wahrheit entspricht die Wesensgeschichte der abendländischen 
Kunst.“ (UK 94) „Die Metaphysik ... enthält die abendländische 
Grundstellung zum Seienden und somit auch den Grund zum 
bisherigen Wesen der abendländischen Kunst und ihrer Werke.“ 
(65, 504) Mit dem „Ende der Metaphysik“ geht daher notwendig 
das „Ende der Kunst“ einher.

Das „Ende der Metaphysik“ wird von Heidegger u. a. durch 
das Einmünden der Philosophie in Wissenschaft und Technik dar- 
gelegt.118 Unter diesem Aspekt des Endes muß es also auch eine 
Parallele zum Ende der Kunst geben. Und hier sind es vor allem 
zwei Prozesse, die für Heidegger von Relevanz sind: die Ausbil­
dung der Kybernetik als neuer Grundwissenschaft und die Auf­
lösung des Gegenstandes in den „Bestand“.

Vgl. ZSD 61-65.

65

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eingeschlossenheit, „Bestand“

Die Künste, so Heidegger, werden „zu gesteuert-steuernden In­
strumenten der Information“ (ZSD 64). Und er fragt - wohl eher 
rhetorisch -: „Erscheint die moderne Kunst als eine Rückkopp­
lung von Information im Regelkreis der Industriegesellschaft und 
der wissenschaftlich-technischen Welt? Bezieht von hier aus der 
vielgenannte ,Kulturbetrieb‘ gar seine legitime Begründung?“ 
(HeKu 19) Das ist die „Eingeschlossenheit“ (ebd.) der Kunst: 
nur noch die Bedürfnisse der technischen Welt wahrnehmend, 
nur noch auf diese rückbezogen, keinerlei Beziehung mehr zu 
Wahrheit und Geschichte aufnehmend. Die Kunst ist äußerst sen­
sibel und reagibel - aber nur noch im Rahmen des „,Kulturbe- 
triebs1“. Kunst fügt sich dem selbstreferentiellen technischen Sy­
stem ein, geht in dieses über. Der Hamster im Laufrad - er ist für 
Heidegger ein überholtes Bild. In Zukunft sollte man für das Auf- 
der-Stelle-Treten bei rasender Geschwindigkeit die Kunst bemü­
hen.

Gehört aber zum Kunstwerksein der Bezug zur Wahrheit, dann 
sind die „Hervorbringungen“ des Kunstbetriebes keine Werke 
mehr, sondern „etwas, wofür noch das gemäße Wort fehlt“ (SvG 
66).

Weiterhin gilt Heidegger als herausragendes Kriterium der sich 
vollendenden Technisierung der Welt die Auflösung des Gegen­
standes in den „Bestand“: Alle Dinge der technischen Welt verlie­
ren ihre Wider- und Eigenständigkeit (also Gegen-ständigkeit) 
und sind nur als Material technischer Manipulationen bedeut­
sam.119 Diesem fundamentalen Vorgang korrespondiert nach 
Heidegger nun auch der Wandel der Kunst zur „gegenstandlo­
sen“ und „abstrakten“: „Daß in einem solchen Zeitalter die Kunst 
zur gegenstandlosen wird, bezeugt ihre geschichtliche Rechtmä­
ßigkeit ...“ (SvG 66)

Das ist der Alptraum desjenigen, der der Kunst das „Ins-Werk- 
Setzen der Wahrheit“ zudachte: Die Kunst hat teil am Betrieb 
einer - durch den wissenschaftlich-technischen Verstand einge­
richteten - geschlossenen Anstalt. Eine Kunst, die sich allein

19 Vgl. Seubold (1986), 135-140.

66

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch solche Funktion am Leben erhält, ist für Heidegger an ihr 
Ende gelangt, auch wenn sie sich noch so lebendig gibt, auch 
wenn sie noch so rauschende Feste der „Kreativität“ und „Spon­
taneität“ feiert.

II. „Kulturindustrie“

Bezüglich des Aspektes „Funktion“ ist der Gang der Kunst von 
ihrem Beginn bis zu ihrem Ende für Adorno ein Gang der Diffe­
renzierung: Waren die Momente (kultische) Funktion und auto­
nome Durchbildung stets ineinander, so laufen diese Momente 
am „Ende der Kunst“ gänzlich auseinander. Die von der Kultur­
industrie verwaltete „Kunst“ geht auf in der ihr zugedachten 
Funktion, wird „funktionalisiert“, wobei ihr „Wahrheitsgehalt“ 
gegen Null tendiert; die authentische Kunst bleibt dagegen ihrem 
der Autonomie verpflichteten Entwicklungsgesetz und dem An­
spruch auf Wahrheit treu, bezahlt dies aber (vgl. erster teil,
A.II) mit völliger Isolation, die schließlich auch ihre eigenen auto­
nomen Gesetze untergräbt.

Funktionalisierung und Autonomisierung der Kunst laufen für 
Adorno - gerade auch bezüglich ihres Steigerungsgeschehens - 
parallel: „Dem Absterben des Scheins in der Kunst korrespon­
diert der unersättliche Illusionismus der Kulturindustrie ...; die 
Allergie gegen den Schein setzt den Kontrapunkt zu dessen kom­
merzieller Allherrschaft.“ (7, 417) Dieser parallele Verlauf läßt 
sich zugleich als Entkoppelungsprozeß ehemals zusammengehö­
riger Momente (1) fassen, mit dem sowohl die Genese der Kultur­
industrie (2) wie die Isolation der avancierten Kunst (vgl. oben 
erster teil, A.II) beschrieben werden kann.

1. Magisch-kultische Funktion: das Ineinander von 
Funktion und Autonomie

Ist die Eingliederung der Kunst in den gesellschaftlichen Funk­
tionszusammenhang für die Kunst zwar durchaus ein Zustand 
der „Heteronomie“, so sichert diese Eingliederung der Kunst 
doch auch das Fortleben, die Existenz; dies um so mehr, je mehr

67

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Kunst in diesen Gesamtzusammenhang integriert ist - und ihr 
dabei doch noch genügend Raum für „autonome Durchbildung“ 
gelassen wird, deren „frappierende Züge“ Adorno bereits bei den 
„Höhlenbildern“ konstatiert (7, 487). Mit Blick auf den Zustand, 
auf den hin Autonomie und Funktion sich geschichtlich entwik- 
keln, könnte man - freilich nur mehr im Anschluß an Adorno - 
dieses Ineinander in gewisser Weise sogar als „glückliches“ Inein­
ander von Autonomie und Funktion bezeichnen: Beide Momente 
sind aneinander verwiesen und verhindern damit - sie halten sich 
gewissermaßen gegenseitig in Schach - ihre Hypertrophierung, 
verhindern damit nichts weniger als den Tod der Kunst. Die Ge­
schichte der funktionalen Kunst will Adorno untergliedert sehen 
in eine „magische“ und „kultische“ Phase (vgl. 7, 192).120 Den 
„Beginn“ der radikalen Differenzierung von Autonomie und 
Funktion - man entdeckt den Trug des Kräftespiels - sieht er in 
der Renaissance (vgl. 7, 91).

2. Kulturindustrie: Entkunstung durch Funktionalisierung

In der Kulturindustrie wird der Kunst nicht allein eine „Funk­
tion“ zugesprochen. Sie wird „funktionalisiert“, u. d. h. hier: Sie 
erhält ihre Wesensbestimmung von der Gesellschaft und geht da­
mit ihrer für sie konstitutiven Autonomie verlustig: Kunst hört 
auf zu sein.

Hier sind vor allem Phänomene zu benennen, die Adorno als 
kulturindustrielle „Entkunstung der Kunst“ zu fassen sucht.121 
Nun ist aber, was die Kunst betrift, die Extension des Begriffes 
„Kulturindustrie“ bei Adorno beinahe universal. Denn allein die

120 Eben diese Unterscheidung dürfte gemeint sein, wenn Adorno von den „ma­
gisch praktizistischen wie den religiös metaphysischen Reduktionen der Kunst“ 
(7, 471) spricht. Er kennt „magische und animistische Vorformen der Kunstwerke 
als Bestandstücke ritualer Praxis“ (7, 28; vgl. z.B. auch: Pris 160), weiß von einer 
Autonomie der Kunst, die „ihre kultische Funktion und deren Nachbilder ab­
schüttelte“ (7, 9).
121 Der Begriff „Entkunstung“ eignet sich für die hier zu erörternde Thematik 
besonders dadurch, daß er erneut auf Parallelisierung und „Korrespondenz“ (7, 
417) autonomer und verwalteter Kunst verweist; denn auf die radikal autonome 
Kunst - als „Kontrapunkt“ (7, 417) - trift „Entkunstung“ nicht weniger zu als auf 
die radikal verwaltete.

68

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„vorgeschrittene Produktion“ (Diss 16), allein die isolierte „avan­
cierte Kunst“ gilt Adorno als „Widerpart“ (DA 115) der Kultur­
industrie122 - nicht jedoch die „offizielle“ des Kulturbetriebs: 
„Die Unterschiede in der Rezeption der offiziellen ,klassischen‘ 
und der leichten Musik haben keine reale Bedeutung mehr.“ 
(Diss 16)

Diese „Totalität der Kulturindustrie“ (DA 122), die die „unver­
söhnlichen Elemente der Kultur, Kunst und Zerstreuung“ (DA 
122) zusammenzwingt und „in der Synthese von Beethoven und 
Casino de Paris terminiert“ (DA 121), faßt Adorno explizit als 
„gesellschaftliche Liquidation der Kunst“ (DA 141).123 Der 
„Zweck“, die Forderung nach Unterhaltung und Entspannung - 
exemplarisch für Adorno nicht nur der „Schlagerenthusiast“, son­
dern auch der „Besucher der Philharmoniker“ (Diss 16) mit den 
„höheren“ Bedürfnissen nach klassischem „Kunstgenuß“ und 
„Ohrenschmaus“ -, hat das Reich der Zwecklosigkeit, damit alle 
Autonomie und allen Wahrheitsgehalt, aufgezehrt (vgl. DA 142).

Dieser Vorgang der „Entkunstung“ unter funktionalem Aspekt 
sei nach den Hinsichten Werk, Rezipient und Produzent kurz 
aufgeschlüsselt.

a. Entqualifizierung des Werkes: Das Kunstwerk als Konsumgut 
Das Schirren der Kunst in das Joch der Zweckmäßigkeit zeigt sich 
hinsichtlich des Werkes in der „Leidenschaft zum Antasten ..., 
kein Werk sein zu lassen, was es ist, ein jegliches herzurichten, 
seine Distanz vom Betrachter zu verkleinern“ (7, 32). Das Werk 
wird damit auf das Bedürfnis des Rezipienten reduziert; dieser 
will, daß das Werk „ihm etwas gebe“ (7, 33), und dieses zu Ge­
bende ist das schon Bekannte, aus dem eigenen verdinglichten 
Bedürfnis konstituiert. So geschieht die „Einreihung der Kunst 
unter die Konsumgüter durch die vested interests“ (7, 32), die da­
durch erleichtert wird, daß der Gebrauchswert der Konsumgüter 
im Zeitalter der Überproduktion an Wert verliert und dem „se­

122 Vgl. 12, 19: „Musik hat an dem teil, was Clement Greenberg die Aufspaltung 
aller Kunst in Kitsch und Avantgarde nannte
123 Vgl. z. B. auch 7, 399: Hier wird als „Schema der Kulturindustrie“ die „Neu­
tralisierung“ der Kunst genannt, und diese von der „Negation der Kunst“, wie sie 
in der „Projektionstheorie“ mitzudenken sei, abgesetzt.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kundären Genuß von Prestige, Mit-dabei-Sein, schließlich des 
Warencharakters selbst weicht“ (7, 32f). Kurzum: In der Entqua- 
lifizierung der Werke vollzieht sich eine Nivellierung der „be­
schämenden Differenz zwischen der Kunst und dem Leben“ (7, 
32); das Kunstwerk wird „Ding unter Dingen“ (7, 33), und von 
der „Autonomie der Kunstwerke ... ist nichts übrig als der Fe­
tischcharakter der Ware, Regression auf den archaischen Feti­
schismus im Ursprung der Kunst“ (7, 33).124

b. Ichschwäche des Rezipienten: Psychische Prostitution 
Im Gegenzug zur Entqualifizierung der Werke und gewisserma­
ßen als Ersatzhandlung projiziert der Betrachter all seine Empfi­
ndungen auf das Werk und setzt sich damit in den Zustand der 
vorgeblichen Vertrautheit mit dem Werk, zerstört damit aber die 
für jegliche Kunsterfahrung konstitutive Fremdheit. Damit macht 
er das Kunstwerk seinem Ego gleich, nicht gleicht er sich dem 
Werk an, die „Freiheit zum Objekt“ nimmt er sich nicht mehr. 
Nicht „Entäußerung des Subjekts“, sondern Reduktion des 
Kunstwerkes auf das subjektive Bedürfnis bestimmt solche Art 
„Rezeption“: Das Kunstwerk wird „zum Vehikel der Psychologie 
des Betrachters“ (7, 33). Der Rezipient unterwirft sich somit nicht 
- wie von ihm gefordert wäre - der „Disziplin des Werkes“ (7, 
410), sondern verharrt bei sich: Ichschwäche ist letztlich der 
Grund solchen Verhaltens; unfähig bleibt solch ein Subjekt für 
die „Erschütterung“; die Möglichkeit geht ihm ab, den „Boden 
unter den Füßen zu verlieren“ (7, 363). Dies projektive Verhalten 
aber „entkunstet die Kunstwerke“ (7, 410).125

124 Von hier aus wird Adornos Auseinandersetzung mit dem „Aura“-Begriff Ben­
jamins doch wohl erst recht verständlich; verständlich werden die unerbittlichen 
Attacken gegen die „einfache Antithese zwischen dem auratischen und dem mas­
senproduzierten Werk, die, um ihrer Drastik willen, die Dialektik beider Typen 
vernachlässigt“ (7, 89); vgl. auch 7, 73/90/123/408 f, Diss 41. Adornos Position 
will dabei aber keineswegs - erneut ein kulturindustrieller Akt der Regression - 
eine „Fetischisierung“ der Werke in Kauf nehmen (vgl. 7, 399, Diss 22).
125 Daher darf Kunst, will sie nicht ihr Eigentliches verlieren, auch nicht dem 
kompensativen „Bedürfnis nach Kunst“ (7, 34) willfahren: „... das positivistische 
Bewußtsein hat, als falsches, seine Schwierigkeiten: es bedarf der Kunst, um in sie 
abzuschieben, was in seinem erstickend engen Raum nicht unterkommt.“ (7, 399) 
„Indem das Kunstwerk ganz dem Bedürfnis sich angleicht, betrügt es die Men­
schen vorweg um eben die Befreiung vom Prinzip der Nützlichkeit, die es leisten

70

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c. die Heteronomie des Künstlers: entertainment 
Aus dieser Unterordnung autonomer Kunstwerke unter das ge­
sellschaftliche Zweckmoment (vgl. 7, 375), aus dieser Durchstrei­
chung der der Kunst eigenen Transzendenz (vgl. 7, 122) folgt 
zwangsläufig, daß man - auch rückwirkend - die Differenz zwi­
schen dem Künstler als „ästhetischem Subjekt“ und „empiri­
scher“, d.h. Zwecken dienender Person abschaft: „Die Stellung 
der Künstler in der Gesellschaft, soweit sie für die Massenrezep­
tion in Betracht kommt, begibt nach dem Zeitalter der Autono­
mie tendenziell sich ins Heteronome zurück. Waren die Künstler 
vor der Französischen Revolution Bediente, so werden sie zu 
Entertainers.“ (7, 376)

III. Kapitalisierung der Kunst

Versteht man unter „Funktionalisierung“: „nicht durch sich 
selbst, sondern durch anderes bestimmt“,126 so fällt unter diesen 
Begriff ein Vorgang, der für Gehlen die Situation der Kunst in den 
sechziger und siebziger Jahren dominiert: die Kapitalisierung der 
Kunst.

Kapitalisiert, umgerechnet in den abstrakten Wert des Geldes, 
kann die Kunst werden, weil sie sich von ihren „früheren Funda­
menten in den Seelen“ (Z-B 230) gelöst hat und hier keine essen­
tielle Rolle mehr spielt (vgl. erster teil, A.III), damit aber im 
Gegenzug durch ein System konstituiert werden kann, das von 
den der Kunst selbst fremden Medien Geld und Macht bestimmt 
wird: einem Apparat aus Kunsthändlern, Kritikern, Museumsdi­
rektoren, Ausstellern und Sammlern, die die Definitionsmacht 
über die Kunst innehaben, die Kunst anfordern und den Apparat 
am Leben erhalten (vgl. Z-B 230f). Dieser Kunstapparat arbeitet 
in kapitalistischer Manier, wie sie in dieser Reinkultur in der 
Wirtschaft nicht mehr anzutreffen ist: Man mahnt laufend Inno­
vationen an, will die neuen Produkte bei noch niedrigem Kurs

soll.“ (DA 142) Von hier aus wird auch Adornos Abneigung gegen eine aus­
schließlich auf „Kunstgenuß“ (z.B. 7, 26-29) und „ästhetischem Erlebnis“ (z. B. 
7, 362 f) basierende Kunstrezeption verständlich.
126 Luhmann (1972).

71

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


magazinieren, um sie als haussierende mit finanziellem Gewinn 
abstoßen bzw. mit Status-Gewinn an die Wand nageln zu 
können.127 128 Es wird auf Vorrat produziert, und man drückt durch 
Werbung und Propaganda, kaum durch wirkliche Kritik, sein 
„Produkt“ durch - Meinungskartelle, die andere Künstler außer 
Kurs setzen können (Gehlen nennt z. B. Nay, Gilles).

In dieser Hinsicht ist die Kunst nicht am Ende, sondern ins 
„Zeitalter der Unaufhörlichkeit“ (Z-B 229) eingetreten. Ihr ist 
ein „Umsteigen“ (Z-B 230) gelungen. Es gibt Kunst so lange, wie 
man will. Und man will sie und will sie offenbar noch lange. Frei­
lich ist dieses endlose Weiterleben in entscheidender Hinsicht das 
trostloseste Ende, das man sich denken kann: Man hat nicht ein­
mal mehr die Kraft und den Mut, die Leiche unter die Erde zu 
bringen. Wie im Hellenismus gibt es eine „ungeheure Produktion 
bei schon erloschenem Gehalt“ (Z-B 231). Die Befreiung der 
Kunst vom metaphyisch-gesellschaftlichen Ballast, die von Geh­
len positiv beurteilt wird (vgl. erster teil, D.I.2), ist so in eine 
neue, härtere Abhängigkeit umgeschlagen.

Das Bild der „Kapitalisierung“ sei zu düster und übertrieben 
ins Schwarze? - Was einst unabdingbar an die Autonomisierung 
der Kunst geknüpft war, was einst Bedingung war für diese Auto- 
nomisierung - die Bildung eines Marktes, der die Unabhängigkeit 
von bestimmten gesellschaftlichen Mächten garantieren sollte -,12S

127 „Im Zynismus der Innovation“, so Lyotard (1984, 164), in dem sich „die Ent­
täuschung darüber, daß sich nichts mehr ereignet“, verbirgt, dokumentiere sich 
eine Angleichung an die „Metaphysik des Kapitals“.
128 Diesem Vorgang steht Gehlen keineswegs negativ gegenüber. Wäre er nicht 
geglückt, d. h., wäre es nicht gelungen, relativ stabile Strukturen eines eigenständi­
gen Systems aus Kunsthandel, Museum, Sammlern, Gelegenheitskäufern, Speku­
lanten und dem Kunstpublikationswesen aufzubauen, so wäre dies der Todesstoß 
der Kunst gewesen. Eine „marktbezogene Großorganisation“ (Z-B 208) trat an 
die Stelle des gesellschaftlichen Auftrages. Und mit ihr überlebten Künstler und 
Kunst nicht nur - die Zahlen der Produktionen wie der Künstler schnellten in 
bislang kaum vorstellbare Höhen. Diese „sekundäre Institutionalisierung“ (Z- 
B 207), eine für Gehlen „großartige Institutionalisierung“ (Z-B 208), mit der die 
Kunst den Untergang der weltlichen und geistlichen Herrschaft, die über Jahrtau­
sende ihre Auftraggeber waren, überstand, ist also nicht grundsätzlich zu verwer­
fen (vgl. Z-B 208). Auch wenn bereits hier viele außerästhetische Interessen ins 
Spiel kämen, so wäre es doch bemerkenswert, „daß im großen und ganzen wirk­
lich Minderwertiges kaum hochgetrieben wird“ (Z-B 209). Davon rückt Gehlen in 
der 1972 (zur 3. Aufl. 1986) neu geschriebenen „Schlußerörterung“ ab: Der Appa­

72

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist zur Einfriedung und Fesselung, ist zur Einsargung der Kunst 
geworden: Der Marktmechanismus129 braucht ständig Neuerun­
gen, doch diese Neuerungen sind immer nur Neuerungen auf 
demselben Niveau; so wird das Risiko „einer wirklich fundamen­
talen (Neuerung, G. S.), die vielleicht den Käufer verfehlen könn­
te“, nicht eingegangen (2. Aufl. 229).130

rat dient nicht mehr der Kunst, sondern die Kunst dem in „nackt spekulativ-kapi­
talistischer Weise“ (Z-B 231) arbeitenden Apparat.
129 Für die neuere Entwicklung der Malerei konstatiert G. Boehm (1987, 233 f): 
„Die künstlerische Arbeit mit Blick auf Medien und Markt einzurichten, unter­
scheidet Gruppen wie die Mülheimer Freiheit oder die Berliner Wilden grundsätz­
lich von älteren Avantgarden, die nicht am Markt, sondern an ihrem Erkenntnis­
interesse arbeiteten, nicht selten generationenwährende Rezeptionsverzögerungen 
in Kauf nehmen mußten.“
130 Wohl am eindringlichsten wurde diese Liquidierung der Kunst durch den 
Kunstbetrieb an der Kölner Großausstellung „Bilderstreit - Widerspruch, Einheit 
und Fragment in der Kunst seit 1960“ aus dem Jahr 1989 offenbar. (Vgl. z. B.: SZ 
vom 14.7.89, 12 oder DIE ZEIT vom 21.4.89, 65.) Vor allem die Zeugnisse des 
Künstlers Judd und des Galeristen van de Loo sind hier hervorzuheben. Judd 
kritisierte, daß im Großbetrieb das Kunstwerk zur Randerscheinung verkomme 
und Kunst den Gesetzen des Kapitalmarktes unterworfen werde. Und van de Loo 
gab in einer „Offenen Erklärung“ vom 12.4.1989 bekannt: „Die Galerie van de 
Loo wird ab Juni 1989, d.h. nach der ART in Basel, auf keiner Kunstmesse oder 
einer ähnlichen öffentlichen Veranstaltung mehr vertreten sein. Eine in meinen 
Augen fatale Entwicklung, wie sie seit einigen Jahren sichtbar geworden ist, und 
im sogenannten ,Bilderstreit‘ - auf 10000 qm 1000 Werke von 100 Künstlern - 
ihren vorerst erbärmlichen Höhepunkt gefunden hat, eine Entwicklung, in der 
bestallte Agenten, Kunstbanausen und Kulturbürokraten in schöner Wahlver­
wandtschaft die Kunst mißbrauchen, mit den Mitteln der Öffentlichkeit Augen­
wischerei, Täuschung und Brunnenvergiftung betreiben, ist ansteckend und 
zwingt mich, für meinen Teil zu retten, was noch zu retten ist ... Kunst hat eine 
Eigengesetzlichkeit; sie entsteht in geistiger Konzentration und in der Stille und 
kann nur so von ihren Zeitgenossen und der Nachwelt angenommen werden. 
Wettbewerbsallüren und Medienklamauk . eignen sich bestenfalls für Kirmes- 
und Sportveranstaltungen, nicht aber für die Kunst.“

73

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Innerästhetisch-kunstimmanenter Aspekt: Er­
schöpfung des Innovationspotentials und Repri- 
stination

I. Entwicklungslogik der Musik

Daß Kunst sich ihrem Ende zubewegt, ist ihr nach Adorno nicht 
bloß von außen angetan. Sie selbst arbeitet an diesem Prozeß. Sie 
ist ihr eigener Totengräber. „Entkunstung“, nach Adorno „Ent­
wicklungstendenz“ und „Liquidation“ der Kunst (7, 123; vgl. 
auch 12, 108), findet auch innerästhetisch, und zwar gerade in 
den avancierten authentischen Produkten statt.

Durch Thematisierung zweier grundlegender Konstituenzien 
moderner Kunst, Rationalität und Traditionsnegation, kann das 
Bewegungsgesetz und damit auch die Ende-Situation der Kunst 
erhellt werden. Dabei wird vor allem auf Adornos Musikästhetik 
eingegangen, dem Quellbereich seiner genuinen Erfahrungen und 
Erörterungen.131

1. Rationalität

„Rationalität“ ist der „Kernbegriff“ (Diss 123), der nach Adorno 
die neuere Musikgeschichte in Bewegung brachte. Ästhetische 
Rationalität wird dabei verstanden als „bewußte Verfügung“ über 
die Mittel: „daß jedes künstlerische Mittel in sich und seiner 
Funktion nach so bestimmt sein muß wie möglich“ (7, 58f). 
„Das Extrem“ verdanke sich nicht nur „rebellischer Gesinnung“,

131 Ohne großen Aufwand ließe sich zeigen, daß hier Modelle und Kategorien 
entwickelt werden, die, mutatis mutandis, auf andere Künste und die Situation 
von Kunst überhaupt übertragen werden. Vgl. z. B. 7, 413: Hier ist von der Kunst 
die Rede und vom „Sprachcharakter von Kunst, der heute abzusterben scheint“. 
Gewonnen ist allerdings - wie im folgenden zu zeigen ist - solche allgemeine Rede 
von der Kunst an der Interpretation der Entwicklung der Neuen Musik. Carl 
Dahlhaus hat mit Recht darauf hingewiesen, daß Adornos ästhetische Theorie 
„auch dort, wo von Kunst schlechthin die Rede ist, im Grunde von einer Philoso­
phie der Musik - der neuen Musik - ausgeht“. Dahlhaus (1983, 133) sieht aber 
gerade darin - da Musik in der traditionellen wie gegenwärtigen Ästhetik eine 
nur periphere Rolle spielt - „eines der Hindernisse, die einer adäquaten Adorno­
Rezeption im Wege stehen“. Dem ist vorbehaltlos zuzustimmen.

74

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern sei „von künstlerischer Technologie geboten“ (7, 59). 
„Gemäßigte Moderne ist in sich kontradiktorisch, weil sie die äs­
thetische Rationalität bremst.“ (7, 59)

Daher ist die jeweilige Uber-Treibung der je neu gewonnenen 
Stufe von Rationalität nur konseqent; und ubiquitäre, alles um­
fassende Beherrschung das bewußte oder auch heimliche Telos 
der Musikgeschichte.

a. Konsequenz: integrale Rationalisierung
Konsequente Ausformung und Gipfel dieser „ästhetischen Ratio­
nalität“ sieht Adorno in der Schönbergschen Zwölftontechnik 
und deren „ganz konsequenter“ (Diss 149) Fortführung bei den 
„seriellen“ Komponisten der Nachkriegsära - mit Webern als 
mehr oder weniger heimlichem Gründungsvater. Und kein Zwei­
fel, daß Adorno - bei aller grundsätzlichen Kritik (s. u.) - die Fol­
gerichtigkeit der Entwicklung von der freien Atonalität zu 
Zwölftontechnik und serieller Kompositionsweise konzediert. 
Schönbergs „radikales Werk“ zersetze in „unerschüttertem Glau­
ben an die Tradition ... diese aus der eigenen Konsequenz“ (12, 
155). Die Regeln der Zwölftontechnik seien „nicht willkürlich 
ausgedacht. Sie sind Konfigurationen des geschichtlichen Zwan­
ges im Material.“ (12, 65) Beabsichtigt wird, „Musik von den Re­
sten des verfallen Organischen zu reinigen“ (12, 65). Und noch in 
kompositionstechnischer Hinsicht wird die Zwölftontechnik als 
konsequent legitimiert: „Wer immer mit freier Atonalität umging, 
weiß von der ablenkenden Kraft eines Melodie- oder Baßtons, der 
zum zweitenmal auftritt, ehe alle andern da waren. Er droht den 
melodisch-harmonischen Zug zu unterbrechen. Die statische 
Zwölftontechnik verwirklicht die Empfindlichkeit der musikali­
schen Dynamik gegenüber der ohnmächtigen Wiederkehr des 
Gleichen.“ (12, 65)

Schönbergs Zwölftontechnik ist aber noch nicht ganz konse­
quent (vgl. Diss 149). Die „Antagonismen ... sind nicht zu ver­
schweigen“ (Diss 143). Es resultieren nämlich „gewisse Unstim­
migkeiten“ (Diss 142), wenn, wie im Falle Schönbergs, Mittel wie 
Themenbildung, Exposition, Ubergang, Fortsetzung, Spannungs­
und Auflösungsfelder, die dem Boden der Tonalität erwachsen 
sind, auf ein „nicht tonales Material übertragen werden“ (Diss

75

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142; vgl. die Ausführungen zu „Überleitung“ und „Thema“ in 
Diss 143).

Und genau diese „Antagonismen“ und „Unstimmigkeiten“ 
wollen nun die Seriellen, an ihrer „Spitze“ Pierre Boulez (Diss 
144), auflösen - durch „integrale Rationalisierung“ (Diss 144, 
146): durch „objektiv-kalkulatorische Anordnung von Inter­
vallen, Tonhöhen, Längen und Kürzen und Stärkegraden“ 
(Diss 144). Durch diese „dekretierte Systematik“ wolle man 
„mit den Resten des traditionellen musikalischen Idioms auch 
jegliche kompositorische Freiheit als Willkür ... beseitigen“ 
(Diss 144).

Die serielle Kompositionsweise ist also nicht bloß Komponi­
stenwillkür, sondern konsequente Vollstreckung des „Bewe­
gungsgesetzes“ Rationalität: „Dem Ausdruck widerfährt“ erneut, 
„was er verdient hat“ (12, 162).

b. Konsequenz zur Leere: Austreibung des Subjekts 
Damit aber beraubt sich das „Bewegungsgesetz“ seiner Grund­
lage: Es liquidiert das, was es zu sich selbst bringen wollte: die 
Musik. Wird Rationalität zum Selbstzweck, „losgelassene Ratio­
nalität“ (Diss 153), so geht der „Sinn“ von Musik verloren. Musik 
geht zu Ende. Sie geht zu Ende, weil das serielle Komponieren die 
andere, der Rationalität entgegengesetzte und nicht minder kon­
stitutive Komponente von Kunst, die „mimetische“, zerstört: 
Ausdruck (Diss 154, 148, 146, 141 f), Subjektives (Diss 152, 144) 
Sprachcharakter (Diss 152, 149, 144, 142), Sinn (Diss 149, 143), 
Sinnliches (Diss 145).

Wird dieses der Kunst konstitutive Moment ausgetrieben, so 
bleibt nichts als die „Passion der Leere“ (Diss 152), die „leere, 
fröhliche Fahrt“ (Diss 143), die „mathematisierenden Manipula­
tionen“ (Diss 152), die „Mimesis wissenschaftlicher Verfahrungs- 
weisen“ (Diss 151), die „gnadenlos ablaufende Höllenmaschine“ 
(Diss 155), kurz: „Die Palette wird zum Bild.“ (Diss 150) Kom­
ponieren wird damit zur „verblendeten Bastelei“ (Diss 151), das 
„Subjekt, dessen Freiheit die Bedingung avancierter Kunst ist, 
ausgetrieben“ (Diss 154). Komponieren wird reduziert auf 
rechnerisches Verfahren, auf blinde, leerlaufende Rationalität; 
eine „gewalttätige und äußerliche Totalität ... ergreift ... die

76

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht gar nicht so unähnlich den politischen totalitären Sy­
stemen“ (Diss 154).

Diese Entwicklung legt nach Adorno einen „Schatten“ auch 
über die „heroischen Zeiten“, die Ursprünge der Neuen Musik 
selbst (Diss 145), einen Schatten, den Adorno vor allem bei 
Schönberg wahrnahm. Freilich: Aus der Perspektive der seriellen 
Akme erscheint Schönberg - und mit Recht - als der, der noch 
„inmitten der Zwölftontechnik den musikalischen Sinn, das 
eigentliche Komponieren“ (Diss 143) bewahrt hat. Doch sind be­
reits in der „Philosophie der neuen Musik“ all die Gefahren auf­
gelistet, in die die Seriellen dann herz- und traditionslos laufen. 
Denn all dies: die „totale Rationalisierung des Materials“ (12, 
170), die Flucht „nach vorwärts in die Ordnung“ (12, 108), die 
„verfügende Disposition übers Ganze“ (12, 71), die „virtuelle 
Auslöschung“ des Subjekts (12, 70), die „In-Frage-Stellung der 
Möglichkeit von Ausdruck“ (12,27), die „Drohung der spezifisch 
musikalischen Sinnlosigkeit“ (12, 83), die „stählerne Apparatur“ 
(12, 100), die „sinnleere Integration“ (12, 195) und „Heterono- 
mie“ (12, 195) - all dies wird schon dem Entwicklungsstand der 
Zweiten Wiener Schule zuerkannt.

2. Tradition

Auch das Verhältnis der avancierten Kunst zur Tradition, das mit 
der ästhetischen Rationalität korreliert, wirft Licht auf die inner­
ästhetische Ende-Situation. Dabei ist gedacht an jenes kritische 
Verhältnis, das sich nur über die Negation auf das Tradierte be­
zieht (vgl. 7, 223). Gedacht ist vor allem an den der „historischen 
Tendenz“ rücksichtslos gehorchenden „Rigorismus der jüngsten 
Entwicklung“, der die - noch verbliebenen - „Residuen des 
Überkommenen und Verneinten ausmerzt“ (7, 223).

a. Tradition als Heteronomie und der Zwang zu Neuem 
Heteronomie ist für Adorno nicht allein eine Kategorie zur Kritik 
gesellschaftlicher Zweckbestimmung von Kunst. „Heteronom“ 
können auch „innerästhetische“, kunstimmanente Konstituen- 
zien, insbesondere traditional überkommene Formen und Inhalte 
sein. Ja letztlich wird von avancierter Kunst Tradition als solche

77

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als „heteronom“ disqualifiziert: Der Zwang, der aus der Entwick­
lungstendenz abendländischer Kunst sich ergibt - der Tendenz 
des „ästhetischen Nominalismus“: alles aus Subjektivität zu set­
zen, keine an sich seiende Form zu übernehmen -, greift substan­
tiell alle Tradition an, ahndet sie als heteronom und will das bloß 
Überkommene und nicht selbst Gesetzte vernichten.

Dieses Bestreben realisiert sich, indem es „Neues“ in die Kunst 
einbringt. Es bringt das autonome Neue ein, um das heteronome 
Traditionelle zu verabschieden. Hat es dieses Traditionelle verab­
schiedet, wird das Neue selbst zum Traditionellen: Kunst gerät in 
einen Vernichtungs- und Erneuerungsrausch, die Furie des Ver­
schwindens paart sich mit dem - sich am Warenmarkt orientie­
renden - Fetischismus des Neuen (vgl. 7, 41): „Das Neue ist keine 
subjektive Kategorie, sondern von der Sache erzwungen, die an­
ders nicht zu sich selbst, los von Heteronomie, kommen kann. 
Aufs Neue drängt die Kraft des Alten, das, um sich zu verwirkli­
chen, des Neuen bedarf.“ (7, 40)

Avancierte Kunst steht in einem „antithetischen Verhältnis zur 
Tradition“ (7, 508), und traditionelle Kunst ist „dem lebendigen 
Bewußtsein“ anders nicht als „durch Negation“ (7, 383) erreich­
bar. Das „Rimbaudsche il faut etre absolument moderne“ hat ei­
nen „Ekel vorm Abgestandenen“ (7, 286), lebt von seinen „Idio­
synkrasien“, den „ästhetischen Statthaltern von Negation“ (7, 
478), die schließlich in einen „Kanon der Verbote“ (12, 40; 7, 60/ 
456) münden, kurz: Modernes Bewußtsein hat die ästhetische 
Tradition „gekündigt“ (7, 517).

Nun könnte man der Meinung sein, es sei dies alles in der Ord­
nung. Was die Kunst auf der einen Seite, Tradition, negiert, kom­
pensiert sie, avantgardistisch, durch Eroberung neuen Terrains 
nicht nur - sie erweitert darüber hinaus auch noch ihre Möglich­
keiten. Dieser Prozeß gerade sei es, der die Kunst jung und am 
Leben erhalte.

Doch ist dies nach Adorno nur „von außen“ (7, 223) gedacht. 
Denn von außen her wird „die Erweiterung disponibler Materia­
lien ... sehr überschätzt“ (7, 223); „die Refus, die nicht nur der 
Geschmack sondern der Materialstand selber den Künstlern ab­
nötigt, kompensieren sie“ (7, 223). So setzt die avantgardistische 
Gesinnung zwar den dissonanten Klang als veritable Ausdrucks­

78

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


form durch, ächtet aber auch das „verbrauchte“ konsonant-tonale 
Material.

Und selbst dies ist noch zu harmlos gedacht; das Problem ist 
damit noch nicht vollständig erfaßt. Denn daß solches Gebaren 
Allergien erzeugt, die sich nicht mehr nur gegen einzelne traditio­
nelle Elemente richten, nicht mehr nur gegen Tradition als solche, 
sondern daß mit der Vernichtung aller Tradition und der Inaugu- 
rierung der ästhetischen Dauerrevolution der Motor sich über­
drehe, die Kolben sich fressen oder der Pleuel sich verbiege, daß 
solches Gebaren also die eigene Selbstvernichtung betreiben 
könnte -: die Kunst ahnt es, und avancierte Ästhetik weiß es: 
„Kunst nähert sich der Allergie gegen sich selbst; Inbegriff der 
bestimmten Negation, die sie übt, ist ihre eigene.“ (7, 60)

Dieses Geschehen läßt sich nun wie folgt konkretisieren.

b. Reduktionismus und Erschöpfung des Innovationspotentials 
Der „Ausschluß des Verbrauchten und der überholten Verfah- 
rungsweisen“ (7, 58) zeitigt einen Reduktionismus, der der Kunst 
so lange nicht an den Lebensnerv reicht, solange sie Neuland zu 
entdecken weiß. Aber das Land, das es zu entdecken gilt, erstreckt 
sich nicht ins Unendliche. Die Entdeckung kommt zu einem „En­
de“. Neuland entdecken heißt: die Evolution des „Materials“ - 
dessen, womit der Künstler arbeitet - vorantreiben. Und hat die 
„Möglichkeit von Neuerungen sich erschöpft“, werden Neuerun­
gen, so Adorno, nur noch mechanisch weitergesucht auf einer 
Linie, die sie wiederholt, so muß „die Richtungstendenz der 
Neuerung verändert, in eine andere Dimension verlagert werden“ 
(7, 41). Das ist einfach gesagt und in dieser Allgemeinheit wohl 
auch stimmig und einsichtig. Wie aber sieht dies konkret aus?

Was unter einem Richtungswechsel nach einer „Erschöpfung“ 
zu verstehen ist, hat Adorno anläßlich der Analyse einer „Musik 
über Musik“ (von Mozart bis Strawinsky) gezeigt: Die Komposi­
tion von „Musik über Musik“ werde veranlaßt durch eng gesetzte 
Grenzen der „Möglichkeit von ,Erfindung“‘ im Schema der 
Tonalität; sei bedingt von der „Enge des Verfügbaren“, von der 
„Ausschöpfung“ des „schmalen Materials“, so daß kein Einfall 
mehr hätte gedeihen können, der nicht schon dagewesen wäre. 
Daher, also der „objektiven Abgebrauchtheit des Vorrats“ wegen,

79

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das ,„Zitat1“, als explizit subjektives Verhältnis zu Bekanntem, 
daher die „Musik über Musik“. Doch hat dies, was den Erschöp­
fungszustand betriffi, höchstens aufschiebende, keine aufhebende 
Wirkung. Diese wurde allein durch radikale Erneuerung des mu­
sikalischen Materials erreicht: durch die Emanzipation der Disso­
nanz. „Ins Freie ..., los vom vergriffenen Material“ sei man nur 
durch das Verfahren Schönbergs gekommen: das Verlassen des 
harmonisch-melodischen Zirkels und die Zuwendung zur Atona- 
lität. (Vgl. 12, 167) Schönberg hat damit „das ausgelaugte und bis 
in all seine Möglichkeiten verbrauchte Material der Tonalität ab­
gestoßen“ (18, 118).

Aber was ist, wenn auch diese Richtung durchlaufen ist und 
keine neue mehr eingeschlagen werden kann? Was, wenn das Ma­
terial nicht mehr zu erweitern ist? Was, wenn man 1961 erkennt, 
daß „die pure Evolution des Materials einen Schwellenwert er­
reicht hat“ (16, 425)? Was, wenn eine auf die Evolution des Mate­
rials fixierte Moderne „ihre Decke erreicht“ hat132 und „kein 
Fund, keine bloße Verfahrungsweise mehr durch Neuheit allein 
sich legitimieren“ kann, da „alle solchen Funde .in einen vom 
Gehör bereits abgesteckten Raum ... fallen“ (18, 241)?

Es ist der Zusammenhang des „Alterns der Neuen Musik“, in 
dem Adorno ausspricht, „daß die Expansion des musikalischen 
Materials selbst bis zu einem Äußersten vorgestoßen ... ist“ (Diss 
147). Die Möglichkeiten neuer Klänge sei „virtuell erschöpft“. 
Natürlich seien nicht alle Klangkombinationen durchgespielt, da 
sie mathematisch ja unabsehbar seien. Aber es gehe eben nicht um 
Quantität, sondern um Qualität. Und hier „ist ... der Raum ab­
gesteckt, und kein hinzuzufügender Klang würde wohl die 
Klanglandschaft insgesamt verändern“ (Diss 147).

Plausibel - und wohl mehr als eine bloße Vermutung - Ador­
nos Begründung: „Vielleicht war solche Veränderung selbst mög­
lich nur im Angesicht noch geltender Einschränkungen.“ (Diss 
147) Sind mit der Emanzipation der Dissonanz die harmonischen

132 Diese Formulierung geht auf Messiaen zurück. Vgl. auch: Über Statik und 
Dynamik als soziologische Kategorien (8, 217-237): „... konnte der Musiker 
Messiaen ... davon sprechen, es habe die geschichtliche Entwicklung der Musik 
ihren ,Plafond‘ erreicht, über den hinaus keine Entwicklung mehr vorzustellen 
sei.“ (8, 217)

80

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tabus alle gefallen, so scheint „die absolute Grenze des geschicht­
lichen Tonraumes der abendländischen Musik erreicht“ (Diss 
147) - und diesen Tonraum zu sprengen, rege sich weder ein star­
ker Impuls, noch zeige sich auch bloß die Fähigkeit, außerhalb 
jenes Raumes „spontan zu hören“. Die Vorstellung eines 
„schlechterdings Offenen, Unendlichen, das zu bändigen wäre“, 
ist somit Illusion: „Es ... gibt ... keine musikalische frontier 
mehr.“ (Diss 148)133

Diese Situation setzt dem Avantgarde-Anspruch, der Schock­
Auslösung avancierter Komposition zu: Avantgarde und Schock 
werden „komisch“. Der Schock „stumpft sich ab“ (12,186) - und 
nicht nur bei Strawinsky. Diese Abstumpfung liegt über dem „Al­
tern der Neuen Musik“ überhaupt, die in den „Kulturbetrieb“ 
(Diss 136) einverleibt zu werden droht. Der „Begriff der Avant­
garde, über viele Dezennien hinweg den jeweils sich als die fort­
geschrittensten erklärenden Richtungen reserviert“, hat „etwas 
von der Komik gealterter Jugend“ (7, 44). „Die systematisierte 
und nach Schulen und Schulhäuptern organisierte Avantgarde 
hat nicht weniger resigniert als die Konformisten, die den Leuten 
nach den Ohren schreiben.“ (18, 176)134

All dies inkludiert einen Letalfaktor: „Es zeigt sich darin ... das 
tödliche Potential des Schrumpfens der Artikulationsmittel.“

133 Vgl. auch Franco Evangelistis Bemerkung: „... wie Adorno das Ende eines 
Systems nicht nur unter philosophischem, sondern auch unter technischem 
Aspekt vorausgesehen hat, nämlich in seinem Aufsatz aus dem Jahre 1955 [recte 
Rundfunkvortrag 1954; publ. 1956]: ,Das Altern der Neuen Musik'. Auch wenn 
Adorno Soziologe war, zentrierte er seine scharfsichtige Analyse doch um syn­
taktisch-ästhetische Probleme, und man darf keineswegs den Wert dieser heute 
immer wichtiger werdenden Schrift verkennen, in der er wirklich das Ende einer 
gewissen abendländischen Welt begriff.“ (1985, 57)
134 Folgerichtig werden von Adorno daher, „anstelle des Schocks, der mit seiner 
Explosion zugleich verschwindet“ (15, 248), „Ratschläge zum Hören neuer Mu­
sik“ (15, 247) erteilt. - Peter Bürger spricht von einem „Antiavantgardismus Ador­
nos“ (vgl. 1990, 128-135 sowie 1990/91). In der „Theorie der Avantgarde“ hatte 
Bürger die ästhetische Theorie Adornos noch an die Avantgardebewegung „ge­
bunden“ (1974, 130) gesehen (und nicht bloß im Sinne des „Anti“, sondern posi­
tiv), hier hatte er betont, für Adorno sei die Avantgarde die „historisch einzig 
legitime Kunstform“ (123); und es sei „nur konsequent, wenn bewußte Neoavant­
gardisten den politischen Anspruch, den sie mit ihrer Produktion verbinden, 
durch eine sich eng an Adorno anschließende Argumentation zu begründen su­
chen“ (113).

81

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(7, 449) Denn mit der „Verarmung der Mittel ... verarmt auch das 
Gedichtete, Gemalte, Komponierte“ (7, 66). Der „Kanon des Ver­
botenen ... saugt... immer mehr in sich hinein“ (O. L. 33), „anti- 
traditionalistische Energie wird zum verschlingenden Wirbel“ (7, 
41), der schließlich die Kunst selbst in die Tiefe zieht. Kunst im 
Zeitalter ihres Verstummens zeigt „die Unmöglichkeit der künst­
lerischen Objektivation“ (7, 51). Mit der Schrumpfung der Mittel 
ist die Kunst angekommen bei einem abstrakt-leeren Objektivis­
mus, wie in der seriellen Komposition, der die Musik zur uner­
bittlich ablaufenden fühllosen Maschine gerät, oder bei einem 
nicht minder abstrakten leeren Subjektivismus (Expressionis­
mus). Auch dieser „schied das Vorgegebene aus sich aus“ und 
wurde damit auf den „Punkt der reinen Subjektivität“ als der „je 
eigenen und damit abstrakten ... zurückgeworfen“ (7, 51). Die 
„Schrumpfung des Zugänglichen, die Totalität der Refus“, termi­
niert auch hier in einem „ganz Armen, dem Schrei, oder in der 
hilflos ohnmächtigen Geste, buchstäblich jenem Da-Da“ (7, 51).

Diese „Schrumpfung des Zugänglichen“ wurde auch von Geh­
len konstatiert. Seine Analysen zur Situation der Malerei in der 
zweiten Hälfte des Jahrhunderts weisen, was Rationalität, Reduk­
tionismus und Traditionsnegativismus betriffi, erstaunliche Paral­
lelen zu Adornos Diagnose auf.

II. Entwicklungslogik der Malerei

Nicht allein von „Logik“ redet Gehlen, wenn er die Entwicklung 
moderner Malerei thematisiert. Die Rede ist auch von „Konse­
quenz“ (Z-B 206), „konsequenter Entwicklung“ (Z-B 226) und 
„Folgerichtigkeit der Entwicklung“ (Z-B 203), ebenso von „sinn­
logisch“ (Z-B 206) und „Richtungssinn“ (Z-B 206/220); behaup­
tet wird eine „innere Logik“ (Z-B 206) und eine „tatsächlich 
nachweisbare geschichtliche Kontinuität“ (Z-B 204); er spricht 
von einer „prozeßrationalen Verlaufsneigung“ im Hegelschen 
Sinne (Z-B 157), von einer „zunehmenden Rationalität als Quali­
tät des Prozeßverlaufes“ (Z-B 157).

Gehlens - ziemlich unsystematische - Erörterungen dieser 
Entwicklungslogik lassen sich nach zwei Aspekten difterenzie-

82

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren: dem eines Reduktionismus (1) und dem einer prinzipiell-an­
tithetischen Auslotung der Potentiale (2).

1. Reduktionismus - usque ad finem

Moderne Kunst versteht sich selbst geschichtlich. Sie entwickelt 
sich nicht nur - sie will sich entwickeln. Sie verpflichtet sich zur 
Dauerrevolution. Und die Revolution vollzieht sich, indem „Al­
tes“ gemieden, verpönt, verboten und „Neues“ gefordert, gewollt 
und erschlossen wird. Und es wäre dies ein überaus erfreulicher 
Zustand - Kunst ist nicht ägyptisch-starr, sondern modern-be­
weglich -, wenn nicht ein kleines Handicap auftreten würde: Die 
neuen Freiheitsräume kompensieren die „Absagen und Liquida­
tionen“ (Z-B 213) nicht, da die neuen Freiheitsräume „immer en­
ger“ (Z-B 213) werden. Zudem werden sie immer schneller 
durchmessen.

„Man hat nacheinander den Tiefenraum preisgegeben, die 
Formgenauigkeit, das Helldunkel, dann den Gegenstand über­
haupt und endlich gar die Farbe - man sah doch tatsächlich schon 
homogene, farbschwache Flächen. In der Serie der Abschaffun­
gen die Kunst selbst abzuschaffen schien bedrohlich bevorzu­
stehen.“ (Z-B 213) Ganz offensichtlich ist dies nun eine nähere 
Erläuterung der von Gehlen behaupteten Entwicklungslogik. 
Und zweifellos wird man, in dieser allgemeinen Form vorgetra­
gen, dem zustimmen müssen. Man stelle nur einen „Raffael“ ne­
ben einen „Delacroix“, einen „Kandinsky“ und ein monochromes 
Bild: Die Malerei unterliegt einem Reduktionsprozeß.135

Doch so einleuchtend Gehlens Behauptung in ihrer allgemei­
nen Form prima vista ist, so problematisch wird ihre Konkretion.

Der in der Renaissance gewonnene Tiefenraum wurde preisge­
geben. Das ist richtig, man kann es „sehen“. Doch wann und bei

135 Ein Reduktionsprozeß wird von Gehlen nicht nur für die formalen Mittel der 
Moderne, sondern auch für den Bildgehalt abendländischer Kunst als solcher be­
hauptet. Dieser Prozeß sei eine „einleuchtende Folge von Abtragungen der 
Schichten der Bildrationalität“: von der „ideellen Kunst“ einer „Vergegenwärti­
gung“ ideeller Gehalte (Z-B 15) über die „realistische Kunst“ des „Wiedererken- 
nens“ natürlicher Begebenheiten zur „abstrakten Malerei“, die allein mit der „Ra­
tionalität des Auges“ experimentiere (vgl. insbes. Z-B 14-17).

83

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wem? Und wo liegt die „Logik“ dieses Steigerungsgeschehens? 
Welche Logik waltet hier? Gehlen schweigt sich hier aus. Natür­
lich kann man den Kubismus als Dreh- und Angelpunkt ver­
stehen. Aber ist er der Dreh- und Angelpunkt? Ist dieser nicht 
vielmehr mit Cezanne oder gar schon mit manchen impressioni­
stischen Gemälden gegeben? Kann man noch weiter zurück­
gehen, zu Delacroix beispielsweise oder gar Rubens, Malern also, 
bei denen die Farbe dominiert und Bildlogik und Bildstimmung 
auf die Farbe abgestellt sind?

Mögen Konkretisierungen von Fall zu Fall auch nicht ohne 
Widerspruch bleiben: Daß hier historisch eine „gewisse“ Logik 
waltet, ist nicht zu leugnen. Und wenn diese „Logik“ vom Histo­
riker auch „konstruiert“ werden muß, so vermag er dies doch nur, 
weil sein Untersuchungsfeld dies erlaubt.136

Freilich ist diese Logik eine geschichtliche: Es können hier 
durchaus zeitliche Verwerfungen auftreten. Was schon preisgege­
ben, kann wieder auftreten; was erst Jahrzehnte später sich voll­
ständig realisieren und durchsetzen wird, kann blitzartig auf­
leuchten. Für die „Formgenauigkeit“, das „Helldunkel“ und den 
„Gegenstand“ gilt es nicht weniger als für den Tiefenraum. So hat 
sich auch die gegenstandslose Malerei im nachdrücklichen Sinne 
erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts als Endpunkt der 
von Gehlen angeführten Entwicklung durchgesetzt, und man 
mag hier die „documenta“ von 1959 als Gipfel wählen, in deren 
Katalog W. Haftmann erklärte: „Die Kunst ist abstrakt gewor­
den“.137 Dennoch hatte sie sich bereits bei Kandinsky und Male­
witsch im zweiten Jahrzehnt dieses Jahrhunderts, ja im Grunde 
bereits im Münchner Jugendstil der Jahrhundertwende auskristal­
lisiert.

Verwerfungen, Überlappungen, Vorläufe, Rückschritte, Phan- 
tastisch-Vorausschauendes, Bewahrend-Zurückbleibendes, Mit­
telmäßig-Vermittelndes - das alles gehört zu dieser spezifischen

136 „Geschichte (historisches Wissen, G.S.) ist ... weder wiederholendes Abbild 
noch verdoppelnde Reproduktion des Geschehens, sondern eine spezifische, Be­
deutung und Sinn verleihende konstruktive Organisation räumlich-zeitlich loka­
lisierbarer Elemente, Vorgänge, Ereignisse, Handlungen.“ (Baumgartner (1976), 
277)
137 Vgl.: Haftmann (1959), 17.

84

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Form von Logik, auch der Historiker natürlich, der dies dann 
unter bestimmtem und zu legitimierendem Aspekt konstruiert.

Freilich, und deswegen kommen ja die Zweifel an Gehlens 
These auf: Diese Logik wird von Gehlen nicht konkretisiert.138 
Allem zuvor aber müßte man hier, um der „geschichtsphilosophi­
schen Konfusion“ zu entgehen, unterscheiden zwischen einer 
„Entwicklungslogik“, die mehrfach realisierbare Strukturen be­
reitstellt, und einer „Entwicklungsdynamik“, der selektiv verlau­
fenden Realisierung dieser Potentiale.139

Das alles geschieht bei Gehlen nicht. Und doch wird der Le­
bensnerv der These damit nicht durchtrennt.140 Auch ohne die 
Erfüllung der einklagbaren Desiderata kann man die These einer 
sich verengenden und schließlich in eine Sackgasse mündenden 
Entwicklunslogik akzeptieren und als wichtig für ein adäquates 
Verständnis der Situation moderner und nachmoderner Malerei 
reklamieren.141

138 Vgl. auch 7, 514: „So hat man in der Malerei erst die Inhalte abgestoßen, baga­
tellisiert oder ganz weggelassen, dann die Formen abgestreift, bis alles immer 
chaotischer wurde, und dann kamen die Reizsteigerungen, es dröhnte in den Au­
gen, und die Formate wurden riesig, und jetzt ist eine allgemeine Verlegenheit 
eingekehrt, und man weiß nicht mehr recht weiter.“
139 Zu dieser Differenzierung vgl. Habermas (1981), z.B. Bd. 1, 275 oder 278 f.
140 Eine Reduktionslogik hatte j a auch - differenzierter dargelegt - Adorno für die 
Musik behauptet (vgl. erster teil, C.I.2.b: „Reduktionismus und Erschöpfung 
des Innovationspotentials“).
141 Deutlich prägt dieses Bewußtsein der „modernen“ Reduktion und Einschnü­
rung die „wilden“, „heftigen“, „postmodernen“ Maler. Vgl. z.B.: Szczesny (1989), 
6; von einem durch die Avantgarde heraufgeführten „logischen Endpunkt“, von 
„extremer Lähmung“ und von „Entleerung“ ist hier die Rede. Auch der postmo­
derne Romancier Eco (1986, 78) konstatiert: „Die Avantgarde zerstört, entstellt 
die Vergangenheit: Picassos Demoiselles d’Avignon sind die typische Auftrittsge­
bärde der Avantgarde; dann geht die Avantgarde weiter, zerstört die Figur, annul­
liert sie, gelangt zum Abstrakten, zum Informellen, zur weißen Leinwand, zur 
zerrissenen Leinwand, zur verbrannten Leinwand; in der Architektur ist das Ende 
die Minimalbedingung des Curtain Wall, das Bauwerk als glatte Stele, das reine 
Parallelepiped, in der Literatur die Zerstörung des Redeflusses bis hin zur Collage 
a la Burroughs, bis hin zum Verstummen oder zur leeren Seite, in der Musik der 
Übergang von der Atonalität zum Lärm, zum bloßen Geräusch oder zum totalen 
Schweigen ...“ - Das Wortfeld der Reduktionslogik gehört zum Begriffsinventar 
auch des Kunstgeschichtlers. Vgl. hier z.B. den Imdahl-Schüler Kay Heymer 
(1989, 171): „In der Malerei stellten die Helden dieses idealistischen Zeitalters 
(gemeint ist die Avantgarde der klassischen Moderne, G. S.) nacheinander die fol­
genden Kategorien zur Disposition: illusionistische Distanzstiftung, die Figur, die 
Form, die Komposition, das Tafelbild als solches, die Malerei selbst. Die Ge­

85

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß dieser Reduktionsprozeß das Fundament der Kunst unter­
gräbt, ist offensichtlich. Der Abbau ist irgendwann zu Ende, da 
die abbaubaren Ressourcen nicht unendlich, sondern durchaus 
begrenzt sind. So geht die Kunst auf ihre eigene Abschaffung 
zu - das elementare Movens für die nachmoderne Wende (vgl. 
ERSTER TEIL, C.II. 3-5).

Doch spielt hier, neben dem Reduktionismus, noch ein anderer 
konstitutiver Aspekt der „Entwicklungslogik“ moderner Malerei 
eine wichtige Rolle.

2. Prozeßrationale Erschöpfung: prinzipiell-antithetische Auslo­
tung der Potentiale

Die „Stil“-Entwicklung in der modernen Malerei vollzieht sich 
immer weniger naturwüchsig und zufällig; sie wird vom Künstler 
bewußt gesucht - einer der Gründe, warum man die Dauer eines 
Stils nicht mehr in dreistelligen Zahlen, sondern nur noch in zwei­
stelligen oder gar einstelligen mißt. „Der Louvre ist das Buch, in 
dem wir lesen lernen“ (Cezanne): Der Künstler weiß sich in eine 
historische Kontinuität gestellt, seine Einstellung zu dem, was er 
tut - Gehlen zitiert Klee - ist „retrospektiv beschwert“. Hinzu 
kommt: Der Künstler des 20. Jahrhunderts hat den „Louvre“ in 
Form eines „imaginären Museums“ in seiner Bibliothek stets 
griffbereit. Kunstgeschichtler, Kunstkritiker und Ästhetiker tun 
das Ihre mit „Erklärungen“ des Übergangs von einer Epoche zur

schichte der modernen Malerei ist beschreibbar als die Geschichte einer immer 
weiter fortschreitenden Separation ihrer Mittel voneinander und ihrer Verabsolu­
tierung in jeweils konträren Bildern. Endpunkte der Malerei sind der Konstruk­
tivismus als Verabsolutierung der Komposition, die Monochromie als Verabsolu­
tierung der Farbe, das Informel als Verabsolutierung der expressiven Geste. Von 
Malewitschs Schwarzem Quadrat und Rodchenkos Monochromien der frühen 
zwanziger Jahre ausgehend ließe sich eine Geschichte letzter Bilder erzählen. Fol­
gerichtig wurde die Malerei selbst aufgegeben - weitere Endpunkte der purifizie- 
renden Suche der Moderne nach dem Realen sind so verschiedene Manifestationen 
wie das Happening, die spezifischen Objekte der Minimal Art, die Ikonen der 
Trivialität in der Pop Art, die Arte povera, Spurensicherung, Performance und 
Body Art sowie die asketische Concept Art Auch H. Klotz (1986, 10f) dia­
gnostiziert für den „Hauptstrom der Moderne ... den Kausalismus einer Kunst­
programmatik, die vom ersten abstrakten Aquarell Kandinskys mit zwanghafter 
Folgerichtigkeit zum weißen Bild und zur schwarzen Leinwand führte“.

86

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächsten.142 Gezielt wählt der Künstler nun sein Konzept und 
seine Darstellungsmittel im Gegensatz zu schon bestehenden Sti­
len aus, die damit als überwunden, als „erledigt“ gelten. Daß ein 
Kunstwerk der Todfeind des anderen sei (Adorno) - im eigent­
lichen Sinne gilt dies erst für die Moderne.

Es ist die Selbstbezüglichkeit der Malerei, die diesen Prozeß in 
Gang setzt. So ergibt sich „das Bild einer sozusagen Hegelschen, 
also prozeßrationalen Verlaufsneigung. Impressionismus/Expres­
sionismus, Expressionismus/neue Sachlichkeit, gegenständlich/ 
ungegenständlich, geometrisch abstrakt/informell abstrakt - im­
mer geschieht das Wahrscheinliche, nämlich der Umschlag in eine 
Antithese - aber wie lange?“ (Z-B 157)143

Ausdrücklich betont Gehlen (was auch Adorno betont hatte, 
s. o.), daß die rasche Folge dieser antithetischen Entwicklung kei­
ne ,„Mode“‘ (Z-B 157) sei, sondern durch das Geschichtsbewußt­
sein der Künstler veranlaßt wird; daß damit eine „zunehmende 
Rationalität“ (Z-B 157) als neue Qualität des Prozeßverlaufes ent­
steht.

Sofort aber keimt auch hier der Verdacht, daß sich dieses the- 
tisch-antithetische Vorgehen erschöpfen könnte. Gewiß lassen 
sich innerhalb einer thetisch-antithetischen Position mehrere 
Tendenzen entwickeln;144 die Erstreckung aber des aus jeweils

142 Selbst Leo Castelli, wohl der erfolgreichste Galerist der Nachkriegsära, be­
müht die Kunstgeschichte zur Erklärung seines Erfolgs: „Ich hatte die Kunstge­
schichte studiert und wußte, daß eine Strömung auf die andere folgt. Gerade in der 
Kunstwelt ändern sich die Dinge sehr schnell. Eine Bewegung dauert vielleicht 
fünf Jahre, vielleicht ein wenig länger. Aber dann passiert etwas Neues.“ (In: 
ZEITmagazin 45 (1993), 92)
143 Diese jeweils antithetische Auslotung ließe sich fortsetzen für die 60er und 
70er Jahre: Informell (Abstrakter Expressionismus)/Pop Art (Neue Figuration, 
Nouveau Realistes); Pop Art/Concept Art (Minimal Art); Concept Art (Minimal 
Art)/Peintres-sculpteurs. Doch hätte diese prinzipiell-antithetische Auslotung 
nach 1960 für Gehlen eine andere Bedeutung als vor 1960: Der Nullpunkt der 
Reduktionsmöglichkeiten ist mit der informellen Abstraktion (und hier wieder 
mit der „farblosen“ Farbfeldmalerei) erreicht. Danach waren nur noch der Rück­
gang zur Gegenständlichkeit oder eben - Concept Art - das tendenzielle Verlassen 
des sinnlichen Mediums der Kunst möglich. - Zur antithetischen Auslotung vgl. 
z.B. auch die jüngste Entwicklung in der Musik: „Aleatorik“ mit dem Prinzip 
„Zufall“ als Antithese zur „Serialität“ mit dem Prinzip „integrale Berechnung“; 
„Neue Expressivität“ als Antithese zur ausdruckslosen Aleatorik und Serialität.
144 In der 2. Auflage der „Zeit-Bilder“ (230) sieht Gehlen auf der Landkarte des

87

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umschlagender Perspektive konsumierten territorium artis 
scheint überschaubar und rasch vermeßbar zu sein.

Natürlich gilt die soeben anläßlich des Reduktionismus vorge­
tragene Kritik an „Logik“ und „Kontinuität“ der Entwicklung 
auch bezüglich dieser prinzipiell-antithetischen Auslotung. So 
läßt sich zweifellos gut begründen, daß These und Antithese 
„geometrisch-abstrakt“-„informell-abstrakt“ die Kunstszene 
der 50er Jahre dominierten; dennoch wurden sie bereits im 
zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts aufgestellt (Malewitsch- 
Kandinsky).145

Gehlens Argumentationsweise und Vorgehen ist hier aber noch 
problematischer. Seine Frage: „Aber wie lange?“ (vgl. Zitat vor­
hergehende Seite) ist Indiz hierfür. Man könnte sie als nur rheto­
risch verstehen, hätte dann aber die Problematik nicht erfaßt. 
Denn Gehlen vermischt hier eine systematisch-logische Argu­
mentation mit einer historisch-logischen. Und nicht von ungefähr

durch die abstrakte Kunst entdeckten Kontinents der Sensibilität noch weiße 
Flecken; niemand sei bislang zu ihnen vorgedrungen.
145 Hat man vor Augen, daß schon im zweiten Jahrzehnt des Jahrhunderts diese 
grundsätzlich-gegensätzlichen Entwürfe erfolgten, so könnte man geneigt sein, 
die Konzeption einer „linearen Entwicklungslogik“ aufzugeben, um statt dessen 
ein „Spektrum konkurrierender künstlerischer Grundideen“ zum quasitranszen­
dentalen Raster seiner ästhetischen Analysen zu wählen. Strukturelle Synchronie 
träte an die Stelle der Ereignis-Diachronie. Diese Betrachtungsweise hat gewiß 
vieles für sich (vgl. hierzu Boehm (1987), 230). Gehlen selbst ist sie nicht fremd. 
Kommt sie in den „Zeit-Bildern“ nur latent und andeutungsweise zum Vorschein 
(vgl. z.B. 203: „... übrigens gibt es keine Richtung der heutigen Malerei, deren 
Prinzipien nicht damals gefunden wurden“), so tritt sie in den 1962 und 1965 ge­
haltenen Vorträgen „Uber kulturelle Evolutionen“ und „Erörterung des Avant- 
gardismus in der Bildenden Kunst“ ganz massiv auf: „In den bildenden Künsten 
sind die letzten großen Erfindungen von Stilkategorien um 1910 herum erfolgt ... 
Unbeschadet der Tatsache also, daß die Gleise in der Malerei und Plastik schon 
seit 50 Jahren verlegt sind, entsteht der Eindruck einer ungemeinen Beweglichkeit. 
... kann kein Zweifel daran bestehen, daß keinerlei Entwicklung mehr vor sich 
geht, sondern Abwechslung ...“ (1964, 212) „... ist seit 40 Jahren das eroberte 
Gebiet abgesteckt. Da nun der Geist erfinderisch ist, gibt es zwar kein Repetieren 
eines gültigen Kanons, wohl aber endlose Abwechslung innerhalb festliegender 
Grundentwürfe: expressiv-abstrakt, geometrisch-abstrakt, surrealistisch, expres- 
sionistisch-figural, konstruktivistisch usw.“ (1966, 87) Bei Gehlen schließt die eine 
Betrachtung die andere also nicht aus. Und es ist durchaus sinnvoll, mit Gehlen 
darauf zu insistieren, daß der reale geschichtliche Gang, also die Entwicklungsdy­
namik, ein Gang der Reduktion war. Durchaus kann man diese These historisch 
mit marktstrategischen, pekuniären, feuilletonistisch-meinungsbildenden Fakten 
belegen (vgl. hierzu erster teil, C.II.4).

88

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


taucht der Name Hegel in diesem Zusammenhang auf, in dessen 
Ästhetik ja letztlich die historische Betrachtung der Kunst mit der 
systematischen zusammenfällt. Aber da Gehlen doch wohl nicht 
mehr die Metaphysik Hegels akzeptiert, die ihn allein zu dieser 
Annahme berechtigen würde, stellt er die Frage: „Aber wie lan­
ge?“ - die in systematischer Hinsicht nur zu berechtigt ist: Denn 
mit welcher Begründung wollte man apriorisch negieren, daß sich 
inmitten der Herrschaft informeller Abstraktion ein neuer funda­
mentaler (also nicht auf Gegenständlichkeit zurückgreifender) 
Gegensatz entwickelt? Apriorisch läßt sich nicht behaupten, dies 
werde nicht mehr eintreten, da die prinzipiell-antithetischen Po­
tentiale erschöpft seien.146 Wohl aber kann man historisch eine Er­
schöpfung konstatieren, da nach der informellen Abstraktion ein 
Rückgriff auf Figuration erfolgte (vgl. erster teil, C.II.4).

So läßt sich natürlich auch keine Notwendigkeit der von Geh­
len angeführten antithetischen Position behaupten, schon gar 
nicht in der Folge der einzelnen Stil-Paare.

Begründet Gehlen, ein Rückgriff, eine Renaissance sei in der 
gegenwärtigen Situation unmöglich, damit, daß „der Stil, auf den 
man zurückkommen könnte, ... sich ja früher schon in logischer 
Entwicklung in den nächstfolgenden verwandelt“ hat (Z-B 158), 
so kann man darin wieder eine Verwechslung von „Entwick­
lungslogik“ und „Entwicklungsdynamik“ sehen. Denn keines­
wegs folgt aus dem Kubismus mit Notwendigkeit die geometri­
sche Abstraktion eines Mondrian. Zwar kann man behaupten, sie 
habe sich historisch daraus entwickelt („Entwicklungsdynamik“); 
man kann weiter behaupten, eine Renaissance des Kubismus wäre 
„retrospektiv beschwert“, da man weiß, was sich aus dem Kubis­
mus entwickelt hat. Aber keinesfalls kann man behaupten, aus 
dem Kubismus hätte sich nur die geometrische Abstraktion eines 
Mondrian etc. entwickeln können.147

Und doch ist dieser fundamentale Gedanke Gehlens interessant

146 Vgl. auch folgende Passage aus dem Vortrag „Erörterung des Avantgardismus 
in der Bildenden Kunst“: „... wie unwahrscheinlich es ist, daß in dem ange­
schnittenen System noch weitere große Funde verborgen liegen könnten. Wer 
uns das zeigte, wäre der neue Mann.“ (1966, 84).
147 Vgl. hierzu auch das Verdikt über Neo-Dada, „jene längst im .Surrealismus' 
aufgegangene Antikunst“ (Z-B 227).

89

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und wichtig. Er ist - mit den nötigen Einschränkungen genom­
men - hilfreich, die rasante Entwicklung der modernen Malerei 
verstehen zu lernen; hilfreich vor allem dann auch, sich die 
„neofigurative Wende“ verständlich zu machen (vgl. erster teil, 
C.II.4). Auch ist der Begriff Entwicklungs-„logik“ nicht zu ver­
werfen. Denn die Verwendung des Begriffes „Logik“ mit der 
Konnotation „sinnhaftes Geschehen“ („Das liegt in der Logik 
der Sache“) - und nicht nur mit der Konnotation „notwendig, 
allgemeingültig, keinen Widerspruch vertragend“ - ist ja durch­
aus geläufig.

Koppelt man nun diese prinzipell-antithetische Auslotung der 
Potentiale mit dem sinnlogischen Prinzip des Reduktionismus, so 
ergibt sich eine Entwicklunglogik, die man im bildlichen Sinne - 
was Gehlen freilich nicht tut (wenngleich er in Zusammenhang 
damit von „Pyramide“ spricht, s. u.) - als „pyramidal“ bezeichnen 
könnte. Denn zweifellos ist das Potential Impressionismus/Ex­
pressionismus größer (es gestattet mehr Nuancen und Stilvarian­
ten) als das Potential geometrisch-abstrakt/informell-abstrakt. So 
ergibt sich folgendes „Bild“:

informell abstr.
geom. abstr. <------ > informell abstr.

gegenständlich <------------ > ungegenständlich
Expressionismus <------------------ > Neue Sachlichkeit

Impressionismus <------------------------------> Expressionismus

Die Möglichkeiten von These und Antithese nehmen nicht nur ab 
- sie werden in ihrer Bandbreite auch enger. (Wobei „gegenständ­
lich“ sich natürlich allein auf den historisch erreichten Stand ma­
lerischer Gegenständlichkeit bezieht, nicht auf Gegenständlich­
keit überhaupt.) Der Gedanke lag für Gehlen nahe, daß diese 
Entwicklunglogik an ein Ende kommt. Historisch war dies für 
ihn der Fall, als die Informell-Abstrakten die Geometrisch-Ab­
strakten dominierten (vgl. Z-B 151). Die pyramidale Entwick­
lungslogik erreichte die Spitze. Es gab nun keine Fortschritte 
mehr. Man griff auf längst Überwundenes zurück.

Eigenwillig, doch mit Raffinement erörtert Gehlen das Revival 
der gegenständlich arbeitenden Kunst in den 60er Jahren als 
„Kippen“ der sinnlogisch erbauten Entwicklungspyramide. Sein

90

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestreben geht dahin, diese Wende zur Gegenständlichkeit nicht 
als Mode oder Zufall zu nehmen, sondern als zwangsläufige, 
durchaus sinnvolle Entwicklung. Das „Kippen“ der Pyramide 
selbst ist für Gehlen sinnvoll und nachvollziehbar, da die abstrak­
te Kunst als „Nullpunkt“ der Entwicklung gelten darf (3), den 
man nur mit Rückgriff auf Figuration verlassen kann (4); ohne 
Sinnlogik aber ist das, was nach diesem Kippen kommt: Gestalt­
beliebigkeit und Preisgabe jeglichen Richtungssinnes (5).

3. Abstrakte Malerei als Nullpunkt der Entwicklung

Der Nullpunkt der sinnlogischen Entwicklung ist für Gehlen er­
reicht, weil es nichts mehr zu reduzieren gibt an Gegenstand, 
Form und Farbe: Die Farbfeldmalereien, und hier insbesondere 
die „homogenen, farbschwachen Flächen“ (Z-B 213), sind für 
Gehlen im Grunde schon jenseits der Malerei1. Was sollte jetzt 
noch abgebaut werden? Sicher: Man kann die Leinwand noch zer­
schneiden oder zunageln, den Bilderrahmen zertrümmern oder, 
damit es auch jeder kapiert, auf die Leinwand schreiben: „Hört 
auf zu malen!“ Aber dies bringt nichts Neues in der bildimma­
nenten Abbau-Logik. Schließlich stand es doch „schon in der Zei­
tung, daß der Nullpunkt im Abbau von Gegenstand und Form 
erreicht ... sei“ (Z-B 224).

Die Art von Abstraktion, die Gehlen im Sinn hat (er kennt 
freilich noch eine andere, anspruchsvollere, vgl. dritter teil,
B.I u. II), zeichnet sich dadurch aus, daß sie ein „Maximum an 
Bewegungsfreiheit und Experimentalchance“ erreicht und nur 
ein „Minimum des geistigen Anspruchs“ fordert. Am Ende gilt 
diese Malerei nur dem Sinnenreiz, nur der „Sensibilität der Netz­
häute“ (Z-B 206). Das „stark gereizte Auge“ (Z-B 214) brauchte 
nur zu ermüden - und man wurde des Ganzen überdrüssig und 
wandte sich gelangweilt ab.

Hier nun verwendet Gehlen das Bild der auf dem Kopf stehen­
den (Netzhaut-)Pyramide: „Schließlich balancierte das riesige 
Gebäude, zu dem endlich auch zahlreiche Damen und Jugendli­
che Bestandteile herbeitrugen, wie eine umgekehrte Pyramide nur 
noch auf der Sensibilität der Netzhäute. Jetzt mußte es kippen.“ 
(Z-B 206)

91

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die abstrakte Malerei, für Gehlen dann schließlich nur noch die 
informelle Abstraktion (vgl. Z-B 151), war die „Endstation“ (Z-B 
226) einer konsequenten Entwicklung gewesen. Damit aber war 
die „Entwicklung ... abgewickelt“ (Z-B 206), zugleich jedoch die 
„Anämie der Abstraktion“ (Z-B 227) eingetreten. Spannungs­
verlust, das bloß Dekorative - die Degradierung zum Tapeten­
muster -,14S der „Rückfall in die Unmittelbarkeit des bloßen Ein­
drucks“ (Z-B 64), der nur die bedeutendsten Künstler zu 
entgehen vermochten, war das Schicksal der Abstraktion. Sie hat­
te die „Zweischichtigkeit des Bildes“ (Z-B 64), die Verselbständi­
gung einer Reizfläche sui iuris bei dennoch festgehaltener Gegen­
ständlichkeit, aufgegeben und damit letztlich ihr Schicksal 
besiegelt (vgl. auch Z-B 113). Die abstrakten Gemälde wurden 
„seelisch zu handlich“ (Z-B 180) und verkümmerten zum „Netz- 
haut-Optizismus“ (Z-B 150). Parallel hierzu kam eine riesige 
Kommentarliteratur ins Schwimmen; allein mit Eloquenz ließ 
sich der Beliebigkeit abstrakter Darstellung ein Sinn nicht zuspre­
chen. Fehlt nämlich der rote Faden einer wie auch immer gear­
teten Bildlogik, so kann der Kommentar das Dargestellte nur 
noch lyrisch-existentiell ansingen, kann im Grunde nicht einmal 
mehr die technischen Mittel legitimieren bzw. kritisieren (vgl. 
Z-B 169).

Gewiß ist dies ein harter Angriff auf die abstrakte Malerei, und 
der Einwand ihrer Liebhaber, auch der ästhetisch Gebildeten un­
ter ihnen, liegt nahe, Gehlen habe kein Verständnis für die ab­
strakte Malerei, er habe keine „Erfahrung“ mit ihr gemacht - da­
her seine Auslassungen. Dieser Einwand ist jedoch nicht 
berechtigt. Gehlens Erörterungen der abstrakten Malerei bewe­
gen sich durchaus auf hohem Niveau. Sie sind gedankenreich im 148

148 Freilich hatte bereits Kant die Tapetendekorationen mit dem Titel einer „frei­
en“, „für sich bestehenden“ Schönheit - pulchritudo vaga im Gegensatz zur pul- 
chritudo adhaerens (der „bloß anhängenden Schönheit“) - nobilitiert: „So bedeu­
ten die Zeichnungen a ht grecque, das Laubwerk zu Einfassungen oder auf 
Papiertapeten usw. für sich nichts; sie stellen nichts vor, kein Objekt unter einem 
bestimmten Begriffe, und sind freie Schönheiten“. (KU, § 16) Doch wäre ihm die 
abstrakte Malerei des 20. Jahrhunderts viel zu bunt für ein „reines Geschmacks­
urteil“ gewesen. Diese Malerei stünde für ihn dem „parfümierten Schnupftuch“ 
und den „Garküchen von Paris“ zu nahe. Denn das „reine Geschmacksurteil“ ur­
teilt „der bloßen Form nach“ (§ 16).

92

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerästhetischen wie kunstsoziologischen Sinne. Das lyrische 
Ansingen kommentierender Liebhaber, die in existentiellen Ab­
gründen oder gar der Quantenphysik einen Ersatzgegenstand ge­
funden hatten, blieb weit dahinter zurück. Diese Kommentarlite­
ratur nicht ernst nehmen zu müssen, glaubte Gehlen mit Recht. 
Dagegen gelingen ihm treffende Einsichten und pointenreiche 
Formulierungen, etwa über die „optischen Wortfindungen“ (Z-B 
190) der „Ecole de Paris“: „Diese Bilder eines Hartung, Singier, 
Soulages usw. sind trainiert, entfettet und sprungsicher, und viel­
leicht fanden sie den einzigen Weg, auf dem sich die abstrakte 
Malerei, ohne nur dekorativ zu werden, von der Kommentarbe­
dürftigkeit losmachen kann: Der Kommentar würde, um im Ver­
gleich zu bleiben, aus einem einzigen Wort bestehen, das es nicht 
gibt, das aber einen optischen Doppelgänger hat.“ (Z-B 174) 

Gehlen kritisiert vor allem die „Demokratisierung“ der ab­
strakten Kunst. Fast jeder meint (und Dubuffet hatte es ja offen 
propagiert), er könne „das“, da diese Kunst, einmal zum „Stil“ 
geworden, weder Metier noch Gedanken vorauszusetzen scheint. 
Aber auch in ihrem höchsten Gelingen mußte diese Kunst einen 
hohen Tribut entrichten: Der Horizont dieser Kunst war sehr 
schnell durchschritten.149

4. New concern with figure

Was Wirkung, Einfluß und Dominanz betriffi, gilt Gehlen die 
Documenta des Jahres 1959 als Zenit der abstrakten Malerei. Er 
zitiert Werner Haftmann aus dem Documenta-Katalog: „,Daß die 
ganze große Domäne der Auseinandersetzung mit den optischen 
Erscheinungsbildern der Gegenstandswelt nur noch schwache 
Impulse herzugeben vermag. Die Kunst ist abstrakt geworden.1“ 
(Z-B 206) Doch letztlich war diese Ansicht schon provinziell. 
Denn: „In den großen ausländischen Kunstmilieus dachte man 
anders.“ (Z-B 206) Zitiert werden nun das Magazin TIME vom 
10.10.60 („People are tired of abstract art“), der Tastemaker des

149 Zudem sei die These gewagt, diese Malerei hatte am eigentlich Modernen mo­
derner Malerei, der Identitätsirritation (vgl. dritter teil. B) und des Entzuges 
(vgl. dritter teil), nur begrenzt (und dann oft nur in symbolisch-metaphysi­
schem Sinne) Anteil.

93

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Museum of Modern Art („A new concern with figure“) sowie - 
endlich (1963) war es auch zur deutschen Presse vorgedrungen - 
die „Weltkunst“ und die „Welt“ („Abenteuer der Abstrakten geht 
zu Ende“).

Auch die Baisse der sechziger Jahre, die nicht die traditionelle 
Kunst betraf, sondern ausschließlich die Moderne, insbesondere 
die abstrakte Moderne (und hier wiederum die „Ecole de Paris“), 
wird von Gehlen zur Erörterung des Bruchs herangezogen. Aus­
gelöst wurde diese Avantgarde-Baisse - man erinnere sich der 
„Kapitalisierung“ der Kunst“ (erster teil, B.III) - von einer 
Börsenbaisse, bei der die Spekulanten, die auf beiden Märkten 
gekauft hatten, nervös wurden und „Verkauf bestens“ auch für 
ihre „Werke“ orderten. Schließlich mußte 1964 sogar die angese­
hene Avantgarde-Galerie Daniel Cordier, Paris/Frankfurt, schlie­
ßen und in dem hierzu verfaßten Rundbrief (Gehlen zitiert daraus 
ausführlich) die Fackel der informellen Abstraktion der sich ver­
dunkelnden Kunsthauptstadt Paris an die Pop Art aus der künfti­
gen Kunsthauptstadt New York weitergeben.

Freilich hatte dieser Einbruch keine bloß finanztechnischen 
Ursachen. Gehlen legt größten Wert auf die innerästhetischen - 
für Gehlen die eigentlichen - Gründe: Die informelle Malerei war 
zum Stil degeneriert, zu einem höchst einfachen dazu. Zweifel 
kamen auf an der Ernsthaftigkeit der ästhetischen Experimente, 
die „Hast der Ausführung“ und die „Armut der Inspiration“ 
(Z-B 214) waren offenkundig geworden. Zudem war diese Male­
rei, Jahrzehnte nach ihrer Inaugurierung, erfolgreich „demokrati­
siert“: Man ahmte die informelle Fassade nach - ohne eigentliches 
Verständnis, ohne jegliche Erfahrung. Dankbar nimmt Gehlen 
daher einen Satz von Greenberg aus dem Jahre 1964 auf: „Die 
informelle Kunst ist gescheitert, weil sie in der zweiten Genera­
tion die am meisten manieristische und nachahmerische, die wie- 
derkäuerischste Kunst (le plus rabächeur) hervorgebracht hat, die 
die Welt je sah.“ (Z-B 213)

Dieser Niedergang der abstrakten Malerei zeitigte eine Wieder­
belebung, ja eine Dominanz der gegenständlichen Malerei, nicht 
bloß der Pop Art. Natürlich war es nicht so, daß die gegenständ­
lich arbeitende Malerei ganz verschwunden gewesen wäre. Aber 
doch war sie, das duldet keinen Zweifel, ins Hintertreffen geraten.

94

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie war es nicht nur der quantitativen Produktion, sondern auch 
dem Ansehen nach, das sie bei den Medien, Museen und Samm­
lern genoß. Zudem wurde sie oft nur defensiv, mit schlechtem 
Gewissen betrieben.150 Das änderte sich nun mit dem Niedergang 
der informellen Malerei. Und Gehlen interessieren daran natür­
lich vor allem die kunstgeschichtlichen Konsequenzen des Falles: 
das Aufbrechen und Verlassen der Reduktionslogik.

5. Gestaltbeliebigkeit und Preisgabe jeglichen Richtungssinnes;
endloses Überleben

Mit dem Fortschritt, mit einer noch irgendwie erkennbaren Logik 
überhaupt, und sei es die der Absurditäten, ist es nun vorbei - das 
ist die fundamentale kunstgeschichtliche Konsequenz, die Gehlen 
aus der „neofigurativen Wende“ zieht. „Von jetzt an gibt es keine 
kunstimmanente Entwicklung mehr\“ Das ist für ihn die letzte 
„bedeutende Neuigkeit“ (Z-B 206). Alles, was nun komme, sei 
„bereits vorhanden: Der Synkretismus des Durcheinanders aller 
Stile und Möglichkeiten, das Posthistoire“ (Z-B 206).

Man wundert sich natürlich wieder über die Bestimmtheit, mit 
der die These vorgetragen wird, und elementarer noch über den 
Synkretismus des Gehlenschen Denkens, der, allem Anschein 
nach, die Deskription der Zustände Mitte der sechziger Jahre mit 
einem apriorischen Urteil über die Zukunft der Kunst vermengt. 
Freilich begeht Gehlen hier keinen simplen Denkfehler. Auf­
grund der von ihm behaupteten Reduktionslogik ist diese prinzi­
pielle, jegliche zukünftige Kunst betreffende Argumentation nur 
konsequent - vorausgesetzt, die Kunst verbleibt auf der Ebene, 
auf der sie bislang agierte, und eine andere Ebene anzunehmen, 
hatte Gehlen weder Grund, noch bot die Malerei Mitte der sech­
ziger Jahre Anlaß zu solch einer Annahme.151

Mit der informellen Abstraktion war der „Nullpunkt“ erreicht,

150 „In dieser Ära (1945-1960, G. S.) wagten es in Deutschland, wo man besonders 
angepaßt war, nur die alten Partisanen, für den Realismus ein gutes Wort einzu­
legen.“ (Belting (1989), 19)
151 Freilich hätte man die Concept Art der siebziger Jahre so verstehen können - 
nicht aber müssen. Gehlen hätte sie ebenso für seine Logik nutzen können: Die 
Kunst verläßt ihr sinnliches Medium; ist dieses aber konstitutiv für die Kunst, so

95

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dem man nicht verharren konnte. Man griff auf Stadien der 
Reduktionslogik zurück. Und auch in Zukunft wird man sich die­
ser bislang erarbeiteten Möglichkeiten bedienen - einschließlich 
natürlich der damit historisch gewordenen abstrakten Malerei. 
„Kaleidoskopische Statik, etwas bewegtes Unbewegtes“ (7, 267) 
ist das Ergebnis der Fortschrittslogik.

Freilich ist Gehlen die Fortschritts-(Reduktions-)Logik der 
Kunst verdächtig. Sie stehe „eher der Technik“ zu (Z-B 213). 
Doch ist der „Fehler“, Kunst primär unter dieser Perspektive zu 
betrachten, nicht in seiner ästhetischen Konstruktion zu suchen; 
sie legt nur dar, was mit der Kunst vor sich ging, als sie „sich 
selber allzusehr historisch verstand ... und sich selbst einem Fort­
schrittszwang ausgeliefert hatte“ (Z-B 213).

Durch diesen Rückschritt auf bereits Abgelegtes, durch die Ge­
staltbeliebigkeit - also durch das Ende der sinnlogischen Ent­
wicklung - sichert sich die Kunst nun das „endlose Überleben“ 
(Z-B 206): Wo nichts geboren wird - und im „new look“ wird 
nichts geboren -, kann auch nichts sterben. Das - so wird man 
später formulieren - „anything goes“ der Postmoderne ist nun 
an der Reihe. Die Entwicklungslinie, der Fortschrittspfeil, 
schließt sich damit zum Kreis. Nicht mehr gilt: „Ein Kunstwerk 
ist der Todfeind des anderen“ (auch nicht: des anderen Freund), 
sondern: Ein Kunstwerk ist des anderen nicht zu behelligender 
Nachbar. In dieses „Neben“ hat sich das „Vorher-Nachher“ der 
ästhetischen Dauerrevolution aufgelöst. Man befolgte das auf die 
Leinwand geschriebene „Hört auf zu malen!“ nicht; Heer und 
Troß machten sich, nachdem alles Wilde gezähmt war und alles 
Unbekannte sich bekannt gemacht hatte, im eroberten Terrain 
breit. Hier konnte man dann aufs trefflichste die halsbrecheri­
schen Attacken der Avantgarde imitieren, Avantgarde simu- 
Ueren.152

ist damit der letzte Beweis für das Ende der Entwicklung erbracht. Einige Künst­
ler sahen offenbar, wollten sie nicht in den Fundus der Geschichte greifen, keine 
andere Möglichkeit als die Emigration und das Siedeln auf einem Gebiet, für das 
der Begriff „Concept Art“ der denkbar schlechteste war.
152 Diese Gehlensche Interpretation der neofigurativen Wende ist kaum noch 
strittig. Vgl. z.B. Beltings Ausführungen (1989, 22) im Abschnitt „I960: eine zwei­
te .Stunde Null'“: „Die neue .Stunde Null' brachte keinen neuen Stil zur Herr­
schaft, sondern löste jenen Pluralismus der Stile, Kunstbegriffe und Bildtechniken

96

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kunstimmanente Ende-Kriterien bei Heidegger?

Wie oben (erster teil, A.I) erörtert, deutet Heidegger die He- 
gelsche These vom „Ende der Kunst“ um. Doch allem zuvor 
schon ist die Heideggersche Auswahl der Belegstellen, und somit 
seine Lesart der Hegelschen These vom „Ende der Kunst“, selek­
tiv. Er nivelliert deren Komplexität. Denn „Ende der Kunst“ hat 
bei Hegel - durchaus keine plakative „These“ - einen zweifachen 
Sinn: „Ende“ wird einmal verstanden als: die Kunst ist nicht mehr 
höchstes Bedürfnis des Geistes (bereits mit dem Heraufkommen 
des Christentums und der Ablösung der Kunstreligion durch die 
Schriftreligion eingetreten: der Übergang von der „klassischen“ 
zur „romantischen Kunstform“), zum anderen aber bedeutet 
„Ende“ die romantische Selbstüberschreitung der Kunst („Auflö­
sung der romantischen Kunstform“). Im Anschluß an diese Diffe­
renzierung nötigt hermeneutische Redlichkeit den Interpreten ge­
radezu, die Kriterien, die Hegel für das „Ende der Kunst“ angibt, 
zweizuteilen, nämlich in Kriterien, die der Hegelschen System­
konstruktion entspringen, und in Kriterien vergleichsweise sy­
stemunabhängiger, d.h. innerästhetisch-kunsthistorischer Art.153

Alle Heideggerschen Belegstellen entstammen dem ersten 
Komplex. Dies mutet zunächst erstaunlich an. Warum zitiert

aus, der seither als Last und Ärgernis der Moderne gilt, aber ihr neues Gesicht 
treffend wiedergibt. Andere erklären heute den Vorgang zur Geburtsstunde der 
Postmoderne ..Freilich wird oft erst der Umbruch am Ende der siebziger Jahre 
- von der Concept Art zu den Neuen Wilden bzw. von der Arte povera zur Trans­
Avantgarde (Oliva) - als postmoderne Wende in der Malerei bezeichnet. Und in 
der Struktur sind diese beiden Umbrüche ja durchaus analog: Am Beginn der 
sechziger Jahre war es die informelle Abstraktion, genauer: das monochrome Bild, 
das die letzte Möglichkeit der Malerei reklamierte, und die Pop Art bzw. die Neu­
en Realisten stellten den Umbruch dar; am Ende der siebziger Jahre belegten diese 
Positionen die Concept Art und die Neuen Wilden.
153 Doch zeigt auch die Hegel-Literatur, nach Heidegger, nur wenig Neigung, 
Hegels These vom Ende der Kunst nach dieser Hinsicht zu differenzieren und zu 
diskutieren. Immerhin rettet es die Ehre der Heidegger-„Schule“, daß es vor allem 
Gadamer ist, der „Ende“ in zweifachem Sinne versteht und auch getrennt zu the­
matisieren sucht. Vgl. (1986), hier vor allem 220 („Der Verangenheitscharakter der 
Kunst, wenn er so verstanden ist..Hervorhebung G. S.) und 221 („Dieses Ende 

Hervorhebung G. S.). - Vgl. auch Morawski (1964, 63): „... daß Hegel nicht 
nur das Zerfallen der Kunst aus seinen apriorischen historiosophischen Voraus­
setzungen schlußfolgerte, sondern daß er ebenfalls ein scharfsichtiger und begei­

97

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger nicht die systemisch unbelasteten oder doch weniger 
belasteten Kriterien ästhetischer und kunsthistorischer Art?154 Ist 
das Zufall? Hat Heidegger diese übersehen, oder kann man hier 
einen tieferen Grund angeben? Gibt es bei Heidegger - neben der 
These, daß die Kunst ihre Wirkungsmöglichkeiten in der ge­
schichtlichen Situation eingebüßt hat - eigene, über Hegel hinaus­
weisende kunstimmanente Kriterien für das „Ende der Kunst“? 
Immerhin waren seit Hegels Vorlesungen mehr als 100 Jahre ver­
gangen. Nicht auszuschließen also, daß die Lage der Kunst, die ja 
inzwischen ein neues, für Hegel noch nicht vorstellbares Terrain 
(Gegenstandslosigkeit, Atonalität, antigrammatische Sprache 
etc.) erobert hatte, der philosophischen Analyse auch neue Krite­
rien abverlangte.

Man könnte vermuten, daß der Sentenz aus dem posthum ver­
öffentlichten „Spiegel-Gespräch“ von 1966, die heutige Literatur 
und Kunst sei - im negativen Sinne - „destruktiv“ und des Stiftens 
von „Heimat“ nicht mehr fähig,155 ein ästhetisches Kriterium zu­
grunde liegt. Die Kunst verweigert sich, so Heidegger, der ge­
schichtlich anstehenden Aufgabe und willfahrt statt dessen dem

sterter Zeuge des damaligen künstlerischen Schaffens war.“ - Wird diese Ende­
Differenzierung bei Hegel nicht oder zu wenig beachtet, so kann es zu Behaup­
tungen wie der Oelmüllers (1965/66, 87) kommen, daß Hegel „lediglich vom Ende 
der höchsten Bestimmung der Kunst, ... jedoch an keiner Stelle vom Ende der 
Kunst überhaupt“ spreche. Dieser Satz Oelmüllers gilt nur für das Ende im Sinne 
von: Ablösung der Kunstreligion durch geoffenbarte Religion und Philosophie 
(also für den Übergang „klassische Kunstform“-„romantische Kunstform“), nicht 
aber für das Ende im Sinne von: Auflösung der romantischen Kunstform; denn 
hier spricht Hegel tatsächlich von der „Zerfallenheit und Auflösung der Kunst 
selbst“ (Ästh.I, 551). - Zur Rezeption der Hegelschen „Ende“-These im 20. Jahr­
hundert vgl. auch Koepsel (1975), 85-143.
154 Diese lassen sich wie folgt zusammenfassen: Die Kunst wendet sich der pro­
saischen, der „gemeinen“ und nicht mehr der idealen, Wirklichkeit zu; sie stellt 
damit das „absolute Scheinen“ der Dinge dar - ohne den substantiellen Gehalt des 
Absoluten; die Kunstfertigkeit der Künstler, das Machenkönnen, verabsolutiert 
sich; die Mittel der Darstellung werden Selbstzweck; alle geschichtlichen Formen 
und Inhalte der Kunst-Geschichte sind für den modernen Künstler - da nicht 
mehr substantiell für einen erst herauszubildenden Inhalt lebend - frei verfügbar; 
Kunst kehrt am Ende, durch das Auseinanderfallen von Bedeutung und Gestalt, 
zum Anfang, zum Symbolischen, zurück; aber im Gegensatz zum Anfang gibt es 
nun „nichts Dunkles“, kein „Geheimnis“ mehr; die Kunstwissenschaft vermag 
allen Inhalt der Kunst „denkend zu begreifen“. (Vgl. hierzu vor allem das Kapitel: 
Das Ende der romantischen Kunstform, in: Ästh. I, 576-584.)
155 Jetzt in: Neske/Kettering (1988), 99 u. 110f.

98

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturbetrieb. Daher ist sie am Ende. Was genauer unter „de­
struktiv“ zu verstehen ist, worauf sich diese Kennzeichnung be­
zieht, ob auf Inhalt oder Form der Werke oder gar auf beide, wird 
in diesem Gespräch nicht deutlich. Auf kritisches Nachfragen der 
Gesprächspartner Wolff und Augstein nimmt Heidegger das 
Wort schließlich zurück.

Explizit Bezug auf eine ästhetische Kategorie unter dem 
Aspekt des „Endes der Kunst“, nämlich die des „Stils“, nimmt 
Heidegger bei Erörterung der Kunst und Ästhetik Richard 
Wagners in der Nietzsche-Vorlesung von 1936.156

Heidegger geht auf Kunst und Ästhetik Richard Wagners im 
Horizont der Hegelschen These vom „Ende der Kunst“ ein. Er 
möchte wissen, warum im 19. Jahrhundert, und als herausragen­
der Repräsentant des 19. Jahrhunderts gilt ihm Wagner, die Kunst 
ihre „Macht zum Absoluten, ihre absolute Macht“ (N I 101) ver­
loren hat. Und Heidegger spricht in diesem Zusammenhang, bei 
Erörterung des Gegensatzes von Nietzsche und Wagner, von ei­
ner „Mißachtung des inneren Gefühls und des eigentlichen Stils 
bei Wagner“ (N 1106). Diese Mißachtung des „eigentlichen Stils“ 
besteht für Heidegger - in Anlehnung an Nietzsche - in der 
„Auflösung alles Festen in das flüssig Nachgiebige, Eindrucks­
empfängliche, Schwimmende und Verschwimmende; das Unge­
messene, ohne Gesetz, ohne Grenze, ohne Helligkeit und Be­
stimmtheit, die maßlose Nacht des reinen Versinkens“ (N I 104).

Hier nun könnte man meinen, daß der - „falsche“ - Stil, d. h., 
daß ästhetische Kriterien schuld daran seien, daß das Ende der 
Kunst auch durch Richard Wagner nicht hatte aufgehoben wer­
den können.

Dies zu folgern wäre nicht falsch. Aber es ginge nicht auf den 
Grund der Dinge. Denn letztlich gelingt nach Heidegger das 
Werk Wagners nicht, weil in ihm die Musik die Sprache domi­
niert. Bei Wagner sei „die Herrschaft der Kunst als Musik ... ge­
wollt“ (N I 103), blieben „Dichtung und Sprache ... ohne die we­

156 Vgl. auch den Brief vom 26.Okt.48 an E. Blochmann, in dem Heidegger von 
einem „dichterischen Stilvermögen“ spricht. (Storck (1989), 87) - Von höchstem 
Interesse, aber an dieser Stelle nicht zu erörtern, ist hier auch das Kapitel 31 der 
„Beiträge zur Philosophie“: „Der Stil des anfänglichen Denkens“.

99

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sentliche und entscheidende gestalterische Kraft des eigentlichen 
Wissens“157.

Diese Musik-Dominanz ist die Kristallisation - auch hierin 
folgt Heidegger Hegel - einer zunehmend subjektiven - „ästhe­
tischen“ - Beziehung des Menschen zur Kunst im Ganzen: „Daß 
Richard Wagners Versuch scheitern mußte, liegt nicht nur an der 
Vorherrschaft der Musik vor den anderen Künsten. Vielmehr: daß 
die Musik überhaupt diesen Vorrang übernehmen konnte, hat be­
reits seinen Grund in der zunehmend ästhetischen Grundstellung 
zur Kunst im Ganzen; es ist die Auffassung und Schätzung der­
selben aus dem bloßen Gefühlszustand und die zunehmende Bar- 
barisierung des Gefühlszustandes selbst zum bloßen Brodeln und 
Wallen des sich selbst überlassenen Gefühls.“ (N I 105)

In der Erstarkung der Musik hatte Hegel den Zug der Kunst zu 
Subjektivierung und Verinnerlichung bestätigt gesehen, durch die 
Betonung des „engen Zusammenhangs“ (Ästh.II, 333) der Musik 
mit der „romantischen Kunstform“ dem Rechnung getragen und 
diesen Zug ästhetisch legitimiert. Heidegger vermag dies für die 
Musik nicht. Er macht ihr vielmehr den Prozeß. Zunächst sieht es 
so aus, als beziehe er sich dabei nur auf die Musik Wagners. Doch

157 N I 102 f. So sind auch folgende Sätze als Kritik am Wagnerschen Gesamt­
kunstwerk, als Kritik an der Musik-Dominanz zu lesen: „Der Absicht nach sollte 
die Musik ein Mittel sein, das Drama zur Geltung zu bringen; in Wirklichkeit aber 
wird die Musik in der Gestalt der Oper zur eigentlichen Kunst.“ (N I 102) Hei­
degger scheint sich mit „der Absicht (Wagners, G. S.) nach“ auf Wagners Ausfüh­
rungen in „Oper und Drama“ zu beziehen, wonach das Orchester - unabhängig 
vom Drama - „gar nicht gehört“ werden solle, sondern nur „Mittel des Aus­
drucks“ des Dramas sein dürfe (Wagner (1983), Bd. 7, 364; vgl. zur Mittel(Mu- 
sik)-Zweck(Drama)-Relation auch: Einleitung, a. a.O., 18 f; Heidegger erwähnt 
„Oper und Drama“ in N I 101). Drama ist hier, das bemerkt Heidegger (N I 102) 
richtig, als Handlung, als szenische Aktion zu verstehen, wovon der Text nur ein 
Moment ist. - Wie C. Dahlhaus dargelegt hat, wird die „Oper und Drama“ (1850/ 
51) bestimmende Ästhetik durch Wagners Schopenhauer-Lektüre (seit 1854) wie 
durch kompositionstechnische Erfahrungen am „Ring“ und am „Tristan“ erschüt­
tert und gerät in der Schrift „Beethoven“ (1870) in Konfusion, so daß eher umge­
kehrt gilt: Nicht die Musik drückt das Drama aus, sondern das Drama die Musik. 
Zur Lösung dieser innerästhetischen Widersprüche schreibt Dahlhaus Wagner ei­
nen zweifachen Musikbegriff zu: einen ästhetisch-metaphysischen und einen 
kompositionstechnisch-empirischen. Vgl. hierzu vor allem das 3. Kapitel „Musik 
als .Mittel' und .Ursprung' des Dramas“ der Abhandlung „Wagners Konzeption 
des musikalischen Dramas“, (1971), sowie die „Einleitung“ zu „Richard Wagners 
Musikdramen“, (1988a).

100

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er meint die Musik als solche. Man mag zunächst noch stutzen, 
daß er als „fast ... reine Gegenwelt zu Wagner“, sich auf Nietz­
sche beziehend, Stifters „Nachsommer“ nennt158 und nicht, was ja 
mit Nietzsche nähergelegen hätte, Bizet und insbesondere Bizets 
„Carmen“.159 Verständlich wird die Sache, wenn man liest: „Die 
Aufsteigerung in das Wogen der Gefühle mußte den fehlenden 
Raum für eine gegründete und gefügte Stellung inmitten des 
Seienden ersetzen, wie sie nur das große Dichten und Denken zu 
schaffen vermag.“ (43, 103)

Es liegt bei Heidegger - und nicht nur 1936 - eine klare Präfe- 
rierung der Sprach-Kunst vor. Und wenn man bei Heidegger äs­
thetische - und nicht nur gesellschaftlich-geschichtliche - Krite­
rien für das Ende der Kunst namhaft machen will, dann sieht man 
sich allein an seine Kritik verwiesen, daß andere Künste - wie 
exemplarisch in Wagners Gesamtkunstwerk die Musik - die 
Sprach-Kunst dominieren.160 Andere ästhetische Kriterien, diffe­
renziertere, konkretere, auf einzelne ästhetische Kategorien und 
Werke bezogene, finden sich bei Heidegger nicht. Im Gegenteil: 
Heidegger verneint explizit, daß der Verfall der „großen“ Kunst 
darin bestehen könnte, daß „die ,Qualität‘ geringer und der Stil 
kleiner wird“161. Und von der Dichtung sagt Heidegger gar - in 
Absetzung gegen das verfallende „Philosophie-Werden des Den­
kens“ -, sie sei „der Stätte ursprünglichen Auf-gehens nicht ab­
trünnig geworden“ (15, 284).

158 N I 106. Stifters „Nachsommer“ verschenkte Heidegger, dies zeigt, daß der 
Geschmack des „lebensweltlichen“ Heidegger durchaus den Analysen des Philo­
sophieprofessors entsprach, an Elisabeth Blochmann. Vgl. hierzu den Brief an 
Blochmann vom 20.Dez.31, in: Storck (1989), 45 f.
159 Folgt doch Heidegger in seiner Wagner-Kritik Nietzsche - häufig bis in die 
Terminologie - Schritt für Schritt. Nietzsche nennt Bizets Musik und nicht Stifters 
„Nachsommer“ „das Gegenstück zu Wagner“ (Der Fall Wagner, Vorwort; Werke 
[ed. Schlechta] II 905), die „ironische Antithese gegen Wagner“ (III 1347).
160 Zum idealtypisch entworfenen Verhältnis von Sprachkunst und übriger Kunst 
vgl. UK 83-85.
161 N I 100. Und noch in der Spätzeit bekundet Heidegger angesichts der Frage, 
warum Strawinskys Werke „Psalmensymphonie“ und „Persephone“ nicht mehr 
den Ort zu stiften vermögen, „an den sie gehören“: „Die Frage meint nicht eine 
Grenze der Kunst Strawinskys. Sie betrift vielmehr die geschickhafte Bestim­
mung der Kunst als solcher, d.h. des Denkens und Dichtens.“ (13, 181) - Zum 
Verhältnis von Musik und Wort bei Heidegger vgl. zweiter teil, B.II.4: Exkurs: 
Musik und Wort.

101

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im weiteren Verlauf der Arbeit (vgl. zweiter teil, B und Re­
sümee und Ausblick, V) werden konkretere innerästhetisch- 
kunstimmante Ende-Kriterien sich als das entscheidende Deside­
rat der Heideggerschen Erörterungen zum „Ende der Kunst“ und 
dessen möglicher Überwindung zu erkennen geben.

So weit die Ausführungen Gehlens, Heideggers und Adornos 
über das „Ende der Kunst“. Anhand ihrer Erörterungen läßt sich 
erkennen, daß die Rede vom „Ende der Kunst“ in der Situation 
des ausgehenden 20. Jahrhunderts in mehrfacher Hinsicht ihren 
guten Sinn hat - vorausgesetzt man spezifiziert diese allgemeine 
Wendung und beläßt es nicht bei der pauschal-plakativen Phrase. 
Freilich: Diagnosen dieser Art kann man weder „letztbegründen“ 
noch geschichtsphilosophisch „beweisen“. Die Geschichte der 
Kunst - deren Kontinuität -, die Heidegger, Adorno und Gehlen 
erzählen, ist eine „Konstruktion“, gewiß. Doch anstößig wird 
dies nur dem sein, der sich noch immer der Illusion hingibt, 
Geschichte (historisches Wissen) gäbe es anders denn durch Kon- 
struktion.162 Freilich ist die Konzession zur konstruktiven Ge­
schichte noch nicht die Konzession zu den Geschichtskonstruk­
tionen Heideggers, Adornos und Gehlens. Man kann einwenden, 
die Geschichte der jüngeren Kunst wäre auch „ganz anders“ zu 
konstruieren gewesen. Doch sollte, wer behauptet, man könnte, 
dies dann auch tun. Bislang aber liegen, soweit zu sehen, keinerlei 
Konstruktionen der Geschichte der jüngeren Kunst vor, die mit 
Heideggers, Adornos und Gehlens Entwürfen konkurrieren 
könnten. Einzelne, selbst zutreffende Behauptungen, Heidegger, 
Adorno und Gehlen hätten dies oder jenes übersehen, fruchten 
nichts. Eine Konstruktion der Geschichte läßt sich nur durch eine 
andere, zutreffendere Konstruktion aus den Angeln heben, nicht 
durch singuläre Verweise.

Zuletzt aber muß man die Konstruktionen der Geschichte der 
Kunst, die Heidegger, Adorno und Gehlen geben, als Konstruk­
tionen in poetisch-praktischer Absicht nehmen:163 Man hat sich 
zu fragen, was man gewinnt für die gegenwärtige Situation der

162 Vgl. zum narrativ-konstruktiven Charakter geschichtlichen Wissens: Baum­
gartner (1972).
163 Über den Begriff der Konstruktion in praktischer Absicht vgl.: Baumgartner 
(1972), 160-166 und 249-256.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst, wenn man Geschichte so betrachtet, wie Adorno, Heideg­
ger und Gehlen sie betrachtet haben. Das geschichtliche Wissen 
über die Kunst zielt bei ihnen letztlich auf die Kunstpraxis heute. 
Es wäre also verfrüht, hier schon Kritik ansetzen zu wollen.

Für Heidegger, Adorno und Gehlen gilt jedenfalls: Sie resignie­
ren nicht ob der von ihnen gegebenen Geschichtskonstruktion. Es 
kommt keine apokalyptische Ende-Stimmung auf. Sie bemühen 
sich vielmehr um eine Regeneration der Kunst. Sie verpflichten 
damit die Ästhetik auf eine kunstpraktische Funktion. Ästhetik 
soll nicht länger, als wäre nichts geschehen, eine selbstgenügsame 
Disziplin bleiben und nur das metaphysische Wesen der Kunst 
bzw. transzendentale Bedingungen des ästhetischen Urteils erör­
tern. Ästhetik soll in der Reflexion auf das diagnostizierte „Ende 
der Kunst“ ihre innerste Fiber haben und die Möglichkeit von 
Kunst, genauer: die Möglichkeit konkreten Kunstschaffens heute 
erörtern. Läßt dagegen die Ästhetik die Kunst mit all ihren Pro­
blemen im Stich, so trägt sie durch Nichtbeachtung dieser prekä­
ren Lage nur das Ihre zum „Ende der Kunst“ bei. Ästhetik würde 
vollends zur zufrieden-glücklichen, von den Problemen der ge­
genwärtigen Kunst abgekoppelten Disziplin.

So hat die ästhetische Reflexion der Ende-Situation am Ende 
ihr Gutes auch für die Ästhetik (als einer philosophischen „Diszi­
plin“) selbst: Sie zwingt - oder jedenfalls: sie sollte zwingen - die 
Ästhetik zum Schleifen ihrer selbstgenügsamen Bastionen und 
zur Reflexion auf die Bedingungen der Möglichkeit konkreten 
Kunstschaffens heute.

Geboren ist damit noch nicht die „neue“ Kunst, wohl aber der 
entschlossene Geburtshelfer: die „nicht länger anachronistische 
Ästhetik“, auf der Adorno insistiert wie Gehlen auf einer Ästhe­
tik, die zur Erneuerung der „peinture conceptuelle“ beiträgt; und 
auch Heidegger mahnt eine denkerische und künstlerische Besin­
nung der „kunst-losen Geschichte“ an.

103

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D. Kann kein Ende sein: Die Notwendigkeit von 
Kunst und die kunstpraktische Funktion nicht 
länger anachronistischer Ästhetik

Natürlich läßt sich nach Sinn und Berechtigung einer kunstprak­
tischen Funktion der Ästhetik fragen. Inwiefern kann hier der 
Ästhetiker der Kunst überhaupt unter die Arme greifen? Hat die­
se „Hilfe“ nicht von vornherein den Charakter des „Vorschrei­
bens“? Werden hier nicht abstrakt-normative Kriterien erarbeitet, 
nach denen sich der Künstler gefälligst zu richten habe?

Diese Bedenken erweisen sich aber bei Adorno, Gehlen und 
Heidegger als gegenstandslos. Denn natürlich handelt es sich 
nicht um „Anweisungen“, wie der Künstler vorzugehen habe. 
Keineswegs werden normative Postulate einer Regelpoetik aufge­
stellt. Und doch auch sind diese Anweisungen wieder nicht so 
allgemein, daß sie allein dem narzißtischen Bedürfnis des Ästhe­
tikers genügten und völlig nichtssagend für die Kunstpraxis 
wären.164

I. Gesellschaftsfunktionaler Aspekt

Der Kunst wieder eine gesellschaftliche Funktion zuzusprechen 
heißt, nach Möglichkeiten suchen, ihre Wirkungslosigkeit zu 
durchbrechen. Dadurch aber darf sie - anders als in „Kulturindu­

164 Mit der kunstpraktischen Funktion der Ästhetik ist auch die wesentliche 
Differenz zu Hegel benannt, dem eigentlichen Vater der „Ende-der-Kunst“-The- 
se. Denn „ladet uns“ die Kunst auch bei Hegel „zur denkenden Betrachtung ein“ 
(Ästh. I, 22), so geschieht dies doch „nicht zu dem Zwecke, Kunst wieder hervor­
zurufen“ (22). Hegel überläßt die Kunst sich selbst, sieht man von seinen implizi­
ten normativ-klassischen Anweisungen ab. Das rührt auch daher, daß Hegel das 
„Ende der Kunst“ seiner Zeit weniger bedenklich findet als Adorno, Gehlen und 
Heidegger das „Ende der Kunst“ der ihren. Denn nach Hegel braucht es der 
Kunst im elementaren Sinne nicht mehr, weil Philosophie und Wissenschaft ihre 
Funktion übernommen haben. Diese „Schlüsselattitüde“ können Adorno, Gehlen 
und Heidegger aber auch der Philosophie und Wissenschaft nicht mehr zuerken­
nen. Dadurch nun wird die Kunst vergleichsweise aufgewertet. Sie gelangt wieder 
zu „Aktualität“, wenngleich nur zur „Aktualität der Randlage“ und der „Funk­
tion der Funktionslosigkeit“ inmitten universaler Fungibilität.

104

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strie“, „Technisierung“ und „Kapitalisierung“ - ihre autonome 
Struktur gerade nicht verlieren. Kunst soll eine Funktion erhal­
ten, darf dabei aber nicht funktionalisiert werden.

1. Modell möglicher Praxis

Um anzuzeigen, daß der „Tod“ der Kunst unter gesellschafts­
funktionalem Aspekt nur ein mehr oder weniger langer Schlaf 
sein könnte, bemüht Adorno die paradoxe Formulierung: 
„... die Funktion der Kunst in der gänzlich funktionalen Welt ist 
ihre Funktionslosigkeit“. (7, 475) „Soweit von Kunstwerken eine 
gesellschaftliche Funktion sich prädizieren läßt, ist es ihre Funk­
tionslosigkeit.“ (7, 336)165

Unter funktionalem Aspekt empfiehlt Adorno also eine Art 
Flucht nach vorne: Die avanciert-authentische Kunst hat in unse­
rer Zeit keine Funktion - sie soll aber auch gar keine haben, keine 
bestimmte nämlich. Sie soll sich weder dem gängigen Geschmack 
andienen noch über eine konkrete „inhaltliche“ Aussage poli­
tisieren.166 Gerade damit aber übernimmt die funktionslose Kunst 
eine Funktion größter Dignität: Ihre Form wird zum „Modell 
möglicher Praxis“ (7, 359), zur „Statthalterschaft für eine kom­
mende Gesellschaft“ (12, 196): „In der Befreiung der Form, wie 
alle genuin neue Kunst sie will, verschlüsselt sich vor allem an­
deren die Befreiung der Gesellschaft, denn Form, der ästhetische 
Zusammenhang alles Einzelnen, vertritt im Kunstwerk das sozia­
le Verhältnis; darum ist die befreite Form dem Bestehenden an­
stößig.“ (7, 379)

165 Analog zur „Funktion der Funktionslosigkeit“ kennt Adorno auch die Wen­
dung „Notwendigkeit der Nicht-Notwendigkeit“ (7, 373).
166 Für „politische Kunst“ im engeren Sinne, „litterature engagee“ etc., hat Ador­
no ja bekanntlich nichts übrig: „... solche (Werke, G. S.), die gesellschaftlich ein­
deutig, diskursiv urteilen, negieren dadurch die Kunst und mit ihr sich selbst.“ 
(7, 368) „In jeder noch möglichen (Kunst, G. S.) muß soziale Kritik zur Form 
erhoben werden, zur Abblendung jeglichen manifesten sozialen Inhalts.“ (7, 371) 
„Kunstwerke, die durch real höchst fragwürdige politische Eingriffe des Fetischis­
mus sich entäußern wollen, verstricken sich durch unvermeidliche und vergebens 
angepriesene Simplifizierung regelmäßig gesellschaftlich in falsches Bewußtsein. 
In der kurzatmigen Praxis, der sie blind sich verschreiben, wird ihre eigene Blind­
heit prolongiert.“ (7, 338). - Zur Kritik der Popularisierung der Kunst vgl. zwei­
ter teil, C.

105

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeitet die autonome Kunst in der Situation des „ästhetischen 
Nominalismus“ an einem nicht mehr unterdrückenden Verhältnis 
von Allgemeinheit und Besonderheit, so hat dieses ästhetische 
Verhältnis auch Relevanz für das soziale Vehältnis von Allgemein­
heit und Besonderheit. Genau dadurch, daß sich die Kunstwerke 
von einzelnen - „heteronom“ ihre Form bestimmenden - Aufga­
ben befreien, durch deren bewußte Übernahme „sie unter ihren 
Begriff zu gehen ... pflegen“ (7, 359) - genau dadurch werden sie 
zum Bild, zum „Schema“ (durchaus im Kantischen Sinne), zur 
vermittelnden Instanz zukünftiger freier „Praxis“: „Der Praxis 
sich enthaltend, wird Kunst zum Schema gesellschaftlicher Pra­
xis.“ (7, 339; vgl. Resümee und Ausblick, XII)

2. Soziale Distanz

In Gehlens Erörterungen ist die allerorten beklagte gesellschaftli­
che Isolierung der gegenwärtigen Kunst nur das Sprungbrett, mit 
dem er sich in andere Bereiche abzustoßen sucht: Dem Klagelied 
von der Isolierung der Kunst fügt er keine neue Strophe bei; viel­
mehr vermag er dieser primären gesellschaftlichen Isolierung auch 
positive Aspekte abzugewinnen. Denn aus der Situation der 
„Randlage“ läßt sich nach Gehlen ein entscheidender Vorteil zie­
hen: Die Passionen und Streitbarkeiten, die die Kunst auch heute 
noch auszulösen vermag, fallen nicht mehr, wie früher, „in die 
zentralen Interessen der Gesellschaft hinein“; man braucht die 
Kunst diesbezüglich nicht mehr ganz so ernst zu nehmen. Die 
„alten Kunstgattungen“ werden nur verwandelt mitgeführt: mit 
„inhaltlicher Entlastung, mit ,existentieller‘ Gewichtsminderung 
und mit Umschaltung ihres Anspruchs vom Herzen auf das Auge 
oder vielmehr auf dasjenige unbenannte Organ, das halbwegs 
zwischen beiden liegt“ (Z-B 207).

Zum „Funktionieren“ der Gesellschaft und zum „Funktionie­
ren“ in der Gesellschaft brauchen wir die Kunst nicht mehr; es 
gibt bessere Möglichkeiten, sich das, was ist, verständlich zu ma­
chen, bessere Möglichkeiten der Sozialisation, Integration und 
Handlungskoordination. Damit aber wird die Kunst frei für neue 
Aufgaben. Kunst dient nun in soziologisch-psychologischer Hin­
sicht eher dazu, „sich“ zu finden - freilich darf man dieses Refle-

106

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xivum nicht mehr metaphysisch und existentialistisch lesen. Es 
geht vielmehr um „soziale Distanz“ (Z-B 207), um Absetzung 
von der Gesellschaft und der „Gleichheit des Milieus“ (Z-B 207) 
mit der Kunst und der „Sicherheit des ästhetischen Urteils“ (Z-B 
207). Inmitten der Uniformierungstendenzen der Gesellschaft 
verhilft Kunst dazu, Differenzen zu setzen; man weiß sich mit 
ihr vom anderen und von der „Masse“ abzusetzen.167 So kommt 
Gehlen zur paradoxen Schlußfolgerung: „Daß die Künste in die 
Randlage kamen, nahm ihnen also nichts von ihrer Attraktions­
kraft, im Gegenteil: Sie erhielten die komplementäre Unentbehr­
lichkeit.“ (Z-B 207)

Freilich - und daran wird alles liegen: Die „inhaltliche Entla­
stung“ und „existentielle Gewichtsminderung“ der Kunst wird 
nicht zum Ästhetizismus des unverbindlichen Spiels und zur Fin­
dung des „life style“ degenerieren dürfen. Vielmehr wird es dar­
auf ankommen, daß die Befreiung von metaphysischem Ballast 
und weltanschaulicher Vorgabe genutzt wird, problematische 
Identitäten sowie vedinglichte Welt- und Ich-Bezüge zu themati­
sieren. Gehlens Verhältnis zur praktischen Relevanz der Kunst ist 
in dieser Hinsicht ambivalent: „Randlage“ heißt für ihn nämlich 
auch: „Freizügigkeit des Folgenlosen“. Es wird aber zu prüfen 
sein (vgl. Resümee und Ausblick XI u. XII), ob sich für die von 
Gehlen festgestellten Identitätsirritationen der Kunst (vgl. drit­
ter teil, B) tatsächlich eine Folgenlosigkeit behaupten läßt.

3. Forderung der technischen Welt

Wie oben (erster teil, A.I) angesprochen, ist es nach Heidegger 
- bei aller Illusionslosigkeit gegenüber der gegenwärtigen Kunst­
szene - mit der Kunst nicht schlechthin vorbei. Die Entscheidung

167 „Wenn die .Manier', d.h. .Stil' und .Eigenart', eine symbolische Manifestation 
darstellt, deren Sinn und Wert gleicherweise von dem abhängt, der sie wahrnimmt, 
wie von dem, der sie äußert, dann wird verständlich, warum die Eigenart des Ge­
brauchs symbolischer Güter und zumal jener, die als die Attribute des Vortreffli­
chen gelten, eines der privilegiertesten Markenzeichen von .Klasse' wie zugleich 
das strategische Mittel zur Darstellung von Distinktion bilden, in Prousts Worten 
,der unendlich variationsreichen Kunst, Distanz zu bekräftigen'.“ (Bourdieu 
(1983), 120).

107

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über Hegels Spruch sei noch nicht gefallen, heißt es im Nachwort 
zu „Der Ursprung des Kunstwerkes“.

Nach Heidegger brauchen wir die Kunst. Und wir brauchen sie 
angesichts der „trostlosen Raserei“ der modernen Technik, die 
alles auf Verwertung und Vernutzung stellt und in der auch der 
Mensch, als „Funktionär der Technik“ (Holzw 271), sein Wesen 
verloren hat. Wir brauchen die Kunst, damit wir nicht an der 
Technik zugrunde gehen. Denn mit der Kunst vermag der 
Mensch in eine ursprünglichere Beziehung zu Welt und Selbst zu 
gelangen. Die Kunst ist notwendig für die Überwindung der tech­
nischen Welt. - Aber ist sie möglich} Sie ist möglich, weil sie not­
wendig ist. Das ist die „Abwandlung der Hegelschen Frage“: „Ob 
innerhalb der heutigen durch die Technik bestimmten Welt, durch 
diese und für sie, die erst am Beginn der Entfaltung ist, Kunst 
wesentlich und notwendig und darum möglich ist! (Abwandlung 
der Hegelschen Frage).“168

Der als Frage in Ansatz gebrachte und mit einem Ausrufezei­
chen abgeschlossene Satz sowie die Bezeichnung der kalten He- 
gelschen Diagnose als Frage - dies bezeugt das ungewöhnliche, 
phantastisch anmutende Vorgehen des Reflektierenden, für den 
die Kunst das aus der Technik „Rettende“ ist, befähigt hierzu, da 
sie „einerseits mit dem Wesen der Technik verwandt und anderer­
seits von ihm doch grundverschieden“ (VA 43) ist.

So erzwingt die technische Welt, so erzwingt das in der techni­
schen Welt erfolgte „Ende der Kunst“ das Fortleben der Kunst. 
Hierbei muß die Kunst in kunstimmanenter Hinsicht freilich eine 
andere werden.

168 TuK XIII. Das in den Klee-Notizen Heideggers zur Thematik „Der Wandel 
der Kunst“ zu findende Schönberg-Wort „Kunst nicht von .Können', sondern von 
.Müssen'“ will Heidegger damit weniger psychologisch denn geschichtlich ver­
standen wissen. Zu den - auch im Zusammenhang mit der These vom „Ende der 
Kunst“ relevanten - Klee-Notizen vgl. Seubold (1993a).

108

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kunstimmanenter Aspekt 

1. Unbegangene Möglichkeiten

„Neu ist die Qualität, daß Kunst ihren Untergang sich einverleibt; 
als Kritik herrschaftlichen Geistes ist sie der Geist, der gegen sich 
selbst sich zu wenden vermag.“ (7, 474)

Wie allerdings dieses dialektische Kunststück einer „Einver­
leibung“ des Untergangs, eines Lebens durch den Tod be- 
Werk-stelligt werden soll das bleibt in der „Ästhetischen 
Theorie“ Adornos sehr vage und damit zu einem gewissen 
Grad auch fragwürdig. Begriffe wie „Nullpunkt“, „Fülle des 
Augenblicks“, „Nichts“, „Standpunkt, der keiner mehr ist“, 
„zweite Welt“, „unendliche Fülle“ werden hier bemüht. 
„Noch der äußerste Reduktionismus ... bewegt gleichwie in 
einem Differential sich weiter.“ (7, 309f) Adorno redet von 
„verdrängten Aufgaben und Möglichkeiten“ (7, 373), von 
„konkret offenen, vielfach wie unter einem Bann unbegange­
nen Möglichkeiten“ (7, 475) - ohne diese doch näher zu kon­
kretisieren.

Diese Art von Rede taucht in der „Ästhetischen Theorie“ 
oft bei der Erwähnung Becketts auf - erfährt aber auch hier 
keine Konkretion. Der „Beckettsche Punkt“ enthalte „gleich 
dem Atom unendliche Fülle“ (7, 474). Die Kunst Becketts 
emigriere „auf einen Standpunkt, der keiner mehr ist“ (7,
371); und ähnlich paradox formuliert: Becketts „Bewußtsein 

. war richtig, das der Nötigung zur Fortbewegung ebenso 
wie das von deren Unmöglichkeit“ (7, 52). Sein Werk sei 
„Extrapolation des negativen xatgög. Die Fülle des Augen­
blicks verkehrt sich in endlose Wiederholung, konvergierend 
mit dem Nichts.“ (7, 52) „Auf dem Nullpunkt aber, in dem 
Becketts Prosa ihr Wesen treibt, wie Kräfte im unendlich 
Kleinen der Physik, springt eine zweite Welt von Bildern her­
vor, so trist wie reich ...“ (7, 53)

Von „uneingelösten Aufgaben“ ist aber auch im Zusammen­
hang des „Alterns der Neuen Musik“ (Diss 153) die Rede - und 
hier stößt man auf eine Fährte, die letztlich auch zum besseren 
Verständnis der Äußerungen aus der „Ästhetischen Theorie“

109

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führt: An der Zeit wäre „eine Konzentration der kompositori­
schen Kraft in veränderter Richtung; nicht auf die bloße Organi­
sation des Materials hin, sondern auf das Komponieren wahrhaft 
kohärenter Musik mit dem wie immer auch entqualifizierten Ma­
terial“ (Diss 148).

Die „veränderte Richtung“ ist auch in einem zeitlichen Sin­
ne zu verstehen, denn die „unbegangenen Möglichkeiten“ (7, 
475) und „vermachten Aufgaben“ (Diss 153) wurden nach 
Adorno in der vor der Ausbildung der Zwölftontechnik gele­
genen atonalen Phase der Musik erarbeitet und gestellt. In 
dieser Phase eröftnete sich das „Reich der Freiheit“, bevor 
die Künstler „wieder nach vorgeblicher, kaum je tragfähiger 
Ordnung trachteten“ (7, 9). Es ist die Phase, in der der „äs­
thetische Nominalismus“, die Triebfeder der modernen Kunst, 
seine Akme erreicht, in der aber nicht die Beliebigkeit regiert, 
sondern Objektivität durch Subjektivität hindurch169 (und 
nicht durch traditionelle Schemata) erreicht werden soll, die 
Phase, die es mit den damit verbundenen Schwierigkeiten 
und Aporien aufnehmen will, sich dadurch aber vor „nahezu 
prohibitive Schwierigkeiten“ gestellt sieht.

An sie knüpft Adornos Ästhetik, knüpft - konkreter - sein mu­
sikästhetisches Programm einer „musique informelle“ an. Wer et­
was über das Fortleben der Kunst erfahren will, muß vor allem 
diese Programmschrift und die ihr nahestehenden musiktheoreti­
schen Schriften Adornos erörtern (vgl. zweiter teil, A), aber 
auch seine Interpretationen zur „Zweiten Wiener Schule“, und 
hier vor allem seine Alban-Berg-Interpretation (vgl. dritter 
teil, A), einbeziehen.

Pointieren ließe sich Adornos Antwort auf das „Ende der 
Kunst“ wie folgt: Das Bewegungsgesetz „ästhetischer Nomi­
nalismus“ offeriert der Kunst die Chance radikaler Autono­
mie: Es läßt keine heteronom-vorgegebene Form mehr zu. 
Den Schwierigkeiten dieser Situation zeigen sich die Künstler 
jedoch nicht gewachsen: Sie fliehen in die falsche, nicht trag­

169 Vgl. 7, 91: „Kunst möchte durch Konstruktion desperat aus eigener Kraft ihrer 
nominalistischen Situation, dem Gefühl des Zufälligen sich entwinden, zu einem 
übergreifend Verbindlichen, wenn man will, Allgemeinen gelangen.“

110

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fähige Ordnung - bei Strafe des Endes der Kunst. Dieses En­
de hat sein Gutes insofern, als es die Grundlagen tragfähiger 
Ordnung tiefer zu legen zwingt: einer Ordnung nämlich, die 
sich ohne traditionelle und kalkulatorische Schemata gebiert. 
Die ästhetische Reflexion ist der Situation daher nicht von 
außen auferlegt - sie wird von der Situation ernötigt: „Ästhe­
tische Besinnung ... antwortet auf das fatale Altern der Mo­
derne durch die Spannungslosigkeit des totalen technischen 
Werkes.“ (7, 509)170

2. Peinture conceptuelle

Auch Gehlen sieht in der Situation gegenwärtiger Kunst die Äs­
thetik nicht nur in entwicklungslogischer und werkanalytischer, 
sondern ebenso in kunstpraktischer Hinsicht gefordert. Und es 
will so gar nicht dem grassierenden Bild von Gehlen als dem Post- 
histoire-Denker sich einfügen, daß dieser Denker des Kältetods 
der Kultur in der Resignation nicht steckenbleibt, die siechende 
und in Agonie liegende Kunst ihrem Schicksal nicht überläßt, 
sondern sich die Frage nach den Möglichkeiten einer Regenera­
tion stellt: ob denn nicht der Ästhetiker der Kunst wieder auf die 
Beine helfen kann (vgl. Z-B 206), um ihr den Weg aus den „äußer­
sten Enden der Sackgasse“ (Z-B 232) zu ermöglichen. Generell, so 
Gehlen, interessierten ihn in seinem Buch weniger kunstge­
schichtliche Betrachtungen als die Erörterung der im gegenwär­
tigen Zustand beschlossenen „Entwicklungsmöglichkeiten“ (Z-B 
203).

Die Vorschläge Gehlens zur Regeneration der Kunst (vgl. 
dritter teil, B) legitimieren sich letztlich durch die Funda­
mentalthese, Kunst heute könne nur Reflexionskunst sein; und

170 Dankbar nimmt Adorno daher auch die Bestätigung dieses Ansatzes durch 
Boulez auf: „Was er (Boulez, G. S.) mit ,orientation esthetique' meint, wäre am 
ehesten mit kritischer Selbstbesinnung des Künstlers zu übersetzen ... Angel­
punkt der Erwägungen von Boulez ist, daß er irre wurde an der unter avantgardi­
stischen Künstlern gängigen Meinung, kommentierte Gebrauchsanweisungen 
technischer Verfahrungsweisen seien bereits das Kunstwerk ...“ (7, 508) Vgl. hier­
zu: Boulez (1963).

111

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Annahme stützt sich zum einen auf die Aufdeckung der 
Banalität der Produkte, die sich der „überständigen Zeitmode“ 
einer Irrationalität der künstlerischen Vision verdanken, zum 
anderen auf die Einsicht, daß die produktiven Neuerungen 
moderner Kunst sich einem Verwachsensein von Reflexion 
und Inspiration verdankt haben, einer „peinture conceptuelle“ 
entwachsen sind. Und durchaus könne eine zukünftige „pein- 
ture conceptuelle“ von der ästhetischen Theorie Impulse erhal­
ten - auch im innerästhetischen Sinne. Die Einwände, Theorie 
habe ,„immer nur1“ der Kunst nachgehinkt, das Geschehen 
„,immer nur1“ auf Begriffe gezogen - gerade die „lautesten 
Herolde der Kunsterneuerung“ (Z-B 224) argumentierten hier 
historisch -, läßt Gehlen nicht gelten. Wenn es denn früher 
wahr gewesen sein sollte, so sei es heute nicht mehr der Fall: 
„Heute ist Kunst Reflexionskunst, Inspiration und Kalkül sind 
zusammengewachsene Zwillinge, Vision erinnert an nachsehen, 
durchsehen, überprüfen, an Revision; Intuition heißt genau 
Einsicht, Emotion ist lateinisch und hat mit vertreiben und 
hinauswerfen zu tun - si pinge col cervello, non colla mano.“ 
(Z-B 225)

3. Das ganz andere Element

Auf die Frage, was denn nach dem Ende der Kunst sei, gibt 
Heidegger die Antwort: „Die Kehre? Etwas Ursprünglicheres 
als Kunst - te/v^.“ (TuK XIII) Und zu dem im Nachwort 
der Abhandlung „Der Ursprung des Kunstwerkes“ niederge­
schriebenen Satz, daß das Erlebnis vielleicht das Element sei, 
in dem die Kunst stirbt, hat sich Heidegger in seinem durch­
schossenen Handexemplar notiert: „Dieser Satz besagt aber 
doch nicht, daß es mit der Kunst schlechthin zu Ende sei. 
Das wäre nur der Fall, wenn das Erlebnis das Element 
schlechthin für die Kunst bliebe. Aber es liegt gerade alles 
daran, aus dem Erleben ins Da-sein zu gelangen, und das sagt 
doch: ein ganz anderes ,Elementi für das ,Werdeff der Kunst 
zu erlangen.“ (5, 67) Dieses „ganz andere Element“1 - und

112

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur es, nicht die Pflege von Museum und Kunsthistorie - 
bedeutet die Rettung der Kunst.

Wie stellt sich Heidegger dieses „Ursprünglichere als Kunst“ 
nun vor? „Te/vü“ heißt die lapidar gegebene Antwort aus dem 
oben angeführten Zitat. Das ist nicht sehr ausführlich, aber man 
weiß, u. a. durch den aus demselben Jahr stammenden Vortrag 
„Die Frage nach der Technik“, was Heidegger darunter verstan­
den wissen möchte. Te/v^ sei „ein her- und vor-bringendes Ent- 
bergen ... Sollten die schönen Künste in das dichterische Entber- 
gen gerufen sein? Sollte das Entbergen sie anfänglicher in den 
Anspruch nehmen ...?“ (VA 42f)

Heidegger möchte der Kunst eine Aufgabe zuweisen, die er 
in analoger Weise auch dem Denken auferlegt: die Überwin­
dung der „Seinsvergessenheit“ als der in der neuzeitlichen 
Technik kulminierenden ausschließlichen Ausrichtung auf das 
Seiende und dessen Festlegung auf Anwesenheit, Beständigkeit 
und Beherrschbarkeit; und die Hinwendung zum anwesenlas­
senden Sein als Geschehen der Verbergung und Entbergung. 
Das klingt sehr abstrakt, wenn man die Sinnlichkeit der 
Kunst vor Augen hat, kann aber konkretisiert und plausibili- 
siert werden, wenn man Heideggers Äußerungen zur Kunst 
Cezannes und Klees heranzieht. Dies soll im dritten teil, 
C geschehen.

Philosophische Ästhetik - diese Einsicht prägt das Denken 
Adornos, Gehlens und Heideggers gleichermaßen - muß in der 
Reflexion auf das „Ende der Kunst“ ihre innerste Fiber haben, 
darf sich nicht länger mit einer Metaphysik des „Schönen“ und 
„Erhabenen“ beruhigen. Diese „Ende-Reflexionen“ aber sind 
wiederum kein Selbstzweck. Es geht nicht um das üppig kolo­
rierte Gemälde einer Apokalypse. Vielmehr zielen diese Refle­
xionen auf das Vorhaben, die Kunst aus der mißlichen horizon­
talen Lage des Kranken- und Sterbebetts zu befreien - ihr 
aufzuhelfen durch das Aufzeigen bislang übersehener Möglich­
keiten und Aufgaben. Dabei soll die Antwort der Ästhetik auf 
das Ende der Kunst weder billiger Trost noch trotziges „Es- 
geht-schon-weiter“ sein. Die Antwort hat das Ende ernst zu 
nehmen, es sich „einzuverleiben“.

Fraglos ist dieser Anspruch einer kunstpraktischen Funktion

113

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ästhetik eine prekäre Angelegenheit - wie prekär, zeigt der 
nun folgende zweite teil, der sich mit zum Scheitern verurteilten 
Konzeptionen auseinandersetzt: denen Adornos, Heideggers und 
des von Adorno vorwegnehmend kritisierten „postmodernen“ 
Programms.171

171 Wenn Gehlen im nun folgenden Kapitel insuffizienter Modernebegriffe nicht 
thematisiert wird, dann wird damit nicht behauptet, daß sein Modernebegriff in 
jeder Hinsicht zureichend und konzis wäre. Anders als Adorno und Heidegger 
erhebt Gehlen nicht den programmatischen Anspruch einer Überwindung der 
Krise der modernen Kunst auf fundamentaler Ebene. Die Krise ist für ihn letztlich 
keine fundamentale. Der Kunst sollen bei Gehlen nicht neue Räume erschlossen 
werden, sondern sie soll sich in den eroberten Räumen besser einrichten. Seine 
Bemühungen um eine Erneuerung der peinture conceptuelle verbleiben letztlich 
im Horizont des „post-histoire“. Deshalb setzt er sich auch nicht so exponiert wie 
Adorno und Heidegger der Gefahr des Scheiterns aus. Dennoch können Gehlens 
„Zeit-Bilder“ nicht geradewegs als „kulturkonservativ“ bezeichnet werden. Die 
Konzeption dieses Werkes ist weit weniger geschlossen, als man gemeinhin an­
nimmt. Das wurde bereits oben (erster teil, B.III) anläßlich der Kritik der Ka­
pitalisierung der Kunst und der Lobpreisung der „sekundären Institutionalisie­
rung“ deutlich. Mit dem von Gehlen erörterten Prinzip der Identitätsirritation 
moderner Kunst ist schließlich ein Sprengsatz gelegt, den kunstimmanent ver­
puffen zu lassen nicht mehr gelingt. (Vgl. dritter teil, B und resümee und Aus­
blick, XI u. XII.)

114

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53 - am 22.01.2026, 11:27:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (1): Die Isolation der Kunst: Verlust der geschichtebildenden Kraft und korrektiven Funktion
	I.  „Daneben und trotzdem“: Sektorialisierung
	II.  Erkrankt an Zwecklosigkeit
	III.  Randlage

	B.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt (2): Die Funktionalisierung der Kunst: Verlust der Wesensdifferenz zum gesellschaftlichen System
	I.  Im Sog der „Technik“: Die „Auflösung“ der Kunst
	1.  Ästhetisierung
	2.  Eingeschlossenheit, „Bestand“

	II.  „Kulturindustrie“
	1.  Magisch-kultische Funktion: das Ineinander von Funktion und Autonomie
	2.  Kulturindustrie: Entkunstung durch Funktionalisierung
	a.  Entqualifizierung des Werkes: Das Kunstwerk als Konsumgut
	b.  Ichschwäche des Rezipienten: Psychische Prostitution
	c.  Heteronomie des Künstlers: entertainment


	III.  Kapitalisierung der Kunst

	C.  Kunstimmanenter Aspekt: Erschöpfung des Innovationspotentials und Repristination
	I.  Entwicklungslogik der Musik
	1.  Rationalität
	a.  Konsequenz: integrale Rationalisierung
	b.  Konsequenz zur Leere: Austreibung des Subjekts

	2.  Tradition
	a.  Tradition als Heteronomie und der Zwang zu Neuem
	b.  Reduktionismus und Erschöpfung des Innovationspotentials


	II.  Entwicklungslogik der Malerei
	1.  Reduktionismus - usque ad finem
	2.  Prozeßrationale Erschöpfung: prinzipiell-antithetische Auslotung der Potentiale
	3.  Abstrakte Malerei als Nullpunkt der Entwicklung
	4.  New concern with figure
	5.  Gestaltbeliebigkeit und Preisgabe jeglichen Richtungssinnes; endloses Überleben

	III.  Kunstimmanente Ende-Kriterien bei Heidegger?

	D.  Kann kein Ende sein: Die Notwendigkeit von Kunst und die kunstpraktische Funktion nicht länger anachronistischer Ästhetik
	I.  Gesellschaftsfunktionaler Aspekt
	1.  Modell möglicher Praxis
	2.  Soziale Distanz
	3.  Forderung der technischen Welt

	II.  Kunstimmanenter Aspekt
	1.  Unbegangene Möglichkeiten
	2.  Peinture conceptuelle
	3.  Das ganz andere Element



