Eine Grammatik der Praxis im Handeln

Loic WACQUANT

Wenn es wahr ist, dass die symbolische Gewalt die Welt
regiert, ist es wichtig, diese in eine Forschung wieder
einzufiihren, die vorzugeben scheint zu wissen, wie die
Welt funktioniert. Es ist eine wissenschaftliche ebenso
wie eine politische Herausforderung, die beiden Dinge
sind nicht voneinander zu trennen.

Pierre Bourdieu, 6ffentliche Debatte zu
La domination masculine, Paris 1998.

In das Denken Pierre Bourdieus einzufiihren, ist ein herausfordern-
des, wenn nicht gar unmogliches Unterfangen. Dies in erster Linie
schon wegen des Umfangs und der herausragenden Vielfiltigkeit seiner
Schriften, deren Thematik vom algerischen Subproletariat und den
Béarneser Bauern (Bourdieus Heimatregion im Siiden Frankreichs),
von denen seine ersten ethnologischen Untersuchungen handeln, hin
zur soziojuristischen Konstruktion fortgeschrittener kapitalistischer
Okonomien und zur Funktionsweise des Wissenschaftsuniversums,
die er zu Themen seiner letzten beiden Biicher gemacht hat, reicht.

https://dolorg/10.14361/9783839401026-007 - am 14.02.2028, 23:22:53. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401026-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | BOURDIEU LESEN

Dabei streift er die Erfindung der Asthetik, die minnliche Herrschaft,
die Rolle des Bildungssystems in der Reproduktion und der Trans-
formation der Klassenstruktur hochentwickelter Gesellschaften, die
Epistemologie der Sozialwissenschaften und den Journalismus, die
Okonomie der symbolischen Giiter und die spezifischen Besonderhei-
ten des politischen Feldes, die Familie und den Staat, die Grundlagen
und die sozialen Formen der »zeitgenossischen Misere, die linguisti-
schen Praktiken und die historische Funktion der Intellektuellen — die
Objekte, an denen Bourdieu sein Denken entfaltet hat, beschreiben
einen thematischen Bogen mit einer selten iibertroffenen Spannweite,
die vom Exegeten wie auch vom Leser erfordert, das wissenschaftliche
Begehren wie auch die wissenschaftlichen Kompetenzen zu erweitern.

Dies auch deshalb, weil sein bewusst transdisziplinires Denken
nicht nur die kanonische Trennung zwischen Theorie und Empirie, son-
dern dariiber hinaus auch die »theologischen« Konflikte zwischen den
theoretischen Gruppierungen ignoriert. Christian Papilloud zeichnet
in diesem Buch die Urspriinge der Theorien Pierre Bourdieus nach,
die sich in den Werken von Karl Marx (dessen Materialismus und
Betonung der Ungleichheit der Klassen er beibehilt), von Max Weber
(dessen agonistische Anschauung der sozialen Welt und Gefiihl fiir
die Autonomie des Kulturellen er teilt) und von Emile Durkheim (mit
dem er den angewandten Rationalismus verteidigt und die »grundle-
genden Erfahrungen« untersucht, die den versteckten Zusammen-
hang zwischen sozialen Strukturen und symbolischen Systemen of-
fenbar werden lassen) finden lassen. An dieser Stelle ist es angebracht
zu erwihnen, dass die theoretischen Konstruktionen Bourdieus sich
im Gegensatz zu denen von Niklas Luhmann oder Jiirgen Habermas
unmittelbar auf empirische Arbeit stiitzen, die fortwihrend auf den
neuesten Stand gebracht wird und die Theorie im Gegenzug zu leiten
und zu schirfen versteht. Es gibt beim Autor von Die feinen Unter-
schiede keinen Gegensatz zwischen der Ausarbeitung von Konzepten
und der Forschungspraxis oder zwischen Erkliren und Verstehen, der
Analyse von Ursachen und der Interpretation der Griinde. Die Apo-
rien des Positivismusstreits, die einst rechts des Rheins viel Tinte flie-
Ren lielen, 16sen sich von selbst durch eine in der Praxis untrennbar
verbundene theoretische und empirische Forschung. Deren wesent-
liche Besonderheit besteht darin, dass sie von einer stindigen Refle-

https://dolorg/10.14361/9783839401026-007 - am 14.02.2028, 23:22:53. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401026-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE GRAMMATIK DER PRAXIS IM HANDELN | 109

xion iiber die Voraussetzungen des Moglichen und die Grenzen der
soziologischen Erkenntnis angetrieben wird; diese wiederum sind
dadurch bedingt, dass die soziologische Erkenntnis von einem beson-
deren Akteur produziert wird, dem Wissenschaftler, dem es darum
geht, die Welt, von der er sich mit dem Ziel ihrer Beobachtung zu-
riickgezogen hat, darzustellen: wie ein Schauspiel, das es zu entziffern
gilt; begriffen als eine Aufeinanderfolge von konkreten Aufgaben, die
es gemifl den Anforderungen des Augenblicks zu erfiillen gilt. Und
all dies beeinflusst von dem stillschweigenden Wissen, das in den
einverleibten Dispositionen verankert ist. Die epistemische Reflexivi-
tit, zu der Bourdieu ohne Unterlass ermahnt, hat zum Ziel, das im
Blick zu haben, was Bourdieu den »scholastischen Umweg« nennt —
die Sicherstellung der Gewissenhaftigkeit und Prizision der soziologi-
schen Analysen. Oder, um es mit einem Wort zu sagen, das heutzuta-
ge aus der Mode gekommen ist, die Beharrung auf ihrer Wissenschaft-
lichkeit. In seinem paradigmatischen Buch Homo academicus liefert
Bourdieu eine Art Sozioanalyse des Handelns der Analysten, die da-
rauf abzielt, ihm die Beherrschung des professionellen und des insti-
tutionellen Unbewussten, das er in sich trigt, zu liefern.

Man muss ebenfalls darauf hinweisen, dass Bourdieu mit Vorliebe
die Perspektiven des »konstruktivistischen Strukturalismus« und des
»strukturalistischen Konstruktivismus« verkntipfte, um — zu Recht —
die Untrennbarkeit dieser beiden Perspektiven auf die soziale Welt zu
betonen. Beide Momente sind jeder menschlichen Handlung eigen:
ausgefiihrt und sich ausfiithrend, gehandelt und handelnd, strukturiert
und strukturierend, materiell und symbolisch, objektiviert in der Insti-
tution und subjektiviert in Form von Wahrnehmungskategorien. Der
»konstruktivistische Strukturalismus« nihrt sich dartiber hinaus aus
anderen bedeutenden theoretischen Strémungen, die jedoch diesmal
auf der Seite der Philosophie angesiedelt sind. Die erste Strémung ist
der historische Rationalismus, diese epistemologische Schule, die von
Gaston Bachelard, Georges Canguilhem, André Cavailles, Alexandre
Koyré und Jules Vuillemin eingebracht wurde, und die Bourdieu frith
fiir die Sozialwissenschaften adaptiert hatte (in Le métier de sociolo-
gue/Der Beruf des Soziologen, erstmals 1968 erschienen). Dies sollte die
Wichtigkeit unterstreichen, die der »Konstruktion des Objekts« in der
Wissenschaft zukommt, was sich im Falle der Soziologie aufgrund

https://dolorg/10.14361/9783839401026-007 - am 14.02.2028, 23:22:53. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401026-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | BOURDIEU LESEN

ihrer Natur als besondere Schwierigkeit darstellt. Die zweite Stromung
ist die Phidnomenologie, wie sie von Edmund Husserl und Martin Hei-
degger vertreten wurde (bei denen Bourdieu die Grundlagen der Ana-
lyse der Erfahrung der alltiglichen Welt als doxisches Verhiltnis,
beruhend auf der Selbstverstindlichkeit, findet), aber auch von Mau-
rice Merleau-Ponty (dessen Konzeption des »Eigenleibs« [corps propre]
tiber die Neuformulierung Aufschluss gibt, die Bourdieu dem alten
aristotelischen Begriff des Habitus verleiht). Dariiber hinaus sollten
hier als weitere Einfliisse — ohne Anspruch auf Vollstindigkeit —
erwihnt werden: die Philosophie der symbolischen Formen von Ernst
Cassirer; der organisierte Skeptizismus des spiten Wittgenstein und
die Sprach- und Erkenntnisanalysen von John Austin. Nicht zu verges-
sen der Strukturalismus von Claude Lévi-Strauss, die amerikanische
kulturalistische Anthropologie, die post-Saussure’sche Linguistik und
Ethnomethodologie, die Bourdieu seit ihren Anfingen aufmerksam
beobachtet hat und denen er seitdem vor allem tiber die Arbeiten von
Aaron Cicourel folgt.

Es heif’t zu zeigen, ob der theoretische Raum und die wissen-
schaftliche Praxis, in denen und durch die sich das Denken Pierre
Bourdieus gebildet hat, die enge franco-franzésische Debatte, die Pa-
pilloud im Kapitel 4 des vorliegenden Buches darstellt, iberschreitet
und ausweitet. In Hinblick auf pidagogische Ziele ist es zweckdien-
lich, die Divergenzen der Positionen zwischen Bourdieu und einigen
seiner Zeitgenossen in der Soziologie schematisch zusammenzufas-
sen — es hat jedoch weder mit diesen diszipliniren oder nationalen
Feldern noch mit diesen Autoren und ihren Herangehensweisen zu
tun, dass sich die theoretischen Positionen und die methodologischen
Dispositive Bourdieus formiert haben. Davon zeugt der besondere
Stellenwert, der dem Begriff der »symbolischen Gewalt« zukommt,
und den Christian Papilloud zu Recht in eine prominente Position des
Bourdieu’schen Werkes riickt. Dieser polysemische und schwer zu
fassende Begriff umfasst all das, was im sozialen Leben aus der Macht,
die die Wieder-Erkennung [Re-connaissance] verleiht und sich als solche
verleugnet, entsteht: Ansehen, Charisma, Gliick, Einfluss, Nominie-
rung, Legitimation, lautlose Einschirfung, stillschweigende Unterwer-
fung, sanftes und unsichtbares Sich-Durchsetzen. Dies alles sind sozi-
ale Effekte, die aus der kognitiven Haltung des sozialen Akteurs zu

https://dolorg/10.14361/9783839401026-007 - am 14.02.2028, 23:22:53. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401026-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE GRAMMATIK DER PRAXIS IM HANDELN | III

den sozialen Beziehungen stammen, in denen er oder sie eingebun-
den ist — die eine Verklirung von Machtbeziehungen zu Sinnbezie-
hungen darstellen. Der Begriff der symbolischen Gewalt ist in der
Schablone der Gegensitze zwischen »Holismus« und »Individualitit«
oder zwischen »Positivismus« und »Konstruktivismus« oder auch
alleine schon in der franzésischen intellektuellen Tradition buchstib-
lich undenkbar. Denn er offenbart die naiven Gegensitze zwischen
dem Individuum und der Gesellschaft, dem Bewussten und dem
Unbewussten, der Wahl und dem Zwang, dem Materiellen und dem
Ideellen, die als Plattform dienen fiir eine Reihe von Diskussionen, in
die sich die Bourdieu’sche Soziologie verwickelt sah.

Um das zu verstehen, ist es notwendig nachzuvollziehen, wie
Bourdieu die Konzepte im Laufe der Jahre und mit Praxisnihe verfei-
nert: von seiner Analyse der Logik der Ehre bei den kabylischen Bau-
ern iiber die Untersuchung des Staates als hochste Instanz der Klassi-
fikation und der Bestitigung bis hin zu seiner Vivisektion der mannli-
chen Herrschaft als paradigmatische Form der symbolischen Gewalt,
die nur deswegen so durchschlagend ist, weil sie auf das unfreiwillige
Einverstindnis des Dominierten trifft. Wenn man, wie Bourdieu es
vorschligt, die Praxis nicht nur als opus operatum versteht, als »fertiges
Produkt« und konstituierte Gesamtheit, sondern auch und vor allem
als modus operandi, Verfahren der Produktion und laufende Abrech-
nung, dann ist das beste Verfahren, um das wissenschaftliche Projekt
Bourdieus zu erfassen, immer noch, es in der Bewegung einzufangen,
wie eine Grammatik der Praxis im Handeln, die die wissenschaftliche
Praxis des Soziologen leitet — wie auch die jedes anderen historischen
Akteurs.

Paris, Dezember 2002

https://dolorg/10.14361/9783839401026-007 - am 14.02.2028, 23:22:53. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401026-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolorg/10.14361/9783839401026-007 - am 14.02.2028, 23:22:53. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401026-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

