Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

Hubert Rabinow und Paul Dreyfus gehen davon aus, dass Foucault in seiner Phase von
Wahnsinn und Gesellschaft noch die romantische Vorstellung von Wahnsinn als Ausdruck
einer gottlichen Transzendenz besitze." Aber Foucaults tatsichlicher Romantizismus hat
schlicht gar nichts mit Transzendenz eines jenseitigen Sinns zu tun, deren Annahme
durch die glorifizierende Interpretation vielmehr die eigentliche Romantik des nietz-
scheanischen Existenzialismus bei Foucault verschleiert. Es scheint mir ein unreflektier-
tes Vorurteil zu sein, zumal in Foucaults Einleitung zu Wahnsinn und Gesellschaft unmiss-
verstandlich der Begriff der unauflosbaren nietzscheanischen Tragik zwischen Tag und
Nacht als Referenz eines systemischen von Gott gelsten statischen und rein profanen
Strukturalismus angegeben wird.

»Die folgende Untersuchungist [..] die erste und wahrscheinlich die einfachste der lan-
gen Forschungen, die im Lichte der grofien nietzscheanischen Forschungen die Dialek-
tik der Geschichte mit den unbeweglichen Strukturen der Tragik konfrontieren will.«*

Der am frithen Nietzsche orientierte, in der Einleitung zu Wahnsinn und Gesellschaft for-
mulierte Anspruch von einer unauflosbaren Tragik her Geschichte zu verstehen, wire
schlichtweg transzendentaler Unsinn, wenn es Foucault um eine Rechtfertigung des
Wahnsinns als einzig géttlicher Transzendenz bzw. Ziel ginge, weil es in Verbindung mit
Nietzsches Tragodientheorie gerade um eine statische Struktur ohne Ziel geht. Tran-
szendental ist fiir Foucault vielmehr in dieser Geschichte des Wahnsinns die ziellose
Fahrt des Narrenschiffs als eine kiinstlerische Vorahnung der ziellosen Bewegung in der
bildenden Kunst und Literatur der noch gliubigen Renaissance, in der die vernunftlosen
Narren auf ein Schiff gesetzt werden, das den von Menschen nicht gemachten Grenzen
der Flusslaufe der allein gottlichen Schopfung folgt. Aber gerade das ist nicht die Praxis
der Psychiater, die ja als erste in einer Geschichte die von Geschichte eines Ziels be-
freite Formen der Ordnung wie Schizophrenie fiir den Menschen aufstellten, also eine

1 Hubert L. Dreyfus u. Paul Rabinow, Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik,
Frankfurt a.M. 1987, S. 36.

2 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frank-
furt a.M. 1969, S, 10f,

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

statische Ordnung im nicht verstindlichen Diskurs des Wahnsinns sehen, so dass sie
nicht wie in der literarischen und bildlichen Asthetik des Narrenschiffs lange vor dieser
Zeit ein Chaos des Wahnsinns ohne Ordnung annehmen, aber dennoch gleichwohl wie
Nietzsche erst von einer von Transzendenz befreiten profanen Ordnung des Menschen
reden. Anders als spiter ist hier weder die Kunst dem Willen zum Wissen tiberlegen,
noch ist der Wille zum Wissen hier der Grund zum normalisierenden Ausschluss des
Wahnsinnigen, der vielmehr in der ginzlich diesseitigen Wissenschaft eben nicht mehr
als Ausschluss aus dem Menschseins gesehen wird, wihrend die sinnvolle Normal-
ordnung nur auf verstindliche Form der Ordnung als Transzendenz des Menschseins
besteht und daher den Wahnsinnigen wie im Narrenschiff als das vollkommen Andere
des sinnlosen Chaos von Ordnung ausschlief3t. In der Geschichte des Wahnsinns ist
daher nicht die Theorie Grenze von Vernunft und Unvernunft fir die Unterscheidung
von Ordnung und Unordnung entscheidend, sondern die in der Geschichte mit der
Psychiatrie entstandene Sicherstellung, dass der Verriickte ebenso eine Ordnung dar-
stellt. Nicht der Wahnsinn wird also gerechtfertigt, sondern das Aufkommen eines
psychiatrischen Wissens in der Geschichte des Wahnsinns. Mit dieser Beschreibung
wird auch sichergestellt, dass Foucault vom frithen Nietzsche der Tragodientheorie und
nicht vom Pathos des Herrenmenschen ausgeht, der wieder von einem zukiinftigen
Ziel der Geschichte fiir den Menschen spricht. Und gleichwohl setzt er damit gerade
den Willen zur Reinheit Nietzsches fort, weil er an der Verbindung von strukturalem
Denken an Ordnung ohne Sinn in der Geschichte keineswegs das Anderssein des Wahn-
sinns zur Utopie des Wissens macht, sondern die Reinigung des Wissens von einem
reinen Gott oder transzendentalen Sinn gegen jede Religion durch die Psychiater —
also damit hier zum ersten Mal in der Geschichte und fiir Foucault alle seine folgenden
Geschichten der Seele und Sexualitit zum letzten Mal durch die Rechtfertigung eines
Willens zum Wissen. Rabinow und Dreyfus missverstehen Foucault als Rechtfertigung
des Andersseins im Wahnsinn, um diesen Bruch zu iibersehen. Sie gehen wie eine Art
Dekonstruktion der ungreifbaren Verschiebung an Differenzen in der Literatur und
damit wieder von einem Feiern der Sprache aus: Radikales Anderssein als Behauptung
von Differenz sind in Kunst und Wahnsinn dasselbe, was eine arg kleinbiirgerliche Sicht
auf Kunstautorschaft des iiberholten 19. Jahrhunderts ist.

InderTat gehtes wie auch spater um das Problem von Aus- und Einschluss einer Nor-
malisierung, indem Foucault 1961 den Widerstand der Psychiater gegen sinnhaft formu-
lierte Grenzen rechtfertigt, wihrend er spiter in seiner Phase der Genealogie mit einem
radikalisierten Nietzsche jede Form des Wissens und damit auch der Psychiater als Aus-
grenzung der Normalisierung nicht nur bei Freud, sondern auch bei Lacan zu beschrei-
ben versucht. Mit der Sichtweise, dass Foucault eine angebliche frithere Transzendenta-
litit kritisiere, wird ein Bruch im Denken Foucaults inszeniert, der in Wirklichkeit kein
eindeutiger Bruch, sondern vielmehr die Forcierung in einer Kontinuitit ist gegeniiber
fritheren Geschichtsbetrachtungen: die Forcierung von Nietzsches Willen zur Reinheit,
die zunichst die Reinheit von Sinn auf der Seite der Psychiatrie im Sinne Nietzsches Tod
Gottes sieht, aber dann auch die gottlose Psychiatrie erneut und radikaler noch von de-
ren moralischen Orthopidie im Willen zum Wissen zu liutern beansprucht.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

Es sind die Koérperéffnungen, die laut der Ethologin Douglas ganz besondere Auf-
merksamkeit der sozialen Kontrolle im Namen der Reinheit erfahren.’> Wenn die Rein-
heitsvorstellungen vom Umgang mit dem Kérper und der nach Norbert Elias peinlichen
Kontrolle seiner Ausscheidungen besonders geprigt sind, dann ist ein géttlicher Korper
laut Douglas umso reiner und wiirdiger, als er solche Ausscheidungen in Bild und Dis-
kurs nicht kennt. Er ist dann unantastbar rein, wiirdig und schlicht intelligibel, was vor
allem im zeitlosen Bild fiir jeden und jede gezeigt werden kann. Ein reiner Gott darfkei-
ne peinlichen Kérper6ffnungen besitzen und nur dann gilt er als absolut rein und intel-
ligibel, kurz: frei von durch Rhythmen bestimmten Zeit. Ausscheidungen stehen fiir der
Zeit unterworfene sterbliche Endlichkeit des Leibes wie alle von Julia Kristeva sogenann-
ten Abjekte, die vom lebenden Korper abfallen: Kot, Schweif3, Spucke, Haare, Schuppen,
Sperma, Urin etc.* Und Douglas nimmt daher eine Parallelitit zwischen dieser Rein-
heitsvorstellung des Korpers und der Rolle der Schrift im Ritus der monotheistischen Re-
ligionen an: Alle monotheistische Religionen, in denen die Gottesvorstellungen mit einer
forcierten korperlichen Reinheit der Intelligibilitit versehen werden, sind Schriftreligio-
nen.’ Sowie Nietzsche die Reinheit forciert, indem er die Geschichte von jedem Verdacht
der Abjekte durch Tétung der Personlichkeit Gottes reinigt, so reinigt Foucault nicht nur
die sinnhafte Geschichte von Sinn 1961, indem er nicht nur die Psychiatrie rechtfertigt.
Es setzt diese Reinigung 1966 damit fort, dass er sich von jedem Willen zum Wissen auch
von der Psychiatrie reinigt. Nach Les mots et les choses kommt jede Ordnungsvorstellung
des Denkens immer in diskontinuierlichen vier Zeitaltern vor, so dass keinerlei Verbin-
dung einer itbergeordneten Struktur fiir alle Zeitalter gedacht werden kann.

Foucault nimmt sich 1966 folglich als aktueller Denker im Strukturalismus wahr, der
zwar nicht dessen Anspruch ibernimmt, alles zu erkliren wie in den vorherigen unter-
schiedlichen Zeitaltern, die sich nicht als kontingent sehen wollen. Aber dann muss jede
sinnhafte Ordnung von Sinn zu einer Antihermeneutik gereinigt werden, weil die Abfol-
ge von Zeitaltern und Ordnungen rein diskontinuierlich arbitrir ohne jeden itbergrei-
fenden gottlichen Sinn ist. 1976 reizt dann sein angeblicher Bruch mit der archiologi-
schen Phase in einer Geschichte der Sexualitit auch jede von Sinn gereinigte Ordnung
der psychiatrischen Wissensform zur Verfithrung eines Glaubens an Machtbewegungen
von iberall her. So wie Nietzsche sich vom reinen Gott des Bildes durch die zeithafte
ewige Wiederkehr ohne Sinn und Gott 16st, wofiir bei Foucault 1961 noch die Psychiatrie
und ihr rein diesseitiges Menschenbild als Beginn eines struktural statischen Zeitalters
steht, setzt er diesen Willen zur Reinheit in einer gegen jeden Begriff an Menschsein als

3 Douglas, Ritual, Tabu und Korpersymbolik, S. 106ff.

4 Der Begriff Abjektistallerdings weniger zutreffend als Reinheit von der Zeitim Abjekt. Tranen gel-
ten z.B. nicht ekelerregend und daher rein, weil sie nicht einem von rhythmischer Zeit beherrsch-
ten Stoffwechsel unterliegen, wie z.B. im Mythos der weinenden Madonna.

5 Wobei schon Durkheim Probleme hatte, den Buddhismus als Religion zu bezeichnen, weil es hier
Ausnahmen gibt. Allerdings diirfte die Aufteilung in Hinyana (des klésterlichen Lebens) und Ma-
hayana (allgemeinen Verehrung Buddhas, ohne seinen Weg nachzuvollziehen) dem doch entspre-
chen. Beziiglich der sehr eindeutigen Entwicklung im Islam und dem Christentum kann es sogar
durch eine Konkurrenz in der Frage der Reinheit des Islam mit dem Christentum angetrieben wor-
densein, zumal in mittelalterlichen Quellen auch der Vorwurf an das Christentum auftaucht, seine
Vorstellung von einer Dreifaltigkeit Gottes sei kein reiner Monotheismus.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm

93


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Antihermeneutik von 1966 fort, die sich in seiner Geschichte der Sexualitit von 1976 in
der Kritik an Freud wie Lacan wiederfindet. Er setzt nun nicht nur die Psychiatrie an die
Stelle der Linguistik als Fortsetzung des linguistischen durch einen anthropologischen
Strukturalismus, so dass er die Episteme des Menschen als jiingst vergangenes Zeitalter
in seiner Archiologie der Zeitalter fasst. In seiner Geschichte der Sexualitit wird zudem
nun jede Vorstellung von Strukturordnung als Verdringung einer reinen Diskontinuitit
der Diskurse gesehen, indem Macht nur noch ein Name fiir die jeweilige Verdringung
durch Struktur ist.

Schon 1966 inszeniert Foucault selbst als Bruch, was eigentlich eine Kontinuitit der
Reinigung zu seinem Nietzscheanismus von 1961 ist. »Der Bruch kam,« so Foucault in
einem Interview zu Ordnung der Dinge,

»als Lévi-Strauss fiir die Gesellschaft und Lacan fiir das Unbewusste zeigten, dass Sinn
wahrscheinlich nur eine Oberflachenerscheinung, eine Spiegelung, eine Schaumkrone
darstellt, wahrend das eigentliche Tiefenphianomen, von dem wir gepréagt sind, das vor
uns da ist und uns in Zeit und Raum tragt, das System ist.«®

Was wie die Radikalisierung von Nietzsches Kritik im Willen zum Wissen spater mit sei-
ner Geschichte der Sexualitit erscheint, ist dann mit seiner Kritik an Lacan und Freud
nur noch deutlicher mit Nietzsches Genealogie der Macht die Fortsetzung einer Reini-
gung, die er auch fiir eine Kritik an den Psychiatern nun bereithilt. Die Aussage von ei-
ner Rechtfertigung des Wahnsinns als transzendentale Idee bei Rabinow und Dreyfus
konstruiert einen Bruch aufgrund mangelnder Distanz zu Foucault, um die Radikalisie-
rung seiner Kontinuitit zu verdringen. Die Konzentration auf Briiche bei Foucault ist
auch Inszenierung, um die Kontinuitit zu itbersehen, mit Nietzsche eine Geschichte ins
Reine der Zweckfreiheit zu formulieren: Geschichte der Zeitalter, Geschichte der mo-
dernen Seele, Geschichte der Sexualitit und gegen Ende Geschichte einer Asthetik der
Existenz, die allesamt von einer Kontinuitit der romantischen Opposition Asthetik vs.
Wissen seit 1966 ausgehen, nach der Kunst stets eine hohere Form des Verstehens dar-
stellt, die durch Anerkennung der Diskontinuitit der Diskurse sich als Verliebtheit in
die permanente Zerstorung der Subjektivitit und von jeglicher Akkumulation an Wis-
sen reinigt. Die Verstirkung einer Kontinuitit von einem Willen zu Reinheit ist von der
Ubernahme einer Gegeniiberstellung von Kunst vs. Wissen bei Nietzsche geprigt, die er
permanent zu radikalisieren versucht: Moderne Literatur ist durch die Liebe zum Tod ei-
ner permanent kontinuierlichen Zerstérung an Kontinuitit gekennzeichnet, die damit
als einzige die Reinigung von jeder Vorstellung eines Sinns durch ein Subjekt vollzieht:
»[...] es geht um die Offnung eines Raumes, in dem das schreibende Subjekt unablis-
sig verschwindet.«” Kunst hat also keine eigene Sprache, sondern ist nur im Verhaltnis
zum Wissen als Funktion der forcierten Reinigung von Subjektivierung des Wissens als
Autorschaft entstanden. Bei aller berechtigten Kritik an Wissenschaft durch Literatur,

6 Michel Foucault, Gesprach mit Madelaine Chapsal (1966), in: Michel Foucault, Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. I, 1954 -1969, hg.v. Daniel Defert u. Francois Ewald, Frankfurt a.M. 2001, S. 665.

7 Michel Foucault, Was ist ein Autor, in: Michel Foucault, Dits et Ecrits. Schriften, Bd.1:1954—1968, hg.v.
Daniel Defert u. Fancois Ewald, Frankfurt a.M. 2001, S.1008.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

hat damit Literatur keine eigene Sprache, weil sie angeblich auf ein eigenes Wissen ver-
zichtet, so dass sie als einzige keine Angst vor dem Verschwinden im ebenso diskontinu-
ierlichen wie im permanent unplanbaren Strémen hat. Die moderne Autorschaft in der
Literatur ist dann die gegeniiber den Wissensdiskursen permanente Nicht-Autorschaft
und Literatur das Kennzeichen einer unfassbaren Diskontinuitit. Im Unterschied zur
archiologischen Phase wird dies als Kritik an Kontinuitit bei seinem Antritt der Profes-
sur am Collége de France im Programm deutlich, die von der zweifachen Unterwerfung in
der Moderne im Wissensdiskurs redet: Zum einen die Unterwerfung unter die anonyme
Diskursformation und zum anderen unter die einer Anerkennung des Autors, der sich
in der Wissenschaft aus Angst vor dem unbeherrschbaren diskontinuierlichen Strémen
der Diskurse mit der Wert der Anonymitit tarnt.® Wie in Barthes Theorie des moder-
nen Mythos, der selbst durch Kritik mythisch ist, entspricht dies seiner Theorie der zwei
grundlegenden Diskursgesellschaften: Einerseits der mythisch-rituellen Diskursgesell-
schaft, die durch ritualisierte Wiederholung des Lernens® stets denselben Diskurs durch
Verknappung des Redens auf meisterhafte Autorschaft reduziert, wofiir Foucault wahr-
scheinlich den Rhapsoden Homer im Kopfhat. Anderseits steht dieser Verknappung des
gesamten Diskurses auf eine monopole Geheimgesellschaft der Produktion die moder-
ne Kritik einer Diskursgesellschaft entgegen, die er eine Gesellschaft der Doktrinen, also
der wissenschaftlichen Disziplinen nennt, die aber den Diskurs nicht den Autoren einer
einzigen Geheimgesellschaft iiberlassen. Aber diese wissenschaftliche Differenzierung
ist zwar dann eine Erweiterung des 6ffentlichen Diskurses durch Autoren, aber zugleich
eine Differenzierung der somit verdeckten Verknappung in verschiedenen Autorschaf-
ten. Beides verhindert das im Diskurs nicht vorgesehene diskontinuierliche Diskurser-
eignis, wihrend in der modernen Gesellschaft in der sich glorifizierenden Differenzie-
rung an wissenschaftlichen Diskursen gegeniiber dem Mythos die Verknappung iiberse-
hen wird. Nur die Literatur vollzieht die Authebung jeder Autorschaft im Tod des Autors
und nicht damit eine Verknappung des Diskurses durch anonyme Wissensdiskurse, hin-
ter denen sich Autoren verstecken. Foucault bemerkt nicht, dass er damit ein Ende der
Geschichte in der Kunst formuliert, der seiner existenzialistischen Antihermeneutik ent-
nommen ist: Die moderne Literatur negiert immer wieder und permanent erneut jeden
Sinn und Fortschritt des Wissens, weil sie dariiber hinaus angeblich kein eigenes Wis-
sen durch Autoren akkumuliert, sondern damit den Punkt der hdchsten, nicht mehr zu
iiberwindenden Reinheit von jeder Verfigung durch Wissen erreicht hat.

Die Konsequenz dieser antinomischen Fassung der Diskursgesellschaft ist, dass
Foucault dann keine Autonomie der Literatur annehmen kann, weil diese immer nur in
Relation zur bestehenden Ordnung des Wissens als Kritik zu verstehen ist, indem sie
historisch zwar ebenso aus der wissenschaftlichen Kritik an Geheimgesellschaft her-
vorgegangen ist, aber dann konsequenter als diese keine neue Autorschaft des Wissens
auspragt. Sie geht von der Anonymisierung der Wissenschaft aus, um sich aber dann in
der Moderne gegen die Tarnung des Subjekts durch Anonymitit des Wissens zu wenden:
»Zum Chiasmus kam es im 17. oder 18. Jahrhundert; man begann, wissenschaftliche Tex-
te als solche zu akzeptieren, in der Anonymitit der etablierten oder immer wieder neu

8 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991, S. 29.
9 Foucault, ebd. S. 10ff.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm

95


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

beweisbaren Wahrheit.«*° Mit Chiasmus meint Foucault hier wie Nietzsche die Kritik
an Wissenschaft als Ersatzreligion des Monotheismus die Uberkreuzung von irdischem
mit einem transzendentalen Leben durch den Tod, indem das Individuum durch seinen
diskontinuierlichen Tod der sterblichen Existenz in das Paradies einer unendlichen
permanenten Existenz itbernommen werde, so wie der einzelne Autor der Wissenschaft
durch seine Anonymisierung von Autorschaft zum anerkannten Autor einer Diskurs-
formation wird. Die Liebe zum Tod kommt danach zwar aus dem Willen zum Wissen
der anonymen Objektivitit in der Wissenschaft, hinter der sich Autorschaft versteckt.
Allein die moderne Literatur vermag aber durch die Liebe in den unplanbar diskonti-
nuierlichen, irdischen Tod mit ihrer Kritik an der Magie des Namens das unverfiigbare
Rauschen der Diskurse zu akzeptieren. Das ist eine romantische Vorstellung von Kunst
als eine symbolische Form unverfiigbarer Ereignishaftigkeit des unplanbaren Todes,
die in der Nichtverfugbarkeit gegeniiber dem Willen zum Wissen der Wissenschaft
ein hoheres Verstehen des ebenso unverfiigharen wie damit reinen Seins anerkennt,
was er in der Archiologie von 1966 noch das unerkennbare System nannte. Literatur
entspricht somit der Realitit des Diskurses, weil sie das unvordenkliche Ereignis im ihm
anerkennt, das eben nie durch irgendeinen Autor oder eine Autorin gedacht werden
kann.

Foucault versucht damit nicht nur die Opposition von Wissen und Kunst so zu retten,
dass Kunst kein eigenes Wissen hat. Die Integration von Autorschaft durch anonymisie-
rende Unsichtbarkeit der Diskurse wird zugleich zur Machtfunktion genuin und allein
von Wissenschaftsdiskursen. So will denn Foucault 1980 mit dem Text des maskierten
Philosophen in einer 6ffentlichen Tageszeitung zeigen, wie die 6ffentliche Anonymisie-
rung in der Wissenschaft nicht mit dem Tod des Autors in der Literatur eines Barthes zu
verwechseln ist. Foucault iibersieht, dass die Offenlegung seiner Autorschaft sich nicht
allein einer Geheimgesellschaft an wissenschaftlichen Autoren verdankt. Ohne die 6f-
fentlich legitime Anerkennung seiner eigenen Position des Wissens in der 6ffentlichen
Wahrnehmung seiner institutionellen Stellung hitte es diese Anreizung eines Spiels mit
Maskierung und Demaskierung in der Presse gar nicht gegeben. Die Magie des Namens
ist ein Effekt in der Position an Legitimitit und nicht nur des Wissens: Sie ist umso gro-
Rer, je hoher der Abstand zwischen offentlich diskursiver Verleugnung zur ebenso 6f-
fentlich anerkannten Position ist. Reichs It’s gonna rain zeigt in der Kunst vielmehr, dass
die Magie des Namens durch ihre umkehrende Verleugnung dieser Magie im Abtéten
von Sinn auch in der Kunst nicht verschwindet. Es geht also nicht einfach um die Macht-
durchzogenheit in einer Wissen-Macht-Spirale als einzige Funktion der wissenschaftli-
chen Diskurse. Foucault verpflichtet Wissenschaft auf die eine gleichbleibende Funktio-
nalisierung einer Spirale, was selbst in der Kritik am Monotheismus ein Schatten des
Glaubens an Reinheit ist. Kurz: Die Opposition von Literatur gegen Wissenschaft baut
ebenso auf Autorschaft und sehr wohl auf Akkumulation an Wissen, aber nicht auf die-
selbe Art in der Akkumulation des Wissens.

Dass die Negation eines Namensfetischs zwar in der Tat in der Kunstmoderne auf-
tritt, aber immer noch auf die Akkumulation eines eigenen Wissens und damit Autor-

10 Michel Foucault, Was ist ein Autor, in: Michel Foucault, Dits et Ecrits. Schriften, Bd.1:1954—1968, hg.v.
Daniel Defert u. Fangois Ewald, Frankfurt a.M. 2001, S.1016.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

schaft setzt, zeigt sich zumindest schon durch Charles Baudelaire, der bei allem hier
noch zu fassenden Unterschied von Walter Benjamins und Pierre Bourdieus Theorie glei-
chermafien als Beginn der Moderne in der Literatur gesehen wird. Baudelaire fasst in
der Tat in seiner Bestimmung der Kunst in der Moderne von 1860 zumindest den kiinst-
lerischen Autor als »ein Ich, das unersittlich nach dem Nicht-Ich verlangt«,” was voll-
kommen der Kritik an der Magie des Namens entspricht. Baudelaire nennt in diesem
Essay den Zeichner Constantin Guys modern, weil dieser seine Zeichnungen nicht mehr
signiert. Und das entspricht in der Tat ebenso der Modernitit eines Marcel Duchamp,
der ein Urinal mit einem ihn anonymisierenden Namen zu Anfang des 20. Jahrhunderts
signiert, um die Fetischisierung des Namens ebenso zu kritisieren wie spiter Andy War-
hol, der behauptet, er produziere wie eine Maschine, Rosemarie Trockels Behauptung
>Tiere machen Kunst, oder Musils Mann ohne Eigenschaften etc. Aber diese permanente
Selbstdementierung ist eben keineswegs gegen jede Kontinuitit an Wissensakkumula-
tion gestellt, wenn man Baudelaires Verneinung des Namens genauer unter die Lupe
nimmt und ihn als einer der Begriinder von Autonomie der Literatur im 19. Jahrhundert
wie in Bourdieus Regeln der Kunst bezeichnet.

Baudelaire zeigt in seinem Essay zur Modernitit von 1860, dass die eine reine Dis-
kontinuitit des unplanbaren Todes in der Religion mit seiner als Gegenreligion verstan-
denen Literatur vielmehr mit einer Kontinuitit des Wissens um die Briiche in der Asthe-
tik verhindert werden soll, - also gleichsam in einer diametral umgekehrten Theorie der
Anonymitit des Autors nach Foucault, wiewohl die Kritik an einer Magie des Namens
in der Tat eindeutig in der modernen Autorschaft vorliegt, die hingegen nicht vollkom-
men auf das Wissen der Namen gegen die fetischisierende Glorifizierung des Namens
in der Offentlichkeit jenseits des Feldes verzichten kann. Deutlich wird diese Strategie
der Behauptung an Autorschaft durch Kritik in Baudelaires Hinweis auf die Statistik bei
Balzac." Statistik wurde in Frankreich vor allem von Marie Jean Antoine Nicolas Cond-
orcet am Ende des 18. Jahrhunderts unter dem Namen der science sociale betrieben, die
dann fiir Balzac zum Vorbild erkoren wurde, der sich mit dem damals institutionell noch
ungeschiitzten Begriff des professeur és science sociale kiirte. (Auguste Comte nutzte zuneh-
mend den Titel sociologie fitr die Abgrenzung seiner Philosophie, weil der von ihm andere
benutzte Titel einer physique socialevon Alphonse Quetelet fiir die empirische Errechnung
von sozialem Durchschnitt mittels der Gauf3schen Glocke benutzt wurde.) So bezeichnet
Balzac in seinem Chagrinleder etwa dreifdig Jahre vor Baudelaires Aufsatz zur Moderne
den Wissenschaftler Georges Cuvier als vorbildlichen Autor des gesamten 19. Jahrhun-
derts, weil er in seiner Logik der Naturgeschichte nicht mehr Tiere in ihrem Leben be-
schreibt,® sondern mit einer kalten Zahl versetzt, um durch Vergleich toter Skelette die
lebendige Natur in eine logische Einheit zu bringen. Allein die Ordnung der anonymen

1 Charles Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, in: Samtliche Werke/Briefe, Bd. V u. VI, hg.v.
Friedhelm Kemp u. Claude Pichois, Miinchen uWien 1989, S. 223.

12 Charles Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, in: Samtliche Werke/Briefe, Bd. V u. VI, hg.v.
Friedhelm Kemp u. Claude Pichois, Miinchen u. Wien 1989, S. 213 — 258

13 Honoré de Balzac, Das Chagrinleder, in: ders., Die Menschliche Komddie. Gesamtausgabe in zwélf Bin-
den, hg. v. Ernst Sander, Miinchen 1998, Bd. XI, 30: »Er [Cuvier, Th. B.] ist ein Dichter mit Zahlen;
er ist erhaben, wenn er eine Null neben eine Sieben setzt.« Kurz zuvor, S. 29: »Ist Cuvier nicht der
grofite Dichter unseres Jahrhunderts?«

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm

97


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

und reinen toten Zahlen der Naturwissenschaft rechnerisch einmal verindert, so feiert
der Royalist Balzac den Naturforscher Cuvier, ergebe auf revolutionire Weise eine neue,
alles umfassende Logik des kontinuierlichen Lebens.

Baudelaire nun greift zu anfangs seines berithmten Essays die statistische Methode
wie die Statistik der Tierwelten in Reflexion auf Balzac zwar auf, um damit eine eigene
kontinuierliche Geschichte des Wissens an Schonheit zu behaupten:

»Wiirde ein unparteiischer Mensch alle franzésischen Moden eine um die andere
durchbléttern, von den Urspriingen Frankreichs bis zum heutigen Tag, er wiirde nichts
finden, das ihn schockierte oder auch nur tGberraschte. Allenthalben finde er, wie
in der Tierwelt, eine Fiille der Ubergiange und Abstufungen. Keine Liicke, also auch
keine Uberraschung, [..]. [..], so sihe er, [.] daR selbst in den Jahrhunderten, die von
Creueln und Narrheiten zu wimmeln scheinen, das unsterbliche Verlangen nach dem
Schonen stets seine Befriedigung gefunden hat.«*

Wenn er dann zu Beginn seines berithmten Essays zwar das interessefreie lart pour lart
seines Freundes Theophile Gautier fordert, aber zugleich mit Stendhal festhilt, dass die
Kunst das jeweilige historische Interesse an profanem Gliick als berechtigte Forderung
bewahren solle, »um sich entschieden vom Irrtum der Akademiker zu distanzieren,”
wird offensichtlich, dass dieser Irrtum in der Abstraktion von irdischen rein historischen
Interessen bei einem an Hegel orientierten philosophischen Akademiker Victor Cousin
liegt, der ebenfalls das Part pour l'art in Frankreich forderte — aber als Camouflage des
Weltgeistes von Hegels Gang Gottes durch die Welt. Die Opposition gegen die Religion
durch Wissenschaften wird fir die Literatur als modernes Feld akzeptiert, weil auch sie
ein profanes Wissen der Kontinuitit ist, die sich nicht hinter einer unverstehbaren von
Menschen unplanbaren Diskontinuitit versteckt. Die wissenschaftliche Statistik zeigt
eine eigene Logik der Kontinuitit fiir Briiche und nicht des einen Bruchs durch den un-
planbaren Tod. Das Entstehen moderner Literatur mit ihrer Kritik an der Magie des Na-
mens ist weder von einer religiésen Gegnerschaft gegen irdisches Gliick noch durch Ab-
lehnung von Wissen zu verstehen, das vielmehr eine eigene Kontinuitit an Wissen und
Autorschaft gegeniiber der Wissenschaft ausbildet.

Der mit einer Schwarzen eine Liebesbeziehung aufrechterhaltende und von Hotel zu
Hotel ziehende, vor seinen Schuldnern fliechende Baudelaire, der nicht wie Flaubert und
Gautier auf den Salon der Prinzessin zuriickgreifen wollte, um einen Prozess gegen ihn
zu vermeiden, versuchte daher auch, die Reinheitsvorstellung dem royalistischen Pu-
blikum vorzuhalten, wenn er in seinem Essay zur Moderne darauf hinwies, dass Lou-
is XV die Madame Pompadour nur begehrte, wenn sie ungeschminkt war. Baudelaires
Gedicht Les Bijoux beschreibt mit dem Klingeln des nicht abgelegten Schmucks im Ge-
schlechtsverkehr eine multisensorische Erfahrung von Existenz in der Tat das Abster-
benvon sprachlichem Verstehen im Schreiben moderner, hochst lebendiger Autorschaft,
das damit wohl kaum als religiés zu verstehende Todessehnsucht der Romantiker zu
bezeichnen ist. Zu Recht hilt Bourdieu fest, dass Baudelaire zu einem der Begriinder

14 Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, ebd. S. 215f.
15 Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, ebd., S. 216.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

der Autonomie des modernen literarischen Feldes im 19. Jahrhundert wurde, was frither
schon Benjamin zwar ahnte, aber in der Tat noch zu sehr von einem feldunspezifischen
Soziologismus der marxschen Ideologiekritik ableitete, indem er die sozialen Kimpfen
nicht an den Kimpfen eines eigenen sozialen Wissens unter Autor:innen gebrochen sah,
sondern ungebrochen allein mit der Ideologie einer Gesellschaft des seconde empire zu de-
codieren glaubte.’® Daher war auch fiir Benjamin im Gegensatz zu Bourdieu, aber analog
zu Foucault das l'art pour Part Baudelaires ein zu iiberwindende Erblast der Wissenschaft.
Benjamin hingegen richtet sich eigentlich gegen das nationalistische Missverstindnis
des lart pour l'art im Dichterkreis um Stefan George, dessen biirgerliches Verstindnis
dieses Wahlspruchs von Baudelaire fiir Kunst er marxistisch itberwinden wollte. Fiir Ge-
orge hatten die Franzosen nur belanglose Romanschreiber des Kaffeehauses hervorge-
bracht, die Deutschen hingegen Dichter der Lyrik, so dass Baudelaires Warnung von 1860
nicht nur ernst zu nehmen ist, sondern auch gegen ihn selbst im Namen von Nationa-
lismus fiir die Abwertung des in Frankreich mit Stendhal, Balzac und Flaubert entstan-
denen Gesellschaftsromans mit lyrischer Dichtkunst kolonialistisch instrumentalisiert
werden sollte: Deutschland, ein Land der Dichter und Denker. Gleichwohl gibt es jedoch
bei Foucaults Haltung gegeniiber einer relativen Autonomie der Kunst einen Unterschied
zur marxistischen Interpretation Benjamins.

Foucaults Autorschaftsmodell erscheint fiir die Moderne aus drei Griinden innova-
tiv, so dass seine Romantik der literarischen Autorschaft stets ungepriift als Ausdruck
des postmodernen Autorschaftsverstindnisses von Literatur auch von der Dekonstruk-
tion iibernommen werden konnte. Erstens, weil er die fiir Kunstproduktion langweilige
marxistische Theorie verabschiedet, dass Autorschaft sich durch das Ziel einer aufzuhe-
benden Entfremdung auszeichne, wihrend nach Foucault seit seinem Autorschaftsessay
diese Entfremdung des schreibenden Autors das Bewusstsein fiir Normkritik des sozia-
len Raums erst zu bewahren hat, um die Gesellschaft gegeniiber Fixierungen wachzu-
halten, die er damit auch fiir seine Stellung im Strukturalismus akzeptiert. Spaltung im
Wahnsinn ist nicht wie in der marxistischen und langweiligen Romantheorie von Georg
Lukics Gegenstand einer literarischen Anklage der Abspaltung des ohnmichtigen Indi-
viduums gegeniiber der Gesellschaft, sondern die Suche nach unreglementierter Exis-
tenz und Freiheit des Individuums vor der Normierung durch Gesellschaft, welcher wie
der Wahnsinn nicht mit der kontinuierlichen Vorstellung von Vernunftnorm oder einem
gesellschaftlichen Sinn und Ziel iibereinstimmen will. Daher behaupten Rabinow und
Dreyfus, es gehe in Foucaults fritherer Geschichte des Wahnsinns um die Rechtfertigung
des Wahnsinnigen, wihrend es vielmehr um die Rechtfertigung der in der Geschichte
auftauchenden Psychiater geht.

Zweitens kommt bei den historischen Romantikern nicht nur die Todessehnsucht
auf, sondern wird das Schreiben der Autoren selbst zum Thema von Autorschaft ge-
macht. Schon 1961 in Wahnsinn und Gesellschaft sind die Romantiker neben Diderot
diejenigen, die vorausahnen, dass der Beobachter sich nicht vom Wahnsinn ausnimmt.

16  Thomas Becker, Subjektivitit als Camouflage. Die Erfindung einer autonomen Wirkungsésthetik
in der Lyrik Baudelaires, in: Markus Joch u. Norbert Ch. Wolf, Text und Feld. Bourdieu in der literatur-
wissenschaftlichen Praxis, Tiibingen 2005, S. 159 —175.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm

99


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Tod und Abstraktion von Reprisentation werden als permanente Trennung der Subjekti-
vitit des Wissens verstanden, was dazu fithrt, dass dann die Abstraktion von Geschichte
der modernen Avantgarden des 20. Jahrhunderts als nicht mehr zu iiberwindender
Standpunkt im permanenten Absterben jeglicher Geschichte in der modernen Kunst
verstanden wird. Das fiihrte etwa bei Peter Biirger zur Behauptung, dass die klassischen
Avantgarden zu Anfang des Jahrhunderts mit ihrer Zerstérung von Geschichte nicht
mehr zu itberwinden seien. Eine solche Vorstellung ist nichts anderes als die dsthetische
Variante von Hegels Ende der Geschichte durch Literatur, so dass sich dann aktuelle Phi-
losophie des Strukturalismus in der Verneinung jeden Sinns und Zwecks fiir Strukturen
durch Kunst offen zu halten habe.

Wihrend Foucault in Uberwachen und Strafen den Satz von Clausewitz umkehrt,
so dass nach Foucaults Geschichtstheorie jede gesellschaftliche Formation lediglich als
Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln zu verstehen ist, also niemals eine Schlacht
um Positionen endgiiltig sein kann, kehrt jedoch diese Strategie eines eindeutigen Ver-
werfens jeglichen Endes der Geschichte im Diskurs der Wissenschaftler in eindeutigem
Widerspruch zu seiner nietzscheanisch motivierten Theorie in einer Opposition der
Kunst wieder. Damit wird wissenschaftliche Autorschaft mit versteckter Subjektivitit
identifiziert, welche allein die Kunst ginzlich abtotet. Es gibt daher kein Wissen akku-
mulierendes Feld in der Kunst bei Foucault, sondern nur Negation jeder Akkumulation
des Wissens, was ein Ende der Geschichte fiir dsthetische Produktion darstellt, die in
ihrer Abstraktion darin nicht mehr weitergehen kann.

Aber es gibt eben daher einen damit verbundenen dritten sehr ernsten Grund, indem
Foucault mit dem Begriff der Wahrheitsproduktion den Unterschied von erklirender
Naturwissenschaft und verstehenden Interpretationswissenschaften und damit den
Begriff der Legitimitdt itbergeht. Die normale Naturwissenschaft versucht in ihren
Wiederholungen das Experiment zu kontrollieren und Diskontinuitit auszuschlieRen.
Wenn es wiederholbar ist, dann gilt es auch fiir andere. Das existenzielle Experiment des
Lebens jenseits des naturwissenschaftlich konstruierten Wissens, das sich dem Zufall
im Leben stellt, ist ein hoheres Verstehen der Welt als die Wissenschaft, die unerwartete
Innovationen mit Kontrolle zu verhindern weif’. Wissenschaftliche Theorien sind daher
Kommentare, die eigentlich normalisierende Kontrolle in ihrer Autonomisierung durch
Wissen ausiiben, welche das eigentliche Experimentieren im existenziellen Leben zu
verhindern versucht. Foucault itbergeht mit diesem Existenzialismus, dass nicht die-
selbe Art der Kontrolle fiir das Wissen verstehender Humanwissenschaften wie in den
Naturwissenschaften gilt. Laut des Wissenschaftshistorikers Thomas Kuhn st6{3t ein in
der Naturwissenschaft akzeptiertes Paradigma des Wissens alle vorherigen Wissens-
formen in die radikale Vergessenheit, so dass ein Paradigma in der Tat jede frithere
Erinnerung an ein anderes Paradigma ausldscht. Fiir die symbolischen Revolutionen im
Feld der Kunst und verstehenden Humanwissenschaften gilt dies nach Bourdieu gerade
nicht. Es ist immer auch ein historisches Wissen fiir das Bestehen von Normen wichtig,
das keineswegs per Innovation einfach abgeschafft wird, wie Baudelaire es schon fir
sein lart pour lart als rein irdische Akkumulation der Briiche im historischen Wissen
beansprucht. Akkumulation des Wissens durch Kommentar wird in Ordnung des Diskur-
ses jedoch von Foucault als eine genuin moderne Kontrolle des Diskurses dargestellt,
dessen Autonomie den Einbruch von unplanbaren diskontinuierlichen Diskursereig-

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

nissen verhindert. In der Vorlesung der Ordnung des Diskurses begriindet er seine neue
Phase der Machtanalysen u.a. daher mit einer Kritik an Autonomie des Wissens durch
Kontrolle: »Interne Prozeduren, mit denen die Diskurse ihre eigene Kontrolle selbst
ausiiben«,"” was wohl recht eindeutig als strukturelle Autonomie verstanden werden
darf, die aber dann zur Kritik steht, weil ihre Machtkontrolle auch den Bruch im Diskurs
als Diskursformation kontrolliert, aber niemals den totalen Bruch wie den Tod des
Autors zuldsst.

Foucault zugewandte Historiker verstehen dann die Wendung der Diskursanalyse
zur Machtkritik in Ordnung des Diskurses auch zu Recht als kritische Haltung gegen Auto-
nomie." Serien und Kontinuitit gehéren fiir Foucault zwar zusammen, aber echte Ereig-
nisse kommen nur dem absolut diskontinuierlichen Beginn eines jeweiligen Zeitalters
zu,” so dass jede neue Episteme in Ordnung der Dinge niemals im Aufbau von Vorgin-
gern entstanden sein kann, also vollkomme ohne jede Akkumulation wie ein Paradig-
menwechsel laut Kuhn im naturwissenschaftlichen Denken entsteht. Jede Autorschaft
einer Episteme entsteht nur im radikalen Tod der alten Epistemeordnung, was allein
mit der Liebe zum Tod in der Literatur akzeptiert wird. In Ordnung der Dinge gibt es daher
keine transformatorischen Uberginge der Denkformen, wie sie verstehenden Sozialwis-
senschaften annehmen, so dass bei all seiner Kritik an Lévi-Strauss’ Logozentrismus, der
glaubte, mit dem Strukturalismus die Mathematik der Geisteswissenschaften gefunden
zu haben, sich damit auch Foucault in seiner Kritik am Willen zum Wissen zu wenig
am Unterschied naturwissenschaftlichen Denkens zu verstehenden hermeneutischen
Wissenschaften orientiert; denn die Humanwissenschaften sind inzwischen durchaus
nietzscheanisch aufgeklirt, weil sie wissen, dass ihre Objektivititen immer auch kon-
struiert sind.

Nun ist jedoch Foucaults Kritik an einer Dominanz des sozialen Kapitals als Kontrol-
le von Autonomien damit keineswegs abzuweisen, wohl aber ein antihermeneutisches
Verstindnis von Innovation vor allem in der Literatur, so dass er wie schon in Wahwnsinn
und Gesellschaft dies mit der Todesromantik der historischen Romantiker gleichsetzt. Zu
Recht verdichtigt Bourdieu das frithe Konzept der Episteme trotz aller spateren Dyna-
misierung des Essentialismus,*® oder, um es noch deutlicher zu sagen: der Wiederkehr
des Logozentrismus in der Kritik des Logozentrismus. Kommentare kénnen in der Tat
zwar Avantgarden verhindern und tun es auch immer wieder. Aber es ist nicht nur frag-
lich, ob literarische Innovation durch rein diskontinuierliche unkontrollierbare Ereig-
nisse sich von Wissenschaften absetzen.

Darin liegt auch der Grund, warum Foucault es in seinem Autorschaftsessay nie un-
ternommen hat, die Denkformen der Renaissance zu thematisieren und sogleich vom

17 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, ebd. S.17.

18  Achim Landwehr, Historische Diskursanalyse, Frankfurt/New York 22018, S. 75. Die Darstellung von
Bourdieu ab s. 77ff. ist jedoch etwas seltsam.

19  Siehe auch: Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, ebd. S. 36: »Es gilt, die verschiedenen [..]
aber nicht autonomen Serien zu erstellen, die den>Ort<des Ereignisses, den Spielraum seiner Zu-
falligkeit [...] umschreiben lassen.«

20 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M.1998. S. 58.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm

101


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

18. Jahrhundert eines Chiasmus der Wissenschaft auszugehen, aus der erst moderne Li-
teratur als Kritik der autonomen Wissenschaften hervorgeht. Erwihnt Foucault in die-
sem Essay zwar mittelalterlich scholastische Techniken der Rekonstruktion eines Textes
(Hieronymus), so springt er sogleich in die Moderne, ohne im Geringsten das quattrocento
oder iiberhaupt die Renaissance zu erwidhnen, wo tiber den kontinuierlichen Kommen-
tar antiker Autoren erst der moderne Sinn fir Autorschaft in den textkritischen Wis-
senschaften der hermeneutischen Philologien bis heute entstanden ist. Einem Philoso-
phen, der an der ENS der Pariser Rue d'Ulm, d.i. an der renommiertesten Grande Ecole
Frankreichs Philosophie studierte hatte, sollte es wohl kaum entgangen sein, dass Pla-
ton und Aristoteles noch heute nach jenen Zahlen zu zitieren sind, die auf die textkriti-
schen Veroffentlichungen der Spitrenaissance, also offensichtlich auf Kommentare zu-
rickgehen. Aber das kann dann als pedantische Schulmeisterei abgelehnt werden, die
noch keine experimentell sich offenhaltende Asthetik der Existenz kennt analog zu der
fast dreihundertjiahrigen Opposition von literarischem Salon gegen wissenschaftlich pe-
dantische Akademie in Frankreichs Klassik. Foucault iibergeht die fir die franzésische
Klassik entscheidende querelle des antiques et des modernes komplett, weil er die Opposition
von Salon und Akademie allein von Diderot her ansetzt und damit auch die Entstehung
weiblicher Autorinnen im 17. Jahrhundert nicht nur ibergeht, sondern auch die im Salon
entstandene individuelle Selbstverwirklichung durch Sex sowohl bei einem aristokrati-
schen Mann wie Frau nur sehr verkiirzt ein einziges Mal erwihnt. Wenn vom Entste-
hen eines Dispositivs der individuellen Sexualitit geredet werden kann, dann erst in der
Geschichte hier, was zumindest Niklas Luhmann mit seiner Arbeit iiber die Entstehung
passionierter Liebe sah, um aber sogleich die Entstehung weiblicher Autorschaft ebenso
zu iibergehen.” Foucault jedenfalls sieht die sprichwortliche Brille auf seiner Nase nicht.

Foucault rechtfertigt insofern mit seiner Darstellung einer Differenz von wissen-
schaftlicher und literarischer Autorschaft seine eigene nietzscheanische Philosophie der
experimentell reinen dsthetischen Erfahrung als Opposition gegen pedantische Wissen-
schaft durch den popkulturellen Kiinstlerphilosophen. Jede Avantgarde des Verstehens
muss sich hingegen laut Bourdieu der Reihen an Neuerungen bewusst sein, auf die sie
aufbaut, um in ihrem Angrift auf die Seriositit des Kanons dennoch Autonomie durch
Differenzierung des verstehenden Wissens der eigenen Geschichte und der mit Namen
verbundenen Revolutionen zu erweitern.*” So sehr damit jede Autorschaft eine Akkumu-
lation an Wissen ist, so wenig kann es daher ein Ende der Geschichte geben. Oder noch
anders ausgedriickt: Das zunehmende Wissen an Geschichte ist kein Verfall an die Tra-
dition der Postmoderne, sondern die mit avantgardistischen Neuerungen zunehmen-
de Akkumulation an Wissen der Briiche. Dieses damit genuin hermeneutische Wissen
der historischen Briiche durch Kunstavantgarden gilt bei allem Unterschied zwischen
Naturwissenschaften und Kunstproduktion auch fiir Felder der interpretierenden Wis-
senschaften. Auch wenn man es als Kritik am Anthropomorphismus sehen kann, wenn
Verhaltensbiologen bewiesen haben, dass Tiere ohne Sprache und Diskurse Kultur, also

21 Thomas Becker, Liebe. Medium der Kommunikation oder symbolisches Kapital der sozialen Repro-
duktion, in: Kalner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 57, Dezember 2005, S. 624 — 643.

22 Pierre Bourdieu, Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurta.M. 2001,
S.471.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

differente Bedeutungskonstitutionen produzieren kénnen, so fehlt ihnen laut der Ver-
haltensbiologen angeblich die menschliche Fihigkeit der Akkumulation dieser kultur-
produzierenden Fihigkeit, was Bourdieu ein symbolisches Kapital nennt. Damit wird
freilich der Anthropozentrismus im Feiern der Sprache zwar zu Recht (ohne Kapitalbe-
griff) kritisiert, aber als neue Form eines anthropozentrischen Zentralismus mit wissen-
schaftlicher Beobachtung des unbeobachteten Beobachters im Experiment wieder ge-
rettet. Die gliicklichen Tiere kennen kein Kapital.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm

103


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - 1) Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

