
Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache

Hubert Rabinow und Paul Dreyfus gehen davon aus, dass Foucault in seiner Phase von

Wahnsinn und Gesellschaft noch die romantische Vorstellung vonWahnsinn als Ausdruck

einer göttlichenTranszendenzbesitze.1 AberFoucaults tatsächlicherRomantizismushat

schlicht gar nichts mit Transzendenz eines jenseitigen Sinns zu tun, deren Annahme

durch die glorifizierende Interpretation vielmehr die eigentliche Romantik des nietz-

scheanischenExistenzialismusbei Foucault verschleiert.Es scheintmir einunreflektier-

tes Vorurteil zu sein, zumal in Foucaults Einleitung zuWahnsinn undGesellschaft unmiss-

verständlich der Begriff der unauflösbaren nietzscheanischen Tragik zwischen Tag und

Nacht als Referenz eines systemischen von Gott gelösten statischen und rein profanen

Strukturalismus angegeben wird.

»Die folgendeUntersuchung ist […] die erste undwahrscheinlich die einfachste der lan-

gen Forschungen, die im Lichte der großen nietzscheanischen Forschungen die Dialek-

tik der Geschichte mit den unbeweglichen Strukturen der Tragik konfrontieren will.«2

Der am frühen Nietzsche orientierte, in der Einleitung zuWahnsinn und Gesellschaft for-

mulierte Anspruch von einer unauflösbaren Tragik her Geschichte zu verstehen, wäre

schlichtweg transzendentaler Unsinn, wenn es Foucault um eine Rechtfertigung des

Wahnsinns als einzig göttlicher Transzendenz bzw.Ziel ginge,weil es in Verbindungmit

Nietzsches Tragödientheorie gerade um eine statische Struktur ohne Ziel geht. Tran-

szendental ist für Foucault vielmehr in dieser Geschichte des Wahnsinns die ziellose

Fahrt des Narrenschiffs als eine künstlerische Vorahnung der ziellosen Bewegung in der

bildendenKunst und Literatur der noch gläubigenRenaissance, in der die vernunftlosen

Narren auf ein Schiff gesetzt werden, das den von Menschen nicht gemachten Grenzen

der Flussläufe der allein göttlichen Schöpfung folgt. Aber gerade das ist nicht die Praxis

der Psychiater, die ja als erste in einer Geschichte die von Geschichte eines Ziels be-

freite Formen der Ordnung wie Schizophrenie für den Menschen aufstellten, also eine

1 Hubert L. Dreyfus u. Paul Rabinow, Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik,

Frankfurt a.M. 1987, S. 36.

2 Michel Foucault,Wahnsinn undGesellschaft. Eine Geschichte desWahns imZeitalter der Vernunft, Frank-

furt a.M. 1969, S, 10f,

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

statische Ordnung im nicht verständlichen Diskurs des Wahnsinns sehen, so dass sie

nicht wie in der literarischen und bildlichen Ästhetik des Narrenschiffs lange vor dieser

Zeit ein Chaos des Wahnsinns ohne Ordnung annehmen, aber dennoch gleichwohl wie

Nietzsche erst von einer von Transzendenz befreiten profanen Ordnung des Menschen

reden. Anders als später ist hier weder die Kunst dem Willen zum Wissen überlegen,

noch ist der Wille zum Wissen hier der Grund zum normalisierenden Ausschluss des

Wahnsinnigen, der vielmehr in der gänzlich diesseitigenWissenschaft eben nicht mehr

als Ausschluss aus dem Menschseins gesehen wird, während die sinnvolle Normal-

ordnung nur auf verständliche Form der Ordnung als Transzendenz des Menschseins

besteht und daher den Wahnsinnigen wie im Narrenschiff als das vollkommen Andere

des sinnlosen Chaos von Ordnung ausschließt. In der Geschichte des Wahnsinns ist

daher nicht die Theorie Grenze von Vernunft und Unvernunft für die Unterscheidung

von Ordnung und Unordnung entscheidend, sondern die in der Geschichte mit der

Psychiatrie entstandene Sicherstellung, dass der Verrückte ebenso eine Ordnung dar-

stellt. Nicht der Wahnsinn wird also gerechtfertigt, sondern das Aufkommen eines

psychiatrischen Wissens in der Geschichte des Wahnsinns. Mit dieser Beschreibung

wird auch sichergestellt, dass Foucault vom frühen Nietzsche der Tragödientheorie und

nicht vom Pathos des Herrenmenschen ausgeht, der wieder von einem zukünftigen

Ziel der Geschichte für den Menschen spricht. Und gleichwohl setzt er damit gerade

den Willen zur Reinheit Nietzsches fort, weil er an der Verbindung von strukturalem

Denken anOrdnung ohne Sinn in der Geschichte keineswegs das Anderssein desWahn-

sinns zur Utopie des Wissens macht, sondern die Reinigung des Wissens von einem

reinen Gott oder transzendentalen Sinn gegen jede Religion durch die Psychiater –

also damit hier zum ersten Mal in der Geschichte und für Foucault alle seine folgenden

Geschichten der Seele und Sexualität zum letzten Mal durch die Rechtfertigung eines

Willens zum Wissen. Rabinow und Dreyfus missverstehen Foucault als Rechtfertigung

des Andersseins im Wahnsinn, um diesen Bruch zu übersehen. Sie gehen wie eine Art

Dekonstruktion der ungreifbaren Verschiebung an Differenzen in der Literatur und

damit wieder von einem Feiern der Sprache aus: Radikales Anderssein als Behauptung

vonDifferenz sind in Kunst undWahnsinn dasselbe,was eine arg kleinbürgerliche Sicht

auf Kunstautorschaft des überholten 19. Jahrhunderts ist.

InderTatgeht eswieauchspäterumdasProblemvonAus-undEinschluss einerNor-

malisierung, indemFoucault 1961 denWiderstand der Psychiater gegen sinnhaft formu-

lierte Grenzen rechtfertigt, während er später in seiner Phase der Genealogiemit einem

radikalisiertenNietzsche jede Form desWissens und damit auch der Psychiater als Aus-

grenzung der Normalisierung nicht nur bei Freud, sondern auch bei Lacan zu beschrei-

ben versucht.Mit der Sichtweise, dass Foucault eine angebliche frühere Transzendenta-

lität kritisiere, wird ein Bruch im Denken Foucaults inszeniert, der in Wirklichkeit kein

eindeutiger Bruch, sondern vielmehr die Forcierung in einer Kontinuität ist gegenüber

früheren Geschichtsbetrachtungen: die Forcierung von Nietzsches Willen zur Reinheit,

die zunächst die Reinheit von Sinn auf der Seite der Psychiatrie imSinneNietzsches Tod

Gottes sieht, aber dann auch die gottlose Psychiatrie erneut und radikaler noch von de-

renmoralischen Orthopädie imWillen zumWissen zu läutern beansprucht.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache 93

Es sind die Körperöffnungen, die laut der Ethologin Douglas ganz besondere Auf-

merksamkeit der sozialen Kontrolle im Namen der Reinheit erfahren.3 Wenn die Rein-

heitsvorstellungen vomUmgangmit demKörper und der nach Norbert Elias peinlichen

Kontrolle seiner Ausscheidungen besonders geprägt sind, dann ist ein göttlicher Körper

laut Douglas umso reiner und würdiger, als er solche Ausscheidungen in Bild und Dis-

kurs nicht kennt. Er ist dann unantastbar rein, würdig und schlicht intelligibel, was vor

allem im zeitlosen Bild für jeden und jede gezeigt werden kann. Ein reiner Gott darf kei-

ne peinlichen Körperöffnungen besitzen und nur dann gilt er als absolut rein und intel-

ligibel, kurz: frei von durch Rhythmen bestimmten Zeit. Ausscheidungen stehen für der

Zeit unterworfene sterbliche Endlichkeit des Leibeswie alle von Julia Kristeva sogenann-

ten Abjekte, die vom lebenden Körper abfallen: Kot, Schweiß, Spucke,Haare, Schuppen,

Sperma, Urin etc.4 Und Douglas nimmt daher eine Parallelität zwischen dieser Rein-

heitsvorstellungdesKörpersundderRolle derSchrift imRitusdermonotheistischenRe-

ligionen an: AllemonotheistischeReligionen, in denendieGottesvorstellungenmit einer

forcierten körperlichenReinheit der Intelligibilität versehenwerden, sindSchriftreligio-

nen.5 SowieNietzschedieReinheit forciert, indemerdieGeschichte von jedemVerdacht

der Abjekte durch Tötung der Persönlichkeit Gottes reinigt, so reinigt Foucault nicht nur

die sinnhafte Geschichte von Sinn 1961, indem er nicht nur die Psychiatrie rechtfertigt.

Es setzt diese Reinigung 1966 damit fort, dass er sich von jedemWillen zumWissen auch

von der Psychiatrie reinigt. Nach Les mots et les choses kommt jede Ordnungsvorstellung

des Denkens immer in diskontinuierlichen vier Zeitaltern vor, so dass keinerlei Verbin-

dung einer übergeordneten Struktur für alle Zeitalter gedacht werden kann.

Foucault nimmt sich 1966 folglich als aktueller Denker im Strukturalismus wahr, der

zwar nicht dessen Anspruch übernimmt, alles zu erklären wie in den vorherigen unter-

schiedlichen Zeitaltern, die sich nicht als kontingent sehen wollen. Aber dannmuss jede

sinnhafte Ordnung von Sinn zu einer Antihermeneutik gereinigt werden,weil die Abfol-

ge von Zeitaltern und Ordnungen rein diskontinuierlich arbiträr ohne jeden übergrei-

fenden göttlichen Sinn ist. 1976 reizt dann sein angeblicher Bruch mit der archäologi-

schen Phase in einer Geschichte der Sexualität auch jede von Sinn gereinigte Ordnung

der psychiatrischenWissensform zur Verführung eines Glaubens anMachtbewegungen

von überall her. So wie Nietzsche sich vom reinen Gott des Bildes durch die zeithafte

ewigeWiederkehr ohne Sinn und Gott löst, wofür bei Foucault 1961 noch die Psychiatrie

und ihr rein diesseitiges Menschenbild als Beginn eines struktural statischen Zeitalters

steht, setzt er diesenWillen zur Reinheit in einer gegen jeden Begriff anMenschsein als

3 Douglas, Ritual, Tabu und Körpersymbolik, S. 106ff.

4 Der Begriff Abjekt ist allerdingsweniger zutreffend als Reinheit von der Zeit imAbjekt. Tränen gel-

ten z.B. nicht ekelerregend und daher rein, weil sie nicht einem von rhythmischer Zeit beherrsch-

ten Stoffwechsel unterliegen, wie z.B. im Mythos der weinenden Madonna.

5 Wobei schon Durkheim Probleme hatte, den Buddhismus als Religion zu bezeichnen, weil es hier

Ausnahmen gibt. Allerdings dürfte die Aufteilung in Hinyana (des klösterlichen Lebens) und Ma-

hayana (allgemeinenVerehrungBuddhas, ohne seinenWegnachzuvollziehen) demdoch entspre-

chen. Bezüglich der sehr eindeutigen Entwicklung im Islam und dem Christentum kann es sogar

durch eine Konkurrenz in der Frage der Reinheit des Islammit dem Christentum angetrieben wor-

den sein, zumal inmittelalterlichenQuellen auch der Vorwurf an das Christentumauftaucht, seine

Vorstellung von einer Dreifaltigkeit Gottes sei kein reiner Monotheismus.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Antihermeneutik von 1966 fort, die sich in seiner Geschichte der Sexualität von 1976 in

der Kritik an Freudwie Lacanwiederfindet. Er setzt nun nicht nur die Psychiatrie an die

Stelle der Linguistik als Fortsetzung des linguistischen durch einen anthropologischen

Strukturalismus, so dass er die Episteme desMenschen als jüngst vergangenes Zeitalter

in seiner Archäologie der Zeitalter fasst. In seiner Geschichte der Sexualität wird zudem

nun jede Vorstellung von Strukturordnung als Verdrängung einer reinen Diskontinuität

der Diskurse gesehen, indem Macht nur noch ein Name für die jeweilige Verdrängung

durch Struktur ist.

Schon 1966 inszeniert Foucault selbst als Bruch, was eigentlich eine Kontinuität der

Reinigung zu seinem Nietzscheanismus von 1961 ist. »Der Bruch kam,« so Foucault in

einem Interview zuOrdnung der Dinge,

»als Lévi-Strauss für die Gesellschaft und Lacan für das Unbewusste zeigten, dass Sinn

wahrscheinlich nur eineOberflächenerscheinung, eine Spiegelung, eine Schaumkrone

darstellt, während das eigentliche Tiefenphänomen, von demwir geprägt sind, das vor

uns da ist und uns in Zeit und Raum trägt, das System ist.«6

Waswie die Radikalisierung vonNietzsches Kritik imWillen zumWissen spätermit sei-

ner Geschichte der Sexualität erscheint, ist dann mit seiner Kritik an Lacan und Freud

nur noch deutlicher mit Nietzsches Genealogie der Macht die Fortsetzung einer Reini-

gung, die er auch für eine Kritik an den Psychiatern nun bereithält. Die Aussage von ei-

ner Rechtfertigung des Wahnsinns als transzendentale Idee bei Rabinow und Dreyfus

konstruiert einen Bruch aufgrundmangelnder Distanz zu Foucault, um die Radikalisie-

rung seiner Kontinuität zu verdrängen. Die Konzentration auf Brüche bei Foucault ist

auch Inszenierung, umdie Kontinuität zu übersehen,mit Nietzsche eine Geschichte ins

Reine der Zweckfreiheit zu formulieren: Geschichte der Zeitalter, Geschichte der mo-

dernen Seele, Geschichte der Sexualität und gegen Ende Geschichte einer Ästhetik der

Existenz, die allesamt von einer Kontinuität der romantischen Opposition Ästhetik vs.

Wissen seit 1966 ausgehen, nach der Kunst stets eine höhere Form des Verstehens dar-

stellt, die durch Anerkennung der Diskontinuität der Diskurse sich als Verliebtheit in

die permanente Zerstörung der Subjektivität und von jeglicher Akkumulation an Wis-

sen reinigt. Die Verstärkung einer Kontinuität von einemWillen zu Reinheit ist von der

Übernahme einer Gegenüberstellung von Kunst vs.Wissen bei Nietzsche geprägt, die er

permanent zu radikalisieren versucht:Moderne Literatur ist durch die Liebe zumTod ei-

ner permanent kontinuierlichen Zerstörung an Kontinuität gekennzeichnet, die damit

als einzige die Reinigung von jeder Vorstellung eines Sinns durch ein Subjekt vollzieht:

»[…] es geht um die Öffnung eines Raumes, in dem das schreibende Subjekt unabläs-

sig verschwindet.«7 Kunst hat also keine eigene Sprache, sondern ist nur im Verhältnis

zumWissen als Funktion der forcierten Reinigung von Subjektivierung desWissens als

Autorschaft entstanden. Bei aller berechtigten Kritik an Wissenschaft durch Literatur,

6 Michel Foucault, GesprächmitMadelaine Chapsal (1966), in:Michel Foucault,Dits et Écrits. Schriften,

Bd. I, 1954 -1969, hg.v. Daniel Defert u. François Ewald, Frankfurt a.M. 2001, S. 665.

7 Michel Foucault,Was ist ein Autor, in:Michel Foucault, Dits et Écrits. Schriften, Bd. 1: 1954 – 1968, hg.v.

Daniel Defert u. Fançois Ewald, Frankfurt a.M. 2001, S. 1008.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache 95

hat damit Literatur keine eigene Sprache, weil sie angeblich auf ein eigenesWissen ver-

zichtet, so dass sie als einzige keine Angst vor demVerschwinden im ebenso diskontinu-

ierlichen wie im permanent unplanbaren Strömen hat. Die moderne Autorschaft in der

Literatur ist dann die gegenüber denWissensdiskursen permanente Nicht-Autorschaft

und Literatur das Kennzeichen einer unfassbaren Diskontinuität. Im Unterschied zur

archäologischen Phase wird dies als Kritik an Kontinuität bei seinem Antritt der Profes-

sur am Collège de France im Programmdeutlich, die von der zweifachen Unterwerfung in

derModerne imWissensdiskurs redet: Zum einen die Unterwerfung unter die anonyme

Diskursformation und zum anderen unter die einer Anerkennung des Autors, der sich

in derWissenschaft aus Angst vor dem unbeherrschbaren diskontinuierlichen Strömen

der Diskurse mit der Wert der Anonymität tarnt.8 Wie in Barthes Theorie des moder-

nenMythos, der selbst durch Kritikmythisch ist, entspricht dies seinerTheorie der zwei

grundlegenden Diskursgesellschaften: Einerseits der mythisch-rituellen Diskursgesell-

schaft, die durch ritualisierteWiederholung des Lernens9 stets denselbenDiskurs durch

Verknappung des Redens auf meisterhafte Autorschaft reduziert, wofür Foucault wahr-

scheinlich denRhapsodenHomer imKopf hat. Anderseits steht dieser Verknappung des

gesamten Diskurses auf eine monopole Geheimgesellschaft der Produktion die moder-

neKritik einerDiskursgesellschaft entgegen,die er eineGesellschaft derDoktrinen, also

der wissenschaftlichen Disziplinen nennt, die aber den Diskurs nicht den Autoren einer

einzigen Geheimgesellschaft überlassen. Aber diese wissenschaftliche Differenzierung

ist zwar dann eine Erweiterung des öffentlichenDiskurses durch Autoren, aber zugleich

eine Differenzierung der somit verdeckten Verknappung in verschiedenen Autorschaf-

ten. Beides verhindert das im Diskurs nicht vorgesehene diskontinuierliche Diskurser-

eignis, während in der modernen Gesellschaft in der sich glorifizierenden Differenzie-

rung anwissenschaftlichenDiskursen gegenüber demMythos die Verknappungüberse-

henwird.Nur die Literatur vollzieht die Aufhebung jeder Autorschaft im Tod des Autors

undnicht damit eineVerknappungdesDiskurses durch anonymeWissensdiskurse,hin-

ter denen sich Autoren verstecken. Foucault bemerkt nicht, dass er damit ein Ende der

Geschichte inderKunst formuliert,der seiner existenzialistischenAntihermeneutik ent-

nommen ist: Die moderne Literatur negiert immer wieder und permanent erneut jeden

Sinn und Fortschritt des Wissens, weil sie darüber hinaus angeblich kein eigenes Wis-

sen durch Autoren akkumuliert, sondern damit den Punkt der höchsten, nicht mehr zu

überwindenden Reinheit von jeder Verfügung durchWissen erreicht hat.

Die Konsequenz dieser antinomischen Fassung der Diskursgesellschaft ist, dass

Foucault dann keine Autonomie der Literatur annehmen kann, weil diese immer nur in

Relation zur bestehenden Ordnung des Wissens als Kritik zu verstehen ist, indem sie

historisch zwar ebenso aus der wissenschaftlichen Kritik an Geheimgesellschaft her-

vorgegangen ist, aber dann konsequenter als diese keine neue Autorschaft des Wissens

ausprägt. Sie geht von der Anonymisierung derWissenschaft aus, um sich aber dann in

derModerne gegendie Tarnungdes Subjekts durchAnonymität desWissens zuwenden:

»ZumChiasmus kames im 17. oder 18. Jahrhundert;man begann,wissenschaftliche Tex-

te als solche zu akzeptieren, in der Anonymität der etablierten oder immer wieder neu

8 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991, S. 29.

9 Foucault, ebd. S. 10ff.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

beweisbaren Wahrheit.«10 Mit Chiasmus meint Foucault hier wie Nietzsche die Kritik

anWissenschaft als Ersatzreligion des Monotheismus die Überkreuzung von irdischem

mit einem transzendentalen Leben durch den Tod, indem das Individuum durch seinen

diskontinuierlichen Tod der sterblichen Existenz in das Paradies einer unendlichen

permanenten Existenz übernommenwerde, so wie der einzelne Autor derWissenschaft

durch seine Anonymisierung von Autorschaft zum anerkannten Autor einer Diskurs-

formation wird. Die Liebe zum Tod kommt danach zwar aus dem Willen zum Wissen

der anonymen Objektivität in der Wissenschaft, hinter der sich Autorschaft versteckt.

Allein die moderne Literatur vermag aber durch die Liebe in den unplanbar diskonti-

nuierlichen, irdischen Tod mit ihrer Kritik an der Magie des Namens das unverfügbare

Rauschen der Diskurse zu akzeptieren. Das ist eine romantische Vorstellung von Kunst

als eine symbolische Form unverfügbarer Ereignishaftigkeit des unplanbaren Todes,

die in der Nichtverfügbarkeit gegenüber dem Willen zum Wissen der Wissenschaft

ein höheres Verstehen des ebenso unverfügbaren wie damit reinen Seins anerkennt,

was er in der Archäologie von 1966 noch das unerkennbare System nannte. Literatur

entspricht somit der Realität desDiskurses,weil sie das unvordenkliche Ereignis im ihm

anerkennt, das eben nie durch irgendeinen Autor oder eine Autorin gedacht werden

kann.

Foucault versuchtdamitnichtnurdieOpposition vonWissenundKunst so zu retten,

dass Kunst kein eigenesWissen hat.Die Integration von Autorschaft durch anonymisie-

rende Unsichtbarkeit der Diskurse wird zugleich zur Machtfunktion genuin und allein

von Wissenschaftsdiskursen. So will denn Foucault 1980 mit dem Text des maskierten

Philosophen in einer öffentlichen Tageszeitung zeigen, wie die öffentliche Anonymisie-

rung in derWissenschaft nichtmit demTod des Autors in der Literatur eines Barthes zu

verwechseln ist. Foucault übersieht, dass die Offenlegung seiner Autorschaft sich nicht

allein einer Geheimgesellschaft an wissenschaftlichen Autoren verdankt. Ohne die öf-

fentlich legitime Anerkennung seiner eigenen Position des Wissens in der öffentlichen

Wahrnehmung seiner institutionellen Stellung hätte es diese Anreizung eines Spielsmit

Maskierung undDemaskierung in der Presse gar nicht gegeben.DieMagie des Namens

ist ein Effekt in der Position an Legitimität und nicht nur desWissens: Sie ist umso grö-

ßer, je höher der Abstand zwischen öffentlich diskursiver Verleugnung zur ebenso öf-

fentlich anerkannten Position ist. Reichs It’s gonna rain zeigt in der Kunst vielmehr, dass

die Magie des Namens durch ihre umkehrende Verleugnung dieser Magie im Abtöten

von Sinn auch in der Kunst nicht verschwindet. Es geht also nicht einfach umdieMacht-

durchzogenheit in einerWissen-Macht-Spirale als einzige Funktion der wissenschaftli-

chenDiskurse. Foucault verpflichtetWissenschaft auf die eine gleichbleibende Funktio-

nalisierung einer Spirale, was selbst in der Kritik am Monotheismus ein Schatten des

Glaubens an Reinheit ist. Kurz: Die Opposition von Literatur gegen Wissenschaft baut

ebenso auf Autorschaft und sehr wohl auf Akkumulation anWissen, aber nicht auf die-

selbe Art in der Akkumulation desWissens.

Dass die Negation eines Namensfetischs zwar in der Tat in der Kunstmoderne auf-

tritt, aber immer noch auf die Akkumulation eines eigenen Wissens und damit Autor-

10 Michel Foucault,Was ist ein Autor, in:Michel Foucault, Dits et Écrits. Schriften, Bd. 1: 1954 – 1968, hg.v.

Daniel Defert u. Fançois Ewald, Frankfurt a.M. 2001, S. 1016.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache 97

schaft setzt, zeigt sich zumindest schon durch Charles Baudelaire, der bei allem hier

nochzu fassendenUnterschiedvonWalterBenjaminsundPierreBourdieusTheorie glei-

chermaßen als Beginn der Moderne in der Literatur gesehen wird. Baudelaire fasst in

der Tat in seiner Bestimmung der Kunst in derModerne von 1860 zumindest den künst-

lerischen Autor als »ein Ich, das unersättlich nach dem Nicht-Ich verlangt«,11 was voll-

kommen der Kritik an der Magie des Namens entspricht. Baudelaire nennt in diesem

Essay den Zeichner Constantin Guysmodern,weil dieser seine Zeichnungen nichtmehr

signiert. Und das entspricht in der Tat ebenso der Modernität eines Marcel Duchamp,

der ein Urinal mit einem ihn anonymisierendenNamen zu Anfang des 20. Jahrhunderts

signiert, umdie Fetischisierung desNamens ebenso zu kritisierenwie später AndyWar-

hol, der behauptet, er produziere wie eine Maschine, Rosemarie Trockels Behauptung

›Tieremachen Kunst, oderMusilsMann ohne Eigenschaften etc. Aber diese permanente

Selbstdementierung ist eben keineswegs gegen jede Kontinuität an Wissensakkumula-

tion gestellt, wenn man Baudelaires Verneinung des Namens genauer unter die Lupe

nimmt und ihn als einer der Begründer von Autonomie der Literatur im 19. Jahrhundert

wie in Bourdieus Regeln der Kunst bezeichnet.

Baudelaire zeigt in seinem Essay zur Modernität von 1860, dass die eine reine Dis-

kontinuität des unplanbaren Todes in der Religionmit seiner als Gegenreligion verstan-

denen Literatur vielmehrmit einer Kontinuität desWissens umdie Brüche in der Ästhe-

tik verhindert werden soll, – also gleichsam in einer diametral umgekehrtenTheorie der

Anonymität des Autors nach Foucault, wiewohl die Kritik an einer Magie des Namens

in der Tat eindeutig in der modernen Autorschaft vorliegt, die hingegen nicht vollkom-

men auf das Wissen der Namen gegen die fetischisierende Glorifizierung des Namens

in der Öffentlichkeit jenseits des Feldes verzichten kann. Deutlich wird diese Strategie

der Behauptung an Autorschaft durch Kritik in Baudelaires Hinweis auf die Statistik bei

Balzac.12 Statistik wurde in Frankreich vor allem von Marie Jean Antoine Nicolas Cond-

orcet am Ende des 18. Jahrhunderts unter dem Namen der science sociale betrieben, die

dann für Balzac zumVorbild erkorenwurde,der sichmit demdamals institutionell noch

ungeschütztenBegriff des professeur ès science socialekürte. (AugusteComtenutzte zuneh-

mend den Titel sociologie für die Abgrenzung seiner Philosophie,weil der von ihm andere

benutzteTitel einer physique socialevonAlphonseQuetelet für die empirischeErrechnung

von sozialemDurchschnittmittels derGaußschenGlocke benutztwurde.) So bezeichnet

Balzac in seinem Chagrinleder etwa dreißig Jahre vor Baudelaires Aufsatz zur Moderne

den Wissenschaftler Georges Cuvier als vorbildlichen Autor des gesamten 19. Jahrhun-

derts, weil er in seiner Logik der Naturgeschichte nicht mehr Tiere in ihrem Leben be-

schreibt,13 sondern mit einer kalten Zahl versetzt, um durch Vergleich toter Skelette die

lebendige Natur in eine logische Einheit zu bringen. Allein die Ordnung der anonymen

11 Charles Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, in: Sämtliche Werke/Briefe, Bd. V u. VI, hg.v.

Friedhelm Kemp u. Claude Pichois, München u.Wien 1989, S. 223.

12 Charles Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, in: Sämtliche Werke/Briefe, Bd. V u. VI, hg.v.

Friedhelm Kemp u. Claude Pichois, München u. Wien 1989, S. 213 – 258

13 Honoré de Balzac, Das Chagrinleder, in: ders.,DieMenschliche Komödie. Gesamtausgabe in zwölf Bän-

den, hg. v. Ernst Sander, München 1998, Bd. XI, 30: »Er [Cuvier, Th. B.] ist ein Dichter mit Zahlen;

er ist erhaben, wenn er eine Null neben eine Sieben setzt.« Kurz zuvor, S. 29: »Ist Cuvier nicht der

größte Dichter unseres Jahrhunderts?«

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

und reinen toten Zahlen der Naturwissenschaft rechnerisch einmal verändert, so feiert

der Royalist Balzac denNaturforscher Cuvier, ergebe auf revolutionäreWeise eine neue,

alles umfassende Logik des kontinuierlichen Lebens.

Baudelaire nun greift zu anfangs seines berühmten Essays die statistische Methode

wie die Statistik der Tierwelten in Reflexion auf Balzac zwar auf, um damit eine eigene

kontinuierliche Geschichte desWissens an Schönheit zu behaupten:

»Würde ein unparteiischer Mensch alle französischen Moden eine um die andere

durchblättern, von den Ursprüngen Frankreichs bis zum heutigen Tag, er würde nichts

finden, das ihn schockierte oder auch nur überraschte. Allenthalben fände er, wie

in der Tierwelt, eine Fülle der Übergänge und Abstufungen. Keine Lücke, also auch

keine Überraschung, […]. […], so sähe er, […] daß selbst in den Jahrhunderten, die von

Greueln und Narrheiten zu wimmeln scheinen, das unsterbliche Verlangen nach dem

Schönen stets seine Befriedigung gefunden hat.«14

Wenn er dann zu Beginn seines berühmten Essays zwar das interessefreie l’art pour l’art

seines FreundesTheophile Gautier fordert, aber zugleich mit Stendhal festhält, dass die

Kunst das jeweilige historische Interesse an profanem Glück als berechtigte Forderung

bewahren solle, »um sich entschieden vom Irrtum der Akademiker zu distanzieren«,15

wirdoffensichtlich,dassdieser Irrtum inderAbstraktion von irdischen reinhistorischen

Interessen bei einem an Hegel orientierten philosophischen Akademiker Victor Cousin

liegt, der ebenfalls das l’art pour l’art in Frankreich forderte – aber als Camouflage des

Weltgeistes von Hegels Gang Gottes durch die Welt. Die Opposition gegen die Religion

durchWissenschaften wird für die Literatur als modernes Feld akzeptiert, weil auch sie

ein profanes Wissen der Kontinuität ist, die sich nicht hinter einer unverstehbaren von

Menschen unplanbaren Diskontinuität versteckt. Die wissenschaftliche Statistik zeigt

eine eigene Logik der Kontinuität für Brüche und nicht des einen Bruchs durch den un-

planbaren Tod.Das Entstehenmoderner Literaturmit ihrer Kritik an derMagie des Na-

mens ist weder von einer religiösen Gegnerschaft gegen irdisches Glück noch durch Ab-

lehnung vonWissen zu verstehen, das vielmehr eine eigene Kontinuität an Wissen und

Autorschaft gegenüber derWissenschaft ausbildet.

Dermit einer Schwarzen eine Liebesbeziehung aufrechterhaltende und vonHotel zu

Hotel ziehende, vor seinen Schuldnern fliehende Baudelaire, der nicht wie Flaubert und

Gautier auf den Salon der Prinzessin zurückgreifen wollte, um einen Prozess gegen ihn

zu vermeiden, versuchte daher auch, die Reinheitsvorstellung dem royalistischen Pu-

blikum vorzuhalten, wenn er in seinem Essay zur Moderne darauf hinwies, dass Lou-

is XV die Madame Pompadour nur begehrte, wenn sie ungeschminkt war. Baudelaires

Gedicht Les Bijoux beschreibt mit dem Klingeln des nicht abgelegten Schmucks im Ge-

schlechtsverkehr eine multisensorische Erfahrung von Existenz in der Tat das Abster-

benvon sprachlichemVerstehen imSchreibenmoderner,höchst lebendigerAutorschaft,

das damit wohl kaum als religiös zu verstehende Todessehnsucht der Romantiker zu

bezeichnen ist. Zu Recht hält Bourdieu fest, dass Baudelaire zu einem der Begründer

14 Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, ebd. S. 215f.

15 Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens, ebd., S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache 99

der Autonomie desmodernen literarischen Feldes im 19. Jahrhundert wurde,was früher

schon Benjamin zwar ahnte, aber in der Tat noch zu sehr von einem feldunspezifischen

Soziologismus der marxschen Ideologiekritik ableitete, indem er die sozialen Kämpfen

nicht an denKämpfen eines eigenen sozialenWissens unter Autor:innen gebrochen sah,

sondernungebrochen alleinmit der Ideologie einerGesellschaft des seconde empire zude-

codierenglaubte.16Daherwar auch fürBenjamin imGegensatz zuBourdieu,aber analog

zuFoucault das l’art pour l’art Baudelaires ein zuüberwindendeErblast derWissenschaft.

Benjamin hingegen richtet sich eigentlich gegen das nationalistische Missverständnis

des l’art pour l’art im Dichterkreis um Stefan George, dessen bürgerliches Verständnis

diesesWahlspruchs vonBaudelaire für Kunst ermarxistisch überwindenwollte. Für Ge-

orge hatten die Franzosen nur belanglose Romanschreiber des Kaffeehauses hervorge-

bracht,dieDeutschenhingegenDichterderLyrik,sodassBaudelairesWarnungvon 1860

nicht nur ernst zu nehmen ist, sondern auch gegen ihn selbst im Namen von Nationa-

lismus für die Abwertung des in Frankreich mit Stendhal, Balzac und Flaubert entstan-

denen Gesellschaftsromans mit lyrischer Dichtkunst kolonialistisch instrumentalisiert

werden sollte: Deutschland, ein Land der Dichter undDenker. Gleichwohl gibt es jedoch

beiFoucaultsHaltunggegenübereiner relativenAutonomiederKunst einenUnterschied

zur marxistischen Interpretation Benjamins.

Foucaults Autorschaftsmodell erscheint für die Moderne aus drei Gründen innova-

tiv, so dass seine Romantik der literarischen Autorschaft stets ungeprüft als Ausdruck

des postmodernen Autorschaftsverständnisses von Literatur auch von der Dekonstruk-

tion übernommen werden konnte. Erstens, weil er die für Kunstproduktion langweilige

marxistischeTheorie verabschiedet, dass Autorschaft sich durch das Ziel einer aufzuhe-

bendenEntfremdung auszeichne,währendnach Foucault seit seinemAutorschaftsessay

diese Entfremdung des schreibenden Autors das Bewusstsein für Normkritik des sozia-

len Raums erst zu bewahren hat, um die Gesellschaft gegenüber Fixierungen wachzu-

halten, die er damit auch für seine Stellung im Strukturalismus akzeptiert. Spaltung im

Wahnsinn ist nicht wie in dermarxistischen und langweiligen Romantheorie von Georg

Lukács Gegenstand einer literarischen Anklage der Abspaltung des ohnmächtigen Indi-

viduums gegenüber der Gesellschaft, sondern die Suche nach unreglementierter Exis-

tenz und Freiheit des Individuums vor der Normierung durch Gesellschaft, welcher wie

derWahnsinn nichtmit der kontinuierlichenVorstellung vonVernunftnormoder einem

gesellschaftlichen Sinn und Ziel übereinstimmen will. Daher behaupten Rabinow und

Dreyfus, es gehe in Foucaults frühererGeschichte desWahnsinns umdieRechtfertigung

des Wahnsinnigen, während es vielmehr um die Rechtfertigung der in der Geschichte

auftauchenden Psychiater geht.

Zweitens kommt bei den historischen Romantikern nicht nur die Todessehnsucht

auf, sondern wird das Schreiben der Autoren selbst zum Thema von Autorschaft ge-

macht. Schon 1961 in Wahnsinn und Gesellschaft sind die Romantiker neben Diderot

diejenigen, die vorausahnen, dass der Beobachter sich nicht vomWahnsinn ausnimmt.

16 Thomas Becker, Subjektivität als Camouflage. Die Erfindung einer autonomen Wirkungsästhetik

in der Lyrik Baudelaires, in: Markus Joch u. Norbert Ch. Wolf, Text und Feld. Bourdieu in der literatur-

wissenschaftlichen Praxis, Tübingen 2005, S. 159 – 175.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

TodundAbstraktion vonRepräsentationwerdenals permanente Trennungder Subjekti-

vität desWissens verstanden,was dazu führt, dass dann die Abstraktion vonGeschichte

der modernen Avantgarden des 20. Jahrhunderts als nicht mehr zu überwindender

Standpunkt im permanenten Absterben jeglicher Geschichte in der modernen Kunst

verstandenwird.Das führte etwa bei Peter Bürger zur Behauptung, dass die klassischen

Avantgarden zu Anfang des Jahrhunderts mit ihrer Zerstörung von Geschichte nicht

mehr zu überwinden seien. Eine solche Vorstellung ist nichts anderes als die ästhetische

Variante vonHegels Ende derGeschichte durch Literatur, so dass sich dann aktuelle Phi-

losophie des Strukturalismus in der Verneinung jeden Sinns und Zwecks für Strukturen

durch Kunst offen zu halten habe.

Während Foucault in Überwachen und Strafen den Satz von Clausewitz umkehrt,

so dass nach Foucaults Geschichtstheorie jede gesellschaftliche Formation lediglich als

Fortsetzung des Kriegesmit anderenMitteln zu verstehen ist, also niemals eine Schlacht

um Positionen endgültig sein kann, kehrt jedoch diese Strategie eines eindeutigen Ver-

werfens jeglichen Endes der Geschichte im Diskurs derWissenschaftler in eindeutigem

Widerspruch zu seiner nietzscheanisch motivierten Theorie in einer Opposition der

Kunst wieder. Damit wird wissenschaftliche Autorschaft mit versteckter Subjektivität

identifiziert, welche allein die Kunst gänzlich abtötet. Es gibt daher kein Wissen akku-

mulierendes Feld in der Kunst bei Foucault, sondern nur Negation jeder Akkumulation

des Wissens, was ein Ende der Geschichte für ästhetische Produktion darstellt, die in

ihrer Abstraktion darin nicht mehr weitergehen kann.

Aber es gibt ebendaher einendamit verbundenendritten sehr ernstenGrund, indem

Foucault mit dem Begriff der Wahrheitsproduktion den Unterschied von erklärender

Naturwissenschaft und verstehenden Interpretationswissenschaften und damit den

Begriff der Legitimität übergeht. Die normale Naturwissenschaft versucht in ihren

Wiederholungen das Experiment zu kontrollieren und Diskontinuität auszuschließen.

Wenn eswiederholbar ist, danngilt es auch für andere.Das existenzielle Experiment des

Lebens jenseits des naturwissenschaftlich konstruierten Wissens, das sich dem Zufall

im Leben stellt, ist ein höheres Verstehen derWelt als dieWissenschaft, die unerwartete

Innovationenmit Kontrolle zu verhindern weiß.WissenschaftlicheTheorien sind daher

Kommentare, die eigentlich normalisierende Kontrolle in ihrer Autonomisierung durch

Wissen ausüben, welche das eigentliche Experimentieren im existenziellen Leben zu

verhindern versucht. Foucault übergeht mit diesem Existenzialismus, dass nicht die-

selbe Art der Kontrolle für das Wissen verstehender Humanwissenschaften wie in den

Naturwissenschaften gilt. Laut des Wissenschaftshistorikers Thomas Kuhn stößt ein in

der Naturwissenschaft akzeptiertes Paradigma des Wissens alle vorherigen Wissens-

formen in die radikale Vergessenheit, so dass ein Paradigma in der Tat jede frühere

Erinnerung an ein anderes Paradigma auslöscht. Für die symbolischen Revolutionen im

Feld der Kunst und verstehendenHumanwissenschaften gilt dies nach Bourdieu gerade

nicht. Es ist immer auch ein historischesWissen für das Bestehen von Normen wichtig,

das keineswegs per Innovation einfach abgeschafft wird, wie Baudelaire es schon für

sein l’art pour l’art als rein irdische Akkumulation der Brüche im historischen Wissen

beansprucht. Akkumulation desWissens durch Kommentar wird in Ordnung des Diskur-

ses jedoch von Foucault als eine genuin moderne Kontrolle des Diskurses dargestellt,

dessen Autonomie den Einbruch von unplanbaren diskontinuierlichen Diskursereig-

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache 101

nissen verhindert. In der Vorlesung der Ordnung des Diskurses begründet er seine neue

Phase der Machtanalysen u.a. daher mit einer Kritik an Autonomie des Wissens durch

Kontrolle: »Interne Prozeduren, mit denen die Diskurse ihre eigene Kontrolle selbst

ausüben«,17 was wohl recht eindeutig als strukturelle Autonomie verstanden werden

darf, die aber dann zur Kritik steht,weil ihreMachtkontrolle auch den Bruch imDiskurs

als Diskursformation kontrolliert, aber niemals den totalen Bruch wie den Tod des

Autors zulässt.

Foucault zugewandte Historiker verstehen dann die Wendung der Diskursanalyse

zurMachtkritik inOrdnung desDiskurses auch zuRecht als kritischeHaltung gegen Auto-

nomie.18 SerienundKontinuität gehören fürFoucault zwarzusammen,aber echteEreig-

nisse kommen nur dem absolut diskontinuierlichen Beginn eines jeweiligen Zeitalters

zu,19 so dass jede neue Episteme in Ordnung der Dinge niemals im Aufbau von Vorgän-

gern entstanden sein kann, also vollkomme ohne jede Akkumulation wie ein Paradig-

menwechsel laut Kuhn im naturwissenschaftlichen Denken entsteht. Jede Autorschaft

einer Episteme entsteht nur im radikalen Tod der alten Epistemeordnung, was allein

mit der Liebe zumTod inder Literatur akzeptiertwird. InOrdnungderDingegibt es daher

keine transformatorischenÜbergängederDenkformen,wie sie verstehendenSozialwis-

senschaften annehmen,sodass bei all seinerKritik anLévi-Strauss’ Logozentrismus,der

glaubte,mit dem Strukturalismus dieMathematik der Geisteswissenschaften gefunden

zu haben, sich damit auch Foucault in seiner Kritik am Willen zum Wissen zu wenig

am Unterschied naturwissenschaftlichen Denkens zu verstehenden hermeneutischen

Wissenschaften orientiert; denn die Humanwissenschaften sind inzwischen durchaus

nietzscheanisch aufgeklärt, weil sie wissen, dass ihre Objektivitäten immer auch kon-

struiert sind.

Nun ist jedoch Foucaults Kritik an einerDominanz des sozialenKapitals als Kontrol-

le von Autonomien damit keineswegs abzuweisen, wohl aber ein antihermeneutisches

Verständnis von Innovation vor allem in der Literatur, so dass er wie schon inWahnsinn

undGesellschaft dies mit der Todesromantik der historischen Romantiker gleichsetzt. Zu

Recht verdächtigt Bourdieu das frühe Konzept der Episteme trotz aller späteren Dyna-

misierung des Essentialismus,20 oder, um es noch deutlicher zu sagen: der Wiederkehr

des Logozentrismus in der Kritik des Logozentrismus. Kommentare können in der Tat

zwar Avantgarden verhindern und tun es auch immer wieder. Aber es ist nicht nur frag-

lich, ob literarische Innovation durch rein diskontinuierliche unkontrollierbare Ereig-

nisse sich vonWissenschaften absetzen.

Darin liegt auch der Grund, warum Foucault es in seinem Autorschaftsessay nie un-

ternommen hat, die Denkformen der Renaissance zu thematisieren und sogleich vom

17 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, ebd. S. 17.

18 Achim Landwehr, Historische Diskursanalyse, Frankfurt/New York 22018, S. 75. Die Darstellung von

Bourdieu ab s. 77ff. ist jedoch etwas seltsam.

19 Siehe auch: Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, ebd. S. 36: »Es gilt, die verschiedenen […]

aber nicht autonomen Serien zu erstellen, die den ›Ort‹ des Ereignisses, den Spielraum seiner Zu-

fälligkeit […] umschreiben lassen.«

20 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M. 1998. S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

18. Jahrhundert eines Chiasmus derWissenschaft auszugehen, aus der erstmoderne Li-

teratur als Kritik der autonomen Wissenschaften hervorgeht. Erwähnt Foucault in die-

semEssay zwarmittelalterlich scholastische Techniken der Rekonstruktion eines Textes

(Hieronymus), so springt er sogleich indieModerne,ohne imGeringstendas quattrocento

oder überhaupt die Renaissance zu erwähnen, wo über den kontinuierlichen Kommen-

tar antiker Autoren erst der moderne Sinn für Autorschaft in den textkritischen Wis-

senschaften der hermeneutischen Philologien bis heute entstanden ist. Einem Philoso-

phen, der an der ENS der Pariser Rue d’Ulm, d.i. an der renommiertesten Grande École

Frankreichs Philosophie studierte hatte, sollte es wohl kaum entgangen sein, dass Pla-

ton und Aristoteles noch heute nach jenen Zahlen zu zitieren sind, die auf die textkriti-

schen Veröffentlichungen der Spätrenaissance, also offensichtlich auf Kommentare zu-

rückgehen. Aber das kann dann als pedantische Schulmeisterei abgelehnt werden, die

noch keine experimentell sich offenhaltende Ästhetik der Existenz kennt analog zu der

fast dreihundertjährigenOpposition von literarischemSalon gegenwissenschaftlich pe-

dantische Akademie in Frankreichs Klassik. Foucault übergeht die für die französische

Klassik entscheidende querelle des antiques et desmodernes komplett,weil er dieOpposition

von Salon und Akademie allein von Diderot her ansetzt und damit auch die Entstehung

weiblicherAutorinnen im 17. Jahrhundert nicht nur übergeht, sondern auchdie imSalon

entstandene individuelle Selbstverwirklichung durch Sex sowohl bei einem aristokrati-

schen Mann wie Frau nur sehr verkürzt ein einziges Mal erwähnt. Wenn vom Entste-

hen eines Dispositivs der individuellen Sexualität geredet werden kann, dann erst in der

Geschichte hier, was zumindest Niklas Luhmannmit seiner Arbeit über die Entstehung

passionierter Liebe sah, um aber sogleich die Entstehungweiblicher Autorschaft ebenso

zuübergehen.21 Foucault jedenfalls sieht die sprichwörtlicheBrille auf seinerNasenicht.

Foucault rechtfertigt insofern mit seiner Darstellung einer Differenz von wissen-

schaftlicher und literarischer Autorschaft seine eigene nietzscheanische Philosophie der

experimentell reinen ästhetischen Erfahrung als Opposition gegen pedantischeWissen-

schaft durch den popkulturellen Künstlerphilosophen. Jede Avantgarde des Verstehens

muss sich hingegen laut Bourdieu der Reihen an Neuerungen bewusst sein, auf die sie

aufbaut, um in ihrem Angriff auf die Seriosität des Kanons dennoch Autonomie durch

Differenzierung des verstehendenWissens der eigenen Geschichte und der mit Namen

verbundenenRevolutionenzuerweitern.22 Sosehrdamit jedeAutorschaft eineAkkumu-

lation anWissen ist, so wenig kann es daher ein Ende der Geschichte geben. Oder noch

anders ausgedrückt: Das zunehmendeWissen an Geschichte ist kein Verfall an die Tra-

dition der Postmoderne, sondern die mit avantgardistischen Neuerungen zunehmen-

de Akkumulation an Wissen der Brüche. Dieses damit genuin hermeneutische Wissen

der historischen Brüche durch Kunstavantgarden gilt bei allem Unterschied zwischen

Naturwissenschaften und Kunstproduktion auch für Felder der interpretierendenWis-

senschaften. Auch wenn man es als Kritik am Anthropomorphismus sehen kann, wenn

Verhaltensbiologen bewiesen haben, dass Tiere ohne Sprache und Diskurse Kultur, also

21 Thomas Becker, Liebe.Mediumder Kommunikation oder symbolisches Kapital der sozialen Repro-

duktion, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 57, Dezember 2005, S. 624 – 643.

22 Pierre Bourdieu,Die Regeln der Kunst.Genese und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt a.M. 2001,

S. 471.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der Reinheit im Sein der Sprache 103

differente Bedeutungskonstitutionen produzieren können, so fehlt ihnen laut der Ver-

haltensbiologen angeblich die menschliche Fähigkeit der Akkumulation dieser kultur-

produzierenden Fähigkeit, was Bourdieu ein symbolisches Kapital nennt. Damit wird

freilich der Anthropozentrismus im Feiern der Sprache zwar zu Recht (ohne Kapitalbe-

griff) kritisiert, aber als neue Form eines anthropozentrischen Zentralismusmitwissen-

schaftlicher Beobachtung des unbeobachteten Beobachters im Experiment wieder ge-

rettet. Die glücklichen Tiere kennen kein Kapital.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-015 - am 14.02.2026, 17:33:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

