
Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

in urbanen Räumen 

Martin Radermacher 

1 Einleitung 

Wer an »Stadt« denkt, denkt häufig nicht zugleich an »Religion«. Städte 
werden, gerade im europäischen und nordatlantischen Raum, oft als ein 
säkulares Umfeld wahrgenommen. Sie wurden und werden sogar als Trieb
kraft der Säkularisierung angesehen. In der Vorstellung vieler Menschen sind 
Modernisierung, Säkularisierung und Urbanisierung parallel verlaufende 
Prozesse, die kausal miteinander zusammenhängen: Wenn die Bevölkerung 
sich in den Städten konzentriert, dann wird Religion zusehends bedeutungs
loser (z.B. Cox 2013: 1). Während die Menschen in ländlichen Regionen, so die 
häufige Annahme, im Allgemeinen religiöser und traditioneller seien, hätten 
in den Städten andere Bereiche gesellschaftlichen Zusammenlebens längst 
die Religion verdrängt, zum Beispiel Wirtschaft, Politik, Kunst, Sport oder 
Populärkultur.1 

Diese Annahme prägte lange auch den Blick der Religionssoziologie und 
Religionswissenschaft auf die Städte im europäischen Kontext der Neuzeit. 
Doch in den letzten Jahrzehnten hat die Forschung eine regelrechte Kehrtwen
de vollzogen: Nun erkennt man, dass Städte religionsproduktive Orte sind – 
und zwar nicht obwohl, sondern gerade, weil sie religiös und kulturell vielfäl
tig sind. Religiöse Diversität, wie sie heute in vielen Städten (insb. in der soge
nannten ›westlichen‹ oder ›nordatlantischen‹ Welt [Bruce 2008: 37] und in den 
globalen Metropolen) herrscht, wird zum Motor religiöser Dynamiken (z.B. 
Burchardt/Becci 2013: 1). Das heißt nicht, dass in Städten Religion überall und 

1 Das Argument wird auch bei Burchardt und Becci (2013: 5) und Orsi (1999: 41) darge
stellt, ohne dass diese es teilen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

immer sichtbar wird und alles Urbane zugleich auch religiös sei. Denn religiö
se Gruppen müssen sich in Städten gegenüber nicht-religiösen Bereichen und 
gegenüber anderen religiösen Traditionen behaupten. Aber sie tun dies zuneh
mend selbstbewusst und im Wettbewerb miteinander. Dieser Sachverhalt ist 
eine wesentliche Ausgangslage für die Erforschung der diskursiven Konstituti
on von religiösen oder auf Religion bezogenen Mehr-/Minderheiten-Konstel
lationen. 

So untersuchen Religionswissenschaftler:innen heute nicht mehr das 
(vermeintliche) Verschwinden von Religionen in der Stadt, sondern, wie ver
schiedene religiöse Gruppen in der Stadt miteinander interagieren und wie 
sie sich zu den nicht-religiösen Feldern der Gesellschaft verhalten. Die leiten
de Annahme dieses Beitrags (wie auch des DFG-Netzwerks »relMMK«, siehe 
Einleitung) ist, dass religiöse Mehr- und Minderheiten auch im urbanen Raum 
diskursiv konstituiert werden. Ihre Verhältnisse können demzufolge unter
sucht werden, wenn man beobachtet, wie sich diese Gruppierungen selbst 
als Mehr- oder Minderheit beschreiben und wie sie von anderen Teilen der 
(Stadt-)Gesellschaft als solche wahrgenommen und adressiert werden. Wenn 
diese Forschungsfrage – d.h. die Frage nach der diskursiven Konstitution reli
giöser Mehr- und Minderheiten – mit einem gezielten Blick auf das Urbane zu 
erörtern ist, dann wird deutlich, dass es nicht allein die Diskurse sind, die an 
der Konstitution von religiösen Mehr- und Minderheiten teilhaben, sondern 
auch die gebauten und infrastrukturellen Ermöglichungsbedingungen dieser 
Diskurse. Daher beabsichtigt dieser Beitrag, das Urbane insbesondere als 
gebaute Umwelt von Mehr-Minderheiten-Diskursen in den Blick zu nehmen. 
Um dieses Argument zu entfalten, bearbeitet dieser Beitrag die folgenden 
Themen und Fragen: 

1. Was sind Mehr- und Minderheiten? Was ist eine Mehr-/Minderheiten- 
Konstellation? (Kap. 2) 

2. Was macht diese Konstellationen zu spezifisch »religiösen« Konstellatio
nen? (Kap. 2) 

3. Wie kann man den »urbanen Kontext« definieren? (Kap. 3) 
4. Wie ist der Forschungsstand zum Verhältnis von »Religion und Stadt«? 

(Kap. 3) 
5. Wie bilden sich religiöse Mehr-/Minderheiten-Konstellationen in urbanen 

Kontexten stadträumlich (und diskursiv) ab? (Kap. 4) 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 225 

2 Begriffliche Überlegungen 

Was sind Mehr- und Minderheiten? Was ist eine Mehr-/ 
Minderheiten-Konstellation? 

Die Konzepte »Mehrheit« und »Minderheit« sind gängige alltagssprachliche 
Begriffe, die in denotativer Weise das Verhältnis verschiedener Gruppen im 
Hinblick auf die Zahl ihrer Mitglieder bezeichnen. Eine Mehrheit, in welchem 
Bereich auch immer, kann es nur im Verhältnis zu einer angenommenen oder 
tatsächlichen Minderheit geben. Der quantitative Bezug des Begriffspaares 
wird sehr offenkundig bei politischen Wahlen oder bei der Beschreibung 
der Ergebnisse einer Umfrage. Wer die meisten Abgeordneten in ein Par
lament entsendet, hat die Mehrheit und kann die Entscheidungsfindung 
maßgeblich beeinflussen. Wenn ein Marktforschungsinstitut herausfindet, 
dass die Mehrheit der Befragten sich vegane Alternativen für Milchprodukte 
wünscht, kann die Lebensmittelindustrie sich daran orientieren. Von diesem 
Gebrauch ausgehend scheint die Zuschreibung als Mehr- und Minderheit 
relativ ›faktenbasiert‹ und empirisch in Form von Statistiken überprüfbar zu 
sein (übrigens auch dann, wenn die Begriffe »Mehrheit« und »Minderheit« von 
den Beteiligten nicht aktiv verwendet werden, wie in vielen zeitlich und/oder 
geografisch entfernten Gesellschaften). 

Die Grundannahme dieses Buches ist aber, dass es bei Mehr- und Minder
heiten nicht nur um Verhältnisbeschreibungen geht, die allein auf der quan
tifizierenden Erfassung von Personen oder deren Vorlieben basieren. In der 
Regel geht es in (wahrgenommenen) Mehr-/Minderheiten-Verhältnissen nicht 
primär um Zahlen, weil häufig gar keine Zahlen vorliegen, sondern um die 
kommunikative Adressierung von etwas als Mehr- oder Minderheit (inkl. se
mantisch ähnlicher Konzepte und Umschreibungen) – und zwar in verschiede
nen Hinsichten (siehe Einleitung). Das empirische (gegenwärtige oder vergan
gene) Feld – nicht nur, aber auch im Hinblick auf Religion – verwendet somit 
die Begriffe »Mehrheit« und »Minderheit« als Metaphern für die Beschreibung 
ihres Verhältnisses zu anderen. So gibt es beispielsweise dominante religiö
se Minderheiten, d.h. religiöse Eliten, die quantitativ in der Minderheit sind, 
aber die politische Macht haben. Auf der anderen Seite gab es Gruppierun
gen wie die »Moral Majority«, eine christlich-evangelikale Bewegung in den 
USA, die quantitativ eine Minderheit darstellte, sich aber als moralische Mehr
heit beschrieb (z.B. Lambert 2008: 190). Diese Beispiele zeigen, dass es sich bei 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

den diskursiven Zuschreibungen als Mehr- oder Minderheit im religiösen Feld 
häufig um metaphorische Verwendungsweisen handelt, in denen »Mehrheit« 
mit »Dominanz« assoziiert wird. 

Der politische und normative Rahmen, innerhalb dessen zumindest in 
vielen ›westlichen‹ Ländern religiöse Vielfalt verhandelt wird, ist »Pluralität« 
(manchmal auch »Pluralismus«) als positiv besetzte politische Wert-Idee, die 
keinesfalls als selbstverständlicher Konsens zu betrachten ist. Dieses Konzept 
findet hier Erwähnung, weil es konzeptuell unterschieden werden soll von 
»Diversität«, ein Begriff der sich auf die empirische Vielfalt und das Neben
einander verschiedener (nicht nur) religiöser Gruppierungen bezieht (so z.B. 
auch Bender 2021: 41). Neben dem politischen Rahmen spielen auch andere 
Umweltbedingungen eine Rolle, so zum Beispiel nationalstaatliche Gren
zen, juristische Vorschriften, kulturelle oder ethnische Zuordnungen. Diese 
Unterschiede werden für die Analyse von Mehr-/Minderheiten-Verhältnissen 
immer dann relevant, wenn sie im Feld einen Unterschied machen (zur Formel 
vom »Unterschied, der einen Unterschied macht«, siehe Bateson 1972: 276).2 

Ein »Verhältnis« entsteht, wenn eine Gruppe A eine Gruppe B als etwas 
anderes wahrnimmt. In diesem Vorgang wird diskursiv sowohl das »Selbst« 
(Identität) als auch das »Gegenüber« konstituiert – und zwar in verschiedenen 
Hinsichten (Sprache, Alter, Region, Religion etc.). Ein Mehr-/Minderheiten- 
Verhältnis entsteht erst dann, wenn diese Gruppe B im Vergleich mit A und im 
Hinblick auf die (tatsächliche oder metaphorische) »Menge« adressiert wird. 
Sobald eine oder mehrere weitere (religiöse oder nicht-religiöse) Gruppen ins 
Spiel kommen, entsteht eine »Konstellation«. 

Methodisch bedeutet dies, dass die Untersuchung der diskursiven Konsti
tution von religiösen Mehr-/Minderheiten-Verhältnissen sich auf kommuni
kative (diskursive) Vorgänge konzentrieren muss, in und durch die Einheiten 
als Mehr- oder Minderheit adressiert werden. Das bedeutet aber auch, dass 
die Positionen in Mehr-/Minderheiten-Verhältnissen nie statisch fixiert wer
den können. Je nach situativer Einbettung verändert sich die Zuschreibung. 

Beispielsweise erörterte der Pastor eines Gottesdienstes die Situation der 
römisch-katholischen Kirche in Deutschland sinngemäß wie folgt (Gedächt
nisnotiz aus einer teilnehmenden Beobachtung): 

»Der katholischen Kirche in Deutschland geht es schlecht. Aber global ge
sehen ging es dem Christentum noch nie so gut wie heute. Und wir hier in 

2 Zur Frage, ob und wann nationalstaatliche Grenzen für religionsgeschichtliche Unter
suchungen relevant sind siehe beispielsweise Beyer (2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 227 

unserer kleinen lokalen Initiative zeigen, dass das auch in Deutschland funk
tioniert.« 

In dieser kurzen Passage werden verschiedene Mehr-/Minderheiten-Ver
hältnisse adressiert, deren skizzenhafte Analyse auch zeigt, dass die Unter
suchung der diskursiven Konstitution von Mehr-/Minderheiten-Konstellatio
nen zwangsläufig einhergeht mit der diskursiven Konstitution von Selbst- und 
Fremdbeschreibungen. Betrachten wir den ersten Satz des Zitats: Auch wenn 
es häufig implizit bleibt, so kann eine Gruppe sich nur als Minderheit gegen
über einer Mehrheit empfinden, wenn sie eine Vorstellung über ihre Identität 
hat. Und auch Identitäten werden situationsabhängig diskursiv konstituiert. 

»Der katholischen Kirche in Deutschland geht es schlecht.« 
›Wir‹ = römisch-katholische Kirche in Deutschland; ›die Anderen‹: säkulare 

deutsche Gesellschaft. Die katholische Kirche in Deutschland steht gegenüber 
einer nicht-katholischen und nicht-religiösen Mehrheit nicht gut da (sinkende 
Zahl aktiver Kirchgänger, sinkende Zahl von Kirchenmitgliedern etc.). 

»Aber global gesehen ging es dem Christentum noch nie so gut wie heute.« 
›Wir‹ = Christinnen und Christen auf der ganzen Welt; ›die Anderen‹: an

dere Religionen oder säkulare Gruppierungen auf der ganzen Welt. Das Chris
tentum ist global gesehen auf dem Vormarsch (gegenüber anderen Religionen 
und gegenüber einer ›säkularisierten Moderne‹). 

»Und wir hier in unserer kleinen lokalen Initiative zeigen, dass das auch in 
Deutschland funktioniert.« 

›Wir‹ = lokale katholische Initiative; ›die Anderen‹ = die römisch-katholi
sche ›Amtskirche‹ in Deutschland. Die lokale Initiative mag zwar gegenüber 
der ›Amtskirche‹ zahlenmäßig klein und ressourcenmäßig unterlegen sein, al
so eine Minderheit, sie ist aber konzeptionell besser aufgestellt und wird es 
dem globalen Christentum gleichtun. 

In diesem Diskursfragment findet also bereits eine diskursive Herstellung 
einer Mehr-/Minderheiten-Konstellation statt, in der verschiedene Einheiten 
miteinander in Beziehung gesetzt werden: die römisch-katholische Kirche 
in Deutschland, die säkulare deutsche Gesellschaft, die Christen auf der 
ganzen Welt, die anderen globalen Religionen, die römisch-katholische Amts
kirche und die lokale katholische Kirchengemeinde in einer westdeutschen 
Kleinstadt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Was macht Mehr-/Minderheiten-Konstellationen zu spezifisch 
religiösen Konstellationen? 

Was macht solche Konstellationen – wenn man sie in der oben skizzierten 
Weise versteht – zu »religiösen« Konstellationen? Diese Frage nähert sich der 
in der Religionswissenschaft längst nicht entschiedenen Grundsatzfrage, wie 
»Religion« zu verstehen sei. Ohne diese Debatte an dieser Stelle rekapitulieren 
zu können (für einen nach wie vor lesenswerten Überblick siehe z.B. Stolz 
1988: 9–33), folge ich einem system- und kommunikationstheoretischen An
satz, der Religion als diejenige Art von Kommunikation (und damit als soziales 
System; Luhmann 2002) betrachtet, die auf der Basis der Unterscheidung von 
Immanenz und Transzendenz letztinstanzliche Kontingenz bearbeitet (Krech 
2012: 49–63). »Kommunikation« meint in diesem Verständnis ausdrücklich 
nicht nur geschriebene oder gesprochene Worte. Kommunikation kann in vie
lerlei Modi stattfinden. Dazu gehören auch Bilder, Artefakte, Rituale, Klänge, 
Architekturen und Infrastrukturen. 

In analytischer – hier: religionswissenschaftlicher – Hinsicht sind es nicht 
allein die Aussagen der beteiligten Menschen im Feld, die darüber entschei
den, was Religion ist und was nicht. Zwar ist die explizite Beschreibung von 
etwas als »religiös«, »heilig«, »sakral« etc. ein Indikator dafür, dass Religion 
eine Rolle spielt, doch gibt es viele empirische Fälle, die von religiösem Vokabu
lar durchsetzt sind, ohne dem genannten analytischen Kriterium zu genügen 
(man denke an »Fußballgötter« oder »Apple-Jünger«).3 Damit bleibt das reli
giöse Selbstbestimmungsrecht jeder und jedes Einzelnen in einer alltagswelt
lichen Perspektive völlig unangetastet: Jede:r bezeichnet im Alltagsleben als re
ligiös, was er:sie für religiös hält, ohne sich dabei von religionswissenschaftli
chen Ansätzen irritieren zu lassen. Eine religionswissenschaftliche, das heißt 
gegenwarts- und geschichtsbezogene systematisch-komparative Perspektive 
muss aber mit abstrakteren Mitteln arbeiten, um sozio-kulturelle Typen und 
Muster rekonstruieren zu können.4 

3 Krech bezeichnet diese Vorgänge als »religionsexterne Sakralisierung«, d.h. nicht-reli
giöse Bereiche der Gesellschaft greifen aus ihrer Umwelt (hier: Religion) Konzepte auf, 
die ihre eigenen kommunikativen Vorgänge bereichern, ohne dass diese zu religiöser 
Kommunikation im engeren Sinne würden (Krech 2021: 172). 

4 Der potenzielle Widerspruch zwischen der individuellen Alltagsaussage »Das ist Re
ligion« und der religionswissenschaftlichen Aussage »Das ist keine Religion« in Be
zug auf ein und denselben Sachverhalt stellt sich als Nicht-Widerspruch heraus, wenn 
man die unterschiedlichen Rahmen dieser beiden Aussagen berücksichtigt. (Religi

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 229 

Wenn man Religion so bestimmt, dann sind diskursive Mehr-/Minderheiten- 
Konstellationen immer dann religiös, wenn sie im Zusammenhang mit Kom
munikationsvorgängen thematisiert werden, welche auf der Basis der Unter
scheidung von Immanenz und Transzendenz letztinstanzliche Kontingenz 
bearbeiten. Auch »Gruppen« und »Gemeinschaften« sind keine a priori ge
gebenen sozialen Einheiten, sondern Produkte kommunikativer Vorgänge, 
die ihrerseits wiederum Kommunikationen lenken und auslösen können. 
Insofern kann man streng genommen nicht von »religiösen Gruppen« spre
chen, sondern nur von religiösen Kommunikationsvorgängen, die etwas als 
Gruppe adressieren oder das Vorhandensein einer solchen Gruppe impli
zit voraussetzen. Diese kommunikativ hergestellten sozialen Formationen 
können wiederum zu sozio-strukturellen Korrelaten von Kommunikation 
werden, wenn sie in die psychische und insbesondere materielle Umwelt 
von Kommunikation ausgelagert werden. So kann die Errichtung eines ge
bauten Raumes (z.B. einer Kirche) dazu beitragen, dass Kommunikation 
dauerhaft ermöglichet wird, die etwas als religiöse Gruppe oder Gemeinschaft 
adressiert. 

Eine Mehr-/Minderheiten-Konstellation ist immer dann als »religiös« 
im engeren Sinne zu bezeichnen, wenn sich Gruppen (also die Produkte und 
sozio-strukturellen Korrelate von Kommunikation) zueinander verhalten, die 
analytisch als »religiös« zu bezeichnen sind. Im oben eingeführten Beispiel 
ist das Verhältnis der lokalen katholischen Kirchengemeinde zur römisch- 
katholischen Amtskirche eine religiöse Mehr-/Minderheiten-Konstellation im 
engeren Sinne. 

Wenn mindestens eine der Parteien in einer Mehr-/Minderheiten-Kon
stellation nicht religiös ist, dann spreche ich von einer Mehr-/Minderheiten- 
Konstellation als »religiös« im weiteren Sinne. So steht eine »religiöse Minder
heit« häufig einer »säkularen Mehrheit« gegenüber; im obigen Beispiel wäre 
das die römisch-katholische Kirche in Deutschland gegenüber der säkularen 
Mehrheitsgesellschaft. 

Schließlich gibt es auch religionsbezogene Mehr-/Minderheiten-Konstella
tionen, wenn beispielsweise ein Minderheitenstatus aufgrund einer externen 
Zuschreibung als »religiös« wahrgenommen wird, die so beschriebene Ge
meinschaft in analytischer Hinsicht aber primär nicht-religiös zu verstehen 
ist (z.B. »ethnische« oder »kulturelle« Minderheiten). In solchen Fällen handelt 

ons-)Wissenschaft will und kann keine Alltagswelt sein und Alltag kann und will keine 
(Religions-)Wissenschaft betreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

es sich um religionsexterne Sakralisierung: So kann politische Kommunikati
on religiöses Vokabular aufgreifen, um bestimmte Vorgänge in ihrer Umwelt 
(sogenannte »Gruppen«) zu adressieren, ohne dass diese kommunikativen 
Vorgänge religiös im engeren Sinne sind. 

3 Religion und Stadt 

Der städtische Kontext von Religion ist in den sozialwissenschaftlichen Fä
chern seit mehr als einem Jahrhundert ein Forschungsthema, dem eigene 
Aufmerksamkeit gewidmet wird.5 Für die Religionsforschung im engeren 
Sinne wurde die urbane Umwelt lange als eine Art ›Gegenspieler‹ behandelt, 
als Emblem und Verdichtung der ›säkularen Moderne‹. Spätestens seit Ende 
der 2010er Jahre (der genaue Zeitpunkt ist unter Statistiker:innen umstrit
ten) lebt die Mehrheit aller Menschen der Welt in Städten (Ritchie/Roser 
2018) – nicht zuletzt dadurch hat die Stadt als Forschungsgegenstand neue 
Anziehungskraft entfaltet. 

Was genau jedoch die »Stadt« ausmacht und wie man sie definieren 
könnte, bleibt in der damit befassten Literatur umstritten. Ich folge hier 
einer Definition von Berking, Schwenk und Steets, der zufolge Städte auf 
begrenztem Raum verschiedene Menschen, Güter, Narrative, Imaginatio
nen, Architekturen und materielle Arrangements vereinen. Dies führt zu 
einer spezifisch urbanen Diversität und Dichte von Lebensstilen und Weltan
schauungen, die einerseits als positiv bewertete Pluralität und andererseits 
als potenziell konfliktbehaftet in den urbanen Diskurs eingehen können 
(Berking/Schwenk/Steets 2018: 7). Diese spezifisch urbanen Faktoren (hohe 
Diversität auf kleinem Raum) gelten gleichzeitig als Risiko und als Chance. 
Soziale Diversität kann gestaltet und gelenkt werden durch die infrastruk
turellen und baulichen Maßnahmen in der Stadt,6 und umgekehrt kann die 
stadträumliche gebaute Umwelt von sozialer Diversität beeinflusst werden 
(wenn z.B. neue Stadtviertel entstehen). So folgern Berking et al., dass die 

5 Für die frühe Soziologie siehe z.B. Park (1915), für die Ethnologie/Anthropologie Han
nerz (1980) und Whyte (2009 [1988]). Überblickswerke sind u.a. Sharpe (1987) oder Le
Gates und Stout (2000). 

6 Robert Orsi nennt als eindrückliches Beispiel dafür die organisierende und beschrän
kende Funktion des »Rasters«, also der Einteilung des Stadtplans in Quadrate, als Pla
nungsprinzip US-amerikanischer Städte seit Anfang des 19. Jahrhunderts (Orsi 1999: 
15). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 231 

Stadt in einer formalen Definition schlicht als »Verdichtung von Heterogeni
tät« umrissen werden kann (ebd.: 22–23).7 Ähnlich formuliert Orsi mit Bezug 
auf Wirth (1938), dass die Stadt gekennzeichnet sei von »population density 
and heterogeneity« (Orsi 1999: 5). Daneben kann auch die Auflösung von tra
ditionellen gesellschaftlichen Strukturen als ein Merkmal der Stadt betrachtet 
werden. Dies gehe einher mit zunehmender Anonymität bei gleichzeitig stark 
zunehmenden, rein funktional definierten Sozialbeziehungen (Cox 2013: 5). 

Die genannte Dichte und Heterogenität urbaner Kontexte zeigt sich auch 
im Bereich des Religiösen: »It is the city where power struggles and conflicts 
concerning the right to religious practices and representations in the pub
lic realm are carried out« (Berking/Schwenk/Steets 2018: 1). Nicht umsonst 
bezeichnet Berger die Stadt als einen »vortex of pluralism«, einen »Strudel« 
oder »Wirbel« des Pluralismus (Berger 2016), und spielt damit auf die stark 
beschleunigten Transformationsprozesse und Dynamiken im Bereich des 
Religiösen an, die durch spezifisch urbane Bedingungen in Gang gesetzt 
werden. 

Religion und Urbanität wurden bislang überwiegend im Zusammenhang 
mit Säkularisierung und Modernisierung erforscht. Die Annahme lautet, dass 
die Auflösung von Gemeinschaft in Großstädten ein Faktor der Säkularisie
rung (Burchardt/Becci 2013: 2–3) und Religion höchstens noch in ländlichen 
Regionen relevant sei (Lloyd 2021: 3). Seit dem ausgehenden 20. Jahrhundert 
sind jedoch mehr und mehr Forschende der Ansicht, dass Religion nach wie 
vor eine Rolle in den Städten der Welt spiele und dies insbesondere im Zu
sammenhang mit religiöser und kultureller Diversität. Die spezifischen urba
nen Bedingungen werden damit nicht mehr primär als Hindernis für religiö
se Dynamiken, sondern als Ermöglichungsbedingung für religiöse Pluralität 
und Aktivität betrachtet (z.B. Sinha 2016: 469; Lloyd 2021: 3). In diesem Sinne 
hat sich in den letzten zwei Jahrzehnten ein Forschungsstand zu »urbaner Re
ligion« entwickelt, der die religiösen Dynamiken und Austauschprozesse un
ter spezifisch urbanen Bedingungen untersucht (z.B. Orsi 1999: 43; Eade 2011; 

7 In seinem bis heute unerreichten Aufsatz »Here is New York« von 1949 fasst E. B. White 
diese Idee literarisch: »A poem compresses much in a small space and adds music, 
thus heightening its meaning. The city is like poetry: it compresses all life, all races 
and breeds, into a small island and adds music and the accompaniment of internal en
gines. The island of Manhattan is without any doubt the greatest human concentrate 
on earth, the poem whose magic is comprehensible to millions of permanent residents 
but whose full meaning will always remain elusive« (White 1949: 17). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Färber/Spielhaus/Binder 2012; Bielo 2013; Elisha 2013; Strhan 2013; Karstein/ 
Schmidt-Lux 2017; Rüpke 2019: 190). 

Orsi argumentiert in diesem Sinne, dass es spezifisch »urbane Religion« 
gibt, die aus dem Verhältnis von Religionen und urbanen Bedingungen ent
steht: 

»Urban religion is what comes from the dynamic engagement of religious 
traditions […] with specific features of the industrial and post-industrial 
cityscapes and with the social conditions of city life. The results are dis
tinctly and specifically urban forms of religious practice, experience, and 
understanding« (Orsi 1999: 43). 

Die Stadt als solche spielt dabei in mindestens drei Hinsichten für religiö
se Traditionen eine Rolle: (1) als Projektionsfläche, das heißt als etwas, das Ge
genstand religiöser Narrative werden kann; (2) als Kristallisationspunkt und 
Produkt religiöser Aktivität; (3) als vitaler Ort religiöser Praxis durch Migrati
on und Diversität. 

(1) Die Stadt als Projektionsfläche von religiösen Traditionen 
Die »Stadt« als Idee und auch konkrete Städte wurden und werden von religiö
sen Traditionen als Teil ihrer nicht-religiösen Umwelt beschrieben. Sie wer
den dann mitunter als die religiöse Tradition und ihre Werte gefährdendes 
Gegenüber adressiert – für die christliche Tradition sei nur verwiesen auf die 
biblische Überlieferung um die Städte Babel, Sodom und Gomorrha. Für das 
19. Jahrhundert notiert Orsi, dass christliche Reformbewegungen nicht müde 
wurden, auf die Gefahren des Stadtlebens – und zwar insbesondere der Groß
stadt – hinzuweisen: »This was a distinctly Protestant anti-urban poetics in 
which the pre- or anti-urban became the moral and aesthetic ideal« (Orsi 1999: 
17–18). Doch gerade diese negative Beschreibung der Stadt aus religiöser Sicht, 
in der etwa christliche Gruppen als Minderheit in einem säkularen Umfeld ver
standen wurden, bietet auch Möglichkeiten für ein bewusstes religiöse Enga
gement in der Stadt: »[The] dirty city is also the holy city […]; it is precisely into 
these dark, filthy depths that God comes« (ebd.: 11). Somit ist das Verhältnis 
von religiösen (hier: christlichen) Traditionen zur (Groß-)Stadt von Ambiva
lenz geprägt (Berking/Schwenk/Steets 2018: 8). 

(2) Die Stadt als Kristallisationspunkt und Produkt 
von religiösen Aktivitäten 
Die Stadt ist nicht nur das ambivalente Gegenüber von Religion, sondern 
häufig selbst ein materiell-räumlicher Ausdruck und Ermöglichungsraum 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 233 

von und für Religion. Die religiösen Tempelstädte der Vergangenheit legen 
davon Zeugnis ab, aber auch Städte wie Lhasa, Rom, Jerusalem, Mekka und 
viele andere, die aus religiöser Sicht als räumliche Manifestation einer über
irdischen Wahrheit gedeutet werden (Cox 2013: 1). Überhaupt ist es historisch 
naheliegend, dass die Entwicklung der Stadt als infrastrukturelle Verdichtung 
vielerorts auf religiöse Aktivitäten zurückzuführen ist. Religionen tragen 
damit selbst zur Entstehung des Siedlungstyps »Stadt« bei und machen diese 
Städte häufig zu ihren religiösen Zentren, so dass regelrechte »religiöse To
pographien« entstehen (Burchardt/Becci 2013: 12). Doch für die christlichen 
›Volkskirchen‹ in Deutschland gestaltet es sich zusehends schwierig, diesen 
religiösen Topographien zu Anerkennung und Wirksamkeit zu verhelfen. 
Wenn große und erkennbare Kirchen in den Stadtzentren kaum noch got
tesdienstlich genutzt oder gar dauerhaft umgenutzt werden, bleibt von der 
religiösen Markierung inmitten der Stadt nur noch eine architektonische Hül
le und die christliche Tradition wird trotz ihrer Bedeutung für die Geschichte 
der Städte zu einer Minderheit, die politische und stadträumliche Relevanz 
verliert. Hier sollen beispielsweise sogenannte »Citykirchen« Abhilfe schaffen 
(Eufinger 2019: 173). 

(3) Die Stadt als vitaler Ort religiöser Praxis durch Migration und Diversität 
So bleibt die Stadt – trotz rückläufiger Präsenz traditioneller (christlicher) Re
ligion in den westlichen Großstädten – ein Ort vitaler religiöser Praxis, insbe
sondere weil die religiöse urbane Landschaft durch Migration und davon be
einflusste Diversität geprägt ist. Und selbst die (vermeintlichen) christlichen 
Volkskirchen sehen die ›säkularen‹ Stadtzentren wieder als Missionsgebiete – 
und damit als Ort sichtbarer religiöser Aktivität (Orsi 1999: 2). Diversität führt 
auch zu einer expliziten Wahrnehmung von Vielfalt, die ihrerseits inter-reli
giöse Diskurse über Ansprüche auf den urbanen Raum und religiöse Wahr
heitsfragen auslösen kann (Burchardt/Becci 2013: 19). Ähnlich notiert Nagel: 
»Anders als die Stadtforschung es lange vermutet hat, sind moderne Städte 
nach wie vor und vielleicht sogar zunehmend Orte der Religion« (Nagel 2014: 
23). Die vergleichsweise sichtbare Aktivität religiöser Minderheitengruppen 
im urbanen Raum hat auch damit zu tun, dass Migrant:innen häufig (aber 
nicht immer) die Räume ihrer Religionsgemeinschaft als Orte der ›Heimat in 
der Fremde‹ empfinden und weit über religiöse Veranstaltungen hinaus als 
Treffpunkte nutzen (Dodsworth/Vacchelli/Watson 2015: 42). So wird auch die 
vermeintlich säkulare Topographie der Städte wieder von einer religiösen To
pographie überlagert: 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

»By turning […] the streets into penitential pilgrimage routes, city water 
flows into receptacles for sins or the resting places of Hindu gods, and inter
secting street corners into vectors of spiritual power, immigrants and migrants 
dramatically re-placed themselves on cityscapes that had been explicitly de
signed to exclude them or to render them invisible or docile« (Orsi 1999: 41). 

In Deutschland sind es zum Beispiel die Migrationsbewegungen des 20. 
Jahrhunderts (Immigration türkisch-stämmiger Muslim:innen, russland
deutscher Mennonit:innen, tamilischer Hindus, christlicher Syrer:innen, um 
nur einige wenige zu nennen), die die religiöse Vielfalt vergrößert haben. 
Mit einigen Jahren Verzögerung macht sich diese Vielfalt auch im gebauten 
Stadtraum bemerkbar, nämlich immer dann, wenn aus einem vorüberge
henden Aufenthaltswunsch ein Streben nach dauerhafter Beheimatung und 
gesellschaftlicher Anerkennung wird (z.B. Baumann/Luchesi/Wilke 2003; 
Beinhauer-Köhler/Leggewie 2009; Lüddeckens/Uehlinger/Walthert 2013). 
Damit werden vor allem auch die urbanen Zentren Orte globaler Austausch
beziehungen. 

4 Religiöse Mehr-/Minderheiten-Konstellationen 
in urbanen Kontexten 

Wenn Städte als religiös diverse Räume beschrieben werden, dann ist es 
unvermeidlich, dass sich dort auch religiöse Mehr-/Minderheiten-Konstel
lationen entwickeln, die Einfluss haben auf und beeinflusst werden von der 
stadträumlichen, materiellen Infrastruktur. Anders gesagt: Religiöse Mehr-/ 
Minderheiten-Konstellationen im Rahmen von diversen urbanen Räumen 
bilden sich im gebauten Stadtraum ab und werden von diesem bedingt (Bur
chardt/Höhne 2015: 5). So rückt der gebaute urbane Raum als materielle 
Umwelt von kommunikativen Vorgängen und Diskursen in den Blick. Die 
Hypothese ist, dass die Kommunikationen, die Mehr-/Minderheiten-Ver
hältnisse in städtischen Kontexten thematisieren, in spezifischer Weise von 
urbanen Infrastrukturen und Architekturen beeinflusst werden, die sich in 
erster Linie aufgrund ihrer Dichte von ländlichen Kontexten unterscheiden: 
Wo über Jahrhunderte hinweg die Kirchengebäude das Stadtbild prägten, da 
konkurrieren sie heute einerseits mit nicht-religiösen Bauten (die ebenfalls 
das Stadtbild prägen) und den Bauten anderer religiöser Gruppen, vor allem 
sind das die muslimischen Gebetsorte. Hier entzünden sich immer wieder 
Konflikte, aber es gibt auch Beispiele für die kooperative Zusammenarbeit 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 235 

zwischen Stadt und Religionsgemeinden auf der Suche nach einem neuen Ort 
für Moscheen (z.B. Suder 2023). 

Neben den sichtbaren (und häufig auch in der Presse behandelten) Bau
ten, gibt es auch solche, die weniger sichtbar sind, die sich nicht im Stadtzen
trum befinden, sondern in der Peripherie, in einem Gewerbe- oder Wohnge
biet. Eine solche stadträumliche Unsichtbarkeit muss nicht immer als Nachteil 
empfunden werden. Manche Religionsgemeinden sind froh, einen mehr oder 
weniger unsichtbaren Raum gefunden zu haben, wo sie gemeinsam ihrer reli
giösen Praxis nachgehen können, sei es in einer alten Lagerhalle oder in einer 
ehemaligen Sporthalle. 

Beispiele für die stadträumlichen Voraussetzungen von religiöser Di
versität und deren Konsequenzen sowie die damit verbundenen Mehr-/ 
Minderheiten-Konstellationen finden sich grundsätzlich in (fast) allen urba
nen Räumen der Welt. Hier seien auf Basis der vorhandenen Literatur nur 
wenige Beispiele kurz und illustrativ dargestellt: 

Veranstaltungen pfingstlicher Gemeinde beispielsweise, die im quantitati
ven Vergleich zu den alteingesessenen Volkskirchen als lokale Minderheit be
schrieben werden, werden auf globaler Ebene häufig als stark wachsende, in 
manchen Ländern mehrheitliche Variante christlicher Tradition gesehen. Vor 
Ort in den Städten spiegelt sich der Status als Minderheit häufig darin wider, 
dass die Gottesdienste in funktionalen Räumen in der Peripherie der Stadt, 
zum Beispiel Gewerbeflächen, Sportstätten oder in angemieteten Veranstal
tungsräumen stattfinden. 

So erwähnen Burchardt et al., dass Pfingstgemeinden in Turin in »reli
giously unmarked rented locales« und »multifunctional spaces« untergebracht 
seien, die dennoch für die Besucher:innen als »bridges to social integration« 
relevant seien. Die Sichtbarkeit dieser Gemeinden im Stadtbild ist besser als 
Hörbarkeit zu beschreiben, da die Gottesdienste als »music-driven long cele
brations widely perceptible in the vicinity« charakterisiert werden (Burchardt/ 
Becci/Giorda 2018: 98). In diesem Fall wird also ein Mehr-/Minderheiten-Ver
hältnis (säkulare, ehemals christlich geprägte Stadtgesellschaft vs. Pfingstge
meinde) konstituiert, das sich sozialräumlich und akustisch realisiert. Ähnlich 
gelagerte Fälle gibt es in vielen anderen Städten Europas.8 

In der Studie von Burchardt et al. finden auch die muslimischen Gemein
schaften in Turin Erwähnung: Sie hätten »tremendous difficulties to build 
places of worship which display Islamic architectural elements.« Außerdem 

8 Siehe auch Sharbat Dar/Radermacher (2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

seien die Räumlichkeiten der Muslime häufig »insufficient and undignified 
(small buildings in the middle of courtyards, apartment buildings, empty 
stores etc.)« (Burchardt/Becci/Giorda 2018: 99). Auch hier konstituiert sich 
also ein urbanes Mehr-/Minderheiten-Verhältnis zwischen der säkularen, 
ehemals christlichen Stadtgesellschaft und der muslimischen Minderheit, das 
sich unter anderem architektonisch und stadträumlich realisiert. 

Diese beiden Beispiele zeigen, wie religiöse Mehr-/Minderheiten-Verhält
nisse in urbanen Kontexten sichtbar und hörbar werden, ohne dass die betei
ligten Religionsgemeinschaften dabei ihren Status als Minderheit verlieren. 
Sichtbarkeit im Stadtraum ist somit keine hinreichende Voraussetzung für die 
politische und gesellschaftliche Anerkennung von Minderheitenrechten, aber 
sie verschafft den betroffenen Gruppen Möglichkeiten, als relevante Akteure 
der Stadtgesellschaft aufzutreten: Es ist ein Unterschied für die Selbst- und 
Fremdwahrnehmung, ob eine religiöse Minderheit nahezu unsichtbar im Hin
terhof einer aufgegebenen Industrieanlage Gottesdienst feiert oder in einem 
architektonisch repräsentativen, erkennbaren Gebäude. 

Auch in der Debatte um Kirchenumnutzung und -abrisse werden Mehr-/ 
Minderheiten-Verhältnisse konstituiert. Hier sind es die ehemaligen soge
nannten Volkskirchen, also die römisch-katholische und die evangelische 
Kirche in Deutschland, die angesichts massiver Mitgliederverluste in den 
letzten Jahrzehnten und der geringen Zahl von wöchentlichen Kirchenbe
sucher:innen gegenüber einer säkularen Gesellschaft als eine Minderheit 
wahrgenommen werden. Dieser Umstand korrigiert und ergänzt das vor
herrschende Bild von Mehr-/Minderheiten-Verhältnissen, in denen häufig die 
migrantischen Gemeinschaften als Minderheiten wahrgenommen werden. 
Schon seit Jahrzehnten sind die sonntäglichen Gottesdienstfeiern kein Mehr
heitsphänomen mehr. Dies hat auch ökonomische Folgen und betrifft damit 
Kirchengebäude als Immobilien, die sich häufig in zentralen Innenstadtlagen 
befinden, allerdings für die Stadt kaum noch als religiöser Ort relevant sind. In 
den Umnutzungsprozessen, die dann folgen (Citykirchen, Kolumbarien, Kul
turzentren etc.) äußert sich dieses Mehr-/Minderheiten-Verhältnis dann ganz 
konkret in architektonischen Maßnahmen und Veränderungen der Nutzung 
dieser Gebäude (z.B. Wildt/Plum 1997; Ahlers 2012; Eufinger 2019; Sharbat Dar 
2022). Während nur wenige Kirchengebäude tatsächlich abgerissen werden, 
findet bei vielen stattdessen eine Um- und Neunutzung statt, die den ehema
ligen Eigentümern nicht immer gelegen ist. So kann ein Kirchengebäude als 
architektonisch sichtbarer Identifikationspunkt der Kirche erhalten bleiben, 
aber vollkommen aus der religiösen Nutzung genommen sein und beispiels

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 237 

weise für eine künstlerische Dauerinstallation genutzt werden (so geschehen 
in der Dominikanerkirche in Münster, Radermacher 2021). Hier manifestiert 
sich das verlagerte Mehr-/Minderheiten-Verhältnis dann auf subtilere, aber 
nicht unwirksame Weise, bleibt doch die Kirche als Gebäude in der Stadt 
sichtbar und zentral. Doch die ›Entkernung‹ des Gebäudes und die Nutzung 
in einem nicht mehr im engeren Sinne religiösen Zusammenhang markiert 
vielleicht deutlicher eine Minderheitenposition als die unscheinbare Moschee 
im Gewerbegebiet. 

5 Fazit 

Religiöse Mehr-/Minderheiten-Konstellationen und ihre diskursive Konstitu
tion sind in urbanen Kontexten besonderen Bedingungen unterlegen. Diese 
ergeben sich einerseits aus den Spezifika des Urbanen (räumliche Dichte, 
soziale Diversität) und andererseits aus der Tatsache, dass die Städte in grö
ßerem Umfang Ziel von Migrationsbewegungen sind, die ihrerseits kulturelle 
und religiöse Vielfalt befördern. Somit lassen sich in urbanen Kontexten die 
Konstellationen von säkularen und religiösen Gruppierungen oder zwischen 
verschiedenen religiösen Gruppierungen wie unter dem Vergrößerungsglas 
beobachten. Dieser Artikel hat den entsprechenden Forschungsstand zu
sammengefasst und gezeigt, wie urbane gebaute Umwelten, Infrastrukturen 
und Architekturen religiöse Mehr-/Minderheiten-Verhältnisse spiegeln und 
herstellen. Der Fokus lag dabei weniger auf der diskursiven Konstitution von 
Mehrheiten und Minderheiten selbst als auf den sozialräumlichen Ermögli
chungsbedingungen solcher diskursiven Konstitutionsprozesse. 

Literaturverzeichnis 

Ahlers, R. (2012): »Kolumbarium, Kindergarten, Kulturzentrum. Kirchen
rechtliche Aspekte der Umnutzung von Kirchen«, in: Büchse et al. (Hg.), 
Kirchen – Nutzung und Umnutzung. Kulturgeschichtliche, theologische und prak
tische Reflexionen, Münster, S. 99 –107. 

Baumann, M./Luchesi, Br./Wilke, A. (Hg.) (2003): Tempel und Tamilen in zweiter 
Heimat. Hindus aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavischen Raum, 
Würzburg. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Bateson, Gr. (1972): Steps to an Ecology of Mind. Collected Essays in Anthropology, 
Psychiatry, Evolution, and Epistemology, San Francisco. 

Beinhauer-Köhler, B./Leggewie, Cl. (2009): Moscheen in Deutschland. Religiöse 
Heimat und gesellschaftliche Herausforderung, München. 

Bender, Courtney (2021): »Seeing Religion in Urban Planning«, in: Planning The
ory & Practice, S. 39 –45. 

Berger, P. L. (2016): Urbanity as a Vortex of Pluralism. Religion and Modernity. Zu
griff unter: https://www.the-american-interest.com/2016/02/03/urbanity 
-as-a-vortex-of-pluralism/ 

Berking, H./Schwenk, J./Steets, S. (2018): »Introduction: Filling the Void? Reli
gious Pluralism and the City«, in: Berking/Steets/Schwenk (Hg.), Religious 
Pluralism and the City. Inquiries into Postsecular Urbanism, London, S. 1–23. 

Beyer, P. (2016): »Forms of Religious Communities in Global Society. Tradition, 
Invention, and Transformation«, in: Bochinger/Rüpke (Hg.), Dynamics of 
Religion. Past and Present. Proceedings of the XXI World Congress of the Interna
tional Association for the History of Religions, Erfurt, August 23–29, 2015, Berlin, 
S. 85–107. 

Bielo, J. S. (2013): »Urban Christianities. Place-Making in Late Modernity«, in: 
Religion 43, S. 301–311. 

Bruce, St. (2008): God is Dead. Secularization in the West (= Religion in the Modern 
World), Malden. 

Burchardt, M./Becci, I.(2013): »Religion Takes Place. Producing Urban Lo
cality«. Introduction, in: Becci/Burchardt/Casanova (Hg.), Topographies of 
Faith. Religion in Urban Spaces, Leiden, S. 1–21. 

Burchardt, M./Becci, I./Giorda, M. (2018): »Religious Superdiversity and Ur
ban Visibility in Barcelona and Turin«, in: Berking/Steets/Schwenk (Hg.), 
Religious Pluralism and the City. Inquiries into Postsecular Urbanism, London, 
S. 83–103. 

Burchardt, M./Höhne, St. (2015): »The Infrastructures of Diversity. Materiality 
and Culture in Urban Space«, in: New Diversities 17, S. 1–13. 

Cox, H. (2013): The Secular City. Secularization and Urbanization in Theological Per
spective, Princeton. 

Dodsworth, F./Vacchelli, E./Watson, S. (2015): »City«, in: Plate (Hg.), Key Terms 
in Material Religion, London, S. 41–47. 

Eade, J. (2011): »From Race to Religion. Multiculturalism and Contested Urban 
Space«, in: Beaumont/Baker (Hg.), Postsecular Cities. Space, Theory and Prac
tice, London, S. 154–167. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.the-american-interest.com/2016/02/03/urbanity-as-a-vortex-of-pluralism/
https://www.the-american-interest.com/2016/02/03/urbanity-as-a-vortex-of-pluralism/
https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.the-american-interest.com/2016/02/03/urbanity-as-a-vortex-of-pluralism/
https://www.the-american-interest.com/2016/02/03/urbanity-as-a-vortex-of-pluralism/


Martin Radermacher: Religiöse Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen in urbanen Räumen 239 

Elisha, O. (2013): »The Time and Place for Prayer. Evangelical Urbanism and 
Citywide Prayer Movements«, in: Religion 43, S. 312–330. 

Eufinger, V. (2019): »Citykirchenprojekte. Räume urbaner kirchlicher Präsenz 
zwischen Anpassung und Abgrenzung säkularer Umwelten«, in: Buchner/ 
Minta (Hg.), Raumkult – Kultraum. Zum Verhältnis von Architektur, Ausstattung 
und Gemeinschaft, Bielefeld, S. 171–186. 

Färber, A./Spielhaus, R./Binder, B. (2012): »Von Präsenz zu Artikulation. Is
lamisches Gemeindeleben in Hamburg und Berlin aus der Perspektive 
der Stadtforschung«, in: Pohlan et al. (Hg.), Jahrbuch StadtRegion 2011/2012. 
Schwerpunkt: Stadt und Religion, Stuttgart, S. 61–79. 

Hannerz, U. (1980): Exploring the City. Inquiries toward an Urban Anthropology, 
New York. 

Karstein, U./Schmidt-Lux, Th. (Hg.) (2017): Architekturen und Artefakte. Zur Ma
terialität des Religiösen, Wiesbaden. 

Kieserling, A. (Hg.) (2002): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.. 
Krech, V. (2012): »Religion als Kommunikation«, in: Stausberg (Hg.), Religions

wissenschaft, Berlin, S. 49–63. 
— (2021): Die Evolution der Religion. Ein soziologischer Grundriss, Bielefeld. 
Lambert, Fr. (2008): Religion in American Politics. A Short History, Princeton, NJ. 
LeGates, R. T./Stout, Fr. (Hg.) (2000): The City Reader, London. 
Lloyd, V. (2021): »The Normative Dimension of Postsecularism«, in: Planning 

Theory & Practice, S. 3–6. 
Lüddeckens, D./Uehlinger, Chr./Walthert, R. (Hg.) (2013): Die Sichtbarkeit reli

giöser Identität. Repräsentation – Differenz – Konflikt, Zürich. 
Nagel, A.-K. (2014): »Religion in der Stadt«, in: Kunst und Kirche 77, S. 20–23. 
Orsi, R. A. (1999): »Introduction. Crossing the City Line«, in: Orsi (Hg.), Gods of 

the City. Religion and the American Urban Landscape, Bloomington, S. 1–78. 
Park, R. E. (1915): »The City. Suggestions for the Investigation of Human Be

havior in the City Environment«, in: The American Journal of Sociology 20, 
S. 577–612. 

Radermacher, M. (2021): »Not a Church Anymore. The Deconsecration and 
Conversion of the Dominican Church in Münster (Westphalia, Germany)«, 
in: Material Religion 17, S. 1–28. 

Ritchie, H./Roser, M. (2018): Urbanization. Zugriff unter: https://ourworldind 
ata.org/urbanization#citation 

Rüpke, J. (2019): »Religion als Urbanität. Ein anderer Blick auf Stadtreligion«, 
in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 27, S. 174–195. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ourworldindata.org/urbanization#citation
https://ourworldindata.org/urbanization#citation
https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ourworldindata.org/urbanization#citation
https://ourworldindata.org/urbanization#citation


240 Systematische Perspektiven zu Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 

Sharbat Dar, D. (2022): »Sakralität im Wandel – Emotionalität im Umnut
zungsprozess. Kirchen als materielle Anker«, in: Gerhards (Hg.), Kirche im 
Wandel. Erfahrungen und Perspektiven, Münster, S. 217–227. 

Sharbat Dar, D./Radermacher, M. (2023): »Making Urban Religious Spaces. The 
Case of a Pentecostal Community in the City of Osnabrück«, in: Zeitschrift 
für Religions- und Geistesgeschichte 75, S. 154–171. 

Sharpe, W. (1987): »Great Town to Nonplace Urban Realm. Reading the Modern 
City«, in: Sharpe/Wallock (Hg.), Visions of the City. Essays in History, Art, and 
Literature, Baltimore, S. 1–50. 

Sinha, V. (2016): »Marking Spaces as ›Sacred‹. Infusing Singapore’s Urban 
Landscape with Sacrality«, in: International Sociology 31, S. 467–488. 

Stolz, Fr. (1988): Grundzüge der Religionswissenschaft (= Kleine Vandenhoeck-Rei
he, Band 1527), Göttingen. 

Strhan, A. (2013): »The Metropolis and Evangelical Life. Coherence and Frag
mentation in the ›Lost City of London‹«, in: Religion 43, S. 331–352. 

Suder, P. (2023): Legitimierung von Moscheebauprojekten im Spannungsfeld zwischen 
Unterstützung und Widerständen. Eine fallstudien-basierte Untersuchung in der 
Metropolregion Rhein-Ruhr (Dissertation), Göttingen. 

White, E. B. (1949): Here is New York, New York, NY. 
Whyte, W. H. (2009): City. Rediscovering the Center, Philadelphia. 
Wildt, K. de/Plum, R. J. J. M. (1997): »Kirchenumnutzung«, in: Klöcker/ 

Tworuschka (Hg.), Handbuch der Religionen. Religionen und Glaubensgemein
schaften in Deutschland, Landsberg am Lech, I-14.10.2. 

Wirth, L. (1938): »Urbanism as a Way of Life«, in: The American Journal of Sociology 
44, S. 1–24. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010 - am 14.02.2026, 06:37:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

