Arabisch-islamisches Recht/
Internationales Privatrecht



https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21.01.2026, 00:46:29.

- [ —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kodifikationen von Muhammad Qadri Pasa
(gest. 1886) und ihr Einfluss auf die moderne
agyptische und arabische Rechtsentwicklung

Hans-Georg Ebert

A. Einleitung

Der Anlass dieser Festschrift, der 90. Geburtstag von Prof. em. Dr. Omaia Elwan,
bietet eine willkommene Gelegenheit, diesen herausragenden Kenner des ara-
bischen und islamischen Rechts, der seit Jahrzehnten den diesbeziiglichen Dis-
kurs in Deutschland maf3geblich pragt, in eine Reihe von dgyptischen Juristen zu
stellen, die weit iiber Agypten hinaus das Rechtsdenken und die Rechtsordnun-
gen in der islamischen Region nachhaltig beeinflusst haben. Es liegt nahe, diese
Wiirdigung durch die Bezugnahme auf eine ebenfalls prominente Personlichkeit
in der agyptischen Rechtswissenschaft zu untermauern. Eine kleine Anmerkung
sei den Ausfithrungen vorangestellt: Seit einigen Jahren bemiiht sich die Stadt-
verwaltung von Kairo, eine Strafle zwischen der Ibn-Tultin-Moschee und der
Moschee as-Sayyida Zainab zu rekonstruieren. Der ehemalige Gouverneur von
Kairo, Galal Mustafa Sa‘id, forderte am 14.Juni 2014 sogar, diese Strafle wegen
ihrer historischen und stadtebaulichen Bedeutung mitten im sog. Halifa-Viertel
der dgyptischen Hauptstadt vom Autoverkehr zu befreien. Ob der StrafSenname,
der an einen der beriihmtesten agyptischen Juristen, Muhammad Qadri Pasa,
erinnert, dabei eine wichtige Rolle gespielt hat, ist leider nicht iiberliefert, aber
nicht unwahrscheinlich.!

Muhammad Qadri Pasa, 1821 im oberdgyptischen al-Mallawi geboren, verkor-
pert wie kaum ein anderer agyptischer Jurist des 19.Jahrhunderts einen Gelehrten,
der den staatlich-rechtlichen Umbruch des Landes organisatorisch und inhalt-
lich in wesentlichen Bereichen beeinflusst hat. Selbst kein Azhar-Absolvent, aber
vertraut mit den islamisch-rechtlichen Methoden und Regelungen, setzte er ent-
scheidende Impulse fiir die Umgestaltung und Neuausrichtung der dgyptischen
Rechtsordnung, ohne indes selbst die Friichte seines Wirkens sehen oder ernten
zu konnen. Muhammad Qadri verdffentlichte zahlreiche historische, sprachli-
che und literarische Schriften, die ihn als ausgezeichneten Kenner seines Landes
ausweisen, aber — in diesem Zusammenhang von Bedeutung - vor allem auch
juristische Werke in verschiedenen Rechtsgebieten.2 Seine Ubersetzung des fran-
zGsischen Strafgesetzbuches (Code pénal) ins Arabische, die im Jahre 1866/67 in
Kairo erschien, beforderte die in Agypten seit Beginn des 19. Jahrhunderts erfolgte

Vgl. ‘Atif: «g,8» g
2 Leben und Werk von Muhammad Qadri Pasa in: Ebert: Qadri Pasa.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 HANS-GEORG EBERT

Neuordnung des Strafrechts und die Einfiihrung westlicher, vor allem franzdosi-
scher, Regelungen.> Andererseits hat Muhammad Qadri Herausragendes in Bezug
auf die Formulierung von Rechtstexten auf hanafitischer Grundlage geleistet und
damit — wie noch zu zeigen ist - eine >Hanafitisierung« der Rechtsordnungen auch
in jenen Teilen der arabischen Welt eingeleitet, in denen $afifitisches, malikitisches
oder hanbalitisches Recht bis dahin dominiert. So lasst sich die dgyptische Rechts-
ordnung nicht auf einen geradlinigen und widerspruchsfreien Ubergang in eine
nationalstaatliche Gesetzgebung reduzieren, sondern entwickelt sich in Ausein-
andersetzung mit islamisch-rechtlichen, gewohnheitsrechtlichen und westlichen
Konzepten. Um diesen Prozess methodisch und inhaltlich darzustellen, bedarf es
aber zundchst einer kurzen zeitbezogenen Erlduterung der dgyptischen Rechtsver-
haltnisse in der zweiten Halfte des 19.Jahrhunderts und — daran anschlieflend -
der ersten Halfte des 20.Jahrhunderts.

B. Der rechtlich-religiose Hintergrund in Agypten in der zweiten Hiilfte
des 19. Jahrhunderts

Der Schock der Napoleon-Expedition nach Agypten und die sich anschlieffende
Periode der Herrschaft von Muhammad ‘Ali (gest. 1849) als Gouverneur der
osmanischen Provinz Agypten haben die politisch-staatliche Ausrichtung des
Landes entscheidend verdndert: Die Abhéngigkeit von der Hohen Pforte war
durch eine neue Abhéngigkeit von Grofibritannien und anderen européischen
Staaten abgelost worden. Die 6konomischen Strukturen konzentrierten sich
immer starker auf landwirtschaftliche Monokultur (vor allem Baumwolle). Von
der Er6ftnung des Suez-Kanals 1869 profitierten vor allem die Européer.* Der
politische Einfluss der europdischen Machte musste notwendigerweise Auswir-
kungen auf die Gestaltung der Rechtsordnung haben, denn die wirtschaftlichen
Interessen der Européder konnten nur durchgesetzt werden, wenn die agyptisch-
osmanischen Gesetze und Verordnungen durch neue, am europdischen Beispiel
orientierte Regelungen ersetzt oder ergdnzt werden wiirden. Die Einfithrung
der Zivil-, Handels- und Strafgesetzbiicher und der Erlass einer Zivil- und Straf-
prozessordnung 1875/76 gingen mit Verdnderungen im Bereich der Rechtsver-
wirklichung einher. So entstanden 1875 >weltliche< sog. »Gemischte Gerichte«
(mahakim mubhtalita) fiir Verfahren mit Auslandsbeteiligung. Diese Gerichte
hatten auf der Grundlage von spezifischen Gesetzen in Zivil- und Handelsver-
fahren zu entscheiden. 1882 folgten sog. >Einheimische Gerichte« (mahakim
ahliya).> Muhammad Qadr1 beteiligte sich als Mitglied einer vom Justizminis-
terium (wizarat al-haqqaniya) eingesetzten Expertenkommission an der Ausar-

3 Zur Entwicklung des Strafrechts in Agypten im 19.Jahrhundert siehe: Peters: Age of the Tri-

umphant Prison, S.253-285.
Vgl. Taha: pas #)6 flas, S.11-268.
Hoyle: Mixed Courts of Egypt, S.1-30.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KODIFIKATIONEN VON MUHAMMAD QADRI PASA (GEST. 1886) 61

beitung eines Zivilgesetzbuches auf franzdsisch-rechtlicher Grundlage, welches
durch einige islamisch-rechtliche Regelungen erginzt wurde und 1883 in Kraft
trat, sowie an der Ubertragung der Gesetze fiir die Gemischten Gerichte ins Ara-
bische. Spater war er als Justizminister mafigeblich fiir die Gesetzgebung und die
Organisation der Einheimischen Gerichte verantwortlich.®

Agypten, noch zu jener Zeit formaler Bestandteil des Osmanischen Reiches,
orientierte sich in einigen Bereichen weiterhin an der osmanischen Gesetzge-
bung, da bestimmte islamisch-rechtliche Besonderheiten, etwa im Landbesitz,
ibereinstimmend wirksam waren. So war das osmanische Landgesetz von 1858
auch fiir Agypten mit einigen kleineren Verinderungen mafigeblich. Das in
den Jahren 1869 bis 1876 entwickelte osmanische Zivilgesetzbuch (Mecelle) auf
hanafitischer Grundlage, also eine erste islamische Kodifikation des Vertrags-
und Zivilverfahrensrechts, hatte dagegen fiir Agypten keine praktische Relevanz,
da eigenstindige Gesetze fiir die entsprechenden Gemischten Gerichte bzw. Ein-
heimischen Gerichte unter auslandischem Druck vorgesehen waren.”

Hier wird erkennbar, dass die Rechtsordnung Agyptens am Scheideweg stand:
Sollten die saria-rechtlichen Regelungen fortan nur im Familien- und Erbrecht
fiir Muslime Giiltigkeit besitzen oder aber auch in anderen Rechtsbereichen
gesamtstaatliche Relevanz erlangen? Konnte eine durchgreifende Sakularisie-
rung im Sinne einer Abschaffung religios-orientierter Gesetze die angestrebte
Modernisierung voranbringen, auch wenn das Wort »>Sakularisierung« in seiner
arabischen Ubersetzung (al-‘almana) Religionsfeindlichkeit konnotiert? Kénnte
eine Ubernahme westlicher Gesetze im Sinne eines Rechtstransfers und einer
Rezeption in einem traditionell-religiosen Umfeld die gesellschaftliche Stagna-
tion iberwinden helfen? Oder aber: Wiirde die Wiederbelebung islamischer
Normen neue produktive Krifte in der dgyptischen Gesellschaft freilegen und
eine eigenstdndige Entwicklung unterstiitzen?

C. Der rechtlich-religiose Hintergrund in Agypten in der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die dgyptische Rechtsordnung einerseits von
der Fortexistenz religioser Normen (islamischer und koptisch-orthodoxer) im
Bereich des Personalstatuts und andererseits von europiischen Regelungen in
weiten Gebieten des Zivil- und Handelsrechts gepragt. Die Azhar-Universitit
von Kairo, die bis heute wichtigste sunnitische Lehranstalt im Nahen Osten und
Nordafrika, hatte bereits mit der Griindung einer madrasat al-huqiiq al-hidiwiya
(Rechtsschule des Khediven) im Jahre 1868 das Monopol der juristischen Ausbil-
dung in Agypten verloren. Diese Rechtsschule trug zunichst den Namen Schule

Elwan: Gesetzgebung und Rechtsprechung, S.228f.

7 Liebesny: Stability and Change in Islamic Law.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 HANS-GEORG EBERT

fiir Verwaltung und Sprachen (Madrasat al-idara wa-I-alsun). Im Jahr 1882 wurde

sie als Verwaltungsschule selbststindig und ab 1886 in Rechtsschule umbenannt.
1925 erfolgte ihr Anschluss an die neugegriindete Agyptische Universitit, die
spatere Kairo-Universitdt mit der sie bis heute pragenden Juristischen Fakultat.?
Erster Direktor der Schule (1868-1891) war der franzdsische Rechtsgelehrte Vic-
tor Vidal (Vidal Pasa).?

Einige dgyptische muslimische Rechts- und Religionsgelehrte (ulama’) waren
bemiiht, technische, soziale und auch juristische Neuerungen aus dem Westen
mit islamischen Auffassungen zu verbinden oder — mit anderen Worten - Glau-
ben und Vernunft miteinander in Ubereinstimmung zu bringen. Muhammad
‘Abduh (gest. 1905), bis zu seinem Tode GrofSmufti von Agypten, beforderte
diese Reformbewegung des Modernismus, welcher in der Folge nur als Minder-
heitsmeinung ein sakulares Staats- und Rechtsverstindnis, welches die Religion
weitgehend zur Privatangelegenheit erkldrt, favorisierte.? Aus dem Modernismus
entwickelte sich jedoch auch eine islamistische Tendenz, die in der Bildung der
Muslimbruderschaft (al-IThwan al-muslimiin) durch Hasan al-Banna (gest. 1949)
im Jahre 1928 kulminierte und bis heute ein wesentlicher Faktor gesellschaftli-
cher Konflikte geblieben ist.!!

Obgleich Agypten noch bis 1914 formal Bestandteil des Osmanischen Rei-
ches war, bestimmten die Briten bereits davor und selbstverstandlich auch in der
Phase der Protektoratsherrschaft die inneren und dufleren Angelegenheiten des
Landes. Die erstarkende nationale Bewegung unter Fithrung der Wafd-Partei
mit Sa‘d Zaglal (gest. 1927) an der Spitze drangte nach der am 28. Februar 192212
erklirten formellen Unabhingigkeit des Landes auf eine Uberwindung der ver-
bliebenen rechtlichen Diskriminierungen, insbesondere der sog. Kapitulationen
(imtiyazat)"® und der Gemischten Gerichte. Im Vertrag von Montreux (Schweiz)
vom 8.Mai 1937 wurde eine Einigung dariiber erzielt, nach einer Ubergangszeit
von 12 Jahren zum 14. Oktober 1949 die Rechtsordnung Agyptens zu nationalisie-
ren. Dafiir war es notwendig, die Strafgerichtsbarkeit, Zivilgerichtsbarkeit und die
Gerichtsbarkeit iiber personen- und familienrechtliche Fragen den Gemischten
Gerichten bzw. den Konsulargerichten zu entziehen, neue Gesetze — insbesondere

8 Omaia Elwan ist selbst Absolvent dieser Universitit und seit 1997 Professor Emeritus an der

Juristischen Fakultét (siche Laudatio auf Prof. em. Dr. Omaia Elwan von Hatem Elliesie in die-

sem Band; vgl. auch Universitit Heidelberg: Lebenslauf Elwan).

Botiveau: Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, S.169-176. Weitere zivile (und auch

militirische) Schulen wurden in der Regierungszeit von Muhammad ‘Ali Pasa in Agypten

gegriindet.

10 Als Vertreter dieser Richtung gilt z.B. ‘Ali ‘Abd ar-Raziq (gest. 1966); vgl. Ebert/Hefny: Der
Islam und die Grundlagen der Herrschafft.

1 Vgl. Lombardi: State Law as Islamic Law, S.73-100.

12 Am 19. April 1923 wurde die erste Unabhingigkeitsverfassung des Landes verkiindet.

13 Die Kapitulationen waren Privilegien fiir Nichtigypter, deren Angelegenheiten vor nichtigyp-
tischen Gerichten und auf der Grundlage von speziellen Gesetzen (s.0.) verhandelt worden
sind. Die entsprechenden Vertriage des Osmanischen Reiches mit auslandischen Méchten wur-
den am 15.Juli 1840 durch die Londoner Konferenz auf Agypten iibertragen.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KODIFIKATIONEN VON MUHAMMAD QADRI PASA (GEST. 1886) 63

zum Strafrecht und zum Zivilrecht - zu erlassen und ein einheitliches nationa-
les dgyptisches Gerichtssystem zu verwirklichen.'* Omaia Elwan hat in diesem
Zusammenhang die staatsgesetzliche Einschrinkung der islamisch-rechtlichen
Formen der Eheschlieflung detailliert untersucht und beschrieben.!> Durch das
Gesetz Nr. 147 vom 28. August 1949 und das Gesetz Nr.462 von 1955 vom 21. Sep-
tember 1955 wurde die Gerichtsbarkeit in Agypten ausschliefllich Nationalen
Gerichten (mahakim wataniya) ibertragen. Wenden wir uns nun einigen kon-
kreten Auffassungen zur Gestaltung des dgyptischen Rechtswesens zu.

D. Das rechtswissenschaftliche Werk von Muhammad Qadri

Muhammad Qadri suchte in Kenntnis der islamischen und der europaischen
Rechtsordnungen sowie als eine in den Prozess der Umgestaltung des agypti-
schen Rechts involvierte Personlichkeit nach Antworten in Bezug auf die im
Abschnitt zwei aufgeworfenen Fragen. Er erkannte einerseits, dass bestimmte
islamische Normen, so im Strafrecht, unter den gegebenen Bedingungen nicht
mehr anwendbar waren, favorisierte andererseits aber auch die Umsetzung isla-
mischer Normen, die er perspektivisch als wirkmachtig empfand. So stellte er sich
der Aufgabe, die fiir eine moderne Gesetzgebung am besten geeigneten Normen
der hanafitischen Lehre zu extrahieren und nach westlichem Muster in einem
Gesetz zusammenzufiithren. Auch wenn nicht klar ist, ob der Begriff Kodifikation
fiir die Zusammenstellungen von Muhammad Qadri geeignet erscheint, weil es
sich ja grundsatzlich um private, d. h. nicht durch ein Herrschaftsorgan fixierte,
Texte handelt und daher eher der Begriff Kompilation verwendet werden miisste,
so wird doch aus praktischen Griinden der Begrift Kodifikation hier benutzt,
zumal er sich in Bezug auf Muhammad Qadri in der Literatur durchgesetzt hat.'¢

In der Zeit von 1875 bis zu seinem Tod im Jahre 1886 verfasste Muhammad
Qadri insgesamt drei Kodifikationen:

1. Al-Ahkam as-sariya fi l-ahwal as-Sahsiya ‘ala madhab Abii Hanifa an-Nu'man
(Die islamisch-rechtlichen Bestimmungen zum Personalstatut nach der
Rechtsschule von Aba Hanifa an-Nu‘man; gest. 767). Das Werk wurde um
1875 von Muhammad Qadri, wie in jener Zeit tiblich, zunichst handschrift-
lich verfasst und erst einige Jahre spéter (1880/81) in Balaq (Kairo) gedruckt.!”

2. Mursid al-hairan ila ma'ifat ahwal al-insan fi--muamalat as-Sariya ‘ala
madhab al-imam al-azam Abi Hanifa an-Nu'man muldiman li-urf ad-diyar
al-Misriya wa-sa’ir al-umam al-islamiya (Der Fithrer fir den Ratlosen zur

4" Tabouillot: Die Abschaffung der Kapitulationen in Agypten, S.511-535.

15 Elwan: Die Form von zwischen Agyptern und Deutschen in Agypten geschlossenen Ehen,
S.157-159.

Zur Diskussion um den Begriff siehe Plagemann: Von Allahs Gesetz zur Modernisierung per
Gesetz, S.11-47.

17 Qadri Pasa: 1)1 oK),

16

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 HANS-GEORG EBERT

Kenntnis iiber die Angelegenheiten des Menschen in den islamischen Rechts-
geschiften nach der Rechtsschule des ehrwiirdigen Imams Aba Hanifa
an-Nu‘man in Ubereinstimmung mit dem in Agypten und anderen islami-
schen Gebieten existierenden Gewohnheitsrecht). Das als Handschrift iiber-
lieferte und vom Dar al-Kutub (Nationalbibliothek) angekaufte Werk wurde
im Jahre 1890 aufgrund eines Beschlusses des Unterrichtsministeriums erst-
malig in der Matba‘a Amiriya gedruckt.!®

3. Qanun al-adl wa-l-insaf li-I-qada@ ‘ala muskilat al-awqaf (Gesetz der Gerech-
tigkeit und Billigkeit zur Beseitigung von Problemen der Religiésen Stiftun-
gen). Muhammad Qadri konnte dieses Werk durch seinen Tod nicht selbst
verOffentlichen. Sein Sohn Mahmud {ibernahm aus dem Nachlass drei Manu-
skripte, die er dem Unterrichtsministerium zur Priifung hinsichtlich einer
Veroffentlichung tiberlief3. Im Kontakt mit dem Justizministerium wurden die
Manuskripte spater angekauft und das nunmehr als einheitliche Abschrift vor-
liegende Werk im Jahre 1894 erstmals in Bulaq gedruckt.”

Diese drei Rechtstexte bilden die wesentliche juristische Hinterlassenschaft von
Muhammad Qadri.?® Sie decken zunichst drei Rechtszweige ab: Das Fami-
lien- und Erbrecht (einschliefSlich des Allgemeinen Personenrechts), das Ver-
mogensprivatrecht und das Recht der Religiésen Stiftungen. Ein genauer Blick
auf die Texte zeigt jedoch, dass auch das Prozessrecht innerhalb der Regelungen
zu den Religiosen Stiftungen ausfiihrlich behandelt wird. Somit bleibt nur der
Bereich des Strafrechts und des Strafverfahrensrechts ausgeklammert, fiir den
Muhammad Qadri offenbar keine islamisch-rechtliche Perspektive sah, vielleicht
auch wegen seiner Kenntnis des franzésischen Strafrechts (s.0.) und seiner Ein-
sicht in politisch-soziale Gegebenheiten jener Zeit.

Muhammad Qadri war ein ausgezeichneter Kenner des hanafitischen Rechts.
Er orientierte sich hauptsachlich am Damaszener Gelehrten Ibn ‘Abidin (gest.
1836), dessen Schrift Radd al-muhtar ‘ala ad-durr al-muhtar (Die Erwiderung
des Ratlosen auf die auserwéhlten Perlen) sich auf das Ausgangswerk Tanwir
al-absar (Erleuchtung der Einblicke) von at-Timurtasi (gest. 1595) bezieht. Ob
die besondere Affinitit von Muhammad Qadri fiir Ibn ‘Abidin auch aus seiner
Tatigkeit in Damaskus selbst resultierte, kann nur spekuliert werden. Jedenfalls
war Ibn ‘Abidin - und darin liegt seine besondere Bedeutung - einer der letz-
ten grofien muslimischen Rechtsgelehrten, der sein Werk in der >klassischenc
Form verdffentlichte, d.h. noch keine westliche Gesetzesstruktur als Mafistab
anerkannte. Selbstverstandlich benutzte Muhammad Qadri auch andere Quel-

18 Qadri Paa: old! +,». Deutsche Ubersetzung: Ebert/Hefny: Islamisches Zivilrecht.

19 Qadri Pasa: slail Cslaiyly Jusl 056, Deutsche Ubersetzung: Ebert: Die Religidse Stiftung im
Islam.

Mittlerweile sind neue, bislang noch nicht bekannte Handschriften von Muhammad Qadri in
Agypten gefunden worden, die nunmehr auch wissenschaftlich erschlossen werden. Diesen
Hinweis verdanke ich dem Jubilar Omaia Elwan.

20

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KODIFIKATIONEN VON MUHAMMAD QADRI PASA (GEST. 1886) 65

lenwerke, besonders die in der hanafitischen Lehre weit verbreiteten Fatwa-
Sammlungen al-Hindiya, al-Fatawa al-Anqarawiya, al-Fatawa al-Haniya sowie
die von Ibn ‘Abidin verfasste Korrektur der Rechtsgutachten von Sa‘di Efendi
Hamid (gest. 1577; Tangih al-Hamidiya).?' Wenn die genannten Quellen keine
eindeutigen Hinweise ergaben oder mit den iibrigen Regelungen im Wider-
spruch standen, berief sich Muhammad Qadri direkt auf Aba Hanifa (gest. 767),
Abi Yasuf (gest. 795) und Muhammad as-Saybani (gest. 805), bisweilen auch auf
andere hanafitische Gelehrte. Obzwar er auch mit der Rechtsliteratur der tibri-
gen sunnitischen Rechtsschulen vertraut war, vermied er es zumeist, diese Werke
zu zitieren oder einen unmittelbaren Bezug darauf herzustellen. Bestimmte For-
mulierungen in seinen Kodifikationen, so der Hinweis auf eine >Ubereinstim-
mung< (der Rechtsgelehrten) oder >die islamische Jurisprudenz« (al-figh)?* im
Allgemeinen erlauben jedoch den Schluss, dass Muhammad Qadri durchaus
nicht-hanafitisches Recht zur Kenntnis genommen hat.

Die rechtswissenschaftlichen Aktivititen von Muhammad Qadri bewegten
sich noch nicht im nationalstaatlichen Umfeld, denn erst mit der formalen Unab-
hingigkeit Agyptens (s.0.) kann iiberhaupt von einer nationalstaatlichen Rechts-
ordnung gesprochen werden. Freilich gab es sowohl vor als auch nach 1922 keine
idealtypische koloniale oder nationale Gesetzgebung. Vielmehr tiberlagerten sich
unterschiedliche Aktivititen der Kolonialmacht einerseits und der abhéngigen
Vertretung der Agypter auf staatlicher oder religidser Ebene andererseits. Unter
gewandelten Rahmenbedingungen und mit anderen Akteuren lassen sich sol-
che Prozesse bis in die Gegenwart verfolgen. Islamisch-rechtliche Regelungen,
in ihrem Grundverstindnis nicht nationalstaatlich eingeschrankt, unterliegen
damit der Tendenz einer >Verstaatlichung« und somit einem verstarkten Einfluss
staatlicher Handlungstrager auf ihren Inhalt und ihre Anwendbarkeit. Kilian
Balz spricht daher zutreffend von einer »Neudefinition des islamischen Rechts
im modernen Nationalstaat«.??> Die Kodifikationen von Muhammad Qadri
beriihren eben jenes Feld der Neuordnung, Umgestaltung und Anpassung von
islamischen Normen unter verdnderten sozial-6konomischen und politischen
Bedingungen. Es geht also um die Anpassung an neue Regelungserfordernisse,
rechtstechnisch auch um die Abkehr von traditionellen Formen islamisch-recht-
licher Literatur (Rechtshandbiicher, Kommentare, Superkommentare, Glossen
u.a.) hin zu einer im Westen tiblichen Gesetzesstruktur mit den entsprechenden
Abschnitten und Artikeln nach dem Vorbild der osmanischen Mecelle.

2L Siehe dazu die Ubersicht in Ebert: Die Religidse Stiftung im Islam, S.22f. und Spies/Pritsch:
Klassisches Islamisches Recht, S.238-248.

22 7.B. Art.262 bzw. 63 und Art. 603 der Kodifikation zu den Religidsen Stiftungen.

23 Bilz: Die »Islamisierung« des Rechts, S.462.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 HANS-GEORG EBERT

E. Die Besonderheiten der Kodifikationen von Muhammad Qadri

Muhammad Qadri widmet sich in seinen Kodifikationen vor allem solchen
rechtlichen Problemen, die bis heute den Kernbereich der praktischen Relevanz
von sarfa-Normen in den einzelnen islamischen Landern ausmachen. Es ist aus
den vorliegenden Quellen nicht nachweisbar, ob er die Kodifikationen in ihrer
Abfolge aus eigenem Interesse so geplant hat oder ob diese im Zusammenhang mit
praktischen Erfordernissen bei der Ausgestaltung der »einheimischen«< Gerichts-
ordnung stehen. Auf jeden Fall beziehen sich die drei Kodifikationen mit ihren
insgesamt 2342 Artikeln?* aufeinander, wobei gelegentlich Wiederholungen auf-
treten. Nur an wenigen Stellen wird allerdings eine solche Bezugnahme direkt
erwihnt. Im Gesetzestext zu den Religiosen Stiftungen sind derartige Wiederho-
lungen wohl der Tatsache geschuldet, dass Muhammad Qadri durch seinen Tod
im Jahre 1886 den Text nicht mehr selbst redigieren konnte.?>

Muhammad Qadri bedient sich in der Erarbeitung seiner Kodifikationen sol-
cher Methoden, die von den Rechts- und Religionsgelehrten traditionell verwen-
det worden sind, um eine Anpassung an verdnderte gesellschaftliche Verhaltnisse
zu erreichen. Obwohl ihm Ibn ‘Abidin als hauptsachliche Quelle dient, greift er
auf unterschiedliche Meinungen innerhalb der hanafitischen Lehre zuriick, ja er
bemiiht sogar den Namensgeber der Rechtsschule und seine beiden Schiiler, wie
bereits erwdhnt, um durch Auswahl (at-tahaiyur) und Kombination (at-talfiq)
ein >neuartiges< hanafitisches Gesetzeswerk zu kreieren. An vielen Stellen wird in
den drei Rechtstexten die Zeit- und Ortsabhédngigkeit der Normen betont, eine
Theorie, die an die von den Rechts- und Religionsgelehrten entwickelten Metho-
den der Offenbarungsgriinde (asbab an-nuzil), der Abrogation (an-nash) und
der Grund-und-Folge-Regel (al-illa wa-I-maTil) bei der Interpretation korani-
scher Verse ankniipft.? Muhammad Qadri nutzt den Spielraum der hanafitischen
Rechtsquellenlehre aus, indem er konsequent erlaubte Rechtsknifte (hiyal) zur
Anwendung bringt und das Gewohnheitsrecht (al-urf) als eigenstandige Rechts-
quelle anerkennt.?” Als vorziiglicher Kenner der agyptischen Lebensverhéltnisse
und aufgrund seiner vergleichenden Betrachtung von anderen islamischen und
nichtislamischen Gebieten ist er so in der Lage, regionale Besonderheiten, etwa
in der Ausgestaltung von Miet- und Pachtvertragen, in die hanafitische Lehre zu
integrieren oder aber die Austauschbarkeit von gestifteten Immobilien nicht vor-
rangig am Zeitwert, sondern vor allem an der Lage der Immobilie und den dar-
aus resultierenden Wertsteigerungen festzumachen. Dass einige der Normen, die

24 Personalstatut: 647 Artikel, Zivilrecht: 1049 Artikel, Religise Stiftungen: 646 Artikel.

25 Dies betrifft insbesondere das 7. Kapitel, welches verfahrensrechtliche Bestimmungen enthalt
(Artt. 474-646).

26 Hefny: Hermeneutik, Koraninterpretation und Menschenrechte, S. 80-82.

27 Hierbei bezieht sich Muhammad Qadri in besonderer Weise auf Ibn ‘Abidin. Dazu weiterfiih-
rend: Ebert/Heilen: Islamisches Recht, S.65-73. Siehe auch Ebert: Wege in eine zeitgemifle
Rechtsordnung, S.136-142.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KODIFIKATIONEN VON MUHAMMAD QADRI PASA (GEST. 1886) 67

Muhammad Qadri systematisch erfasst, aus heutiger Sicht als obsolet oder nicht
mehr zeitgemaf$ eingestuft werden miissen, z.B. hinsichtlich des Sklavenrechts,
iiberrascht keineswegs, denn bis zum Ende des 19.Jahrhunderts war Agypten
ein wichtiger Umschlagplatz fiir den Sklavenhandel.?® Auch die beriicksichtigten
Formen des Landbesitzes im Sinne einer Steuerpacht und die unterschiedliche
Besteuerung aufgrund religioser Gegebenheiten haben heute allenfalls eine his-
torische Bedeutung.?’

Alles in allem geht Muhammad Qadri von der hanafitischen Rechtslehre in
ihren Quellen und Normen aus, ohne indes das diesbeziigliche Verdnderungs-
potenzial zu verkennen. Trotz kritischer Stimmen, auch von hochrangigen Ver-
tretern des Islams in jener Zeit, konnte mit dem Druck der drei umfanglichen
Manuskripte eine hohe Wirkung dieser Texte erreicht werden.

F. Die Kodifikationen und ihre Auswirkungen auf die arabische
Rechtsentwicklung

Durch die Drucklegung der drei genannten Kodifikationen sowie durch ihre
(wenn auch nicht immer wortliche) Ubertragung ins Franzésische erdffnete sich
die Moglichkeit einer raschen Verbreitung. Angesichts der Herausforderungen
im Zuge der Neuordnung der osmanischen Territorien bot sich die Chance, Isla-
misches Recht partiell in nationales Recht zu verwandeln und damit auch vollig
neue Zustdndigkeiten und Abhingigkeiten zu schaffen. Abgesehen von der wis-
senschaftlichen Beachtung, die die Kodifikationen erfahren haben, kristallisieren
sich drei Wirkungsstriange heraus, die bis heute relevant sind:

1. Das osmanische Familiengesetz vom 25.Oktober 1917, welches bis heute
mit einigen Verdnderungen in Libanon, Palédstina und Israel® gilt, basiert in
wesentlichen Punkten auf der Kodifikation von Muhammad Qadri zum Fami-
lienrecht. Auch das agyptische Gesetz Nr.25 von 1920 und das Gesetzesdekret
Nr.25 von 1929 stehen in dieser Traditionslinie.?! Mit den Familiengesetzen,
die in den arabischen Léndern seit dem Zweiten Weltkrieg erlassen worden
sind, hat sich diese Entwicklung fortgesetzt. Noch deutlicher wird allerdings
der Einfluss der Qadri-Pasa-Kodifikation im Erbrecht. Vermittelt durch das
agyptische Gesetz Nr.77 von 1943 tiber die Erbschaft und das Gesetz Nr.71

28

Vgl. dazu Arsenault/Rose: Africa Enslaved.
29

Es geht hierbei vor allem um die verschiedenen Formen der Steuerpacht und die bis 1896
in Agypten existierende Unterscheidung zwischen harag-Land und usr-Land. Vgl. dazu Sato:
State and Rural Society in Medieval Islam.

Siehe zu Libanon: al-Gamia al-Lubnaniya: i@l islalall 5, gedruckt u.a. Statut Personnel,
S.59-85, jeweils unter Verzicht auf die aufler Kraft gesetzten Bestimmungen fiir Nichtmuslime.
Zu Israel siehe kullu I-haqq: 31y ¢1s3.

Beide agyptischen Rechtstexte in: Qanin al-ahwal as-Sahsiya li-I-muslimin (2004), al-Qahira:
al-Matabi‘ al-Amiriya S.1-13.

30

31

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

HANS-GEORG EBERT

von 1946 zum Vermaichtnis3? haben die meisten arabischen Lander (auch
solche, die mehrheitlich nicht hanafitisch geprégt sind) die Regelungen von
Muhammad Qadri iibernommen.* Diese Ausstrahlung wird noch dadurch
verstarkt, dass bei Gesetzesliicken, die nicht selten bewusst in Kauf genommen
werden, um Konflikte in Bezug auf die Anwendung islamischer Bestimmun-
gen zu vermeiden, regelmaflig auf diese Familienrechtskodifikation zuriick-
gegriffen wird. In der Kautelarpraxis spielt die Kodifikation von Muhammad
Qadri nach wie vor eine wichtige Rolle.

. Der Mursid al-hairan diente dem Verfasser des irakischen, syrischen und

agyptischen Zivilgesetzbuches,> ‘Abd ar-Razzaq as-Sanhdir1 (gest. 1971), nach
eigenen Aussagen als eine wichtige Orientierungshilfe, auch wenn kein direk-
ter Verweis darauf erkennbar ist, denn as-Sanhri ging es in erster Linie um
eine eingeschrankte Nutzung islamischer Normen auf der Basis franzosischer
Zivilrechtsauffassungen. Norbert Ferdinand Kiippers macht aber schon hin-
sichtlich des irakischen Zivilgesetzbuches, welches als das >Lieblingskind« von
as-Sanhari gilt, darauf aufmerksam, dass »eine starke Anlehnung an die Aus-
drucksweise des Mursid al-hairan und der Mejella beobachtet werden (kann)«.
Konkret erwéahnt er die entsprechenden Bezeichnungen fiir die Eigentums-
beschrankungen.?> In Art.1 Abs.2 des dgyptischen Zivilgesetzbuches Nr.131
von 19483 kann eine entsprechende islamische Norm angewendet werden,
sofern kein Rechtstext oder eine gewohnheitsrechtliche Bestimmung fiir
einen bestimmten Tatbestand auffindbar ist. Hilmar Kriiger und Holger Jung
sprechen zutreffend von einem »édgyptischen Rechtskreis« (»Egyptian Legal
Family«),?” der trotz einer auf das anglo-amerikanische Recht abgestellten
Rechtspolitik der arabischen Golflander auch dort fortexistiert.

. Neben dem Familien- und Erbrecht ist das Recht der Religiésen Stiftungen

bis heute eine Doméne des Islamischen Rechts. Es fallt nicht in den Bereich
des Privatrechts, sondern wird dem Gebiet der géttlichen Rechtsanspriiche
(huquq Allah) zugeordnet. Auch in diesem Bereich wird die Verbreitung des
Rechtstextes von Muhammad Qadri iiber Agypten vermittelt. Mit dem Gesetz
Nr. 48 von 1946 zu den Bestimmungen der Religiosen Stiftung®® werden wich-
tige hanafitische Prinzipien verankert, ohne indes andere Rechtsschulen voll-

Al-mirat wa-l-wasiya wa-l-wilaya ‘ala an-nafs wa-I-mal (2006), S.3-15 bzw. S.19-40.

Eine Ubersicht dazu und rechtsvergleichend: Ebert: Islamisches Familien- und Erbrecht,
S.51-69.

Zu den einzelnen Quellen und Kommentaren vgl. Ebert/Hefny: Islamisches Zivilrecht, S.21-23.
Weiterhin trifft das auch auf Bestimmungen zum gemeinsamen Eigentum, zur Teilung, zum
Stockwerkseigentum, zur »gemeinsamen Wand« u. a. zu. Siehe Kiippers: Das irakische Zivilge-
setzbuch, S.27f.

In Ubereinstimmung mit dem erwihnten Vertrag von Montreux (s.0.) trat es mit Wirkung vom
15. Oktober 1949 in Kraft.

Kriiger: An Introduction to the Law of Contract, S.207-213, Jung: Der arabische internatio-
nale ordre public, S.55-63.

Qawanin al-waq f wa-I-hikr wa-I-qararat at-tanfidiya (2004), S.1-17.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KODIFIKATIONEN VON MUHAMMAD QADRI PASA (GEST. 1886) 69

stindig auszuklammern. Muhammad Qadr1 hat diesen Weg vorgezeichnet und
dabei Verdnderungen zugelassen. Die spateren Reformgesetze zu den Religio-
sen Stiftungen in den arabischen Landern,* allen voran das dgyptische Geset-
zesdekret Nr. 180 von 1952 iiber die Abschaffung aller nicht-gemeinniitzigen
Religiosen Stiftungen,* haben die Lage im Stiftungswesen der arabischen Lan-
der zwar wesentlich verdndert, indem die privatniitzigen Stiftungen als Umge-
hungsgeschifte verboten oder auf zwei Generationen begrenzt worden sind,
aber die Defizite in der Erfassung, Verwaltung und Kontrolle der Stiftungen
nicht beseitigt. So konnten Regelungen aus dem Rechtstext von Muhammad
Qadri perspektivisch geeignet sein, um Stagnation und Lethargie seitens der
zustdndigen staatlichen Stellen zu iiberwinden.

G. Conclusio

Muhammad Qadri hat mit seinen rechtlichen Werken den Diskurs um die Gestal-
tung der nationalen Rechtsordnungen arabischer Lander nachhaltig beeinflusst.
Nach wie vor stehen sich Befiirworter und Gegner einer islamisierten Rechtsord-
nung eher unversohnlich gegeniiber. Kann der sdkulare Staat, auch wenn er sich
weder verfassungsrechtlich noch ideologisch als solcher bekennt, eine partielle
Ubernahme oder Bewahrung islamischer Normen - etwa nach dem Muster der
hier behandelten Kodifikationen - tolerieren, ohne in eine Islamisierungsfalle zu
tappen? Angesichts der religiosen, politischen und wirtschaftlichen Situation in
den meisten arabischen Landern lésst sich gegenwiartig nicht absehen, ob und
wann es gelingen kann, saria-rechtliche Bestimmungen im Privatrecht und im
Stiftungsrecht vollstindig zu verdriangen. Eine Losung kann nur in der Suche
nach einem Kompromiss liegen. Und dafiir lohnt sich ein Blick in die Kodifika-
tionen von Muhammad Qadri, nicht nur, um geeignete zeitgemafie Regelungen
zu finden, sondern auch, um rechtliche Konflikte durch die Nutzung von aufge-
zeigten Methoden der Rechtsetzung und Rechtsverwirklichung zu vermeiden.

Bibliographie

Al-Gami al-Lubnaniya: i3$l islaglall 58,4[markaz al-malimatiya al-qaniniya),
77.42.251.205/LawView.aspx?opt=view&LawlD=258195 (Zugriff: 15.10.2022).

Al-Mirat wa-l-wasiya wa-l-wilaya ‘ala an-nafs wa-I-mal (2006), S.3-15 bzw.
S.19-40.

Arsenault, Natalie/Rose, Christopher (2004): Africa Enslaved: A Curriculum Unit
on Comparative Slave Systems for Grades 9-12, Texas: University of Texas at
Austin.

39 Siehe Kogelmann: Islamische fromme Stiftungen und Staat, S.38-66.
40 Qawanin al-waqf wa-l-hikr wa-l-qarardt at-tanfidiya (2004), S.22-27.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 HANS-GEORG EBERT

Atif, STzan: iy jsamdb «5)8» @Lﬁ,;b:g,«@ §,8Wl Lsle [Muhdfiz al-Qahira yamuru
bi-tatwir sari® »Qadri« bi-s-Sayyida Zaynab], www.almasryalyoum.com/
news/details/463974 (Zugrift: 15.10.2022).

Bilz, Kilian (1998): Die »Islamisierung« des Rechts in Agypten und Libyen: Isla-
mische Rechtsetzung im Nationalstaat, in: Rabels Zeitschrift 62.3, S.437-463.

Botiveau, Bernard (1993): Loi islamique et droit dans les sociétés arabes. Préface
de Jacques Berque, Paris: Karthala.

Ebert, Hans-Georg (2010): Die Qadri-Pashd-Kodifikation. Islamisches Personal-
statut der hanafitischen Rechtsschule, Frankfurt am Main: Peter Lang.

Ebert, Hans-Georg (2014): Wege in eine zeitgeméafie Rechtsordnung: Muhammad
Qadri Pasa (gest. 1886) und die Kodifikation des Islamischen Rechts, in: GAIR-
Mitteilungen 2014, hrsg. von Hatem Elliesie, Peter Scholz und Beate Backe,
S.135-142.

Ebert, Hans-Georg (2018): Die Religidse Stiftung im Islam (waqf) nach hanafiti-
scher Lehre. Die stiftungsrechtliche Kodifikation von Qadri Pashd, Berlin: Peter
Lang.

Ebert, Hans-Georg (2020): Islamisches Familien- und Erbrecht der arabischen
Linder. Herausforderungen und Reformen, Berlin: Frank & Timme.

Ebert, Hans-Georg (2021): Muhammad Qadri Pasha, in: Encyclopaedia of
Islam, THREE, hrsg. von Kate Fleet u.a., referenceworks.brillonline.com/ent
ries/encyclopaedia-of-islam-3/muhammad-qadri-pasha-COM_40619?s.num
=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hans-georg+ebert
(Zugriff: 4.8.2023).

Ebert, Hans-Georg/Hefny, Assem (2010): Der Islam und die Grundlagen der
Herrschaft. Ubersetzung und Kommentar des Werkes von Ali Abd ar-Razig,
Frankfurt am Main: Peter Lang.

Ebert, Hans-Georg/Hefny, Assem (2013): Islamisches Zivilrecht der hanafiti-
schen Lehre. Die zivilrechtliche Kodifikation des Qadri Pashd, Frankfurt am
Main: Peter Lang.

Ebert, Hans-Georg/Heilen, Julia (2016): Islamisches Recht. Ein Lehrbuch, Leip-
zig: Edition Hamouda.

Elliesie, Hatem (2024): Laudatio auf Prof. em. Dr. Omaia Elwan, in: Festschrift
zu Ehren des 90. Geburtstags von Prof. Omaia Elwan, hrsg. von Hatem Elliesie,
Bruno Menhofer und Dirk Otto, Baden-Baden: Nomos.

Elwan, Omaia (1988): Gesetzgebung und Rechtsprechung, in: Der Nahe und
Mittlere Osten. Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Geschichte, Kultur, hrsg. von
Udo Steinbach und Riidiger Robert, Opladen: Leske + Budrich, S.221-254.

Elwan, Omaia (2004): Die Form von zwischen Agyptern und Deutschen in
Agypten geschlossenen Ehen aus dem Blickwinkel des deutschen Kollisions-
rechts, in: Festschrift fiir Erik Jayme, hrsg. von Heinz-Peter Mansel u. a., Miin-
chen: Sellier, S.153-168.

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KODIFIKATIONEN VON MUHAMMAD QADRI PASA (GEST. 1886) 71

Hefny, Assem (2010): Hermeneutik, Koraninterpretation und Menschenrechte,
in: Islam und Menschenrechte, hrsg. von Hatem Elliesie, Frankfurt am Main:
Peter Lang, S.73-97.

Hoyle, Mark S.W. (1991): Mixed Courts of Egypt, London u.a.: Graham & Trot-
man, S.1-30.

Jung, Holger (2000): Der arabische internationale ordre public als Einfallstor
tiir islamisches Rechtsdenken, in: Beitrdge zum Islamischen Recht, hrsg. von
Hans-Georg Ebert, Frankfurt am Main: Peter Lang, S.53-67.

Kogelmann, Franz (1999): Islamische fromme Stiftungen und Staat. Der Wandel
in den Beziehungen zwischen einer religiosen Institution und dem marokkani-
schen Staat seit dem 19. Jahrhundert bis 1937, Wiirzburg: ERGON.

Kriiger, Hilmar (2002): Zum zeitlich-rdumlichen Geltungsbereich der osma-
nischen Mejelle, in: Liber amicorum Gerhard Kegel, Miinchen: C.H. Beck,
S.43-63.

Kriiger, Hilmar (2004): An Introduction to the Law of Contract in Arab States,
in: Studi Magribini 2, S.201-222.

Kullu I-haqq: 3y #s3)) [az-Zawwag wa-t-talaq], www.kolzchut.org.il/ar
Sty 1531/ (Zugriff: 15.10.2022).

Kiippers, Norbert Ferdinand (1961): Das irakische Zivilgesetzbuch, in: Zeit-
schrift fiir vergleichende Rechtswissenschaft 63, S.1-44.

Liebesny, Herbert Joseph (1967): Stability and Change in Islamic Law, in: The
Middle East Journal 21.1, S.16-34.

Lombardi, Clark. B. (2006): State Law as Islamic Law in Modern Egypt. The
Incorporation of the Sharta into Egyptian Constitutional Law, Leiden/Boston:
Brill.

Peters, Rudolph (2002): Egypt and the Age of the Triumphant Prison: Legal
Punishment in Nineteenth Century Egypt, in: Annales Islamologiques, Institut
Frangais d’'Archaéologie Orientale 36, S.253-285.

Plagemann, Gottfried (2009): Von Allahs Gesetz zur Modernisierung per Gesetz.
Gesetz und Gesetzgebung im Osmanischen Reich und der Republik Tiirkei,
Miinster: LIT.

Qadri Pasa, Muhammad (2006): Gassdl| JB;YI die rK;S/\ lal-Ahkam as-sariya
fi-l-ahwal as-sahsiya], Kairo: Dar al-Islam, 4 Bande.

Qadri Paga, Muhammad (2006): CoBs¥1 < Je ¢baidll Ol ¥y Jandl 056 [Qanin
al-adl wa-l-insaf li-l-qada ‘ala muskilat al-auqaf], Kairo: Dar al-Islam.

Qadri Paga, Muhammad (2011): &l bl 3 LYl Jlgl B pme J) Ol ! a
[Mursid al-hairan ila ma'rifat ahwal al-insan fi-I-mu‘amalat as-sariya], Kairo:
Dar al-Islam, 3 Bande.

Sato, Tsugitaka (1997): State and Rural Society in Medieval Islam. Sultans, Mugta’s
and Fallahun, Leiden u.a.: Brill.

Spies, Otto/Pritsch, Erwin (1964): Klassisches Islamisches Recht, in: Hand-
buch der Orientalistik, Erste Abteilung: Der Nahe und Mittlere Osten. Ergan-

21012026, 00:46:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 HANS-GEORG EBERT

zungsband III: Orientalisches Recht, hrsg. von Bertold Spuler, Koln: Brill,
S.238-248.

Statut Personnel. Textes en Vigueur au Liban, rassemblés et traduits par Maher
Mahmassani et Ibtissam Messarra (1970), Beirut: Faculté des Droit et des Sci-
ences Economiques.

Tabouillot, Wolfgang von (1937): Die Abschaffung der Kapitulationen in Agyp-
ten, in: Zeitschrift fiir auslindisches oOffentliches Recht und Vilkerrecht 7,
S.511-535.

Taha, Gad (1985): jwolally uud! ras £)6 lle [Maalim tarih Misr al-hadit wa-l-
mu'asir], Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

Universitit Heidelberg: Lebenslauf Prof. em. Dr. Omaia Elwan, www.ipr.uni-hei
delberg.de/personen/elwan/werdegang.html (Zugriff: 15.10.2022).

21012026, 00:46:29. - —



https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Einleitung
	B. Der rechtlich-religiöse Hintergrund in Ägypten in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
	C. Der rechtlich-religiöse Hintergrund in Ägypten in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
	D. Das rechtswissenschaftliche Werk von Muḥammad Qadrī
	E. Die Besonderheiten der Kodifikationen von Muḥammad Qadrī
	F. Die Kodifikationen und ihre Auswirkungen auf die arabische Rechtsentwicklung
	G. Conclusio
	Bibliographie

