
﻿

Arabisch-islamisches Recht/ 
Internationales Privatrecht

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Die Kodifikationen von Muḥammad Qadrī Pāšā 
(gest. 1886) und ihr Einfluss auf die moderne 
ägyptische und arabische Rechtsentwicklung

Hans-Georg Ebert

A. Einleitung

Der Anlass dieser Festschrift, der 90. Geburtstag von Prof. em. Dr. Omaia Elwan, 
bietet eine willkommene Gelegenheit, diesen herausragenden Kenner des ara-
bischen und islamischen Rechts, der seit Jahrzehnten den diesbezüglichen Dis-
kurs in Deutschland maßgeblich prägt, in eine Reihe von ägyptischen Juristen zu 
stellen, die weit über Ägypten hinaus das Rechtsdenken und die Rechtsordnun-
gen in der islamischen Region nachhaltig beeinflusst haben. Es liegt nahe, diese 
Würdigung durch die Bezugnahme auf eine ebenfalls prominente Persönlichkeit 
in der ägyptischen Rechtswissenschaft zu untermauern. Eine kleine Anmerkung 
sei den Ausführungen vorangestellt: Seit einigen Jahren bemüht sich die Stadt-
verwaltung von Kairo, eine Straße zwischen der Ibn-Ṭulūn-Moschee und der 
Moschee as-Sayyida Zainab zu rekonstruieren. Der ehemalige Gouverneur von 
Kairo, Ǧalāl Musṭafā Saʿīd, forderte am 14. Juni 2014 sogar, diese Straße wegen 
ihrer historischen und städtebaulichen Bedeutung mitten im sog. Ḫalīfa-Viertel 
der ägyptischen Hauptstadt vom Autoverkehr zu befreien. Ob der Straßenname, 
der an einen der berühmtesten ägyptischen Juristen, Muḥammad  Qadrī Pāšā, 
erinnert, dabei eine wichtige Rolle gespielt hat, ist leider nicht überliefert, aber 
nicht unwahrscheinlich.1

Muḥammad Qadrī Pāšā, 1821 im oberägyptischen al-Mallawī geboren, verkör-
pert wie kaum ein anderer ägyptischer Jurist des 19. Jahrhunderts einen Gelehrten, 
der den staatlich-rechtlichen Umbruch des Landes organisatorisch und inhalt-
lich in wesentlichen Bereichen beeinflusst hat. Selbst kein Azhar-Absolvent, aber 
vertraut mit den islamisch-rechtlichen Methoden und Regelungen, setzte er ent-
scheidende Impulse für die Umgestaltung und Neuausrichtung der ägyptischen 
Rechtsordnung, ohne indes selbst die Früchte seines Wirkens sehen oder ernten 
zu können. Muḥammad Qadrī veröffentlichte zahlreiche historische, sprachli-
che und literarische Schriften, die ihn als ausgezeichneten Kenner seines Landes 
ausweisen, aber – in diesem Zusammenhang von Bedeutung – vor allem auch 
juristische Werke in verschiedenen Rechtsgebieten.2 Seine Übersetzung des fran-
zösischen Strafgesetzbuches (Code pénal) ins Arabische, die im Jahre 1866/ 67 in 
Kairo erschien, beförderte die in Ägypten seit Beginn des 19. Jahrhunderts erfolgte 

1 Vgl. ʿĀṭif: »شارع »قدري.
2 Leben und Werk von Muḥammad Qadrī Pāšā in: Ebert: Qadrī Pāšā.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 HANS-GEORG EBERT

Neuordnung des Strafrechts und die Einführung westlicher, vor allem französi-
scher, Regelungen.3 Andererseits hat Muḥammad Qadrī Herausragendes in Bezug 
auf die Formulierung von Rechtstexten auf ḥanafitischer Grundlage geleistet und 
damit – wie noch zu zeigen ist – eine ›Ḥanafitisierung‹ der Rechtsordnungen auch 
in jenen Teilen der arabischen Welt eingeleitet, in denen šāfiʿitisches, mālikitisches 
oder ḥanbalitisches Recht bis dahin dominiert. So lässt sich die ägyptische Rechts-
ordnung nicht auf einen geradlinigen und widerspruchsfreien Übergang in eine 
nationalstaatliche Gesetzgebung reduzieren, sondern entwickelt sich in Ausein-
andersetzung mit islamisch-rechtlichen, gewohnheitsrechtlichen und westlichen 
Konzepten. Um diesen Prozess methodisch und inhaltlich darzustellen, bedarf es 
aber zunächst einer kurzen zeitbezogenen Erläuterung der ägyptischen Rechtsver-
hältnisse in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und – daran anschließend – 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

B. Der rechtlich-religiöse Hintergrund in Ägypten in der zweiten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts

Der Schock der Napoleon-Expedition nach Ägypten und die sich anschließende 
Periode der Herrschaft von Muḥammad ʿAlī (gest. 1849) als Gouverneur der 
osmanischen Provinz Ägypten haben die politisch-staatliche Ausrichtung des 
Landes entscheidend verändert: Die Abhängigkeit von der Hohen Pforte war 
durch eine neue Abhängigkeit von Großbritannien und anderen europäischen 
Staaten abgelöst worden. Die ökonomischen Strukturen konzentrierten sich 
immer stärker auf landwirtschaftliche Monokultur (vor allem Baumwolle). Von 
der Eröffnung des Suez-Kanals 1869 profitierten vor allem die Europäer.4 Der 
politische Einfluss der europäischen Mächte musste notwendigerweise Auswir-
kungen auf die Gestaltung der Rechtsordnung haben, denn die wirtschaftlichen 
Interessen der Europäer konnten nur durchgesetzt werden, wenn die ägyptisch-
osmanischen Gesetze und Verordnungen durch neue, am europäischen Beispiel 
orientierte Regelungen ersetzt oder ergänzt werden würden. Die Einführung 
der Zivil-, Handels- und Strafgesetzbücher und der Erlass einer Zivil- und Straf-
prozessordnung 1875/ 76 gingen mit Veränderungen im Bereich der Rechtsver-
wirklichung einher. So entstanden 1875 ›weltliche‹ sog. ›Gemischte Gerichte‹ 
(maḥākim muḫtaliṭa) für Verfahren mit Auslandsbeteiligung. Diese Gerichte 
hatten auf der Grundlage von spezifischen Gesetzen in Zivil- und Handelsver-
fahren zu entscheiden. 1882 folgten sog. ›Einheimische Gerichte‹ (maḥākim 
ahlīya).5 Muḥammad Qadrī beteiligte sich als Mitglied einer vom Justizminis-
terium (wizārat al-ḥaqqānīya) eingesetzten Expertenkommission an der Ausar-

3 Zur Entwicklung des Strafrechts in Ägypten im 19. Jahrhundert siehe: Peters: Age of the Tri-
umphant Prison, S. 253–285.

4 Vgl. Ṭaha: خ مصر ريخ� .S. 11–268 ,معالم اتا
5 Hoyle: Mixed Courts of Egypt, S. 1–30.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KODIFIKATIONEN VON MUḤAMMAD QADRĪ PĀŠĀ (GEST. 1886) 61

beitung eines Zivilgesetzbuches auf französisch-rechtlicher Grundlage, welches 
durch einige islamisch-rechtliche Regelungen ergänzt wurde und 1883 in Kraft 
trat, sowie an der Übertragung der Gesetze für die Gemischten Gerichte ins Ara-
bische. Später war er als Justizminister maßgeblich für die Gesetzgebung und die 
Organisation der Einheimischen Gerichte verantwortlich.6

Ägypten, noch zu jener Zeit formaler Bestandteil des Osmanischen Reiches, 
orientierte sich in einigen Bereichen weiterhin an der osmanischen Gesetzge-
bung, da bestimmte islamisch-rechtliche Besonderheiten, etwa im Landbesitz, 
übereinstimmend wirksam waren. So war das osmanische Landgesetz von 1858 
auch für Ägypten mit einigen kleineren Veränderungen maßgeblich. Das in 
den Jahren 1869 bis 1876 entwickelte osmanische Zivilgesetzbuch (Mecelle) auf 
ḥanafitischer Grundlage, also eine erste islamische Kodifikation des Vertrags- 
und Zivilverfahrensrechts, hatte dagegen für Ägypten keine praktische Relevanz, 
da eigenständige Gesetze für die entsprechenden Gemischten Gerichte bzw. Ein-
heimischen Gerichte unter ausländischem Druck vorgesehen waren.7

Hier wird erkennbar, dass die Rechtsordnung Ägyptens am Scheideweg stand: 
Sollten die šarīʿa-rechtlichen Regelungen fortan nur im Familien- und Erbrecht 
für Muslime Gültigkeit besitzen oder aber auch in anderen Rechtsbereichen 
gesamtstaatliche Relevanz erlangen? Könnte eine durchgreifende Säkularisie-
rung im Sinne einer Abschaffung religiös-orientierter Gesetze die angestrebte 
Modernisierung voranbringen, auch wenn das Wort ›Säkularisierung‹ in seiner 
arabischen Übersetzung (al-ʿalmana) Religionsfeindlichkeit konnotiert? Könnte 
eine Übernahme westlicher Gesetze im Sinne eines Rechtstransfers und einer 
Rezeption in einem traditionell-religiösen Umfeld die gesellschaftliche Stagna-
tion überwinden helfen? Oder aber: Würde die Wiederbelebung islamischer 
Normen neue produktive Kräfte in der ägyptischen Gesellschaft freilegen und 
eine eigenständige Entwicklung unterstützen? 

C. Der rechtlich-religiöse Hintergrund in Ägypten in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die ägyptische Rechtsordnung einerseits von 
der Fortexistenz religiöser Normen (islamischer und koptisch-orthodoxer) im 
Bereich des Personalstatuts und andererseits von europäischen Regelungen in 
weiten Gebieten des Zivil- und Handelsrechts geprägt. Die Azhar-Universität 
von Kairo, die bis heute wichtigste sunnitische Lehranstalt im Nahen Osten und 
Nordafrika, hatte bereits mit der Gründung einer madrasat al-ḥuqūq al-ḫidīwīya 
(Rechtsschule des Khediven) im Jahre 1868 das Monopol der juristischen Ausbil-
dung in Ägypten verloren. Diese Rechtsschule trug zunächst den Namen Schule 

6 Elwan: Gesetzgebung und Rechtsprechung, S. 228 f.
7 Liebesny: Stability and Change in Islamic Law.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 HANS-GEORG EBERT

für Verwaltung und Sprachen (Madrasat al-idāra wa-l-alsun). Im Jahr 1882 wurde  
sie als Verwaltungsschule selbstständig und ab 1886 in Rechtsschule umbenannt. 
1925 erfolgte ihr Anschluss an die neugegründete Ägyptische Universität, die 
spätere Kairo-Universität mit der sie bis heute prägenden Juristischen Fakultät.8 
Erster Direktor der Schule (1868–1891) war der französische Rechtsgelehrte Vic-
tor Vidal (Vidal Pāšā).9

Einige ägyptische muslimische Rechts- und Religionsgelehrte (ʿulamāʾ) waren 
bemüht, technische, soziale und auch juristische Neuerungen aus dem Westen 
mit islamischen Auffassungen zu verbinden oder – mit anderen Worten – Glau-
ben und Vernunft miteinander in Übereinstimmung zu bringen. Muḥammad 
ʿAbduh (gest. 1905), bis zu seinem Tode Großmufti von Ägypten, beförderte 
diese Reformbewegung des Modernismus, welcher in der Folge nur als Minder-
heitsmeinung ein säkulares Staats- und Rechtsverständnis, welches die Religion 
weitgehend zur Privatangelegenheit erklärt, favorisierte.10 Aus dem Modernismus 
entwickelte sich jedoch auch eine islamistische Tendenz, die in der Bildung der 
Muslimbruderschaft (al-Iḫwān al-muslimūn) durch Ḥasan al-Bannā (gest. 1949) 
im Jahre 1928 kulminierte und bis heute ein wesentlicher Faktor gesellschaftli-
cher Konflikte geblieben ist.11

Obgleich Ägypten noch bis 1914 formal Bestandteil des Osmanischen Rei-
ches war, bestimmten die Briten bereits davor und selbstverständlich auch in der 
Phase der Protektoratsherrschaft die inneren und äußeren Angelegenheiten des 
Landes. Die erstarkende nationale Bewegung unter Führung der Wafd-Partei 
mit Saʿd Zaġlūl (gest. 1927) an der Spitze drängte nach der am 28. Februar 192212 
erklärten formellen Unabhängigkeit des Landes auf eine Überwindung der ver-
bliebenen rechtlichen Diskriminierungen, insbesondere der sog. Kapitulationen 
(imtiyāzāt)13 und der Gemischten Gerichte. Im Vertrag von Montreux (Schweiz) 
vom 8. Mai 1937 wurde eine Einigung darüber erzielt, nach einer Übergangszeit 
von 12 Jahren zum 14. Oktober 1949 die Rechtsordnung Ägyptens zu nationalisie-
ren. Dafür war es notwendig, die Strafgerichtsbarkeit, Zivilgerichtsbarkeit und die 
Gerichtsbarkeit über personen- und familienrechtliche Fragen den Gemischten 
Gerichten bzw. den Konsulargerichten zu entziehen, neue Gesetze – insbesondere 

8 Omaia Elwan ist selbst Absolvent dieser Universität und seit 1997 Professor Emeritus an der 
Juristischen Fakultät (siehe Laudatio auf Prof. em. Dr. Omaia Elwan von Hatem Elliesie in die-
sem Band; vgl. auch Universität Heidelberg: Lebenslauf Elwan).

9 Botiveau: Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, S. 169–176. Weitere zivile (und auch 
militärische) Schulen wurden in der Regierungszeit von Muḥammad ʿAlī Pāšā in Ägypten 
gegründet.

10 Als Vertreter dieser Richtung gilt z. B. ʿAlī ʿAbd ar-Rāziq (gest. 1966); vgl. Ebert/ Hefny: Der 
Islam und die Grundlagen der Herrschaft. 

11 Vgl. Lombardi: State Law as Islamic Law, S. 73–100.
12 Am 19. April 1923 wurde die erste Unabhängigkeitsverfassung des Landes verkündet.
13 Die Kapitulationen waren Privilegien für Nichtägypter, deren Angelegenheiten vor nichtägyp-

tischen Gerichten und auf der Grundlage von speziellen Gesetzen (s. o.) verhandelt worden 
sind. Die entsprechenden Verträge des Osmanischen Reiches mit ausländischen Mächten wur-
den am 15. Juli 1840 durch die Londoner Konferenz auf Ägypten übertragen.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KODIFIKATIONEN VON MUḤAMMAD QADRĪ PĀŠĀ (GEST. 1886) 63

zum Strafrecht und zum Zivilrecht – zu erlassen und ein einheitliches nationa-
les ägyptisches Gerichtssystem zu verwirklichen.14 Omaia Elwan hat in diesem 
Zusammenhang die staatsgesetzliche Einschränkung der islamisch-rechtlichen 
Formen der Eheschließung detailliert untersucht und beschrieben.15 Durch das 
Gesetz Nr. 147 vom 28. August 1949 und das Gesetz Nr. 462 von 1955 vom 21. Sep-
tember 1955 wurde die Gerichtsbarkeit in Ägypten ausschließlich Nationalen 
Gerichten (maḥākim waṭanīya) übertragen. Wenden wir uns nun einigen kon-
kreten Auffassungen zur Gestaltung des ägyptischen Rechtswesens zu. 

D. Das rechtswissenschaftliche Werk von Muḥammad Qadrī

Muḥammad Qadrī suchte in Kenntnis der islamischen und der europäischen 
Rechtsordnungen sowie als eine in den Prozess der Umgestaltung des ägypti-
schen Rechts involvierte Persönlichkeit nach Antworten in Bezug auf die im 
Abschnitt zwei aufgeworfenen Fragen. Er erkannte einerseits, dass bestimmte 
islamische Normen, so im Strafrecht, unter den gegebenen Bedingungen nicht 
mehr anwendbar waren, favorisierte andererseits aber auch die Umsetzung isla-
mischer Normen, die er perspektivisch als wirkmächtig empfand. So stellte er sich 
der Aufgabe, die für eine moderne Gesetzgebung am besten geeigneten Normen 
der ḥanafitischen Lehre zu extrahieren und nach westlichem Muster in einem 
Gesetz zusammenzuführen. Auch wenn nicht klar ist, ob der Begriff Kodifikation 
für die Zusammenstellungen von Muḥammad Qadrī geeignet erscheint, weil es 
sich ja grundsätzlich um private, d. h. nicht durch ein Herrschaftsorgan fixierte, 
Texte handelt und daher eher der Begriff  Kompilation verwendet werden müsste, 
so wird doch aus praktischen Gründen der Begriff Kodifikation hier benutzt, 
zumal er sich in Bezug auf Muḥammad Qadrī in der Literatur durchgesetzt hat.16

In der Zeit von 1875 bis zu seinem Tod im Jahre 1886 verfasste Muḥammad 
Qadrī insgesamt drei Kodifikationen:

1. 	Al-Aḥkām aš-šarʿīya fī l-aḥwāl aš-šaḫṣīya ʿalā maḏhab Abū Ḥanīfa an-Nuʿmān 
(Die islamisch-rechtlichen Bestimmungen zum Personalstatut nach der 
Rechtsschule von Abū Ḥanīfa an-Nuʿmān; gest. 767). Das Werk wurde um 
1875 von Muḥammad Qadrī, wie in jener Zeit üblich, zunächst handschrift-
lich verfasst und erst einige Jahre später (1880/ 81) in Būlāq (Kairo) gedruckt.17

2. 	Muršid al-ḥairān ilā maʿrifat aḥwāl al-insān fi-l-muʿāmalāt aš-šarʿīya ʿalā 
maḏhab al-imām al-aʿẓam Abī Ḥanīfa an-Nuʿmān mulāʾiman li-ʿurf ad-diyār 
al-Miṣrīya wa-sāʾir al-umam al-islāmīya (Der Führer für den Ratlosen zur 

14 Tabouillot: Die Abschaffung der Kapitulationen in Ägypten, S. 511–535.
15 Elwan: Die Form von zwischen Ägyptern und Deutschen in Ägypten geschlossenen Ehen, 

S. 157–159.
16 Zur Diskussion um den Begriff siehe Plagemann: Von Allahs Gesetz zur Modernisierung per 

Gesetz, S. 11–47.
17 Qadrī Pāšā: عية حكام الشرر

أ
.الأ

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 HANS-GEORG EBERT

Kenntnis über die Angelegenheiten des Menschen in den islamischen Rechts-
geschäften nach der Rechtsschule des ehrwürdigen Imāms Abū Ḥanīfa 
an-Nuʿmān in Übereinstimmung mit dem in Ägypten und anderen islami-
schen Gebieten existierenden Gewohnheitsrecht). Das als Handschrift über-
lieferte und vom Dār al-Kutub (Nationalbibliothek) angekaufte Werk wurde 
im Jahre 1890 aufgrund eines Beschlusses des Unterrichtsministeriums erst-
malig in der Maṭbaʿa Amīrīya gedruckt.18

3. 	Qānūn al-ʿadl wa-l-inṣāf li-l-qaḍāʾ ʿalā muškilāt al-awqāf (Gesetz der Gerech-
tigkeit und Billigkeit zur Beseitigung von Problemen der Religiösen Stiftun-
gen). Muḥammad Qadrī konnte dieses Werk durch seinen Tod nicht selbst 
veröffentlichen. Sein Sohn Maḥmūd übernahm aus dem Nachlass drei Manu-
skripte, die er dem Unterrichtsministerium zur Prüfung hinsichtlich einer 
Veröffentlichung überließ. Im Kontakt mit dem Justizministerium wurden die 
Manuskripte später angekauft und das nunmehr als einheitliche Abschrift vor-
liegende Werk im Jahre 1894 erstmals in Būlāq gedruckt.19

Diese drei Rechtstexte bilden die wesentliche juristische Hinterlassenschaft von 
Muḥammad Qadrī.20 Sie decken zunächst drei Rechtszweige ab: Das Fami-
lien- und Erbrecht (einschließlich des Allgemeinen Personenrechts), das Ver-
mögensprivatrecht und das Recht der Religiösen Stiftungen. Ein genauer Blick 
auf die Texte zeigt jedoch, dass auch das Prozessrecht innerhalb der Regelungen 
zu den Religiösen Stiftungen ausführlich behandelt wird. Somit bleibt nur der 
Bereich des Strafrechts und des Strafverfahrensrechts ausgeklammert, für den 
Muḥammad Qadrī offenbar keine islamisch-rechtliche Perspektive sah, vielleicht 
auch wegen seiner Kenntnis des französischen Strafrechts (s. o.) und seiner Ein-
sicht in politisch-soziale Gegebenheiten jener Zeit.

Muḥammad Qadrī war ein ausgezeichneter Kenner des ḥanafitischen Rechts. 
Er orientierte sich hauptsächlich am Damaszener Gelehrten Ibn ʿĀbidīn (gest. 
1836), dessen Schrift Radd al-muḥtār ʿalā ad-durr al-muḫtār (Die Erwiderung 
des Ratlosen auf die auserwählten Perlen) sich auf das Ausgangswerk Tanwīr 
al-abṣār (Erleuchtung der Einblicke) von at-Timurtāšī (gest. 1595) bezieht. Ob 
die besondere Affinität von Muḥammad Qadrī für Ibn ʿĀbidīn auch aus seiner 
Tätigkeit in Damaskus selbst resultierte, kann nur spekuliert werden. Jedenfalls 
war Ibn ʿĀbidīn – und darin liegt seine besondere Bedeutung – einer der letz-
ten großen muslimischen Rechtsgelehrten, der sein Werk in der ›klassischen‹ 
Form veröffentlichte, d. h. noch keine westliche Gesetzesstruktur als Maßstab 
anerkannte. Selbstverständlich benutzte Muḥammad Qadrī auch andere Quel-

18 Qadrī Pāšā: ان .Deutsche Übersetzung: Ebert/ Hefny: Islamisches Zivilrecht .مرشد الحيرر
19 Qadrī Pāšā: للقضاء نصاف  والإإ العدل   Deutsche Übersetzung: Ebert: Die Religiöse Stiftung im .قانون 

Islam. 
20 Mittlerweile sind neue, bislang noch nicht bekannte Handschriften von Muḥammad Qadrī in 

Ägypten gefunden worden, die nunmehr auch wissenschaftlich erschlossen werden. Diesen 
Hinweis verdanke ich dem Jubilar Omaia Elwan.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KODIFIKATIONEN VON MUḤAMMAD QADRĪ PĀŠĀ (GEST. 1886) 65

lenwerke, besonders die in der ḥanafitischen Lehre weit verbreiteten Fatwā-
Sammlungen al-Hindīya, al-Fatāwā al-Anqarawīya, al-Fatāwā al-Ḫānīya sowie 
die von Ibn ʿĀbidīn verfasste Korrektur der Rechtsgutachten von Saʿdī Efendī 
Ḥāmid (gest. 1577; Tanqīḥ al-Ḥāmidīya).21 Wenn die genannten Quellen keine 
eindeutigen Hinweise ergaben oder mit den übrigen Regelungen im Wider-
spruch standen, berief sich Muḥammad Qadrī direkt auf Abū Ḥanīfa (gest. 767), 
Abū Yūsuf (gest. 795) und Muḥammad aš-Šaybānī (gest. 805), bisweilen auch auf 
andere ḥanafitische Gelehrte. Obzwar er auch mit der Rechtsliteratur der übri-
gen sunnitischen Rechtsschulen vertraut war, vermied er es zumeist, diese Werke 
zu zitieren oder einen unmittelbaren Bezug darauf herzustellen. Bestimmte For-
mulierungen in seinen Kodifikationen, so der Hinweis auf eine ›Übereinstim-
mung‹ (der Rechtsgelehrten) oder ›die islamische Jurisprudenz‹ (al-fiqh)22 im 
Allgemeinen erlauben jedoch den Schluss, dass Muḥammad Qadrī durchaus 
nicht-ḥanafitisches Recht zur Kenntnis genommen hat.

Die rechtswissenschaftlichen Aktivitäten von Muḥammad Qadrī bewegten 
sich noch nicht im nationalstaatlichen Umfeld, denn erst mit der formalen Unab-
hängigkeit Ägyptens (s. o.) kann überhaupt von einer nationalstaatlichen Rechts-
ordnung gesprochen werden. Freilich gab es sowohl vor als auch nach 1922 keine 
idealtypische koloniale oder nationale Gesetzgebung. Vielmehr überlagerten sich 
unterschiedliche Aktivitäten der Kolonialmacht einerseits und der abhängigen 
Vertretung der Ägypter auf staatlicher oder religiöser Ebene andererseits. Unter 
gewandelten Rahmenbedingungen und mit anderen Akteuren lassen sich sol-
che Prozesse bis in die Gegenwart verfolgen. Islamisch-rechtliche Regelungen, 
in ihrem Grundverständnis nicht nationalstaatlich eingeschränkt, unterliegen 
damit der Tendenz einer ›Verstaatlichung‹ und somit einem verstärkten Einfluss 
staatlicher Handlungsträger auf ihren Inhalt und ihre Anwendbarkeit. Kilian 
Bälz spricht daher zutreffend von einer »Neudefinition des islamischen Rechts 
im modernen Nationalstaat«.23 Die Kodifikationen von Muḥammad Qadrī 
berühren eben jenes Feld der Neuordnung, Umgestaltung und Anpassung von 
islamischen Normen unter veränderten sozial-ökonomischen und politischen 
Bedingungen. Es geht also um die Anpassung an neue Regelungserfordernisse, 
rechtstechnisch auch um die Abkehr von traditionellen Formen islamisch-recht-
licher Literatur (Rechtshandbücher, Kommentare, Superkommentare, Glossen 
u. a.) hin zu einer im Westen üblichen Gesetzesstruktur mit den entsprechenden 
Abschnitten und Artikeln nach dem Vorbild der osmanischen Mecelle.

21 Siehe dazu die Übersicht in Ebert: Die Religiöse Stiftung im Islam, S. 22 f. und Spies/ Pritsch: 
Klassisches Islamisches Recht, S. 238–248. 

22 Z. B. Art. 262 bzw. 63 und Art. 603 der Kodifikation zu den Religiösen Stiftungen.
23 Bälz: Die »Islamisierung« des Rechts, S. 462.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 HANS-GEORG EBERT

E. Die Besonderheiten der Kodifikationen von Muḥammad Qadrī

Muḥammad Qadrī widmet sich in seinen Kodifikationen vor allem solchen 
rechtlichen Problemen, die bis heute den Kernbereich der praktischen Relevanz 
von šarīʿa-Normen in den einzelnen islamischen Ländern ausmachen. Es ist aus 
den vorliegenden Quellen nicht nachweisbar, ob er die Kodifikationen in ihrer 
Abfolge aus eigenem Interesse so geplant hat oder ob diese im Zusammenhang mit 
praktischen Erfordernissen bei der Ausgestaltung der ›einheimischen‹ Gerichts-
ordnung stehen. Auf jeden Fall beziehen sich die drei Kodifikationen mit ihren 
insgesamt 2342 Artikeln24 aufeinander, wobei gelegentlich Wiederholungen auf-
treten. Nur an wenigen Stellen wird allerdings eine solche Bezugnahme direkt 
erwähnt. Im Gesetzestext zu den Religiösen Stiftungen sind derartige Wiederho-
lungen wohl der Tatsache geschuldet, dass Muḥammad Qadrī durch seinen Tod 
im Jahre 1886 den Text nicht mehr selbst redigieren konnte.25

Muḥammad Qadrī bedient sich in der Erarbeitung seiner Kodifikationen sol-
cher Methoden, die von den Rechts- und Religionsgelehrten traditionell verwen-
det worden sind, um eine Anpassung an veränderte gesellschaftliche Verhältnisse 
zu erreichen. Obwohl ihm Ibn ʿĀbidīn als hauptsächliche Quelle dient, greift er 
auf unterschiedliche Meinungen innerhalb der ḥanafitischen Lehre zurück, ja er 
bemüht sogar den Namensgeber der Rechtsschule und seine beiden Schüler, wie 
bereits erwähnt, um durch Auswahl (at-taḫaiyur) und Kombination (at-talfīq) 
ein ›neuartiges‹ ḥanafitisches Gesetzeswerk zu kreieren. An vielen Stellen wird in 
den drei Rechtstexten die Zeit- und Ortsabhängigkeit der Normen betont, eine 
Theorie, die an die von den Rechts- und Religionsgelehrten entwickelten Metho-
den der Offenbarungsgründe (asbāb an-nuzūl), der Abrogation (an-nasḫ) und 
der Grund-und-Folge-Regel (al-ʿilla wa-l-maʿlūl) bei der Interpretation korani-
scher Verse anknüpft.26 Muḥammad Qadrī nutzt den Spielraum der ḥanafitischen 
Rechtsquellenlehre aus, indem er konsequent erlaubte Rechtskniffe (ḥiyal) zur 
Anwendung bringt und das Gewohnheitsrecht (al-ʿurf) als eigenständige Rechts-
quelle anerkennt.27 Als vorzüglicher Kenner der ägyptischen Lebensverhältnisse 
und aufgrund seiner vergleichenden Betrachtung von anderen islamischen und 
nichtislamischen Gebieten ist er so in der Lage, regionale Besonderheiten, etwa 
in der Ausgestaltung von Miet- und Pachtverträgen, in die ḥanafitische Lehre zu 
integrieren oder aber die Austauschbarkeit von gestifteten Immobilien nicht vor-
rangig am Zeitwert, sondern vor allem an der Lage der Immobilie und den dar-
aus resultierenden Wertsteigerungen festzumachen. Dass einige der Normen, die 

24 Personalstatut: 647 Artikel, Zivilrecht: 1049 Artikel, Religiöse Stiftungen: 646 Artikel.
25 Dies betrifft insbesondere das 7. Kapitel, welches verfahrensrechtliche Bestimmungen enthält 

(Artt. 474–646).
26 Hefny: Hermeneutik, Koraninterpretation und Menschenrechte, S. 80–82.
27 Hierbei bezieht sich Muḥammad Qadrī in besonderer Weise auf Ibn ʿĀbidīn. Dazu weiterfüh-

rend: Ebert/ Heilen: Islamisches Recht, S. 65–73. Siehe auch Ebert: Wege in eine zeitgemäße 
Rechtsordnung, S. 136–142.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KODIFIKATIONEN VON MUḤAMMAD QADRĪ PĀŠĀ (GEST. 1886) 67

Muḥammad Qadrī systematisch erfasst, aus heutiger Sicht als obsolet oder nicht 
mehr zeitgemäß eingestuft werden müssen, z. B. hinsichtlich des Sklavenrechts, 
überrascht keineswegs, denn bis zum Ende des 19. Jahrhunderts war Ägypten 
ein wichtiger Umschlagplatz für den Sklavenhandel.28 Auch die berücksichtigten 
Formen des Landbesitzes im Sinne einer Steuerpacht und die unterschiedliche 
Besteuerung aufgrund religiöser Gegebenheiten haben heute allenfalls eine his-
torische Bedeutung.29

Alles in allem geht Muḥammad Qadrī von der ḥanafitischen Rechtslehre in 
ihren Quellen und Normen aus, ohne indes das diesbezügliche Veränderungs-
potenzial zu verkennen. Trotz kritischer Stimmen, auch von hochrangigen Ver-
tretern des Islams in jener Zeit, konnte mit dem Druck der drei umfänglichen 
Manuskripte eine hohe Wirkung dieser Texte erreicht werden.

F. Die Kodifikationen und ihre Auswirkungen auf die arabische 
Rechtsentwicklung

Durch die Drucklegung der drei genannten Kodifikationen sowie durch ihre 
(wenn auch nicht immer wörtliche) Übertragung ins Französische eröffnete sich 
die Möglichkeit einer raschen Verbreitung. Angesichts der Herausforderungen 
im Zuge der Neuordnung der osmanischen Territorien bot sich die Chance, Isla-
misches Recht partiell in nationales Recht zu verwandeln und damit auch völlig 
neue Zuständigkeiten und Abhängigkeiten zu schaffen. Abgesehen von der wis-
senschaftlichen Beachtung, die die Kodifikationen erfahren haben, kristallisieren 
sich drei Wirkungsstränge heraus, die bis heute relevant sind:

1. 	Das osmanische Familiengesetz vom 25. Oktober 1917, welches bis heute 
mit einigen Veränderungen in Libanon, Palästina und Israel30 gilt, basiert in 
wesentlichen Punkten auf der Kodifikation von Muḥammad Qadrī zum Fami-
lienrecht. Auch das ägyptische Gesetz Nr. 25 von 1920 und das Gesetzesdekret 
Nr. 25 von 1929 stehen in dieser Traditionslinie.31 Mit den Familiengesetzen, 
die in den arabischen Ländern seit dem Zweiten Weltkrieg erlassen worden 
sind, hat sich diese Entwicklung fortgesetzt. Noch deutlicher wird allerdings 
der Einfluss der Qadrī-Pāšā-Kodifikation im Erbrecht. Vermittelt durch das 
ägyptische Gesetz Nr. 77 von 1943 über die Erbschaft und das Gesetz Nr. 71 

28 Vgl. dazu Arsenault/​Rose: Africa Enslaved.
29 Es geht hierbei vor allem um die verschiedenen Formen der Steuerpacht und die bis 1896 

in Ägypten existierende Unterscheidung zwischen ḫarāǧ-Land und ʿušr-Land. Vgl. dazu Sato: 
State and Rural Society in Medieval Islam.

30 Siehe zu Libanon: al-Ǧāmiʿa al-Lubnanīya: القانونية المولعماتية   ,gedruckt u. a. Statut Personnel ,مركز 
S. 59–85, jeweils unter Verzicht auf die außer Kraft gesetzten Bestimmungen für Nichtmuslime. 
Zu Israel siehe kullu l-ḥaqq: الزواج  والطلاق.

31 Beide ägyptischen Rechtstexte in: Qānūn al-aḥwāl aš-šaḫṣīya li-l-muslimīn (2004), al-Qāhira: 
al-Maṭābiʿ al-Amīrīya S. 1–13.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 HANS-GEORG EBERT

von 1946 zum Vermächtnis32 haben die meisten arabischen Länder (auch 
solche, die mehrheitlich nicht ḥanafitisch geprägt sind) die Regelungen von 
Muḥammad Qadrī übernommen.33 Diese Ausstrahlung wird noch dadurch 
verstärkt, dass bei Gesetzeslücken, die nicht selten bewusst in Kauf genommen 
werden, um Konflikte in Bezug auf die Anwendung islamischer Bestimmun-
gen zu vermeiden, regelmäßig auf diese Familienrechtskodifikation zurück-
gegriffen wird. In der Kautelarpraxis spielt die Kodifikation von Muḥammad 
Qadrī nach wie vor eine wichtige Rolle.

2. 	Der Muršid al-ḥairān diente dem Verfasser des irakischen, syrischen und 
ägyptischen Zivilgesetzbuches,34 ʿAbd ar-Razzāq as-Sanhūrī (gest. 1971), nach 
eigenen Aussagen als eine wichtige Orientierungshilfe, auch wenn kein direk-
ter Verweis darauf erkennbar ist, denn as-Sanhūrī ging es in erster Linie um 
eine eingeschränkte Nutzung islamischer Normen auf der Basis französischer 
Zivilrechtsauffassungen. Norbert Ferdinand Küppers macht aber schon hin-
sichtlich des irakischen Zivilgesetzbuches, welches als das ›Lieblingskind‹ von 
as-Sanhūrī gilt, darauf aufmerksam, dass »eine starke Anlehnung an die Aus-
drucksweise des Muršid al-ḥairān und der Mejella beobachtet werden (kann)«. 
Konkret erwähnt er die entsprechenden Bezeichnungen für die Eigentums-
beschränkungen.35 In Art. 1 Abs. 2 des ägyptischen Zivilgesetzbuches Nr. 131 
von 194836 kann eine entsprechende islamische Norm angewendet werden, 
sofern kein Rechtstext oder eine gewohnheitsrechtliche Bestimmung für 
einen bestimmten Tatbestand auffindbar ist. Hilmar Krüger und Holger Jung 
sprechen zutreffend von einem »ägyptischen Rechtskreis« (»Egyptian Legal 
Family«),37 der trotz einer auf das anglo-amerikanische Recht abgestellten 
Rechtspolitik der arabischen Golfländer auch dort fortexistiert.

3. 	Neben dem Familien- und Erbrecht ist das Recht der Religiösen Stiftungen 
bis heute eine Domäne des Islamischen Rechts. Es fällt nicht in den Bereich 
des Privatrechts, sondern wird dem Gebiet der göttlichen Rechtsansprüche 
(ḥuqūq Allāh) zugeordnet. Auch in diesem Bereich wird die Verbreitung des 
Rechtstextes von Muḥammad Qadrī über Ägypten vermittelt. Mit dem Gesetz 
Nr. 48 von 1946 zu den Bestimmungen der Religiösen Stiftung38 werden wich-
tige ḥanafitische Prinzipien verankert, ohne indes andere Rechtsschulen voll-

32	 Al-mīrāṯ wa-l-waṣīya wa-l-wilāya ʿalā an-nafs wa-l-māl (2006), S. 3–15 bzw. S. 19–40.
33 Eine Übersicht dazu und rechtsvergleichend: Ebert: Islamisches Familien- und Erbrecht, 

S. 51–69.
34 Zu den einzelnen Quellen und Kommentaren vgl. Ebert/ Hefny: Islamisches Zivilrecht, S. 21–23.
35 Weiterhin trifft das auch auf Bestimmungen zum gemeinsamen Eigentum, zur Teilung, zum 

Stockwerkseigentum, zur »gemeinsamen Wand« u. a. zu. Siehe Küppers: Das irakische Zivilge-
setzbuch, S. 27 f.

36 In Übereinstimmung mit dem erwähnten Vertrag von Montreux (s. o.) trat es mit Wirkung vom 
15. Oktober 1949 in Kraft.

37 Krüger: An Introduction to the Law of Contract, S. 207–213, Jung: Der arabische internatio-
nale ordre public, S. 55–63.

38	 Qawānīn al-waqf wa-l-ḥikr wa-l-qarārāt at-tanfīḏīya (2004), S. 1–17. 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KODIFIKATIONEN VON MUḤAMMAD QADRĪ PĀŠĀ (GEST. 1886) 69

ständig auszuklammern. Muḥammad Qadrī hat diesen Weg vorgezeichnet und 
dabei Veränderungen zugelassen. Die späteren Reformgesetze zu den Religiö-
sen Stiftungen in den arabischen Ländern,39 allen voran das ägyptische Geset-
zesdekret Nr. 180 von 1952 über die Abschaffung aller nicht-gemeinnützigen 
Religiösen Stiftungen,40 haben die Lage im Stiftungswesen der arabischen Län-
der zwar wesentlich verändert, indem die privatnützigen Stiftungen als Umge-
hungsgeschäfte verboten oder auf zwei Generationen begrenzt worden sind, 
aber die Defizite in der Erfassung, Verwaltung und Kontrolle der Stiftungen 
nicht beseitigt. So könnten Regelungen aus dem Rechtstext von Muḥammad 
Qadrī perspektivisch geeignet sein, um Stagnation und Lethargie seitens der 
zuständigen staatlichen Stellen zu überwinden.

G. Conclusio

Muḥammad Qadrī hat mit seinen rechtlichen Werken den Diskurs um die Gestal-
tung der nationalen Rechtsordnungen arabischer Länder nachhaltig beeinflusst. 
Nach wie vor stehen sich Befürworter und Gegner einer islamisierten Rechtsord-
nung eher unversöhnlich gegenüber. Kann der säkulare Staat, auch wenn er sich 
weder verfassungsrechtlich noch ideologisch als solcher bekennt, eine partielle 
Übernahme oder Bewahrung islamischer Normen – etwa nach dem Muster der 
hier behandelten Kodifikationen – tolerieren, ohne in eine Islamisierungsfalle zu 
tappen? Angesichts der religiösen, politischen und wirtschaftlichen Situation in 
den meisten arabischen Ländern lässt sich gegenwärtig nicht absehen, ob und 
wann es gelingen kann, šarīʿa-rechtliche Bestimmungen im Privatrecht und im 
Stiftungsrecht vollständig zu verdrängen. Eine Lösung kann nur in der Suche 
nach einem Kompromiss liegen. Und dafür lohnt sich ein Blick in die Kodifika-
tionen von Muḥammad Qadrī, nicht nur, um geeignete zeitgemäße Regelungen 
zu finden, sondern auch, um rechtliche Konflikte durch die Nutzung von aufge-
zeigten Methoden der Rechtsetzung und Rechtsverwirklichung zu vermeiden.

 Bibliographie

Al-Ǧāmiʿa al-Lubnānīya:  مركز المولعماتية القانونية[markaz al-mʿalūmātīya al-qānūnīya], 
77.42.251.205/ Law View. aspx? opt= view&LawID=258195 (Zugriff: 15.10.2022).

Al-Mīrāṯ wa-l-waṣīya wa-l-wilāya ʿalā an-nafs wa-l-māl (2006), S. 3–15 bzw. 
S. 19–40.

Arsenault, Natalie/Rose, Christopher (2004): Africa Enslaved: A Curriculum Unit 
on Comparative Slave Systems for Grades 9–12, Texas: University of Texas at 
Austin.

39 Siehe Kogelmann: Islamische fromme Stiftungen und Staat, S. 38–66.
40	 Qawānīn al-waqf wa-l-ḥikr wa-l-qarārāt at-tanfīḏīya (2004), S. 22–27.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 HANS-GEORG EBERT

ʿĀṭif, Sūzān:  ينب لسيدة ز مر بتطويرر شارع »قدري« ابا
أ
  Muḥāfiẓ al-Qāhira yaʾmuru] محافظ القاهرة يأ�

bi-taṭwīr šāriʿ »Qadrī« bi-s-Sayyida Zaynab], www.almasryal youm. com/
news/ details/ 463974 (Zugriff: 15.10.2022).

Bälz, Kilian (1998): Die »Islamisierung« des Rechts in Ägypten und Libyen: Isla-
mische Rechtsetzung im Nationalstaat, in: Rabels Zeitschrift 62.3, S. 437–463.

Botiveau, Bernard (1993): Loi islamique et droit dans les sociétés arabes. Préface 
de Jacques Berque, Paris: Karthala. 

Ebert, Hans-Georg (2010): Die Qadrî-Pâshâ-Kodifikation. Islamisches Personal
statut der hanafitischen Rechtsschule, Frankfurt am Main: Peter Lang.

Ebert, Hans-Georg (2014): Wege in eine zeitgemäße Rechtsordnung: Muḥammad 
Qadrī Pāšā (gest. 1886) und die Kodifikation des Islamischen Rechts, in: GAIR-
Mitteilungen 2014, hrsg. von Hatem Elliesie, Peter Scholz und Beate Backe, 
S. 135–142.

Ebert, Hans-Georg (2018): Die Religiöse Stiftung im Islam (waqf ) nach hanaf﻿iiti-
scher Lehre. Die stiftungsrechtliche Kodifikation von Qadrî Pâshâ, Berlin: Peter 
Lang.

Ebert, Hans-Georg (2020): Islamisches Familien- und Erbrecht der arabischen 
Länder. Herausforderungen und Reformen, Berlin: Frank & Timme.

Ebert, Hans-Georg (2021): Muḥammad Qadrī Pāshā, in: Encyclopaedia of 
Islam, THREE, hrsg. von Kate Fleet u. a., referenceworks.brillonline.com/ ent
ries/ encyclopaedia-of-islam-3/ muhammad-qadri-pasha-COM_ 40619? s. num
=0& s.f.s2_ parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3& s.q= hans-georg +ebert 
(Zugriff: 4.8.2023).

Ebert, Hans-Georg/Hefny, Assem (2010): Der Islam und die Grundlagen der 
Herrschaft. Übersetzung und Kommentar des Werkes von Alî Abd ar-Râziq, 
Frankfurt am Main: Peter Lang.

Ebert, Hans-Georg/Hefny, Assem (2013): Islamisches Zivilrecht der hanafiti-
schen Lehre. Die zivilrechtliche Kodifikation des Qadrî Pâshâ, Frankfurt am 
Main: Peter Lang.

Ebert, Hans-Georg/Heilen, Julia (2016): Islamisches Recht. Ein Lehrbuch, Leip-
zig: Edition Hamouda.

Elliesie, Hatem (2024): Laudatio auf Prof. em. Dr. Omaia Elwan, in: Festschrift 
zu Ehren des 90. Geburtstags von Prof. Omaia Elwan, hrsg. von Hatem Elliesie, 
Bruno Menhofer und Dirk Otto, Baden-Baden: Nomos.

Elwan, Omaia (1988): Gesetzgebung und Rechtsprechung, in: Der Nahe und 
Mittlere Osten. Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Geschichte, Kultur, hrsg. von 
Udo Steinbach und Rüdiger Robert, Opladen: Leske + Budrich, S. 221–254.

Elwan, Omaia (2004): Die Form von zwischen Ägyptern und Deutschen in 
Ägypten geschlossenen Ehen aus dem Blickwinkel des deutschen Kollisions-
rechts, in: Festschrift für Erik Jayme, hrsg. von Heinz-Peter Mansel u. a., Mün-
chen: Sellier, S. 153–168.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KODIFIKATIONEN VON MUḤAMMAD QADRĪ PĀŠĀ (GEST. 1886) 71

Hefny, Assem (2010): Hermeneutik, Koraninterpretation und Menschenrechte, 
in: Islam und Menschenrechte, hrsg. von Hatem Elliesie, Frankfurt am Main: 
Peter Lang, S. 73–97.

Hoyle, Mark S. W. (1991): Mixed Courts of Egypt, London u. a.: Graham & Trot-
man, S. 1–30.

Jung, Holger (2000): Der arabische internationale ordre public als Einfallstor 
für islamisches Rechtsdenken, in: Beiträge zum Islamischen Recht, hrsg. von 
Hans-Georg Ebert, Frankfurt am Main: Peter Lang, S. 53–67.

Kogelmann, Franz (1999): Islamische fromme Stiftungen und Staat. Der Wandel 
in den Beziehungen zwischen einer religiösen Institution und dem marokkani-
schen Staat seit dem 19. Jahrhundert bis 1937, Würzburg: ERGON.

Krüger, Hilmar (2002): Zum zeitlich-räumlichen Geltungsbereich der osma-
nischen Mejelle, in: Liber amicorum Gerhard Kegel, München: C. H. Beck, 
S. 43–63.

Krüger, Hilmar (2004): An Introduction to the Law of Contract in Arab States, 
in: Studi Maġribini 2, S. 201–222.

Kullu l-ḥaqq: الزواجو  الطلاق [az-Zawwāǧ wa-ṭ-ṭalāq], www.kolzchut.org.il/​ar 
.(Zugriff: 15.10.2022) /الزواج_والطلاق

Küppers, Norbert Ferdinand (1961): Das irakische Zivilgesetzbuch, in: Zeit-
schrift für vergleichende Rechtswissenschaft 63, S. 1–44.

Liebesny, Herbert Joseph (1967): Stability and Change in Islamic Law, in: The 
Middle East Journal 21.1, S. 16–34.

Lombardi, Clark. B. (2006): State Law as Islamic Law in Modern Egypt. The 
Incorporation of the Sharīʿa into Egyptian Constitutional Law, Leiden/Boston: 
Brill.

Peters, Rudolph (2002): Egypt and the Age of the Triumphant Prison: Legal 
Punishment in Nineteenth Century Egypt, in: Annales Islamologiques, Institut 
Français dʼArchaéologie Orientale 36, S. 253–285.

Plagemann, Gottfried (2009): Von Allahs Gesetz zur Modernisierung per Gesetz. 
Gesetz und Gesetzgebung im Osmanischen Reich und der Republik Türkei, 
Münster: LIT.

Qadrī Pāšā, Muḥammad (2006):  حوال الشخصية
أ
ي الأ

�
عية في حكام الشرر

أ
 al-Aḥkām aš-šarʿīya]الأ

fi-l-aḥwāl aš-šaḫṣīya], Kairo: Dār al-Islām, 4 Bände.
Qadrī Pāšā, Muḥammad (2006): وقاف

أ
نصاف للقضاء على مشكلات الأ  Qānūn] قانون العدل والإإ

al-ʿadl wa-l-inṣāf li-l-qaḍāʾ ʿalā muškilāt al-auqāf], Kairo: Dār al-Islām.
Qadrī Pāšā, Muḥammad (2011): عية الشرر المعاملات  ي 

�
في نسان  الإإ أحوال  معرفة  إلى  ان  الحيرر   مرشد 

[Muršid al-ḥairān ilā maʿrifat aḥwāl al-insān fi-l-muʿāmalāt aš-šarʿīya], Kairo: 
Dār al-Islām, 3 Bände.

Sato, Tsugitaka (1997): State and Rural Society in Medieval Islam. Sultans, Muqtaʿs 
and Fallahun, Leiden u. a.: Brill.

Spies, Otto/Pritsch, Erwin (1964): Klassisches Islamisches Recht, in: Hand-
buch der Orientalistik, Erste Abteilung: Der Nahe und Mittlere Osten. Ergän-

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 HANS-GEORG EBERT

zungsband III: Orientalisches Recht, hrsg. von Bertold Spuler, Köln: Brill, 
S. 238–248. 

Statut Personnel. Textes en Vigueur au Liban, rassemblés et traduits par Maher 
Mahmassani et Ibtissam Messarra (1970), Beirut: Faculté des Droit et des Sci-
ences Économiques.

Tabouillot, Wolfgang von (1937): Die Abschaffung der Kapitulationen in Ägyp-
ten, in: Zeitschrift für ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht 7, 
S. 511–535.

Ṭaha, Ǧād (1985): والمعاصر الحديث  خ مصر  ريخ� اتا -Maʿālim tārīḫ Miṣr al-ḥadīṯ wa-l] معالم 
muʿāṣir], Kairo: Dār al-Fikr al-ʿArabī.

Universität Heidelberg: Lebenslauf Prof. em. Dr. Omaia Elwan, www.ipr. uni-hei
delberg.de/ personen/ elwan/ werdegang.html (Zugriff: 15.10.2022).

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59 - am 21.01.2026, 00:46:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Einleitung
	B. Der rechtlich-religiöse Hintergrund in Ägypten in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
	C. Der rechtlich-religiöse Hintergrund in Ägypten in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
	D. Das rechtswissenschaftliche Werk von Muḥammad Qadrī
	E. Die Besonderheiten der Kodifikationen von Muḥammad Qadrī
	F. Die Kodifikationen und ihre Auswirkungen auf die arabische Rechtsentwicklung
	G. Conclusio
	Bibliographie

