1. Problemaufriss und Forschungsstand

Britta Konz

1.1 Heterogenitatssensibles Lernen - grundlegende Begriffsklarungen

Das Forschungsprojekt hekuru ist eine qualitativ-empirische Untersuchung von hetero-
genititssensiblen Lernprozessen mit Kunst im Religionsunterricht. Es fragt danach, in-
wiefern sich das der Kunst zugeschriebene Potenzial, den pluralen Vorerfahrungen und
-konstrukten der Lernenden breite Ankniipfungsméglichkeiten zu eréffnen, tatsichlich
empirisch erhirten lisst. Damit verortet sich das Projekt forschungstheoretisch in einer
breiten Debatte um Heterogenitit in schulischer Bildung, die ihren Ausgangspunkt in
einer zunehmenden Ausdifferenzierung der Gesellschaft hat.

Schule ist angesichts gesellschaftlicher Wandlungsprozesse in Folge von Globalisie-
rung, Migration, schulischer Inklusion und Digitalisierung, aber auch angesichts der
multiplen Krisen der Gegenwart in mehrfacher Hinsicht herausgefordert. Lehr- und
Lernprozesse miissen an die heterogenen Lebenswelten der Schiiler*innen angepasst
werden; schulische Bildung muss verschiedene Formen des variablen, kontextabhingi-
gen und zeitlich begrenzten belongings beriicksichtigen, d.h. wer »wo« und »mit wem«
Zugehorigkeit empfindet oder »von wem« akzeptiert wird (Anthias 2013: 9). Im Reli-
gionsunterricht ist davon auszugehen, dass sich aktuell alle religiésen Verortungen
und Beheimatungen in Deutschland unter (post-)migrationsgesellschaftlichen Bedin-
gungen vollziehen. Nicht wenige schulische Orte sind durch eine grofe kulturelle und
religiése bzw. weltanschauliche Pluralitit gekennzeichnet. So bewegen sich die han-
delnden Subjekte nicht nur im Religionsunterricht in einem komplexen Feld sikularer
Positionierungen, religiéser Zuschreibungen, religiésem Othering, und medialer Kon-
struktionen von Religion (Konz/Schréter 2022: 143fF). Lerninhalte, Lernformen und
Lerngegenstinde geraten angesichts dessen auf den Priifstand, inwiefern sie eine der
Heterogenitit der Schiiler*innenschaft entsprechende kompetenzorientierte Bildung
gewdhren.

Wahrend der pidagogische Diskurs soziale Unterschiede und Vielfalt zunehmend
als »Normalfall« (Leiprecht/Lutz 2003) begreift und anregt, im Hinblick auf die Aner-
kennung und die Chancengleichheit erweiterte Handlungsspielriume zu erdfinen, bil-
det sich dies nicht unbedingt in der schulischen Praxis ab. Inci Dirim und Paul Mecher-
il (2018: 28) bezeichnen Heterogenitatsdiskurse als »schulpadagogische Krisendiagnose

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ausgangspunkt und Anlage der Studie

mit Tradition«, weil es eine Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit gibt. In der
Schule werden immer noch Ungleichheitsverhiltnisse (re-)produziert und Heterogeni-
tit als Normabweichung behandelt (Foroutan/Ikiz 2016: 145). Viele Lehrer*innen treten
mit einem »monolingualen Habitus« (Gogolin 1994) an die Schiiller*innen heran, statt de-
ren soziale, kulturelle und religiose Mehrsprachigkeit produktiv aufzugreifen. (Re-)Pro-
duktionen von Differenzen vollziehen sich dabei in der Interaktion zwischen Lehren-
den und Lernenden (und auch innerhalb der Gruppe der Lernenden), sie sind aber auch
in Schulkulturen und curriculare Bestimmungen eingeschrieben (Dirim/Mecheril 2018:
25).

1.1.1  Heterogenitat

Die Auseinandersetzung mit Kunst im heterogenititssensiblen Religionsunterricht
muss angesichts der skizzierten Verhiltnisse auf der Grundlage eines ausdifferenzier-
ten, intersektional und differenztheoretisch sensiblen Heterogenititsbegriffs gefiihrt
werden. Der Begriff Heterogenitit wird in unterschiedlichen Diskursen (politisch,
didaktisch, gesellschaftlich etc.) in Bezug auf unterschiedliche zeitliche und soziale
Kontexte genutzt (Walgenbach 2017: 19f) und es finden sich unterschiedliche Versuche,
die Dimensionen des Heterogenititsbegriffs zu kategorisieren (Walgenbach 2017: 25).
Aufgrund dessen stellt es eine Schwierigkeit dar, den Heterogenititsdiskurs als ein »ko-
hirentes Konzept« (Walgenbach 2017: 25) zusammenzufassen, weshalb hier einleitend
nur die fiir das Forschungsprojekt hekuru grundlegenden Aspekte des Heterogenitits-
diskurses aufgegriffen werden.

Bei der Unterrichtsbeobachtung fokussieren wir zum einen Heterogenitit als soziale
Ungleichheit in Hinsicht auf soziokulturelle Differenzkategorien wie Geschlecht, Ethni-
zitit, Milieu oder Behinderung, zum anderen auf die (hiermit teilweise verzahnte) Leis-
tungsheterogenitit. Heterogenitit wird dabei als etwas begriffen, das nicht »an sich«
existiert, sondern auf eine Vergleichsgrofie referenziert (wie Alter, Leistung oder Na-
tionalitit), hinsichtlich derer die Gruppe differenziert wird (Walgenbach 2017: 12f). Um
die Grundausrichtung und Ziele eines heterogenititssensiblen (Religions-)Unterrichts
komplexer fassen zu konnen, referenziert hekuru auf das Konzept der »aufgeklirten He-
terogenitit« (Gritmme 2017: 13), das auf eine kritische Selbstreflexion der Religionspid-
agogik in Hinsicht auf situative Voraussetzungen und des praktisch-theoretischen Rah-
mens sowie die Interdependenz von normativen Strukturen und Machtmechanismen
zielt. Hekuru versteht das >aufgeklirt« dabei nicht im Sinne eines abgeschlossenen, son-
dern eines stets neu zu aktualisierenden Prozesses, bei dem reflektiert wird, wie religis-
se Bildungsprozesse angesichts der vielschichtig verzahnten »materialen und kulturel-
len, [...] sozialen und politischen, ckonomischen wie religiésen Rahmungen« (Griimme
2018: 53) gestaltet werden konnen. Zentral ist beim Konzept der aufgeklirten Heteroge-
nititdie Differenzierung zwischen Unterschiedlichkeit und Ungleichheit. Heterogenitit
wird damit zum einen als Resultat sozialer Ungleichheit wahrgenommen. Hierbei wird
die Ebene von Exklusionsmechanismen und Machtstrukturen adressiert (Gritmme 2017:
7f.; Walgenbach 2017: 29), die sich in Schule (re-)produzieren und zu unterschiedlichen
sozial bedingten Bildungsvoraussetzungen fithren. Zum anderen umfasst der Begriff die
Bedeutungsdimension »Heterogenitit als Unterschiede« (Walgenbach 2014: 21), wobei

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand

die horizontale Ebene avisiert wird, auf der Faktoren wie Leistungsheterogenitit, Alter
oder Religion, Sprachkompetenz, Motivation, Arbeitstempo, Erfahrungshintergriinde
wirksam sind. Im Religionsunterricht werden hier zudem verschiedene Formen religio-
ser bzw. weltanschaulicher Heterogenitit relevant, sowie die damit zusammenhingen-
de Pluralitit der Selbst- und Weltdeutungen.

Wird die Interdependenz der verschiedenen Faktoren von Ungleichheit nicht ausrei-
chend beriicksichtigt, verschleiert dies die strukturellen Bedingungen sozialer Ungleich-
heit, was im Kontext Schule problematisch wird, wenn die mit Differenzkonstruktionen
von Geschlecht, sozialem Milieu, (Armuts-)Migration und Behinderung einhergehenden
sozialen Ungleichheiten, »in ihrer Bedeutung fiir die Entwicklung von Kindern, Jugend-
lichen oder Erwachsenen auf der gleichen Ebene verortet werden wie Arbeitstempo oder
Motivation« (Walgenbach 2014: 31). In einer intersektionalen Perspektive zeigt sich, dass
Leistungsheterogenitit auch eine Folge sozialer Ungleichbehandlung sein kann und Bil-
dungserfolg wesentlich von sozialer Herkunft abhingt (Werning/Liitje-Klose: 2016; Fors-
ter/Benkmann: 2023). Habituelle Dispositionen bezogen auf schulisches Lernen, die in
Verbindung zu den jeweiligen Sozialisationsverhiltnissen stehen, werden hiufig abwer-
tend als >bildungsfern« verallgemeinert und voreilig als individuelle Defizite der Schii-
ler*innen selbst etikettiert (Mecheril/Vorrink 2017: 43ff.). Dagegen zeigen Studien, dass
im Kontext von Lernschwierigkeiten tiberzufillig hiufig Schiiler:innen vertreten sind,
die von Armut und sozialer Benachteiligung betroffen sind (Férster/Benkmann 2023).

Auch im Religionsunterricht werden Privilegierungen und Benachteiligungen voll-
zogen. Der Religionsunterricht setzt, wie Unser mit Bezug auf Bourdieu herausstellt, be-
stimmte Fihigkeiten voraus, »die vor allem in sozial privilegierten Familien durch Sozia-
lisationsprozesse erworben werden« (Unser 2016: 82; Unser 2019). Immer noch orientiert
sich (religionspiddagogisches) Schulmaterial an der Fiktion einer biirgerlichen Mitte. Im
Religionsunterricht werden, besonders in den héheren Klassenstufen, verbal-kognitive
Lernziele und Methoden priferiert, wie Textarbeit und Diskussionen (Unser 2016: 82.).
Ebenso spiegelt das zur Veranschaulichung gewihlte Bildmaterial meist nicht die kul-
turelle Vielfalt der Lebenswelten von Schiller*innen bzw. des globalen Christentums wi-
der. Rassismuskritische oder Postkoloniale Perspektiven werden eher marginal thema-
tisiert — abhingig vom individuellen Engagement der Lehrenden.

Aufgeklirte Heterogenitit adressiert damit die »spannungsvolle[...] Dialektik von
Gleichheit und Verschiedenheit, von Differenz und Gleichheit« (Griimme 2017: 10).
Damit zielt das Konzept insgesamt auf eine kritische Selbstreflexion der Religionspad-
agogik in Hinsicht auf ihre kontextuellen Bedingungen und praktischen-theoretischen
Konturierungen. Es ermoglicht einen analytischen Zugang zu den Prozessen der Kon-
struktion von Heterogenitit und den verschiedenen Ebenen der Zuschreibung von
Merkmalen in pidagogischer Theorie und Praxis (Griimme 2017: 9).

1.1.2 Intersektionalitat

Die Beispiele zeigen, dass Religionspddagogik eine machtkritische und umfassende
Perspektive einnehmen muss, wenn sie sich heterogenititssensibel ausrichten maochte.
Obgleich es im religionspidagogischen Diskurs schon lange zu Auseinandersetzun-
gen mit Fragen von Diversitit kommt, steht er erst am Anfang der Wahrnehmung

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ausgangspunkt und Anlage der Studie

einer umfassenden machtkritischen Perspektive in Hinsicht auf die Vielschichtigkeit
der »Lebenslagen, sozialen Positionierungen, Ressourcenzuginge, Bildungschan-
cen, Herkunftskontexte, Sozialisationsbedingungen, sozialen Erfahrungen und Bil-
dungsvoraussetzungen« (Walgenbach 2017: 29) der religionspidagogisch involvierten
Subjekte. Zwar ist es umstritten, ob Intersektionalitit ein Konzept, Theorie oder Ana-
lyseperspektive ist (Walgenbach 2017: 60f), aber dennoch hat sich Intersektionalitit
als Analyseinstrument etabliert, um die »verschrinkten Verletzbarkeiten in komplexen
Differenzbeziigen« (Gerner 2022: 23ff) zu erfassen. Dieses nimmt eine machtanaly-
tische und herrschaftskritische Perspektive auf die Komplexitit »gesellschaftlicher
und kultureller Exklusion« (Gritmme 2021: 12) und die Konstruktion von sozialer Un-
gleichheit ein. Der Fokus wird auf die Verwobenheit (Kreuzung/intersection) von Macht-
und Herrschaftsverhiltnissen in Hinsicht auf soziale Ungleichheitsdimensionen wie
Geschlecht, Sexualitit/Heteronormativitit, Race/Ethnizitit/Nation, Klasse/soziales
Milieu, Behinderung sowie mitunter Religion und Alter gerichtet in ihrer Auswirkung
auf Subjektivierungsprozesse. Das heif3t, es wird untersucht, wie verschiedene Arten
von Ungleichheiten miteinander interagieren und welche spezifischen Bedingungen
sich durch das Zusammenwirken verschiedener Strukturkategorien ergeben bzw. in-
wieweit verschiedene Formen von Diskriminierung kulminieren kénnen (Hirschauer
2014: 175). Die Analyseperspektive der Intersektionalitit kann folglich nur ertragreich
sein, wenn sie nicht bei einer undifferenzierten Addition der Kategorien sozialer Un-
gleichheit verbleibt (Spies/Tuider 2022: 70f). Walgenbach legt nahe, von Intersektionen
als interdependenten Kategorien zu sprechen, um zu markieren, dass es nicht nur
um »Interdependenzen zwischen Kategorien« (Walgenbach 2017: 65) geht, sondern
gleichzeitig um die in sich heterogen strukturierten sozialen Kategorien.

Aus Sicht der Religionspidagogik ist an der derzeitigen Intersektionalititsdebatte
zu kritisieren, dass Phinomene von kultureller, ethnischer oder religigser Vielfalt bis-
lang kategorial meist ausgeblendet werden und Religion, wenn, dann itberwiegend als
Ungleichheitsdimension (»religises Othering«) zur Sprache kommt. Eine solche eindi-
mensionale Rezeption ist problematisch, weil sie verkennt, dass Religion auch ein positi-
ver Subjektivierungsfaktor und Identititsmarker sein kann, beispielsweise im Umgang
mit antimuslimischem Rassismus (Konz 2022). Dennoch ist eine intersektionale Aus-
richtung auch fiir die Analyse von Heterogenitit im Projekt hekuru bedeutsam und wird
als Basis des hier zugrundeliegenden Heterogenititsverstindnisses betrachtet. Fiir die
Analyse der Unterrichtsprozesse greift hekuru zudem auf die Analysekategorie doing diffe-
rences zuriick, die die sozialen bzw. interaktiven Konstruktionsprozesse von Differenzen
innerhalb schulischer Bildungssysteme fokussiert.

1.1.3  Doing difference

Der erziehungswissenschaftliche Diskurs nimmt Differenzen in Schule und Unterricht
sowohl als Resultat gesellschaftlicher Differenzkonstruktionen, als auch dariiber hinaus
als schulische bzw. unterrichtliche Auspragung wahr, bei der durch exkludierende Schul-
strukturen, Unterrichtsprozesse und Leistungsbewertungen Ungleichheitsverhiltnisse
gefestigt und auch hergestellt werden (Sturm 2022: 227). Mit Bourdieu weist Walgen-
bach darauf hin, dass die Bildungsinstitutionen moderner Gesellschaften geradezu die

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand

Funktion haben, »soziale Herkunft bzw. Geschlecht in Leistungsdifferenzen zu transfor-
mieren und damit die ungleiche soziale Platzierung in der Gesellschaft meritokratisch
zu legitimieren« (Walgenbach 2017b: 588.). Schule als Institution trigt folglich maRgeb-
lich zur (Re-)Produktion der sozialen Ordnung bei, was sich iiber die alltiglichen Un-
terrichtsinteraktionen hinaus »auch in riumlichen Anordnungen, symbolischen Repri-
sentationen oder der Selektion nach Schulformen« (Walgenbach 2017b: 588) bemerkbar
macht. Insofern Differenzkategorien wie Hautfarbe, Geschlecht oder Herkunft mit so-
zialen Ungleichheiten, Diskriminierungen und Ausgrenzung verbunden sind, haben die
»Praktiken der Herstellung von Differenz« (Walgenbach 2017b: 588) gravierende Auswir-
kungen fiir die betroffenen Schiiler*innen. Sie miissen innerhalb der diskriminierenden
Strukturen ihre Subjektivierungspraktiken vollziehen, wovon auch ihr Zugang zu Res-
sourcen beeinflusst ist (z.B. in Hinsicht auf spitere Berufswahl) (Mecheril/Thomas-Ola-
de 2011: 49). Im schulischen Kontext kommt es zu bewussten und unbewussten Abgren-
zungsprozessen, beispielsweise von sozial privilegierten Gruppen oder entlang ethni-
scher Grenzen (Walgenbach 2017: 31f). Auch Gender ist erwiesenermaflen wirkmachtig,
so hat beispielsweise die Geschlechtszugehdorigkeit der Schiiler*innen Bedeutung fiir die
Beurteilung im Mathematikunterricht (Walgenbach 2017: 33).

Schulischer Unterricht wird durch institutionelle und materielle Rahmungen kon-
stituiert, ebenso aber auch durch spezifische Praktiken. Hekuru versteht pidagogische
Ordnung(en) als »ein Geschehen in Anordnungen und Figurationen, die entlang unter-
schiedlicher Differenzen bestimmen bzw. bedingen, wie etwas — und insofern auch wie
etwas nicht — von wem und vor wem bzw. zu wem gesagt und getan werden kann« (Ra-
benstein et al. 2013: 674.). Sie werden innerhalb der strukturellen Rahmenbedingungen
durch das stetige auf- und ausfithren immer wieder neu hervorgebracht. Bei hekuru wird
im Besonderen der Fokus aufjene (Ordnungs-)Praktiken gerichtet, die in der Schule Dif-
ferenz erzeugen und Ausschliisse produzieren. Hierfiir greifen wir auf das Konzept des
doing difference (West/Fenstermaker 1995) zuriick.

West und Fenstermaker (1995: 30) verstehen doing difference als »ongoing interactional
accomplishment«. Der Ansatz des doing difference basiert auf der ethnomethodologischen
Grundannahme, dass soziale Differenzierung »praktiziert werden muss, also Teil einer
Vollzugswirklichkeit ist« (Hirschauer 2014:182). Erkenntnisleitend ist die Annahme, dass
im Kontext unterrichtlicher Interaktionen entscheidende Primissen fiir Selektionspro-
zesse geschaffen werden, welche sich in Form individuell zugeschriebener Leistungen
manifestieren (Rabenstein et al. 2024:14). Doing difference analysiert nicht allein die sozia-
le Konstruktion von Unterschieden, sondern lenkt den Fokus auch auf die »Erfahrungen
von Unterschieden, die in der Interaktion entstehen und in Institutionen und sozialen
Strukturen verankert sind« (Winkler 2022: 290). Hirschauer weist darauf hin, dass die
Doings der Humandifferenzierung in einer grofien Bandbreite existieren (Hirschauer/
Boll 2017: 11), die sich in das Denken, Fithlen und Handeln einschreiben und »typisiert
und habitualisiert« (Akbaba 2014: 276) werden. Hirschauer erweitert das Konzept von
West & Fenstermacher um die Kategorien des undoing difference bzw. not doing difference.
Hiernach birgt jedes doing die Méglichkeit der Verdringung und Negation und des Ru-
hezustandes in sich, insofern Differenzen auch voriibergehend nicht aufgegriffen, iiber-
wunden (z.B. im Verlauf des historischen Prozesses) werden, oder »dass sie in bestimm-
ten Situationen, Organisationen oder Feldern tiberhaupt nicht stattfinde[n]« (Hirschau-

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Ausgangspunkt und Anlage der Studie

er/Boll 2017: 1), oder »situativ und aktiv konterkariert werden« (ebd.). Empirisch beob-
achtbar sind nur die Prozesse des doing und undoing difference, nicht der Ruhezustand von
Unterscheidungen, das »not doing difference« (Hirschauer 2014: 183).

Es existiert ein breites Repertoire des Umgangs mit hergestellter Differenz, das
iiber »missachtende Differenzblindheit und ausgrenzende Differenzdramatisierung«
(Akbaba 2014: 287) hinaus auch Strategien wie die Fortschreibung von Differenzmar-
kierungen, die eigenmichtige Ausdifferenzierung, des Ignorierens, der Abwehr oder
Umwandlung von Negativzuschreibungen, der Ironisierung von Stereotypen oder der
Dekonstruktion von Kategorien beinhaltet (Akbaba 2014: 287). Weil doing difference stets
ausgehandelt und aktualisiert wird eréffnet sich am Bildungsort Schule zugleich auch
Transformationspotential. Schule kann als liminaler Raum verstanden werden, in dem
»eine bestindige Auseinandersetzung mit den vielfiltigen und komplexen Bedingungen
von Migration, Kultur und Religion stattfindet« (Winkler 2022: 287f). Der Faktor Religion
kann dabei auch iiber den Religionsunterricht bedeutsam werden, wenn Schiiler*innen
mit ihren religiésen Fragen und Deutungsmustern »auf einen pidagogischen Alltag«
treffen, »der nur wenig mit Religion zu tun hat« (Winkler 2022: 287). Damit bergen
Praktiken gleichzeitig immer auch das Transformationspotential, dass »Beziehungen,
Haltungen und Strukturen« (Winkler 2022: 287f) aktualisiert werden und Praktiken des
doing difference durchbrochen werden.

1.1.4  Heterogenitatssensibles Lernen

Im Sinne Fachdidaktischer Entwicklungsforschung entwickelt hekuru ein Unterrichts-
design, das heterogenititssensibles Lernen mit Kunst im Religionsunterricht anbahnen
mochte. Damit verfolgt hekuru jedoch nicht den Anspruch, eine fiir alle Kontexte giil-
tige Vorlage fir heterogenititssensibles Lernen zu liefern. In Bezug auf die Moglich-
keiten heterogenititssensiblen Lernens in der Schule sei zunichst vorangestellt, dass
die mit Heterogenitit verbundene Bildungsungerechtigkeit nicht allein durch einzelne
schulische Mafinahmen, verinderte Einstellungen oder differenzierten Unterricht abge-
schafft werden kann (Budde 2018a). Hierfiir miissten die institutionalisierten Struktu-
ren sowie die an Schule und Unterricht herangetragenen gesellschaftlichen Strukturen
grundlegend geindert werden (Budde 2018a). Dies entbindet jedoch nicht von der Aufga-
be, Ungleichheiten aktiv abzubauen. In der Religionspidagogik ist Heterogenitit in den
letzten Jahren zum zentralen Begriff geworden, bislang dominieren aber vornehmlich
grundlagentheoretische Entwiirfe (Griitmme 2017; Schweiker 2017), allgemeine Leitprin-
zipien (Schambeck 2014) oder methodisch orientierte Praxisvorschlige (Schweiker 2012:
2014; Miiller-Friese/Schweiker 2013), die empirisch weitgehend nicht evaluiert und teils
nicht ausreichend didaktisch fundiert sind (Peter 2018). Derzeit lassen sich im religions-
didaktischen Diskurs tiber Heterogenitit im Religionsunterricht drei miteinander ver-
schrankte Perspektiven ausmachen: Erstens existieren kritische Diskurse um die Orga-
nisationsform des Religionsunterrichtes, zweitens wird inklusiver Religionsunterricht
in Hinsicht auf Heterogenititsfaktoren der korperlichen und kognitiven Entwicklung
profiliert und drittens wird Heterogenitit in Hinsicht auf eine heterogenititssensible
Religionsdidaktik diskutiert, bei der vielfiltige Differenzfaktoren in ihren Intersektio-
nen Beriicksichtigung finden, neben Religion und Kultur im Besonderen auch kogniti-

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand

ve Leistungsfihigkeit, soziale Herkunft, Geschlechtszugehorigkeit oder Alter (Girtner/
Konz 2024). Die Uberlegungen zu heterogenititssensiblem Lernen mit Kunst im Religi-
onsunterricht im Forschungsprojekt hekuru sind auf dieser Ebene angesiedelt.

Mit heterogenititssensiblem Lernen ist die Hoffnung verbunden, Schiiler*innen mit
unterschiedlichen Lern- und Leistungsvoraussetzungen ihnen angepasste Anregungen
und Unterstiitzung zu bieten. Es zielt auf ein »kooperatives und konkurrenzarmes Ler-
nen, die Chance in altersheterogenen Lerngruppen« (Walgenbach 2017: 28) Unterrichts-
prozesse zu gestalten, bei denen Selektionsmechanismen zumindest verringert werden.
Im weitesten Sinn wird damit die Hoffnung verbunden, politisches, soziales, interkul-
turelles und moralisches Lernen zu fordern und Demokratie und Zivilgesellschaft zu
stirken (Walgenbach 2017: 28). Dies kann geschehen, indem die heterogenititssensible
Wahrnehmung der Lehrenden und Schiiler*innen gestirkt und eine normativititskri-
tische Haltung geférdert wird. Gleichzeitig stellt Heterogenitit den Unterricht vor ver-
schiedene Herausforderungen, da es Lehrenden in hohem Mafie adaptives Lehrer*in-
nenhandeln abverlangt und Schulen nicht mit den ausreichenden Ressourcen ausge-
stattet sind. Dariiber hinaus hat die Aufgabe der Differenzierung und des individuali-
sierten Lernens im Umgang mit heterogenen Lerngruppen verschiedene Fallstricke. So
konnen unterrichtliche Differenzierungen unter Umstinden dazu fithren, dass sich die
Unterschiede der Leistungsniveaus der Schiller*innen innerhalb einer Lerngruppe ver-
festigen oder verstirken (Walgenbach 2017: 46; Reis 2018: 30). Zudem kann die Indivi-
dualisierung des Lernens zu einem Lernen nebeneinander statt miteinander fithren, bei
dem gemeinsame Lernprozesse erschwert oder sogar verhindert werden (Walgenbach
2017: 48; Griimme 2018: 55; Reis 2018: 30f). Nicht zuletzt kann differenziertes Arbeiten
leistungsschwichere Schiller*innen stigmatisieren, da sie durch die spezifischen For-
deraufgaben immer wieder als >Leistungsschwache< herausgestellt werden (Walgenbach
2017: 39). Diese Aspekte machen deutlich, dass ein erfolgreicher heterogenititssensi-
bler und binnendifferenzierter Unterricht entsprechende Kompetenzen und Methoden-
kenntnisse sowie eine konstante Reflexion des eigenen Lehrens bei Lehrkriften voraus-
setzt. Eine undifferenzierte Wiirdigung von Vielfalt birgt zudem das Risiko, dass Ent-
wicklungsdefizite oder aber auch ungenutzte Potenziale nicht bzw. nicht ausreichend
identifiziert und folglich keine entsprechenden Férderungen angeboten werden (Wal-
genbach 2017: 50). Grundsitzlich besteht auch ein Reifizierungsproblem, da zusitzliche
Férderungs- bzw. Unterstiitzungsmafinahmen von der Diagnose eines Forderbedarfs
der jeweiligen Schiiler*innen abhingen. Damit werden Klassifizierungen und Etiket-
tierungen vollzogen und den Lernenden langfristig eingeschrieben, die im inklusiven
Unterricht eigentlich abgebaut bzw. verhindert werden sollen (Griimme 2018: 47).

Im Forschungsdiskurs wird die These aufgestellt, dass als leistungsschwicher
adressierte Schiiler*innen am besten in einem stark strukturierten Unterricht lernen,
wiahrend als leistungsstark adressierte Schiller*innen eher von offeneren Unterrichts-
formaten mit mehr Freiheiten profitieren (Beck 2008:18). Girtner und Hans kénnen fiir
religioses Lernen mit Kunst zeigen, dass dies auch fiir den Religionsunterricht gilt, wo-
bei insbesondere das Lernen an einem gemeinsamen Gegenstand eine Herausforderung
darstellt. In sehr heterogenen Lerngruppen ergeben sich Schwierigkeiten gegenseitig
voneinander zu lernen (Girtner/Hans 2018: 181). Kontrovers wird in der Forschung zu-
dem diskutiert, ob leistungshomogene oder -heterogene Gruppen sinnvoller sind, um

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Ausgangspunkt und Anlage der Studie

Schiiler*innen mit Forderbedarf bestmoglich zu unterstiitzen (Walgenbach 2017: 43).
Walgenbach fithrt dazu mit Grohlich, Scharenberg und Bos aus, dass leistungshomoge-
ne Gruppen vor allem fiir als leistungsstark adressierte Schiller*innen forderlich seien,
wihrend sie fiir als leistungsschwach adressierte Schiiler*innen weniger ertragreich
seien. Dahingegen sei fiir diese eine Verringerung des Leistungsspektrums innerhalb
einer heterogenen Lerngruppe hilfreich (Walgenbach 2017: 42).

In hekuru wird die Leistungsfihigkeit von Schiller*innen als Ungleichheit adressiert.
Damit bewegt sich die dem Forschungsprojekt zugrundeliegende heterogenititssensi-
ble (Religions-)Didaktik grundlegend in einem Spannungsverhiltnis von kooperativen,
gemeinschaftsorientierten und individualisierten, leistungsorientierten Perspektiven.
Diese Spannungen kénnen verstanden werden als »Antinomien, die aus der Position
der parteilichen Anerkennung von differenter Individualitit entstehen« (Reis 2018: 36).
Derzeit lassen sich zwei Strategien des Umgangs mit den Antinomien unterscheiden:
Zum einen soll eine Praxis etabliert werden, die einen Pol stirket (z.B. Leistungsorien-
tierung durch Binnendifferenzierung; Gemeinschaftsorientierung durch kooperatives
Lernen), ohne damit die Antinomien aufzulésen. Zum anderen gibt es eine »meta-re-
flexive Entscheidung fiir punktuelle Losungen unter paradoxalen Bedingungen« (Reis
2018: 36; Harant 2017). Dies umfasst ein Bewusstsein fiir die Antinomien und eine stete
Reflexion der Potenziale und Grenzen der getroffenen punktuellen Losungen. Wihrend
erstere Strategie oftmals auf eine Praxisebene bezogen ist und Heterogenitit als schu-
lische Organisationsform oder Methodik bearbeitet wird (Peter 2018), zielt die zweite
Strategie auf umfassendere didaktische Reflexionen. Heterogenititssensible Lernpro-
zesse und ihre Didaktik bediirfen somit einer mehrperspektivischen Reflexion, einer
meta-reflexiven Auseinandersetzung mit den Antinomien und den damit einhergehen-
den Grenzen (Kumlehn 2015), da ansonsten »die Komplexitit zu gering ist, um eine in-
klusive Didaktik zu entwickeln, die in ihrem normativen Anliegen funktionslogisch in
den Raum von Schule passt« (Reis 2018: 38). Erste explorative Studien mit Kunst in hete-
rogenen Lerngruppen zeigen die Fruchtbarkeit eines solchen meta-reflexiven Vorgehens
(Gartner/Hans 2018).

Wenn die Lernpotentiale aller Schiiler*innen erschlossen werden sollen, miissen
nicht zuletzt auch Fragen der Potentialentfaltungen in den Blick geraten. Aktuell wan-
delt sich das Begabungsverstindnis hin zu einem heterogenititssensiblen Blick auf
damit verbundene Exklusionsprozesse. Begabung wird in der aktuellen Forschung
als soziokulturelles Konstrukt verstanden, weshalb Begabungsférderung nicht mehr
Elite- oder Exzellenzférderung sein sollte, sondern sich an jede*n Schiiler*in richten,
»unabhingig von Geschlecht, Herkunft oder sozialem Status« (Laudenberg/Rott 2023:
15). Gerade bei Begabungsforderung gibt es immer noch einen starken kulturellen Bias
(El-Mafaalani 2012; Hartmann 2023: 22fF.). (Hoch-)Begabungen und Talente zahlrei-
cher Schiiler*innen bleiben unerkannt und werden nicht gefordert (Lerke 2024). Dies
kommt vor allem in Intersektion mit Ungleichheitsdimensionen wie Migration oder
soziale Herkunft vor. Deshalb sollte Begabungsférderung — auch im heterogenititssen-
siblen Religionsunterricht — so gestaltet werden, dass »auf Verdacht« geférdert wird,
indem bei allen Schiller*innen davon ausgegangen wird, dass Begabungen vorhanden
sind (Miller-Oppliger, 2017: 81), eine begabungsférdernde Lernumgebung gestaltet
wird und Begabungsférderungsangebote gemacht werden. Im Teilprojekt 2 von hekuru

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand

werden diesbeziiglich Méglichkeiten der Férderung iiber Enrichment in Form eines
Zertifikatslernen geboten (Lerke 2024).

Die fiir hekuru entwickelten Unterrichtsdesigns basieren auf dem Konzept des ad-
aptiven Lernens, das derzeit als das »wissenschaftlich fundierteste und didaktisch aus-
sichtsreichste unterrichtliche Konzept« (Helmke/Weinert 1997: 137) gilt, um auf die hete-
rogenen Lerngruppen didaktisch zu reagieren. Adaptiver Unterricht richtet das Lernen
und Lehren an den gegebenen »individuellen Bediirfnissen, Interessen und Lernvoraus-
setzungen« (Walgenbach 2017: 46) der Schiiler*innen aus und sucht nach Passungen zwi-
schen Lernausgangslage und Lernangebot. Damitist das Ziel verbunden, ein allen Schii-
ler*innen entsprechendes Lernangebot zu erméglichen, das Exklusionen oder Stigma-
tisierungen bestmdglich vermeidet (Beck 2008: 29) und eine aktive Auseinandersetzung
der Lernenden mit dem Lerngegenstand ermdoglicht (Beck 2008: 31).

1.2 Kunst und Asthetische Bildung im Religionsunterricht

Wie kann nun der Religionsunterricht auf die skizzierten Herausforderungen reagie-
ren und heterogenititssensible Lernwege erdffnen? Diesbeziiglich wird in der Religi-
onsdidaktik der Arbeit mit Kunst grofies Potenzial zugemessen. Aufgrund ihrer sinn-
lich-ganzheitlichen und erfahrungsorientierten Ausrichtung soll Kunst alternative und
zum Teil erginzende Zugangsformen zu einem kognitiv- bzw. verbalorientierten Religi-
onsunterricht bieten (Kalloch 2014, 2015; Konz 2016; Girtner/Hans 2018; Girtner 2018a,
2018¢) und durch ihre dsthetischen und niederschwelligen Zugangsformen binnendiffe-
renzierte, motivierende und vielfiltige Lernchancen fiir heterogene Lerngruppen er6ff-
nen (Girtner/Hans 2018: 171). Sie soll ganzheitliche, lebensweltlich deutende, erkennt-
nisorientierte, sinn- und identititsstiftende Zuginge férdern, eine die »blofRe Textrefe-
renz tiberschreitende Auseinandersetzung« (Burrichter/Girtner 2014:18) mit Kunstwer-
ken ermoglichen und auch fiir religiose Fragen anschlussfihig sein, weil sie durch die im
Kunstwerk verhandelten existentiellen Fragen und die eingetragenen spirituellen und
theologischen Gehalte religiése Lernprozesse initiieren kann (Burrichter/Girtner 2014:
18f). Diese Annahmen griinden auf Erkenntnisse aus der isthetischen Bildung, die im
Folgenden in Bezug auf die Fragstellung des Forschungsprojektes hekuru und grundle-
gender Begrifflichkeiten skizziert werden.

1.2.1 Asthetische Erfahrung und Bildung

Mit Ripper (2011) fassen wir unter dem Begriff »Kunst« sowohl historische als auch
zeitgendssische Kunst, wobei jegliche Formen (Malerei, Grafik, Plastik, Fotografie,
Performance sowie die zeitgendssische Kunst usw.) gleichberechtigt als Kunst aner-
kannt werden (Ripper 2011: 14). Zugleich geht das Forschungsprojekt mit John Dewey
(1988) von einem erweiterten Kunstbegriff aus, welcher Kunst als dsthetische Erfahrung
versteht. Der Prozess des Kunstschaffens umfasst ein breites Feld, das sich »zwischen
der Vermittlung gestalterischer und handwerklich-technischer Grundlagen im Sinne
einer >Grundlagenlehre« und experimentell-offenen Ansitzen, die auf eine Erkundung
gestalterischer Moglichkeiten jenseits tradierter Regeln angelegt sind« (Pauls 2017: 310),

14.02.2026, 12:48:48.

23


https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2%

Ausgangspunkt und Anlage der Studie

erstreckt. Dieses bezeichnen wir als sproduktionsisthetischen Ansatz:. Der Prozess der
Wahrnehmung (Bildbetrachtung), d.h. die Auseinandersetzung mit Kunstwerken bzw.
ganz allgemein mit visuell vermittelten Phinomenen wird als >rezeptionsisthetischer
Ansatz« bezeichnet, wobei darauf hinzuweisen ist, dass beides tatsichlich nicht trenn-
scharf abgegrenzt werden kann. Vor jedem individuellen produktiven und rezeptiven
kinstlerischen Tun liegt die Kunst als ein bereits beschrittenes Feld vor (Siegmund
2006). Somit verweist der Begriff der dsthetischen Erfahrung zugleich implizit auf ihr
vorausliegendes kiinstlerisches Tun sowie auf das, was aktuell erfahren wird (Siegmund
2006.). Als ein »Vorgang des Machens oder Tuns« (Dewey 2021: 60) vereinigt Kunst »in ih-
rer Form eben jene Beziehung von aktivem Tun und passivem Erleben, von abgegebener
und aufgenommener Energie, die eine Erfahrung zur Erfahrung macht.« (Dewey 2021:
62). Dewey betont, dass ein (Kunst-)Werk nicht allein kiinstlerisch, sondern immer auch
zugleich dsthetisch ist, weil es auf »eine genuflvolle, rezeptive Perzeption ausgerichtet«
(Dewey 2021: 61) ist. Erfahrungen jeglicher Art (dsthetisch, intellektuell, praktische etc.)
werden nach Deweys Theorie auf rezeptiver, kognitiver und habitueller Ebene wahrge-
nommen. Asthetische Erfahrungen sind jedoch besonders, da sie alles umfassen, was
die Sinne anregt und Gefiihle hervorruft (Peez 2001: 64). Asthetische Erfahrungen sind
»neben intellektuellen, praktischen und sozialen Erfahrungen eine grundlegende Form,
in der wir uns zu unserer Welt in Beziehung setzen. Sie tragen damit dazu bei, dass wir
unseren Blick auf die Welt, der aus unseren habits hervorgeht, verindern und erweitern
konnen« (Dietrich/Krinninger/Schubert 2013: 60). Damit bilden sie die Grundlage eines
jeden Bildungsprozesses (Sabisch 2009: 196). Asthetische Erfahrungen benétigen stets
einen bestimmten Impuls, welcher zu einer sinnlichen Auseinandersetzung anregt.

Asthetische Bildung umfasst die »Prozesse und Resultate von reflexiven und perfor-
mativen Praxen« (Liebau/Zirfas 2008: 45). Sie beginnt mit einem Aufmerksam werden
und »dem Antworten auf etwas, wovon wir berithrt werden« (Sabisch 2009: 196). Kiins-
te konnen deshalb als »Praktiken des Antwortens« (Sabisch 2009: 279) gesehen werden.
Sowohl das bildnerisch-isthetische Handeln als auch das Urteilen sind auf eine beson-
dere Art kognitiv herausfordernd, weil sie zur eigentitigen ErschlieRung von Sinn anre-
gen (Kirchner 2018: 25). Asthetische Bildung bleibt damit nicht auf die »Aneignung von
Wirklichkeit und den Kompetenzerwerb« (Kirchner 2018: 25) beschrinke, sondern trigt
das Potential in sich, kreativ zu werden.

»Kunst spannt« in eine »Dialektik von Bezug- und Distanznahme« (Liebau/Zirfas
2008: 13) ein, sie erdffnet Spielriume fiir Wahrnehmungs- und Gestaltungsmoglichkei-
ten, in ihr verdichten sich Wahrnehmungen und es kénnen Erfahrungen von Offenheit,
Mehrdeutigkeit, Komplexitit und Kontingenz ausgel6st werden. Kunstwerke kénnen
zu einer intensiven Beschiftigung herausfordern, wenn sie Neugier auslésen, Wahr-
nehmungsgewohnheiten durchbrechen und sich einer fliichtigen Rezeption entziehen
(Dietrich/Krinninger/Schubert 2013: 60f). Kunst stellt demnach Riume bereit, »die mit
Sinngehalten gefillt sind« (Loichinger 2013: 7) bzw. in die Sinngehalte eingetragen
werden konnen, und in denen Erfahrungen und Emotionen Ausdruck verliehen wer-
den kann (Peez 2011: 48). Am Ende des kiinstlerischen Prozesses steht das Geschaffene
als sichtbares Produkt gegeniiber, wodurch die innere Erfahrungswelt in der Aufien-
welt kommunizierbar oder zumindest in Ansitzen ssichtbar< gemacht werden kann
(Kirchner 2018: 24f.). In der Kunstdidaktik wird hervorgehoben, dass Kunst alternative

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand

Artikulations- und Kommunikationsweisen auf einer visuellen, taktilen, mimischen
und leiblichen Ebene eréffnet (Sabisch 2013, 280; Ripper 2011; Horndk 2018). Schii-
ler*innen konnen insbesondere beim produktionsorientierten Arbeiten mit Kunst auch
Unbewusstes und sprachlich (noch) >Nicht-Fassbares< zum Ausdruck, oder sogar erst
zum Vorschein bringen. Damit bergen Kunstprozesse, insbesondere fir Kinder und Ju-
gendliche mit sprachlichen Hemmungen und Hemmnissen, »alternative Artikulations-
und Kommunikationsweisen« (Sabisch 2013: 280). Dies kann Kompetenzgefithle und
ein gewachsenes Selbstwertgefithl, Erfahrungen des Empowerings bewirken: Indem
das »Motiv, [etwas,] das mich beschiftigt, ein Gefiihl, eine Leidenschaft, ein Interesse«
in Form von Kunst materialisiert wird, kann das »isthetisch-praktische Tun [...] eine
Briicke zwischen der inneren Vorstellungswelt und der dusseren Wirklichkeit« bilden
(Kirchner 2018: 25). Gleichzeitig kénnen bei Kunstprozessen Alterititserfahrungen
ausgelost werden, wenn sich eine Irritation gewohnter Sichtweisen vollzieht, weshalb
»Differenzen, auch bildkultureller Art [..] ein Kernbestand kunstpidagogischer Bil-
dung« sind (Lutz-Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2013: 18). Eine solche Irritation kann
eine selbstreflexive >Distanz« evozieren, bei der man sich selbst und seine kulturellen
Ausdrucksformen, seine Seh-, Denk- und Wahrnehmungsgewohnheiten mit einem
gewissen Abstand betrachtet und »mit einem fremden Blick« das »Vertraute wie das
Fremde in seiner Differenz« wahrnimmt (Hilger 2013: 337). Dies bildet jedoch eine
nicht unerhebliche Hiirde fir heterogenititssensible Lernprozesse, da die angestrebte
Uberwindung stereotyper Sichtweisen ein hohes Maf? an Alterititstoleranz voraussetzt.
Nicht alle konnen und wollen sich offen und vorbehaltlos auf »experimentelle Wahr-
nehmungssituationen« (Schurr 2011: 5) einlassen und konnen es aushalten, die eigenen
Blickfelder immer wieder zu hinterfragen. Ansgar Schnurr (2011: 6) betont, dass eine
solche Alterititskompetenz nur bei wenigen Schiller*innen vorausgesetzt werden kann.
Er rit, »differenzierter iiber die Adressierung bestimmter und die Ausblendung anderer
Milieus durch vereinheitlichende pidagogische Theorien nachzudenken« (Schnurr 2011:
6). Heterogenititssensible Lernprozesse mit Kunst miissten stattdessen von einem »Re-
mix jugendlicher Lebenswelten« (Schnurr 2013: 69) ausgehen und ein »Interesse fir die
lebensweltlichen Erzeugungspraxen kultureller Gegenwart« (Schnurr 2013: 70) anbah-
nen. Dabei sind »alle, die an aktueller Bildkultur teilhaben, mit gesteigerter Komplexitit
und uneindeutigen Zugehdorigkeiten konfrontiert« (Schnurr 2013: 69). Lutz-Sterzenbach
et al. plidieren entsprechend fiir ein Bildungshandeln, dass sich den »dynamischen
Praxen der gegenwirtigen Erzeugung von Kultur in neuen Bildern« zuwendet (Lutz-
Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2013: 19). Schiller*innen miissen mit ihren je eigenen
Zugingen, kulturellen Aushandlungspraktiken und Bildhandlungen wahrgenommen
werden. Dabei gilt es auch ihre jugendkulturellen Bildwelten ernstzunehmen, bei
der sie das Repertoire digitaler Medien nutzen (Lutz-Sterzenbach/Schnurr/Wagner
2013: 19). Auch in stark medial geprigten und kommerziellen Lebensriumen sollte
die Nutzung der bildlichen Konsumangebote nicht vorschnell abgeurteilt werden, da
hierbei auch mittels kreativer »bildhafte[r] Vermischungen und Uberlagerungen Sinn
gebastelt, ausgestellt und weitererzihlt wird.« (Schnurr 2013: 70). Gleichzeitig sollte
der hybride Remix in jugendlichen Lebenswelten jedoch auch nicht verklirt, sondern
als pidagogische Herausforderung begriffen werden, insofern sich auch in istheti-
schen Prozessen und mittels dieser Stereotypisierungen vollziehen, z.B. in Hinsicht auf

14.02.2026, 12:48:48.

25


https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Ausgangspunkt und Anlage der Studie

Rollen- und Genderklischees (Schnurr 2013: 81). Nicht zuletzt muss angesichts der Reifi-
zierungsproblematik auch in Kunstprozessen sensibel mit dem Dilemma umgegangen
werden, Differenzen zu thematisieren, um sie pidagogisch zu bearbeiten, gleichzei-
tig aber essentialisierende Festschreibung von Verschiedenheit zu vermeiden (Lutz-
Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2013: 18). Hiervon ausgehend stellt sich die Frage, ob das
Potential dsthetischer Bildung auch in schulischen Lernformaten zum Tragen kommen
kann, wo Lernen in Bewertungszusammenhinge und ein Zeitkorsett eingebunden ist
und Lerngruppen nicht freiwillig zusammentreffen.

1.2.2 Lernprozesse mit Kunst im Religionsunterricht

Aus dem Vorangehenden lisst sich folgern, dass nicht allein dem Prozess des Kunst-
schaffens, sondern auch dem Prozess der Wahrnehmung eines Kunstwerkes ein krea-
tives, poietisches Potential inhirent ist, das fiir theologische Denk- und Deutungs-
prozesse erschlossen werden kann (Neubert 2004: 16). Im Religionsunterricht erhilt
rezeptions- und produktionsorientierte Arbeit mit Kunst jedoch eine etwas andere
Akzentuierung als im Kunstunterricht, insofern es auch um eine spezifische religiése
Bildungsdimension und den Erwerb religiéser Kompetenzen geht. Rezeptions- und
produktionsisthetische Kunstprozesse tragen im Religionsunterricht das Potential,
die Dimension des Transzendenten anzusprechen und soziale, kulturelle und religio-
se Fragen und Zugehorigkeiten auszuhandeln. Der didaktische Bildgebrauch besitzt
innerhalb des Christentums eine lange, wenn auch zeitweilig strittige Tradition. Nach
Burrichter und Girtner (2014) stellten Bilder tiber Jahrhunderte hinweg biblische Texte
oder christliche Schliisselbegriffe dar, die »hinreichend verstanden« sind, »wenn ihr In-
halt ins Wort zuriickiibersetzt ist.« (Burrichter/Girtner 2014: 18). Mit Beginn der 1980er
Jahre riickte im Zusammenhang auch das vielfiltige Lernpotential der zunehmend
autonomen Kunst in den Fokus einer anthropologisch gewendeten, subjektorientier-
ten Religionspddagogik. Kinstler*innen haben in die Artefakte ihre eigenen Fragen,
Emotionen und Glaubensvorstellungen, sowie die religiésen Vorstellungen ihrer Zeit
eingetragen. Sie bergen deshalb ein Erfahrungsrepertoire, mit dem sich Schiiler*innen
auseinandersetzen und das sie sich ggf. transformiert aneignen kénnen. Dies bleibt
jedoch ein unverfiigbarer Moment der Affizierung, der nicht automatisch in schulische
Lernprozesse tiberfithrbar ist. Bei rezeptiver Kunstaneignung und produktiven Kunst-
prozessen sollen Heranwachsende angeregt werden, sich aktiv in religiése Lernprozesse
einzutragen, Sinn zu erschlief}en, Assoziationen zu duflern und Beziige herzustellen
(Konz 2021:261). Die Mehrdeutigkeit von Kunstwerken kann Schiller*innen zum eigenen
Schauen, Analysieren, Deuten und theologischer Reflexion anregen und hermeneuti-
sche Kompetenzen fordern (Girtner 2018a: 47). Die Polysemie von Bildern eréffnet Raum
fir individuelle und personliche Aneignung. Im hermeneutisch-rekonstruktiven Aus-
tausch mit anderen Ansichten kommen verschiedene religiése bzw. weltanschauliche
Deutungsperspektiven reflexiv zum Tragen, die Differenzerfahrungen erzeugen, und
damit neue dsthetische und religiése Lern- und Denkprozesse evozieren kénnen (Bran-
deburg 2017: 131). Girtner (2018a) zeigt auf, dass bildtheologische Didaktik aufgrund
ihrer mehrdimensionalen Ausrichtung die religiose Wahrnehmungs-, Reflexions- und
Ausdruckskompetenz stirken kann. Angesichts der zunehmenden Zahl nicht religiser

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand

und nicht-religiés sozialisierter Schiiler*innen kann nicht vorausgesetzt werden, dass
die im Religionsunterricht eingespielten Themen als lebensbedeutsam wahrgenommen
werden. Gerade hier stellt sich die Frage, inwiefern Kunst Briicken zwischen religitsen
Inhalten und den Lebenswelten der Schiller*innen bilden kann.

1.3 Forschungsdesiderat und Erkenntnisinteresse der Studie

Trotz der aufgezeigten grofRen Potenziale dsthetischer Bildung auch fir religiose Bil-
dungsprozesse, bleibt die Befassung mit Kunst im Religionsunterricht bislang meist auf
eine methodische Ebene beschrankt und dem dsthetischen Lernen wird eher eine Funk-
tion in den unteren Leistungsniveaus zugemessen (Girtner/Konz 2024). Immer noch
wird Kunst im schulischen Alltag vielfach lediglich dazu verwendet, Unterrichtseinstiege
zu gestalten und Lerngegenstande zu illustrieren. Ein so ausgerichtetes Lernen birgt die
Gefahr, dass Schiiler*innen anhand haptisch-wahrnehmungsorientierter oder konkret-
handlungsorientierter Zugange sowohl Kunst als auch Religion nur ausschnitthaft und
unzusammenhingend wahrnehmen und dass das Bildungspotential dsthetischen Ler-
nens verspielt wird (Girtner 2016). Zudem lisst sich fir die heterogenititssensible Re-
ligionsdidaktik konstatieren, dass bisher keine ausreichend empirisch fundierten Kon-
zepte, sowie kaum empirische Erkenntnisse zum religiésen Lernen mit Kunst vorliegen
(Gartner/Hans 2018:172; Girtner 2018a: 47). Auch die erforderlichen adaptiven Lehrkom-
petenzen, wurden in der Religionsdidaktik weder umfassend konzeptionell ausdifferen-
ziert noch empirisch evaluiert. Diese Forschungsliicke ist der Ausgangspunkt von he-
kuru. Das Projekt geht von der Grundannahme aus, dass die rezeptions- bzw. produk-
tionsdsthetische Arbeit mit Kunst in heterogenen Lerngruppen im Religionsunterricht
adaptive Lernprozesse initiiert. Die gewonnenen Ergebnisse sollen Erkenntnisse ermég-
lichen, inwiefern das in der Religionsdidaktik veranschlagte heterogenititssensible Po-
tenzial von Kunst empirisch aufweisbar ist und welche Potenziale und Grenzen sich an-
hand des Umgangs mit Kunst in heterogenen Lerngruppen ergeben.

Aus diesem Interesse leiten sich die im Folgenden noch weiter auszufiithrenden For-
schungsfragen ab:

1. Inwieferninitiiert das Lernen mit Kunst im heterogenititssensiblen Religionsunter-
richt fiir alle Schiiler*innen religiése Lernprozesse?

2. Welche Interaktions- und Handlungsprozesse von Lehrer*innen und Schiller*innen,
sowie unter den Schiller*innen und mit den Kunstwerken sind auf der Ebene von
Tiefenstrukturen fiir heterogenititssensible, religiose Bildungsprozesse hilfreich?

14.02.2026, 12:48:48.

27


https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 12:48:48.



https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

