
1. Problemaufriss und Forschungsstand 

Britta Konz 

1.1 Heterogenitätssensibles Lernen – grundlegende Begriffsklärungen 

Das Forschungsprojekt hekuru ist eine qualitativ-empirische Untersuchung von hetero
genitätssensiblen Lernprozessen mit Kunst im Religionsunterricht. Es fragt danach, in
wiefern sich das der Kunst zugeschriebene Potenzial, den pluralen Vorerfahrungen und 
-konstrukten der Lernenden breite Anknüpfungsmöglichkeiten zu eröffnen, tatsächlich 
empirisch erhärten lässt. Damit verortet sich das Projekt forschungstheoretisch in einer 
breiten Debatte um Heterogenität in schulischer Bildung, die ihren Ausgangspunkt in 
einer zunehmenden Ausdifferenzierung der Gesellschaft hat. 

Schule ist angesichts gesellschaftlicher Wandlungsprozesse in Folge von Globalisie
rung, Migration, schulischer Inklusion und Digitalisierung, aber auch angesichts der 
multiplen Krisen der Gegenwart in mehrfacher Hinsicht herausgefordert. Lehr- und 
Lernprozesse müssen an die heterogenen Lebenswelten der Schüler*innen angepasst 
werden; schulische Bildung muss verschiedene Formen des variablen, kontextabhängi
gen und zeitlich begrenzten belongings berücksichtigen, d.h. wer »wo« und »mit wem« 
Zugehörigkeit empfindet oder »von wem« akzeptiert wird (Anthias 2013: 9). Im Reli
gionsunterricht ist davon auszugehen, dass sich aktuell alle religiösen Verortungen 
und Beheimatungen in Deutschland unter (post-)migrationsgesellschaftlichen Bedin
gungen vollziehen. Nicht wenige schulische Orte sind durch eine große kulturelle und 
religiöse bzw. weltanschauliche Pluralität gekennzeichnet. So bewegen sich die han
delnden Subjekte nicht nur im Religionsunterricht in einem komplexen Feld säkularer 
Positionierungen, religiöser Zuschreibungen, religiösem Othering, und medialer Kon
struktionen von Religion (Konz/Schröter 2022: 143ff.). Lerninhalte, Lernformen und 
Lerngegenstände geraten angesichts dessen auf den Prüfstand, inwiefern sie eine der 
Heterogenität der Schüler*innenschaft entsprechende kompetenzorientierte Bildung 
gewähren. 

Während der pädagogische Diskurs soziale Unterschiede und Vielfalt zunehmend 
als »Normalfall« (Leiprecht/Lutz 2003) begreift und anregt, im Hinblick auf die Aner
kennung und die Chancengleichheit erweiterte Handlungsspielräume zu eröffnen, bil
det sich dies nicht unbedingt in der schulischen Praxis ab. Inci Dirim und Paul Mecher
il (2018: 28) bezeichnen Heterogenitätsdiskurse als »schulpädagogische Krisendiagnose 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Ausgangspunkt und Anlage der Studie 

mit Tradition«, weil es eine Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit gibt. In der 
Schule werden immer noch Ungleichheitsverhältnisse (re-)produziert und Heterogeni
tät als Normabweichung behandelt (Foroutan/Ikiz 2016: 145). Viele Lehrer*innen treten 
mit einem »monolingualen Habitus« (Gogolin 1994) an die Schüler*innen heran, statt de
ren soziale, kulturelle und religiöse Mehrsprachigkeit produktiv aufzugreifen. (Re-)Pro
duktionen von Differenzen vollziehen sich dabei in der Interaktion zwischen Lehren
den und Lernenden (und auch innerhalb der Gruppe der Lernenden), sie sind aber auch 
in Schulkulturen und curriculare Bestimmungen eingeschrieben (Dirim/Mecheril 2018: 
25). 

1.1.1 Heterogenität 

Die Auseinandersetzung mit Kunst im heterogenitätssensiblen Religionsunterricht 
muss angesichts der skizzierten Verhältnisse auf der Grundlage eines ausdifferenzier
ten, intersektional und differenztheoretisch sensiblen Heterogenitätsbegriffs geführt 
werden. Der Begriff Heterogenität wird in unterschiedlichen Diskursen (politisch, 
didaktisch, gesellschaftlich etc.) in Bezug auf unterschiedliche zeitliche und soziale 
Kontexte genutzt (Walgenbach 2017: 19f) und es finden sich unterschiedliche Versuche, 
die Dimensionen des Heterogenitätsbegriffs zu kategorisieren (Walgenbach 2017: 25). 
Aufgrund dessen stellt es eine Schwierigkeit dar, den Heterogenitätsdiskurs als ein »ko
härentes Konzept« (Walgenbach 2017: 25) zusammenzufassen, weshalb hier einleitend 
nur die für das Forschungsprojekt hekuru grundlegenden Aspekte des Heterogenitäts
diskurses aufgegriffen werden. 

Bei der Unterrichtsbeobachtung fokussieren wir zum einen Heterogenität als soziale 
Ungleichheit in Hinsicht auf soziokulturelle Differenzkategorien wie Geschlecht, Ethni
zität, Milieu oder Behinderung, zum anderen auf die (hiermit teilweise verzahnte) Leis
tungsheterogenität. Heterogenität wird dabei als etwas begriffen, das nicht »an sich« 
existiert, sondern auf eine Vergleichsgröße referenziert (wie Alter, Leistung oder Na
tionalität), hinsichtlich derer die Gruppe differenziert wird (Walgenbach 2017: 12f). Um 
die Grundausrichtung und Ziele eines heterogenitätssensiblen (Religions-)Unterrichts 
komplexer fassen zu können, referenziert hekuru auf das Konzept der »aufgeklärten He
terogenität« (Grümme 2017: 13), das auf eine kritische Selbstreflexion der Religionspäd
agogik in Hinsicht auf situative Voraussetzungen und des praktisch-theoretischen Rah
mens sowie die Interdependenz von normativen Strukturen und Machtmechanismen 
zielt. Hekuru versteht das ›aufgeklärt‹ dabei nicht im Sinne eines abgeschlossenen, son
dern eines stets neu zu aktualisierenden Prozesses, bei dem reflektiert wird, wie religiö
se Bildungsprozesse angesichts der vielschichtig verzahnten »materialen und kulturel
len, […] sozialen und politischen, ökonomischen wie religiösen Rahmungen« (Grümme 
2018: 53) gestaltet werden können. Zentral ist beim Konzept der aufgeklärten Heteroge
nität die Differenzierung zwischen Unterschiedlichkeit und Ungleichheit. Heterogenität 
wird damit zum einen als Resultat sozialer Ungleichheit wahrgenommen. Hierbei wird 
die Ebene von Exklusionsmechanismen und Machtstrukturen adressiert (Grümme 2017: 
7f.; Walgenbach 2017: 29), die sich in Schule (re-)produzieren und zu unterschiedlichen 
sozial bedingten Bildungsvoraussetzungen führen. Zum anderen umfasst der Begriff die 
Bedeutungsdimension »Heterogenität als Unterschiede« (Walgenbach 2014: 21), wobei 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand 17 

die horizontale Ebene avisiert wird, auf der Faktoren wie Leistungsheterogenität, Alter 
oder Religion, Sprachkompetenz, Motivation, Arbeitstempo, Erfahrungshintergründe 
wirksam sind. Im Religionsunterricht werden hier zudem verschiedene Formen religiö
ser bzw. weltanschaulicher Heterogenität relevant, sowie die damit zusammenhängen
de Pluralität der Selbst- und Weltdeutungen. 

Wird die Interdependenz der verschiedenen Faktoren von Ungleichheit nicht ausrei
chend berücksichtigt, verschleiert dies die strukturellen Bedingungen sozialer Ungleich
heit, was im Kontext Schule problematisch wird, wenn die mit Differenzkonstruktionen 
von Geschlecht, sozialem Milieu, (Armuts-)Migration und Behinderung einhergehenden 
sozialen Ungleichheiten, »in ihrer Bedeutung für die Entwicklung von Kindern, Jugend
lichen oder Erwachsenen auf der gleichen Ebene verortet werden wie Arbeitstempo oder 
Motivation« (Walgenbach 2014: 31). In einer intersektionalen Perspektive zeigt sich, dass 
Leistungsheterogenität auch eine Folge sozialer Ungleichbehandlung sein kann und Bil
dungserfolg wesentlich von sozialer Herkunft abhängt (Werning/Lütje-Klose: 2016; Förs
ter/Benkmann: 2023). Habituelle Dispositionen bezogen auf schulisches Lernen, die in 
Verbindung zu den jeweiligen Sozialisationsverhältnissen stehen, werden häufig abwer
tend als ›bildungsfern‹ verallgemeinert und voreilig als individuelle Defizite der Schü
ler*innen selbst etikettiert (Mecheril/Vorrink 2017: 43ff.). Dagegen zeigen Studien, dass 
im Kontext von Lernschwierigkeiten überzufällig häufig Schüler:innen vertreten sind, 
die von Armut und sozialer Benachteiligung betroffen sind (Förster/Benkmann 2023). 

Auch im Religionsunterricht werden Privilegierungen und Benachteiligungen voll
zogen. Der Religionsunterricht setzt, wie Unser mit Bezug auf Bourdieu herausstellt, be
stimmte Fähigkeiten voraus, »die vor allem in sozial privilegierten Familien durch Sozia
lisationsprozesse erworben werden« (Unser 2016: 82; Unser 2019). Immer noch orientiert 
sich (religionspädagogisches) Schulmaterial an der Fiktion einer bürgerlichen Mitte. Im 
Religionsunterricht werden, besonders in den höheren Klassenstufen, verbal-kognitive 
Lernziele und Methoden präferiert, wie Textarbeit und Diskussionen (Unser 2016: 82.). 
Ebenso spiegelt das zur Veranschaulichung gewählte Bildmaterial meist nicht die kul
turelle Vielfalt der Lebenswelten von Schüler*innen bzw. des globalen Christentums wi
der. Rassismuskritische oder Postkoloniale Perspektiven werden eher marginal thema
tisiert – abhängig vom individuellen Engagement der Lehrenden. 

Aufgeklärte Heterogenität adressiert damit die »spannungsvolle[…] Dialektik von 
Gleichheit und Verschiedenheit, von Differenz und Gleichheit« (Grümme 2017: 10). 
Damit zielt das Konzept insgesamt auf eine kritische Selbstreflexion der Religionspäd
agogik in Hinsicht auf ihre kontextuellen Bedingungen und praktischen-theoretischen 
Konturierungen. Es ermöglicht einen analytischen Zugang zu den Prozessen der Kon
struktion von Heterogenität und den verschiedenen Ebenen der Zuschreibung von 
Merkmalen in pädagogischer Theorie und Praxis (Grümme 2017: 9). 

1.1.2 Intersektionalität 

Die Beispiele zeigen, dass Religionspädagogik eine machtkritische und umfassende 
Perspektive einnehmen muss, wenn sie sich heterogenitätssensibel ausrichten möchte. 
Obgleich es im religionspädagogischen Diskurs schon lange zu Auseinandersetzun
gen mit Fragen von Diversität kommt, steht er erst am Anfang der Wahrnehmung 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Ausgangspunkt und Anlage der Studie 

einer umfassenden machtkritischen Perspektive in Hinsicht auf die Vielschichtigkeit 
der »Lebenslagen, sozialen Positionierungen, Ressourcenzugänge, Bildungschan
cen, Herkunftskontexte, Sozialisationsbedingungen, sozialen Erfahrungen und Bil
dungsvoraussetzungen« (Walgenbach 2017: 29) der religionspädagogisch involvierten 
Subjekte. Zwar ist es umstritten, ob Intersektionalität ein Konzept, Theorie oder Ana
lyseperspektive ist (Walgenbach 2017: 60f), aber dennoch hat sich Intersektionalität 
als Analyseinstrument etabliert, um die »verschränkten Verletzbarkeiten in komplexen 
Differenzbezügen« (Gerner 2022: 23ff) zu erfassen. Dieses nimmt eine machtanaly
tische und herrschaftskritische Perspektive auf die Komplexität »gesellschaftlicher 
und kultureller Exklusion« (Grümme 2021: 12) und die Konstruktion von sozialer Un
gleichheit ein. Der Fokus wird auf die Verwobenheit (Kreuzung/intersection) von Macht- 
und Herrschaftsverhältnissen in Hinsicht auf soziale Ungleichheitsdimensionen wie 
Geschlecht, Sexualität/Heteronormativität, Race/Ethnizität/Nation, Klasse/soziales 
Milieu, Behinderung sowie mitunter Religion und Alter gerichtet in ihrer Auswirkung 
auf Subjektivierungsprozesse. Das heißt, es wird untersucht, wie verschiedene Arten 
von Ungleichheiten miteinander interagieren und welche spezifischen Bedingungen 
sich durch das Zusammenwirken verschiedener Strukturkategorien ergeben bzw. in
wieweit verschiedene Formen von Diskriminierung kulminieren können (Hirschauer 
2014: 175). Die Analyseperspektive der Intersektionalität kann folglich nur ertragreich 
sein, wenn sie nicht bei einer undifferenzierten Addition der Kategorien sozialer Un
gleichheit verbleibt (Spies/Tuider 2022: 70f). Walgenbach legt nahe, von Intersektionen 
als interdependenten Kategorien zu sprechen, um zu markieren, dass es nicht nur 
um »Interdependenzen zwischen Kategorien« (Walgenbach 2017: 65) geht, sondern 
gleichzeitig um die in sich heterogen strukturierten sozialen Kategorien. 

Aus Sicht der Religionspädagogik ist an der derzeitigen Intersektionalitätsdebatte 
zu kritisieren, dass Phänomene von kultureller, ethnischer oder religiöser Vielfalt bis
lang kategorial meist ausgeblendet werden und Religion, wenn, dann überwiegend als 
Ungleichheitsdimension (»religiöses Othering«) zur Sprache kommt. Eine solche eindi
mensionale Rezeption ist problematisch, weil sie verkennt, dass Religion auch ein positi
ver Subjektivierungsfaktor und Identitätsmarker sein kann, beispielsweise im Umgang 
mit antimuslimischem Rassismus (Konz 2022). Dennoch ist eine intersektionale Aus
richtung auch für die Analyse von Heterogenität im Projekt hekuru bedeutsam und wird 
als Basis des hier zugrundeliegenden Heterogenitätsverständnisses betrachtet. Für die 
Analyse der Unterrichtsprozesse greift hekuru zudem auf die Analysekategorie doing diffe
rences zurück, die die sozialen bzw. interaktiven Konstruktionsprozesse von Differenzen 
innerhalb schulischer Bildungssysteme fokussiert. 

1.1.3 Doing difference 

Der erziehungswissenschaftliche Diskurs nimmt Differenzen in Schule und Unterricht 
sowohl als Resultat gesellschaftlicher Differenzkonstruktionen, als auch darüber hinaus 
als schulische bzw. unterrichtliche Ausprägung wahr, bei der durch exkludierende Schul
strukturen, Unterrichtsprozesse und Leistungsbewertungen Ungleichheitsverhältnisse 
gefestigt und auch hergestellt werden (Sturm 2022: 227). Mit Bourdieu weist Walgen
bach darauf hin, dass die Bildungsinstitutionen moderner Gesellschaften geradezu die 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand 19 

Funktion haben, »soziale Herkunft bzw. Geschlecht in Leistungsdifferenzen zu transfor
mieren und damit die ungleiche soziale Platzierung in der Gesellschaft meritokratisch 
zu legitimieren« (Walgenbach 2017b: 588.). Schule als Institution trägt folglich maßgeb
lich zur (Re-)Produktion der sozialen Ordnung bei, was sich über die alltäglichen Un
terrichtsinteraktionen hinaus »auch in räumlichen Anordnungen, symbolischen Reprä
sentationen oder der Selektion nach Schulformen« (Walgenbach 2017b: 588) bemerkbar 
macht. Insofern Differenzkategorien wie Hautfarbe, Geschlecht oder Herkunft mit so
zialen Ungleichheiten, Diskriminierungen und Ausgrenzung verbunden sind, haben die 
»Praktiken der Herstellung von Differenz« (Walgenbach 2017b: 588) gravierende Auswir
kungen für die betroffenen Schüler*innen. Sie müssen innerhalb der diskriminierenden 
Strukturen ihre Subjektivierungspraktiken vollziehen, wovon auch ihr Zugang zu Res
sourcen beeinflusst ist (z.B. in Hinsicht auf spätere Berufswahl) (Mecheril/Thomas-Ola

de 2011: 49). Im schulischen Kontext kommt es zu bewussten und unbewussten Abgren
zungsprozessen, beispielsweise von sozial privilegierten Gruppen oder entlang ethni
scher Grenzen (Walgenbach 2017: 31f). Auch Gender ist erwiesenermaßen wirkmächtig, 
so hat beispielsweise die Geschlechtszugehörigkeit der Schüler*innen Bedeutung für die 
Beurteilung im Mathematikunterricht (Walgenbach 2017: 33). 

Schulischer Unterricht wird durch institutionelle und materielle Rahmungen kon
stituiert, ebenso aber auch durch spezifische Praktiken. Hekuru versteht pädagogische 
Ordnung(en) als »ein Geschehen in Anordnungen und Figurationen, die entlang unter
schiedlicher Differenzen bestimmen bzw. bedingen, wie etwas – und insofern auch wie 
etwas nicht – von wem und vor wem bzw. zu wem gesagt und getan werden kann« (Ra
benstein et al. 2013: 674.). Sie werden innerhalb der strukturellen Rahmenbedingungen 
durch das stetige auf- und ausführen immer wieder neu hervorgebracht. Bei hekuru wird 
im Besonderen der Fokus auf jene (Ordnungs-)Praktiken gerichtet, die in der Schule Dif
ferenz erzeugen und Ausschlüsse produzieren. Hierfür greifen wir auf das Konzept des 
doing difference (West/Fenstermaker 1995) zurück. 

West und Fenstermaker (1995: 30) verstehen doing difference als »ongoing interactional 
accomplishment«. Der Ansatz des doing difference basiert auf der ethnomethodologischen 
Grundannahme, dass soziale Differenzierung »praktiziert werden muss, also Teil einer 
Vollzugswirklichkeit ist« (Hirschauer 2014: 182). Erkenntnisleitend ist die Annahme, dass 
im Kontext unterrichtlicher Interaktionen entscheidende Prämissen für Selektionspro
zesse geschaffen werden, welche sich in Form individuell zugeschriebener Leistungen 
manifestieren (Rabenstein et al. 2024: 14). Doing difference analysiert nicht allein die sozia
le Konstruktion von Unterschieden, sondern lenkt den Fokus auch auf die »Erfahrungen 
von Unterschieden, die in der Interaktion entstehen und in Institutionen und sozialen 
Strukturen verankert sind« (Winkler 2022: 290). Hirschauer weist darauf hin, dass die 
Doings der Humandifferenzierung in einer großen Bandbreite existieren (Hirschauer/ 
Boll 2017: 11), die sich in das Denken, Fühlen und Handeln einschreiben und »typisiert 
und habitualisiert« (Akbaba 2014: 276) werden. Hirschauer erweitert das Konzept von 
West & Fenstermacher um die Kategorien des undoing difference bzw. not doing difference. 
Hiernach birgt jedes doing die Möglichkeit der Verdrängung und Negation und des Ru
hezustandes in sich, insofern Differenzen auch vorübergehend nicht aufgegriffen, über
wunden (z.B. im Verlauf des historischen Prozesses) werden, oder »dass sie in bestimm
ten Situationen, Organisationen oder Feldern überhaupt nicht stattfinde[n]« (Hirschau

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Ausgangspunkt und Anlage der Studie 

er/Boll 2017: 11), oder »situativ und aktiv konterkariert werden« (ebd.). Empirisch beob
achtbar sind nur die Prozesse des doing und undoing difference, nicht der Ruhezustand von 
Unterscheidungen, das »not doing difference« (Hirschauer 2014: 183). 

Es existiert ein breites Repertoire des Umgangs mit hergestellter Differenz, das 
über »missachtende Differenzblindheit und ausgrenzende Differenzdramatisierung« 
(Akbaba 2014: 287) hinaus auch Strategien wie die Fortschreibung von Differenzmar
kierungen, die eigenmächtige Ausdifferenzierung, des Ignorierens, der Abwehr oder 
Umwandlung von Negativzuschreibungen, der Ironisierung von Stereotypen oder der 
Dekonstruktion von Kategorien beinhaltet (Akbaba 2014: 287). Weil doing difference stets 
ausgehandelt und aktualisiert wird eröffnet sich am Bildungsort Schule zugleich auch 
Transformationspotential. Schule kann als liminaler Raum verstanden werden, in dem 
»eine beständige Auseinandersetzung mit den vielfältigen und komplexen Bedingungen 
von Migration, Kultur und Religion stattfindet« (Winkler 2022: 287f). Der Faktor Religion 
kann dabei auch über den Religionsunterricht bedeutsam werden, wenn Schüler*innen 
mit ihren religiösen Fragen und Deutungsmustern »auf einen pädagogischen Alltag« 
treffen, »der nur wenig mit Religion zu tun hat« (Winkler 2022: 287). Damit bergen 
Praktiken gleichzeitig immer auch das Transformationspotential, dass »Beziehungen, 
Haltungen und Strukturen« (Winkler 2022: 287f) aktualisiert werden und Praktiken des 
doing difference durchbrochen werden. 

1.1.4 Heterogenitätssensibles Lernen 

Im Sinne Fachdidaktischer Entwicklungsforschung entwickelt hekuru ein Unterrichts
design, das heterogenitätssensibles Lernen mit Kunst im Religionsunterricht anbahnen 
möchte. Damit verfolgt hekuru jedoch nicht den Anspruch, eine für alle Kontexte gül
tige Vorlage für heterogenitätssensibles Lernen zu liefern. In Bezug auf die Möglich
keiten heterogenitätssensiblen Lernens in der Schule sei zunächst vorangestellt, dass 
die mit Heterogenität verbundene Bildungsungerechtigkeit nicht allein durch einzelne 
schulische Maßnahmen, veränderte Einstellungen oder differenzierten Unterricht abge
schafft werden kann (Budde 2018a). Hierfür müssten die institutionalisierten Struktu
ren sowie die an Schule und Unterricht herangetragenen gesellschaftlichen Strukturen 
grundlegend geändert werden (Budde 2018a). Dies entbindet jedoch nicht von der Aufga
be, Ungleichheiten aktiv abzubauen. In der Religionspädagogik ist Heterogenität in den 
letzten Jahren zum zentralen Begriff geworden, bislang dominieren aber vornehmlich 
grundlagentheoretische Entwürfe (Grümme 2017; Schweiker 2017), allgemeine Leitprin
zipien (Schambeck 2014) oder methodisch orientierte Praxisvorschläge (Schweiker 2012: 
2014; Müller-Friese/Schweiker 2013), die empirisch weitgehend nicht evaluiert und teils 
nicht ausreichend didaktisch fundiert sind (Peter 2018). Derzeit lassen sich im religions
didaktischen Diskurs über Heterogenität im Religionsunterricht drei miteinander ver
schränkte Perspektiven ausmachen: Erstens existieren kritische Diskurse um die Orga
nisationsform des Religionsunterrichtes, zweitens wird inklusiver Religionsunterricht 
in Hinsicht auf Heterogenitätsfaktoren der körperlichen und kognitiven Entwicklung 
profiliert und drittens wird Heterogenität in Hinsicht auf eine heterogenitätssensible 
Religionsdidaktik diskutiert, bei der vielfältige Differenzfaktoren in ihren Intersektio
nen Berücksichtigung finden, neben Religion und Kultur im Besonderen auch kogniti

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand 21 

ve Leistungsfähigkeit, soziale Herkunft, Geschlechtszugehörigkeit oder Alter (Gärtner/ 
Konz 2024). Die Überlegungen zu heterogenitätssensiblem Lernen mit Kunst im Religi
onsunterricht im Forschungsprojekt hekuru sind auf dieser Ebene angesiedelt. 

Mit heterogenitätssensiblem Lernen ist die Hoffnung verbunden, Schüler*innen mit 
unterschiedlichen Lern- und Leistungsvoraussetzungen ihnen angepasste Anregungen 
und Unterstützung zu bieten. Es zielt auf ein »kooperatives und konkurrenzarmes Ler
nen, die Chance in altersheterogenen Lerngruppen« (Walgenbach 2017: 28) Unterrichts
prozesse zu gestalten, bei denen Selektionsmechanismen zumindest verringert werden. 
Im weitesten Sinn wird damit die Hoffnung verbunden, politisches, soziales, interkul
turelles und moralisches Lernen zu fördern und Demokratie und Zivilgesellschaft zu 
stärken (Walgenbach 2017: 28). Dies kann geschehen, indem die heterogenitätssensible 
Wahrnehmung der Lehrenden und Schüler*innen gestärkt und eine normativitätskri
tische Haltung gefördert wird. Gleichzeitig stellt Heterogenität den Unterricht vor ver
schiedene Herausforderungen, da es Lehrenden in hohem Maße adaptives Lehrer*in
nenhandeln abverlangt und Schulen nicht mit den ausreichenden Ressourcen ausge
stattet sind. Darüber hinaus hat die Aufgabe der Differenzierung und des individuali
sierten Lernens im Umgang mit heterogenen Lerngruppen verschiedene Fallstricke. So 
können unterrichtliche Differenzierungen unter Umständen dazu führen, dass sich die 
Unterschiede der Leistungsniveaus der Schüler*innen innerhalb einer Lerngruppe ver
festigen oder verstärken (Walgenbach 2017: 46; Reis 2018: 30). Zudem kann die Indivi
dualisierung des Lernens zu einem Lernen nebeneinander statt miteinander führen, bei 
dem gemeinsame Lernprozesse erschwert oder sogar verhindert werden (Walgenbach 
2017: 48; Grümme 2018: 55; Reis 2018: 30f). Nicht zuletzt kann differenziertes Arbeiten 
leistungsschwächere Schüler*innen stigmatisieren, da sie durch die spezifischen För
deraufgaben immer wieder als ›Leistungsschwache‹ herausgestellt werden (Walgenbach 
2017: 39). Diese Aspekte machen deutlich, dass ein erfolgreicher heterogenitätssensi
bler und binnendifferenzierter Unterricht entsprechende Kompetenzen und Methoden
kenntnisse sowie eine konstante Reflexion des eigenen Lehrens bei Lehrkräften voraus
setzt. Eine undifferenzierte Würdigung von Vielfalt birgt zudem das Risiko, dass Ent
wicklungsdefizite oder aber auch ungenutzte Potenziale nicht bzw. nicht ausreichend 
identifiziert und folglich keine entsprechenden Förderungen angeboten werden (Wal
genbach 2017: 50). Grundsätzlich besteht auch ein Reifizierungsproblem, da zusätzliche 
Förderungs- bzw. Unterstützungsmaßnahmen von der Diagnose eines Förderbedarfs 
der jeweiligen Schüler*innen abhängen. Damit werden Klassifizierungen und Etiket
tierungen vollzogen und den Lernenden langfristig eingeschrieben, die im inklusiven 
Unterricht eigentlich abgebaut bzw. verhindert werden sollen (Grümme 2018: 47). 

Im Forschungsdiskurs wird die These aufgestellt, dass als leistungsschwächer 
adressierte Schüler*innen am besten in einem stark strukturierten Unterricht lernen, 
während als leistungsstark adressierte Schüler*innen eher von offeneren Unterrichts
formaten mit mehr Freiheiten profitieren (Beck 2008: 18). Gärtner und Hans können für 
religiöses Lernen mit Kunst zeigen, dass dies auch für den Religionsunterricht gilt, wo
bei insbesondere das Lernen an einem gemeinsamen Gegenstand eine Herausforderung 
darstellt. In sehr heterogenen Lerngruppen ergeben sich Schwierigkeiten gegenseitig 
voneinander zu lernen (Gärtner/Hans 2018: 181). Kontrovers wird in der Forschung zu
dem diskutiert, ob leistungshomogene oder -heterogene Gruppen sinnvoller sind, um 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Ausgangspunkt und Anlage der Studie 

Schüler*innen mit Förderbedarf bestmöglich zu unterstützen (Walgenbach 2017: 43). 
Walgenbach führt dazu mit Gröhlich, Scharenberg und Bos aus, dass leistungshomoge
ne Gruppen vor allem für als leistungsstark adressierte Schüler*innen förderlich seien, 
während sie für als leistungsschwach adressierte Schüler*innen weniger ertragreich 
seien. Dahingegen sei für diese eine Verringerung des Leistungsspektrums innerhalb 
einer heterogenen Lerngruppe hilfreich (Walgenbach 2017: 42). 

In hekuru wird die Leistungsfähigkeit von Schüler*innen als Ungleichheit adressiert. 
Damit bewegt sich die dem Forschungsprojekt zugrundeliegende heterogenitätssensi
ble (Religions-)Didaktik grundlegend in einem Spannungsverhältnis von kooperativen, 
gemeinschaftsorientierten und individualisierten, leistungsorientierten Perspektiven. 
Diese Spannungen können verstanden werden als »Antinomien, die aus der Position 
der parteilichen Anerkennung von differenter Individualität entstehen« (Reis 2018: 36). 
Derzeit lassen sich zwei Strategien des Umgangs mit den Antinomien unterscheiden: 
Zum einen soll eine Praxis etabliert werden, die einen Pol stärkt (z.B. Leistungsorien
tierung durch Binnendifferenzierung; Gemeinschaftsorientierung durch kooperatives 
Lernen), ohne damit die Antinomien aufzulösen. Zum anderen gibt es eine »meta-re
flexive Entscheidung für punktuelle Lösungen unter paradoxalen Bedingungen« (Reis 
2018: 36; Harant 2017). Dies umfasst ein Bewusstsein für die Antinomien und eine stete 
Reflexion der Potenziale und Grenzen der getroffenen punktuellen Lösungen. Während 
erstere Strategie oftmals auf eine Praxisebene bezogen ist und Heterogenität als schu
lische Organisationsform oder Methodik bearbeitet wird (Peter 2018), zielt die zweite 
Strategie auf umfassendere didaktische Reflexionen. Heterogenitätssensible Lernpro
zesse und ihre Didaktik bedürfen somit einer mehrperspektivischen Reflexion, einer 
meta-reflexiven Auseinandersetzung mit den Antinomien und den damit einhergehen
den Grenzen (Kumlehn 2015), da ansonsten »die Komplexität zu gering ist, um eine in
klusive Didaktik zu entwickeln, die in ihrem normativen Anliegen funktionslogisch in 
den Raum von Schule passt« (Reis 2018: 38). Erste explorative Studien mit Kunst in hete
rogenen Lerngruppen zeigen die Fruchtbarkeit eines solchen meta-reflexiven Vorgehens 
(Gärtner/Hans 2018). 

Wenn die Lernpotentiale aller Schüler*innen erschlossen werden sollen, müssen 
nicht zuletzt auch Fragen der Potentialentfaltungen in den Blick geraten. Aktuell wan
delt sich das Begabungsverständnis hin zu einem heterogenitätssensiblen Blick auf 
damit verbundene Exklusionsprozesse. Begabung wird in der aktuellen Forschung 
als soziokulturelles Konstrukt verstanden, weshalb Begabungsförderung nicht mehr 
Elite- oder Exzellenzförderung sein sollte, sondern sich an jede*n Schüler*in richten, 
»unabhängig von Geschlecht, Herkunft oder sozialem Status« (Laudenberg/Rott 2023: 
15). Gerade bei Begabungsförderung gibt es immer noch einen starken kulturellen Bias 
(El-Mafaalani 2012; Hartmann 2023: 22ff.). (Hoch-)Begabungen und Talente zahlrei
cher Schüler*innen bleiben unerkannt und werden nicht gefördert (Lerke 2024). Dies 
kommt vor allem in Intersektion mit Ungleichheitsdimensionen wie Migration oder 
soziale Herkunft vor. Deshalb sollte Begabungsförderung – auch im heterogenitätssen
siblen Religionsunterricht – so gestaltet werden, dass ›auf Verdacht‹ gefördert wird, 
indem bei allen Schüler*innen davon ausgegangen wird, dass Begabungen vorhanden 
sind (Müller-Oppliger, 2017: 81), eine begabungsfördernde Lernumgebung gestaltet 
wird und Begabungsförderungsangebote gemacht werden. Im Teilprojekt 2 von hekuru 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand 23 

werden diesbezüglich Möglichkeiten der Förderung über Enrichment in Form eines 
Zertifikatslernen geboten (Lerke 2024). 

Die für hekuru entwickelten Unterrichtsdesigns basieren auf dem Konzept des ad
aptiven Lernens, das derzeit als das »wissenschaftlich fundierteste und didaktisch aus
sichtsreichste unterrichtliche Konzept« (Helmke/Weinert 1997: 137) gilt, um auf die hete
rogenen Lerngruppen didaktisch zu reagieren. Adaptiver Unterricht richtet das Lernen 
und Lehren an den gegebenen »individuellen Bedürfnissen, Interessen und Lernvoraus
setzungen« (Walgenbach 2017: 46) der Schüler*innen aus und sucht nach Passungen zwi
schen Lernausgangslage und Lernangebot. Damit ist das Ziel verbunden, ein allen Schü
ler*innen entsprechendes Lernangebot zu ermöglichen, das Exklusionen oder Stigma
tisierungen bestmöglich vermeidet (Beck 2008: 29) und eine aktive Auseinandersetzung 
der Lernenden mit dem Lerngegenstand ermöglicht (Beck 2008: 31). 

1.2 Kunst und Ästhetische Bildung im Religionsunterricht 

Wie kann nun der Religionsunterricht auf die skizzierten Herausforderungen reagie
ren und heterogenitätssensible Lernwege eröffnen? Diesbezüglich wird in der Religi
onsdidaktik der Arbeit mit Kunst großes Potenzial zugemessen. Aufgrund ihrer sinn
lich-ganzheitlichen und erfahrungsorientierten Ausrichtung soll Kunst alternative und 
zum Teil ergänzende Zugangsformen zu einem kognitiv- bzw. verbalorientierten Religi
onsunterricht bieten (Kalloch 2014, 2015; Konz 2016; Gärtner/Hans 2018; Gärtner 2018a, 
2018c) und durch ihre ästhetischen und niederschwelligen Zugangsformen binnendiffe
renzierte, motivierende und vielfältige Lernchancen für heterogene Lerngruppen eröff
nen (Gärtner/Hans 2018: 171). Sie soll ganzheitliche, lebensweltlich deutende, erkennt
nisorientierte, sinn- und identitätsstiftende Zugänge fördern, eine die »bloße Textrefe
renz überschreitende Auseinandersetzung« (Burrichter/Gärtner 2014: 18) mit Kunstwer
ken ermöglichen und auch für religiöse Fragen anschlussfähig sein, weil sie durch die im 
Kunstwerk verhandelten existentiellen Fragen und die eingetragenen spirituellen und 
theologischen Gehalte religiöse Lernprozesse initiieren kann (Burrichter/Gärtner 2014: 
18f). Diese Annahmen gründen auf Erkenntnisse aus der ästhetischen Bildung, die im 
Folgenden in Bezug auf die Fragstellung des Forschungsprojektes hekuru und grundle
gender Begrifflichkeiten skizziert werden. 

1.2.1 Ästhetische Erfahrung und Bildung 

Mit Ripper (2011) fassen wir unter dem Begriff »Kunst« sowohl historische als auch 
zeitgenössische Kunst, wobei jegliche Formen (Malerei, Grafik, Plastik, Fotografie, 
Performance sowie die zeitgenössische Kunst usw.) gleichberechtigt als Kunst aner
kannt werden (Ripper 2011: 14). Zugleich geht das Forschungsprojekt mit John Dewey 
(1988) von einem erweiterten Kunstbegriff aus, welcher Kunst als ästhetische Erfahrung 
versteht. Der Prozess des Kunstschaffens umfasst ein breites Feld, das sich »zwischen 
der Vermittlung gestalterischer und handwerklich-technischer Grundlagen im Sinne 
einer ›Grundlagenlehre‹ und experimentell-offenen Ansätzen, die auf eine Erkundung 
gestalterischer Möglichkeiten jenseits tradierter Regeln angelegt sind« (Pauls 2017: 310), 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Ausgangspunkt und Anlage der Studie 

erstreckt. Dieses bezeichnen wir als ›produktionsästhetischen Ansatz‹. Der Prozess der 
Wahrnehmung (Bildbetrachtung), d.h. die Auseinandersetzung mit Kunstwerken bzw. 
ganz allgemein mit visuell vermittelten Phänomenen wird als ›rezeptionsästhetischer 
Ansatz‹ bezeichnet, wobei darauf hinzuweisen ist, dass beides tatsächlich nicht trenn
scharf abgegrenzt werden kann. Vor jedem individuellen produktiven und rezeptiven 
künstlerischen Tun liegt die Kunst als ein bereits beschrittenes Feld vor (Siegmund 
2006). Somit verweist der Begriff der ästhetischen Erfahrung zugleich implizit auf ihr 
vorausliegendes künstlerisches Tun sowie auf das, was aktuell erfahren wird (Siegmund 
2006.). Als ein »Vorgang des Machens oder Tuns« (Dewey 2021: 60) vereinigt Kunst »in ih
rer Form eben jene Beziehung von aktivem Tun und passivem Erleben, von abgegebener 
und aufgenommener Energie, die eine Erfahrung zur Erfahrung macht.« (Dewey 2021: 
62). Dewey betont, dass ein (Kunst-)Werk nicht allein künstlerisch, sondern immer auch 
zugleich ästhetisch ist, weil es auf »eine genußvolle, rezeptive Perzeption ausgerichtet« 
(Dewey 2021: 61) ist. Erfahrungen jeglicher Art (ästhetisch, intellektuell, praktische etc.) 
werden nach Deweys Theorie auf rezeptiver, kognitiver und habitueller Ebene wahrge
nommen. Ästhetische Erfahrungen sind jedoch besonders, da sie alles umfassen, was 
die Sinne anregt und Gefühle hervorruft (Peez 2001: 64). Ästhetische Erfahrungen sind 
»neben intellektuellen, praktischen und sozialen Erfahrungen eine grundlegende Form, 
in der wir uns zu unserer Welt in Beziehung setzen. Sie tragen damit dazu bei, dass wir 
unseren Blick auf die Welt, der aus unseren habits hervorgeht, verändern und erweitern 
können« (Dietrich/Krinninger/Schubert 2013: 60). Damit bilden sie die Grundlage eines 
jeden Bildungsprozesses (Sabisch 2009: 196). Ästhetische Erfahrungen benötigen stets 
einen bestimmten Impuls, welcher zu einer sinnlichen Auseinandersetzung anregt. 

Ästhetische Bildung umfasst die »Prozesse und Resultate von reflexiven und perfor
mativen Praxen« (Liebau/Zirfas 2008: 45). Sie beginnt mit einem Aufmerksam werden 
und »dem Antworten auf etwas, wovon wir berührt werden« (Sabisch 2009: 196). Küns
te können deshalb als »Praktiken des Antwortens« (Sabisch 2009: 279) gesehen werden. 
Sowohl das bildnerisch-ästhetische Handeln als auch das Urteilen sind auf eine beson
dere Art kognitiv herausfordernd, weil sie zur eigentätigen Erschließung von Sinn anre
gen (Kirchner 2018: 25). Ästhetische Bildung bleibt damit nicht auf die »Aneignung von 
Wirklichkeit und den Kompetenzerwerb« (Kirchner 2018: 25) beschränkt, sondern trägt 
das Potential in sich, kreativ zu werden. 

»Kunst spannt« in eine »Dialektik von Bezug- und Distanznahme« (Liebau/Zirfas 
2008: 13) ein, sie eröffnet Spielräume für Wahrnehmungs- und Gestaltungsmöglichkei
ten, in ihr verdichten sich Wahrnehmungen und es können Erfahrungen von Offenheit, 
Mehrdeutigkeit, Komplexität und Kontingenz ausgelöst werden. Kunstwerke können 
zu einer intensiven Beschäftigung herausfordern, wenn sie Neugier auslösen, Wahr
nehmungsgewohnheiten durchbrechen und sich einer flüchtigen Rezeption entziehen 
(Dietrich/Krinninger/Schubert 2013: 60f). Kunst stellt demnach Räume bereit, »die mit 
Sinngehalten gefüllt sind« (Loichinger 2013: 7) bzw. in die Sinngehalte eingetragen 
werden können, und in denen Erfahrungen und Emotionen Ausdruck verliehen wer
den kann (Peez 2011: 48). Am Ende des künstlerischen Prozesses steht das Geschaffene 
als sichtbares Produkt gegenüber, wodurch die innere Erfahrungswelt in der Außen
welt kommunizierbar oder zumindest in Ansätzen ›sichtbar‹ gemacht werden kann 
(Kirchner 2018: 24f.). In der Kunstdidaktik wird hervorgehoben, dass Kunst alternative 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand 25 

Artikulations- und Kommunikationsweisen auf einer visuellen, taktilen, mimischen 
und leiblichen Ebene eröffnet (Sabisch 2013, 280; Ripper 2011; Hornäk 2018). Schü
ler*innen können insbesondere beim produktionsorientierten Arbeiten mit Kunst auch 
Unbewusstes und sprachlich (noch) ›Nicht-Fassbares‹ zum Ausdruck, oder sogar erst 
zum Vorschein bringen. Damit bergen Kunstprozesse, insbesondere für Kinder und Ju
gendliche mit sprachlichen Hemmungen und Hemmnissen, »alternative Artikulations- 
und Kommunikationsweisen« (Sabisch 2013: 280). Dies kann Kompetenzgefühle und 
ein gewachsenes Selbstwertgefühl, Erfahrungen des Empowerings bewirken: Indem 
das »Motiv, [etwas,] das mich beschäftigt, ein Gefühl, eine Leidenschaft, ein Interesse« 
in Form von Kunst materialisiert wird, kann das »ästhetisch-praktische Tun […] eine 
Brücke zwischen der inneren Vorstellungswelt und der äusseren Wirklichkeit« bilden 
(Kirchner 2018: 25). Gleichzeitig können bei Kunstprozessen Alteritätserfahrungen 
ausgelöst werden, wenn sich eine Irritation gewohnter Sichtweisen vollzieht, weshalb 
»Differenzen, auch bildkultureller Art […] ein Kernbestand kunstpädagogischer Bil
dung« sind (Lutz-Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2013: 18). Eine solche Irritation kann 
eine selbstreflexive ›Distanz‹ evozieren, bei der man sich selbst und seine kulturellen 
Ausdrucksformen, seine Seh-, Denk- und Wahrnehmungsgewohnheiten mit einem 
gewissen Abstand betrachtet und »mit einem fremden Blick« das »Vertraute wie das 
Fremde in seiner Differenz« wahrnimmt (Hilger 2013: 337). Dies bildet jedoch eine 
nicht unerhebliche Hürde für heterogenitätssensible Lernprozesse, da die angestrebte 
Überwindung stereotyper Sichtweisen ein hohes Maß an Alteritätstoleranz voraussetzt. 
Nicht alle können und wollen sich offen und vorbehaltlos auf »experimentelle Wahr
nehmungssituationen« (Schurr 2011: 5) einlassen und können es aushalten, die eigenen 
Blickfelder immer wieder zu hinterfragen. Ansgar Schnurr (2011: 6) betont, dass eine 
solche Alteritätskompetenz nur bei wenigen Schüler*innen vorausgesetzt werden kann. 
Er rät, »differenzierter über die Adressierung bestimmter und die Ausblendung anderer 
Milieus durch vereinheitlichende pädagogische Theorien nachzudenken« (Schnurr 2011: 
6). Heterogenitätssensible Lernprozesse mit Kunst müssten stattdessen von einem »Re
mix jugendlicher Lebenswelten« (Schnurr 2013: 69) ausgehen und ein »Interesse für die 
lebensweltlichen Erzeugungspraxen kultureller Gegenwart« (Schnurr 2013: 70) anbah
nen. Dabei sind »alle, die an aktueller Bildkultur teilhaben, mit gesteigerter Komplexität 
und uneindeutigen Zugehörigkeiten konfrontiert« (Schnurr 2013: 69). Lutz-Sterzenbach 
et al. plädieren entsprechend für ein Bildungshandeln, dass sich den »dynamischen 
Praxen der gegenwärtigen Erzeugung von Kultur in neuen Bildern« zuwendet (Lutz- 
Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2013: 19). Schüler*innen müssen mit ihren je eigenen 
Zugängen, kulturellen Aushandlungspraktiken und Bildhandlungen wahrgenommen 
werden. Dabei gilt es auch ihre jugendkulturellen Bildwelten ernstzunehmen, bei 
der sie das Repertoire digitaler Medien nutzen (Lutz-Sterzenbach/Schnurr/Wagner 
2013: 19). Auch in stark medial geprägten und kommerziellen Lebensräumen sollte 
die Nutzung der bildlichen Konsumangebote nicht vorschnell abgeurteilt werden, da 
hierbei auch mittels kreativer »bildhafte[r] Vermischungen und Überlagerungen Sinn 
gebastelt, ausgestellt und weitererzählt wird.« (Schnurr 2013: 70). Gleichzeitig sollte 
der hybride Remix in jugendlichen Lebenswelten jedoch auch nicht verklärt, sondern 
als pädagogische Herausforderung begriffen werden, insofern sich auch in ästheti
schen Prozessen und mittels dieser Stereotypisierungen vollziehen, z.B. in Hinsicht auf 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Ausgangspunkt und Anlage der Studie 

Rollen- und Genderklischees (Schnurr 2013: 81). Nicht zuletzt muss angesichts der Reifi
zierungsproblematik auch in Kunstprozessen sensibel mit dem Dilemma umgegangen 
werden, Differenzen zu thematisieren, um sie pädagogisch zu bearbeiten, gleichzei
tig aber essentialisierende Festschreibung von Verschiedenheit zu vermeiden (Lutz- 
Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2013: 18). Hiervon ausgehend stellt sich die Frage, ob das 
Potential ästhetischer Bildung auch in schulischen Lernformaten zum Tragen kommen 
kann, wo Lernen in Bewertungszusammenhänge und ein Zeitkorsett eingebunden ist 
und Lerngruppen nicht freiwillig zusammentreffen. 

1.2.2 Lernprozesse mit Kunst im Religionsunterricht 

Aus dem Vorangehenden lässt sich folgern, dass nicht allein dem Prozess des Kunst
schaffens, sondern auch dem Prozess der Wahrnehmung eines Kunstwerkes ein krea
tives, poietisches Potential inhärent ist, das für theologische Denk- und Deutungs
prozesse erschlossen werden kann (Neubert 2004: 16). Im Religionsunterricht erhält 
rezeptions- und produktionsorientierte Arbeit mit Kunst jedoch eine etwas andere 
Akzentuierung als im Kunstunterricht, insofern es auch um eine spezifische religiöse 
Bildungsdimension und den Erwerb religiöser Kompetenzen geht. Rezeptions- und 
produktionsästhetische Kunstprozesse tragen im Religionsunterricht das Potential, 
die Dimension des Transzendenten anzusprechen und soziale, kulturelle und religiö
se Fragen und Zugehörigkeiten auszuhandeln. Der didaktische Bildgebrauch besitzt 
innerhalb des Christentums eine lange, wenn auch zeitweilig strittige Tradition. Nach 
Burrichter und Gärtner (2014) stellten Bilder über Jahrhunderte hinweg biblische Texte 
oder christliche Schlüsselbegriffe dar, die »hinreichend verstanden« sind, »wenn ihr In
halt ins Wort zurückübersetzt ist.« (Burrichter/Gärtner 2014: 18). Mit Beginn der 1980er 
Jahre rückte im Zusammenhang auch das vielfältige Lernpotential der zunehmend 
autonomen Kunst in den Fokus einer anthropologisch gewendeten, subjektorientier
ten Religionspädagogik. Künstler*innen haben in die Artefakte ihre eigenen Fragen, 
Emotionen und Glaubensvorstellungen, sowie die religiösen Vorstellungen ihrer Zeit 
eingetragen. Sie bergen deshalb ein Erfahrungsrepertoire, mit dem sich Schüler*innen 
auseinandersetzen und das sie sich ggf. transformiert aneignen können. Dies bleibt 
jedoch ein unverfügbarer Moment der Affizierung, der nicht automatisch in schulische 
Lernprozesse überführbar ist. Bei rezeptiver Kunstaneignung und produktiven Kunst
prozessen sollen Heranwachsende angeregt werden, sich aktiv in religiöse Lernprozesse 
einzutragen, Sinn zu erschließen, Assoziationen zu äußern und Bezüge herzustellen 
(Konz 2021: 261). Die Mehrdeutigkeit von Kunstwerken kann Schüler*innen zum eigenen 
Schauen, Analysieren, Deuten und theologischer Reflexion anregen und hermeneuti
sche Kompetenzen fördern (Gärtner 2018a: 47). Die Polysemie von Bildern eröffnet Raum 
für individuelle und persönliche Aneignung. Im hermeneutisch-rekonstruktiven Aus
tausch mit anderen Ansichten kommen verschiedene religiöse bzw. weltanschauliche 
Deutungsperspektiven reflexiv zum Tragen, die Differenzerfahrungen erzeugen, und 
damit neue ästhetische und religiöse Lern- und Denkprozesse evozieren können (Bran
deburg 2017: 131). Gärtner (2018a) zeigt auf, dass bildtheologische Didaktik aufgrund 
ihrer mehrdimensionalen Ausrichtung die religiöse Wahrnehmungs-, Reflexions- und 
Ausdruckskompetenz stärken kann. Angesichts der zunehmenden Zahl nicht religiöser 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Britta Konz: 1. Problemaufriss und Forschungsstand 27 

und nicht-religiös sozialisierter Schüler*innen kann nicht vorausgesetzt werden, dass 
die im Religionsunterricht eingespielten Themen als lebensbedeutsam wahrgenommen 
werden. Gerade hier stellt sich die Frage, inwiefern Kunst Brücken zwischen religiösen 
Inhalten und den Lebenswelten der Schüler*innen bilden kann. 

1.3 Forschungsdesiderat und Erkenntnisinteresse der Studie 

Trotz der aufgezeigten großen Potenziale ästhetischer Bildung auch für religiöse Bil
dungsprozesse, bleibt die Befassung mit Kunst im Religionsunterricht bislang meist auf 
eine methodische Ebene beschränkt und dem ästhetischen Lernen wird eher eine Funk
tion in den unteren Leistungsniveaus zugemessen (Gärtner/Konz 2024). Immer noch 
wird Kunst im schulischen Alltag vielfach lediglich dazu verwendet, Unterrichtseinstiege 
zu gestalten und Lerngegenstände zu illustrieren. Ein so ausgerichtetes Lernen birgt die 
Gefahr, dass Schüler*innen anhand haptisch-wahrnehmungsorientierter oder konkret- 
handlungsorientierter Zugänge sowohl Kunst als auch Religion nur ausschnitthaft und 
unzusammenhängend wahrnehmen und dass das Bildungspotential ästhetischen Ler
nens verspielt wird (Gärtner 2016). Zudem lässt sich für die heterogenitätssensible Re
ligionsdidaktik konstatieren, dass bisher keine ausreichend empirisch fundierten Kon
zepte, sowie kaum empirische Erkenntnisse zum religiösen Lernen mit Kunst vorliegen 
(Gärtner/Hans 2018: 172; Gärtner 2018a: 47). Auch die erforderlichen adaptiven Lehrkom
petenzen, wurden in der Religionsdidaktik weder umfassend konzeptionell ausdifferen
ziert noch empirisch evaluiert. Diese Forschungslücke ist der Ausgangspunkt von he
kuru. Das Projekt geht von der Grundannahme aus, dass die rezeptions- bzw. produk
tionsästhetische Arbeit mit Kunst in heterogenen Lerngruppen im Religionsunterricht 
adaptive Lernprozesse initiiert. Die gewonnenen Ergebnisse sollen Erkenntnisse ermög
lichen, inwiefern das in der Religionsdidaktik veranschlagte heterogenitätssensible Po
tenzial von Kunst empirisch aufweisbar ist und welche Potenziale und Grenzen sich an
hand des Umgangs mit Kunst in heterogenen Lerngruppen ergeben. 

Aus diesem Interesse leiten sich die im Folgenden noch weiter auszuführenden For
schungsfragen ab: 

1. Inwiefern initiiert das Lernen mit Kunst im heterogenitätssensiblen Religionsunter
richt für alle Schüler*innen religiöse Lernprozesse? 

2. Welche Interaktions- und Handlungsprozesse von Lehrer*innen und Schüler*innen, 
sowie unter den Schüler*innen und mit den Kunstwerken sind auf der Ebene von 
Tiefenstrukturen für heterogenitätssensible, religiöse Bildungsprozesse hilfreich? 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475171-003 - am 14.02.2026, 12:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475171-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

